
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 38 (1981)

Heft: 3

Artikel: Ein Retabelfragment des 14. Jahrhunderts im Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich : Versuch einer Einordnung der sogenannten
"Bieler Tafeln"

Autor: Fritzsche, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Retabelfragment des 14. Jahrhunderts
im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich

Versuch einer Einordnung der sogenannten «Bieler Tafeln»

von Gabriela Fritzsche*

Das Schweizerische Landesmuseum beherbergt die
Fragmente eines höchst interessanten Altarretabels. Die zwei
beidseitig bemalten Tafeln sind bedauerlicherweise ziemlich

beschädigt; von dem einen Altarflügel ist nur mehr ein
schmales Teilstück erhalten, die andere Tafel mußte, da sie
zerbrochen war und ein Stück aus der Mitte fehlt, geflickt
werden. Immerhin kann man aus den erhaltenen Resten1
noch auf das ehemals beachtliche Format des Altares schließen

und einen recht guten Eindruck von den Kompositionen
und dem Stil seiner Malereien gewinnen.

Auf der Vorderseite der großen Tafel, die bis auf das

ergänzte Mittelstück relativ gut erhalten ist, sieht man den
Tod Maria (Abb. la). Der byzantinischen Koimesis-Ikono-
graphie entsprechend sind die Apostel am Sterbebett
versammelt und zum Behufe der Einsegnung der Verstorbenen
mit dem nötigen Gerät ausgerüstet, mit Kerzenleuchtern,
einem Vortragekreuz, einem Rituale und einem Weihrauchgefäß.

In der Mitte der zwölf Apostel steht Christus hinter
dem Totenbett; er hält die Seele Maria im Arm und neigt
sich leicht zu der Verstorbenen hinab. Das Geschehen wird
seitlich von Fialentürmen eingefaßt und oben von einer
Ziegelmauer abgeschlossen, die durch vier spitze, mit Krabben

und Kreuzblumen besetzte Wimperge gegliedert ist. In
den zwickeiförmigen Mauerflächen zwischen den Wimpergen

befinden sich Rosenfenster mit verschiedenartigen
Maßwerkfüllungen. Diese architektonischen Elemente bleiben,

im Gegensatz zu dem in einer Zickzackbewegung vor-
und zurückspringenden durchfensterten Sockelband, gänzlich

in der Fläche. Die szenische Darstellung selbst ist ebenso

unräumlich konzipiert: Das Bett Maria ist in einer will-
kürlich-simplifizierenden Flächenprojektion (die Matratze
in starker Aufsicht, das Bettgestell frontal) dargestellt und
wird nicht perspektivisch verkürzt. Auch die Komposition
der Figurengruppen nimmt auf räumliche Bezüge kaum
Rücksicht; die zwölf Apostel sind isokephal gereiht, wobei
es aber wegen der Enge des Bildausschnittes zu starken
Überschneidungen kommt. Die geringe Höhe des
Wimpergabschlusses hindert die Figuren daran, in ganzer Körpergröße

aufrecht zu stehen, und die gebückten Stellungen bringen,

in Verbindung mit den Überschneidungen, ein dynamisches

Element in die Komposition2.
Die identischen Rahmenformen deuten darauf hin, daß

die Darstellung, welche man als Fragment einer
Schutzmantelmadonna gedeutet hat, zu derselben Seite des ehemaligen
Altares wie der Marientod gehört. Von der ikonographisch

umstrittenen Szene sind nur noch einige Figürchen erhalten

(Abb. lb). Es handelt sich um Personen der verschiedenen
Stände; ein König, ein Mönch und eine Nonne sind darunter.

Die Dimensionen dieser Figuren - sie sind deutlich kleiner

als etwa die Apostel des Marientodes - und besonders

der Rest einer Mantelfolie über den Köpfen geben Anlaß,
die Darstellung trotz der etwas ungewöhnlichen Gestik der

Figürchen3 als Fragment einer «mater omnium» zu interpretieren4.

Dieses Thema käme auch im Hinblick auf das zu
rekonstruierende Programm des Altarensembles gelegen5.

Ergänzt man das Fragment zu einer Schutzmantelmadonnen-

komposition, so ergibt sich ein der Marientodtafel
entsprechendes Format für den zweiten Altarflügel.

Unter dieser Voraussetzung ist auch die Darstellung auf
der Rückseite des Tafelfragmentes zu erweitern: Hier ist als

linkes Drittel einer Weltgerichtskomposition Petrus mit
den Seligen vor der Himmelspforte zu sehen (Abb. Id).
Verloren ist sowohl die Mittelpartie - wohl das Tribunal - wie
auch der rechte Teil mit den Verdammten (im Höllenrachen?).

Die erhaltene Gruppe der Seligen setzt sich wiederum

aus Mönch, Nonne, gekrönten und ungekrönten Figuren,

also aus Personen der geistlichen und weltlichen Stände,

zusammen.
Das Letzte Abendmahl auf der Rückseite der großen Tafel

(Abb. lc) scheint ebenso wie die Koimesis auf der
Vorderseite einen in der byzantinischen Kunst geläufigen
ikonographischen BildVorwurf zu paraphrasieren: Links und
rechts von einem Tisch knien je sechs Apostel (auf der rechten

Seite muß man einen ergänzen) in der schon vom
Marientod bekannten isokephalen Anordnung mit starken

Überschneidungen. Im Zentrum der Komposition kann man
die verdreifachte Figur Christi erkennen bzw. rekonstruieren:

in der Mitte in frontaler Stellung segnend, rechts und
links zu den Aposteln hinabgebeugt, ihnen die Kommunion
(Leib und Blut) spendend. Diese Form der Apostelkommunion

ist, soweit ich sehe, eine unikale Variante des

byzantinischen Typus, wo Christus in symmetrisch verdoppelter
Gestalt den Apostelgruppen zu seiner Rechten und Linken

den Kelch und die Hostie reicht6. Die Abweichung von
diesem Schema auf unserer Tafel, die Dreiheit der Gottesfigur,

beinhaltet wahrscheinlich eine Allusion auf das Trini-
tätsdogma. In der regliösen Literatur des Mystikerkreises
um Seuse sind sehr häufig umfangreiche Auseinandersetzungen

mit der Dreifaltigkeitslehre zu findenY Vor dem
Tisch sitzt, abgesondert von den übrigen Teilnehmern des

189



&

m %H'A

im&
V

'ÏAC'AÏSlWk .-^£y

JpAMii ¦>•S3s^SSVaes»*. x* ^¥ v *¦{0: m J i1 V*

Abb. la Koimets (Marientod).
Vorderseite des in der ganzen Größe
erhaltenen Teils der sogenannten «Bieler

Tafeln». Zürich-Konstanz, gegen
1330. Schweizerisches Landesmuseum

Zürich (LM 7192.1). 85,5 x
99 cm.

Abendmahls, eine Figur an der Stelle, die in der konventionellen

Form des Gründonnerstagsbildes dem Apostel Judas,
dem Verräter, vorbehalten ist. Möglicherweise handelt es

sich auch in unserem Bild bei dieser Gestalt um Judas. In
diesem Fall müßte der auf dem verlorenen Mittelstück zu

ergänzende Apostel eine anachronistische Darstellung des

heiligen Paulus (als Pendant zu Petrus auf der linken Seite)

gewesen sein. Die andächtig-kontemplative Adorationshal-

tung der fraglichen Figur veranlaßt mich jedoch zu einer
Hypothese: zur Deutung dieses einzeln vor dem Tisch des

Letzten Abendmals unterhalb der Gottheit kauernden, un-
nimbierten Männleins als Abbild der Seele in der mystischen

Beschauung Gottes8. Eine derartige Interpretation
wäre zwar innerhalb eines konventionellen Abendmahlsbildes

mehr als befremdlich, paßt aber ganz gut zu der speziellen

ikonographischen Variante auf unserer Tafel. Denn hier
wird - wie man an der verdreifachten Gottesfigur leicht
erkennen kann - nicht einfach der historische Vorgang aus

der Passion Christi abgebildet, sondern dessen
heilsgeschichtliche Wirkung bildlich ausgelegt; möglicherweise
geht diese Auslegung sogar über eine Anspielung auf das

Sakrament der Eucharistie hinaus und schließt eschatologische
Gedanken mit ein - die Darstellung der Trinität (der maxi-

Abb. 1 b Fragment einer Schutz:
mantelmadonna Vorderseite
der nur teilweise erhaltenen Par
tie der sogenannten «Bieler
Tafeln». Zürich-Konstanz, gegen
1330. Schweizerisches
Landesmuseum Zürich (LM 7192.2).
85,5 x 28,5 cm.

ß
Wt

£

IM

190



Abb. lc Aposte/kommunion. Rückseite

des in der ganzen Größe erhaltenen
Teils der sogenannten «Bieler Tafeln).
Zürich-Konstanz, gegen 1330.
Schweizerisches Landesmuseum
Zürich (LM 7192.1 85,5 x99cm.

"5*

"*T

fc-

"T

—- *T-

/
Ï7

A
7.¦y*

^y^m':—
1

7

*

¦

-»."»
<

Abb. 1 d Fragment eines Jüngsten
Gerichts. Rückseite der nur
teilweise erhaltenen Partie der
sogenannten «Bieler Tafeln». Zürich-
Konstanz, gegen 1330.
Schweizerisches Landesmuseum
Zurich (LM 7192.2). 85,5 x
28,5 cm.

malen Möglichkeit der Verbildlichung Gottes!) könnte
dafür sprechen.

Die Rahmung des Bildes besteht zum Unterschied von
der Szene auf der Vorderseite nicht aus Architekturmotiven,

sondern aus einer einfachen Rahmenleiste, die mit
Blütenrosetten bemalt ist. Eine stark verräumlichte Sockelzone,

welche ähnlich dem Zickzackband auf der Vorderseite

aus durchfensterten «Bausteinen» besteht, dient der
Apostelkommunion als Bühne. Unter dem Tisch biegt diese Rampe

etwas weiter vor und ist zweigeschossig. Hier sitzt die
anbetende Figur (Judas? Seele?) wie auf einem kleinen Thron.
Der Tisch ist gleich dem Totenbett Maria flächig projiziert,
die Platte in die Höhe geklappt.

Über das Aussehen und das Programm des ganzen Altares
kann man nur Vermutungen äußern, zumal nichts Sicheres

über seinen ursprünglichen Standort bekannt ist und man
nicht weiß, aus wie vielen Tafeln er einst bestanden hat.

Wegen der ungewöhnlichen Ausmaße der beiden erhaltenen

Tafeln ist es aber recht wahrscheinlich, daß er sich nur
aus zwei, höchstens drei solchen Altarflügeln zusammengesetzt

hat. Das Programm des etwaigen Diptychons läßt sich

anhand der erhaltenen Reste rekonstruieren: Die eine Seite

ist der Gottesmutter gewidmet, deren Tod und Erhebung in

191



den Himmel neben ihrer Funktion als Schutzherrin der
Menschen dargestellt ist. Auf der anderen Seite des Altares
steht das Mysterium des Altarsakramentes in einer interessanten

ikonographischen Version der Apostelkommunion
neben dem Jüngsten Gericht. Ein derartiges Programm paßt
in die Ideenwelt der Mystiker und kann verschiedene
Ansatzpunkte zur Meditation geliefert haben5.

Die stilistische Zwiespältigkeit der Gemälde - wie sie für
Werke aus einer entwicklungsgeschichtlichen Übergangszeit

oft charakteristisch ist - bildet offensichtlich ein
Problem für ihre kunsthistorische Analyse: Die originelle
Ikonographie wird in einem einerseits volkstümlich-traditions-
verbundenen, andererseits wieder recht fortschrittlichen
Stil vorgetragen. Die durchfensterten Sockelrampen sind,
einer nördlich der Alpen in den zwanziger Jahren des 14.

Jahrhunderts angenommenen Gepflogenheit entsprechend,
perspektivisch ausgeführt10. Beim Figuralen herrscht die
traditionelle Formensprache des beginnenden 14. Jahrhunderts

vor.
Angesichts dieses etwas uneinheitlichen Stilbildes darf es

auch nicht verwundern, daß die Tafeln in der Literatur bisher

sehr unterschiedlich bewertet und klassifiziert wurden.
Seit Hans Wentzel11 werden die Altartafelfragmente, die

aus Ritzingen bei Biel im Oberwallis an das Schweizerische
Landesmuseum gelangten12, mit den Temperagemälden des

Verduner Altares in Klosterneuburg in Zusammenhang
gebracht. Wentzel spricht von einer «habsburgischen
Hofkunst» und will unter diesem Begriff die Bieler Tafeln, die
Gemälde von der Rückseite des Verduner Altares und die
Chorfenster in Königsfelden zusammenfassen".

Auch G. Schmidt14 sieht eine stilistische Verbindung
zur Wiener Malerei, spricht sich jedoch gegen die von
Wentzel postulierte zeitliche Priorität der Bieler Tafeln
gegenüber den Gemälden des Verduner Altares aus und
stellt sie in deren engste Nachfolge. In dem Heilspiegel der
Wiener Nationalbibliothek (Cod. s. n. 2612) von 1336
erkennt Schmidt ähnliche Physiognomien15, und in einigen
Illustrationen des Evangelienkommentares der Schaffhauser
Stadtbibliothek (Cod. 8) findet er vergleichbare
Bewegungsmotive der vom lockeren Gewand verhangenen
Körper16. Die Unterschiede zu den verglichenen donauösterreichischen

Werken - etwa die kalligraphische Härte der
Gesichts- und Haarzeichnung auf den Bieler Tafeln - führt
Schmidt auf deren mindere Qualität zurück.

Im Gegensatz zu diesen beiden Forschern leitete I.

Baier-Futterer die Gemälde bereits 1936 auf dem Basler

Kunsthistorikerkongreß vom «Stil der Manessehandschrift»
(das heißt vom Grundstock sowie von dem ersten und zweiten

Nachtrag) ab". Dieser Meinung folgte J. Gantner
194718. Die von Baier-Futterer auf die Tafeln des

Schweizerischen Landesmuseums bezogene Urkundenkombination19

und die daraus gewonnene Datierung in die

zwanziger Jahre werden durch die jüngste Untersuchung
von W. Ruppen in Frage gestellt, der belegte, daß die
Tafeln nicht aus Biel stammen, sondern in der unweit von Biel

im Obergoms gelegenen Ritzingerfeldkapelle gefunden
wurden20. In der stilistischen Analyse der Tafeln stellt Ruppen

Verbindungen zu Werken des Bodenseeraumes21 und

zur Kölner Malerei22 her.

Die Herkunft des interessanten Künstlers, welcher diesen

Altar geschaffen hat, der allein wegen seiner Größe
Seltenheitswert besitzt und schon deshalb zu einer gründlichen
Untersuchung herausfordert, ist also bis heute noch recht
umstritten.

Vorerst soll sein Figurenstil analysiert werden, da damit
die sichersten Hinweise für eine Lokalisierung gewonnen
werden können23. Wie bereits angedeutet, wird der Pinsel

von unserem Maler sowohl linear wie malerisch verwendet.
Daraus resultiert zum Teil der zwiespältige Aspekt der
Gemälde: Die Haare, Gesichtszüge und Hände sind betont
graphisch behandelt; das Lineament spielt hier die für die

Gestaltung wesentlichste Rolle. Im Gegensatz dazu sind die

Gewandpartien in extrem breiten Pinselstrichen gemalt,
wodurch ein plastischer Eindruck entsteht - an manchen
Stellen wirken die Gewänder wie aufgebläht. Der robuste,

kräftige Habitus der Figuren wird nicht so sehr durch ihren

Körperbau, sondern vielmehr durch die Drapierung und die

Modellierung ihrer Gewänder hervorgerufen. Teilweise

schlaff herabfallend, teilweise prall wie gefüllte Schläuche,
manchmal an Schulter- oder Kniepartien anliegend, umgeben

die Gewandstoffe die amorphen Körper. Dieser
Figurenstil zeugt - wenn auch nicht von besonderem Verstand-

A
Abb. 2 Ziborium. Konstanz, frühes 14. Jahrhundert. Detail : Kreuzigung.
Stiftssammlung Klosterneuburg. Höhe der Kreuzigung ca. 4 cm.

192



Abb. 3a-b Graduale aus dem Dominikanerinnenkloster St. Katharinenthal,

1312. Schweizerisches Landesmuseum Zürich, Inv. LM 26117.
3a (oben) Fol. 18v, Initiale P: Geburt Christi und Hirtenverkündigung.
13 x 12 cm.
3b (unten) Fol. 190v, Initiale M: Gastmahl des Herodes und Enthauptung

Johannes des Täufers. 12 x 13,2 cm.

nis für Organik - von einem ausdrücklichen Bemühen um
die Wiedergabe der Volumina.

Farbe und Licht haben die Aufgabe der Gewandmodellierung

übernommen, aber auch die kräftigen Linien der
Binnenkonturen erfüllen eine wesentliche Funktion bei der
Organisation der Körper: Diese derben Striche - man vergleiche

etwa Abb. la (Johannes mit dem Weihrauchfaß: das

vorgestellte linke Bein) oder Abb. lc (die Oberschenkelkonturen

der knienden Apostel) - zerklüften die Körper in
belichtete und beschattete Partien. In starken Hell-Dunkel-
Kontrasten wirken einzelne beleuchtete Körper- bzw.
Gewandteile wie abgesondert. Diese fleckige Lichtführung ist
für die oberrheinische Malerei des ersten Jahrhundertviertels

recht charakteristisch. Ein Beispiel unter vielen bieten
die Emailbilder am Klosterneuburger Ziborium24 (Abb. 2):
In die beleuchteten und sich dadurch «wölbenden» Gewandteile

werden kräftige Schattenflecke eingetieft, die gegen
die «Erhebungen» hin mit einigen kurzen Schattenstrichen
auslaufen, kaum jemals aber konsequent durchgezogen sind,
sondern immer wieder absetzen, wodurch ein Muster aus

gleichmäßig verteilten hellen und dunklen Flecken entsteht.
Vergleichbare stark eingekerbte Schattenzonen treten zum
Beispiel auch in den Miniaturen des Katharinenthaler
Graduale25 auf (Abb. 3a), wo sie ähnlich abrupt absetzen und an
ihren Enden nur in einzelne kurze Linien ausstrahlen. Allerdings

erkennt man dabei bereits eine gewisse Systematik,
die Dunkelzonen scheinen weniger fleckig als auf den
Emails des Klosterneuburger Ziboriums, sondern
durchorganisiert. So zerklüften sie den Oberschenkel Maria auf
Abb. 3a nicht willkürlich, sondern enden diszipliniert dort,
wo der Ansatz seiner Rundung unter dem Gewand anzunehmen

ist. Dieses Prinzip wird bei der Modellierung der Figuren

auf den Bieler Tafeln noch gesteigert: Sehr dunkle
Faltenschatten führen zu den Erhebungen des vom Gewand
lose überhangenen Körpers empor, um dort sehr plötzlich
und fast übergangslos von hellen Zonen abgelöst zu werden.
Diese Lichtflecken ihrerseits werden wiederum am oberen
Rand der jeweiligen Erhebung von einer scharfen Konturlinie

begrenzt, welche meist ein tiefer Schatten begleitet, so
daß der Abdruck des betreffenden Körperteils in der
beleuchteten Gewandpartie als stark plastisch hervortretende
Einzelform vor der Dunkelfolie des restlichen Figurenkörpers

erscheint. (Das beschriebene Modellierungssystem läßt
sich am leichtesten an den Beinpartien der Figuren ablesen;
ich verweise hier wieder auf das vorgestellte linke Bein des

Johannes auf Abb. la.)
Die Farbigkeit der Bieler Tafeln wird von Pastelltönen

bestimmt. Die Gewänder der Figuren sind lind- bis moos-

111/ .MVAll*

ïfi

K

i
S» % 77jH 3«

Ti
%^N

m

m7

»7m *m

grün, rosa bis rot in verschiedenen Nuancen, bräunlich,

grau und stahlblau. Diese Farben werden an den gehöhten
Stellen oft fast bis zum reinen Weiß aufgehellt und haben

nur in den Schattenregionen ihre volle Intensität. Die
Konturen der Gewänder sind in der jeweiligen Farbe gehalten,
die Gewandsäume allerdings durch weiße Linien hervorgehoben.

Die hellhäutigen Gesichter sind braun konturiert
und die physiognomischen Details ebenfalls mit braunen
Linien eingezeichnet. Die Augäpfel werden zur Hälfte von

193



der schwarzen, im Augenwinkel befindlichen Iris gefüllt.
Die Lippen sind ziemlich fleischig und intensiv hellrot. Die
Gesichter werden, zusätzlich zu den linear eingetragenen
Gesichtszügen, auch durch eine leichte Modellierung
gestaltet; die Wangenpartien sind zart rosa, die Nase, die Wülste

über den Augenbrauen und die Stirnbuckel weiß gehöht.
Die Haare sind meist blond bis hellbraun; bei den alten

Aposteln wird das Haar so dargestellt, daß in eine weißlichblaue

Haarmasse die Locken mit schwarzen Linien
eingezeichnet sind. Die goldenen Nimben sind rot umrandet, wobei

eine weiße Linie diesen Rand gegen den blauen Hintergrund

absetzt. Auch die Architekturen sind vielfarbig: die

Wimperge mit den Krabben, die Konsolen und das Maßwerk

golden, die füllenden Felder grün und rot; die Konsolen

der Rampen sind rot-grün-ocker mit dunklen Schattierungen.

Die Paradiesespforte erscheint Steinfarben mit
rosafarbener Türe und ebensolchen Zinnen.

Die aufgehellten Pastelltöne der Bieler Tafeln findet man
schon früh in der oberrheinischen Malerei, so zum Beispiel
wieder im Graduale von St. Katharinenthal von 131226. Diese

Handschrift korrespondiert also mit unseren Tafelgemälden

nicht nur bezüglich der Modellierungsprinzipien,
sondern entspricht ihnen auch in mehrfacher Hinsicht in der

Anwendung der Farben. Neben einer im allgemeinen ähnlich

angewandten hellen Buntfarbigkeit sind für die Miniaturen

wie für die Tafelbilder die weißen Saumlinien der
Gewänder und die braunen Konturen der Inkarnatteile
bezeichnend; außerdem stimmen die grellroten, fleischigen
Lippen, die hellbraunen oder grauen Haare (das Grau
entsteht hier wie da durch einen bläulich-weißen Grund und

darübergezeichnete dunkle Strähnen), die rot eingefaßten
Nimben (welche, in Umkehrung des Verhältnisses auf den
Bieler Fragmenten, blau gefärbt sind, da die Szenen mit
Goldgrund hinterlegt sind), das Gelb für die struktiven Teile

der Architekturen und ihre grünen und roten Füllelemente

überein.
Das am meisten überraschende Ergebnis eines Vergleichs

mit dem Katharinenthaler Graduale besteht jedoch darin,
daß manche Gesichtstypen dort ebenso verwendet werden
wie auf unseren Tafelbildern. Die allgemeine Vorstellung,
die man in dieser Hinsicht vom Figurenstil des Bodenseeraumes

im ersten Viertel des 14. Jahrhunderts hat und die

man im Katharinenthaler Graduale paradigmatisch verkörpert

sieht2 muß revidiert werden. Denn unter den zierlichen

und formelhaft pointierten Physiognomien, die als

«typisch bodenseeisch» gelten (als Beispiele dafür die Madonna
auf Abb. 3a und die vornehme Dame auf Abb. lb), finden
sich auch des öfteren verhäßlicht-derbe Typen, wie wir sie

ähnlich unter den Aposteln der Bieler Tafeln antreffen. So

drückt sich zum Beispiel auf Fol. 190v des Graduale in der
Physiognomie zugleich das brutale Geschäft des Henkers
aus (Abb. 3b), und selbst der - von seiner Rolle her nicht als

abstoßend, sondern wohl eher als bäurisch-einfach
aufzufassende - linke Hirte der Weihnachtsinitiale auf Fol. 18v

(Abb. 3a) hat Gesichtszüge, die sich deutlich von dem liebli-

!» «,»«¦. *,-->s -j».rv ¦..2BS3ÖiV ü^./*>

im.

I »W '-«. 31-11

Abb. 4 Weltchronik des Rudolf von Ems. Bodenseegebiet, Anfang
14.Jahrhundert. Fol. 195: Krönung von Davids Sohn. Stadtbibliothek
Vadiana, St. Gallen, Cod. 302. 8,5 x 13,5 cm.

chen «Bodenseeschema» abheben28. Dieser Profilkopf
entspricht nun ganz genau dem des fünften Apostels von rechts
auf der Marientodtafel im Schweizerischen Landesmuseum29

(Abb. la): Die stark gewölbte Stirn zieht sich über
der Nasenwurzel ein, die Nase springt stark und gekrümmt
vor, die Lippen - deren untere etwas herabhängt - sind

wulstig, das Auge liegt dicht unter der scharf gezogenen
Braue. Auch für die älteren Apostel, etwa den vierten knienden

von rechts bei der Apostelkommunion (Abb. lc), gibt
es im Graduale aus St. Katharinenthal Prototypen -
vergleiche den Joseph aus der Geburtsszene auf Fol. 18v (Abb.
3a).

Die Übereinstimmungen im Figurenstil beschränken sich
aber keineswegs auf das Katharinenthaler Graduale,
sondern gelten auch für andere oberrheinische Handschriften
des beginnenden 14. Jahrhunderts; so finden wir ähnliche

Haltungen, Gewandschemata und Frisuren zum Beispiel in
der St. Galler Weltchronik (Vadiana, Cod. 302)30: Man
vergleiche beispielsweise Barttracht, Haltung und Gewanddrapierung

des rechts vor dem Thron knienden Mannes auf
Fol. 195 (Abb. 4) mit dem bärtigen Apostel ganz rechts bei
der Apostelkommunion (Abb. lc).

Mit diesen wenigen Vergleichen konnte bereits
annähernd das Milieu umrissen werden, dem der Maler der Bieler

Tafeln entstammte. Baier-Futterer31 stellte die Tafeln
in den Stilkreis der Manesse-Handschrift und behauptete,
ihr Stil wachse «deutlich aus demjenigen des Grundstocks
und der ersten zwei Nachtragsminiatoren heraus». Diese

Bemerkung simplifiziert den Sachverhalt und verzeichnet das

Problem: Denn erstens praktizieren die Illuminatoren der
Manesse-Handschrift keineswegs einen einheitlichen
Werkstattstil, sondern gelangen zu ganz anderen formalen Resultaten

als der Grundstockmeister. Und zweitens darf man
die Wurzeln der Bieler Tafeln nicht von vornherein
auf den Manesse-Kreis beschränken - das zeigen ja gera-

194



de die Beziehungen zu dem Graduale aus St. Katharinenthal,
welches dem Stilkreis der Manessischen Liederhandschrift
nicht angehört. Freilich beinhaltet Baier-Futterers These
auch richtige Beobachtungen, denn unser Tafelmaler könnte

manche Anregung vom Meister des Manesse-Grund-
stocks empfangen haben. Vergleichbar wären die oft recht
malerische Wiedergabe der Gewänder durch breite
Pinselstriche sowie die Kontrastwirkung zwischen dunklen und
hellen Partien. Allerdings spielt das Lineament als solches

(und nicht als Mittel der Modellierung) in den Miniaturen
des Manesse-Codex eine größere Rolle als auf den Tafeln in
Zürich. Auch sind die Farben im allgemeinen kräftiger32.

Ein Täfelchen im Zürcher Kunsthaus33, das einen gewissen

Einfluß des Manesse-Grundstocks zeigt, paßt noch besser

zu unseren Tafeln als die Miniaturen des Grundstockmalers

selbst. Auf seiner Vorderseite ist die Kreuzigung, auf
der Rückseite die Kreuzabnahme (Abb. 5) dargestellt. Die
Figuren sind in ihren Proportionen, ihren Bewegungen und
in der Art, wie die Körper lose von den Gewändern eingehüllt

werden, den Tafeln des Schweizerischen Landesmuseums

durchaus ähnlich. So entspricht die Haltung des

Joseph von Arimathia, der den Leichnam Christi vom Kreuz
abnimmt (Abb. 5), der des Apostels am Kopfende des
Sterbebettes Maria (Abb. la), als ob für beide Gestalten ein und
dieselbe Figur aus einem Musterbuch als Vorbild gedient
hätte. Auch die gebückte, geschäftige Stellung des Juden,
welcher in der Zürcher «Kreuzabnahme» (Abb. 5) den Nagel

aus den Füßen Christi entfernt, ist der Position des
Johannes mit dem Weihrauchfaß auf der Bieler Marientodta-
fel (Abb. la) zu vergleichen. Besonders deutlich lassen sich
die Übereinstimmungen an der Gewandbehandlung ablesen,
welche ebenso malerisch wie auf den Bieler Tafeln gehandhabt

wird, das heißt mit wenigen, jedoch von tiefen Schatten

begleiteten Binnenkonturen die Körperteile markiert,
durch Lichthöhungen eine Art von plastischer Rundung
erzeugt und außerdem die von den Bieler Tafeln bekannten
weißen Linien der Gewandsäume als graphische Akzente
benützt. Die Gewänder sind in ganz ähnlicher Weise nicht
straff um die Körper gelegt, die Saumlinien nicht energisch
gespannt, sondern die Stoffe gleiten schlaff und quasi
unentschlossen zu Boden. Ferner ergeben sich Analogien zu den
«aufgeblasenen» Gesichtern mit den fleischigen roten Lippen

der Bieler Tafeln: Man vergleiche auch in dieser
Hinsicht den Mann, der den Nagel aus Christi Füßen zieht, auf
Abb. 5 mit dem Johannes auf Abb. la. Die Farbigkeit
entspricht in der Helligkeit und der Transparenz der Pastelltöne

dem Farbcharakter der Bieler Tafeln34, die goldenen
Nimben sind zweifach (rot-blau bzw. rot-weiß) konturiert.

An diese kleine Tafel aus dem Kreis der Manesse-Handschrift

möchte ich die dreifigurige Kreuzigung auf einer
breitformatigen Holztafel, welche einst als Deckel eines
Kästchens diente, anschließen, die sich in der Sammlung
Heinz Kisters, Kreuzungen, befindet (Abb. 6)35. Das
Bewegungsgefühl der Assistenzfiguren ist dem der Figuren der
Kreuzabnahme im Kunsthaus verwandt (wir finden auch

hier wieder die leicht vorgebeugten Stellungen wie bei den

beiden vorderen Assistenzfiguren auf Abb. 5). Die Gewänder

sind allerdings reicher und lockerer um die Körper
drapiert, und die Schüsselfalten - das wird besonders deutlich,
wenn man die beiden Lendentücher in Abb. 5 und Abb. 6

miteinander vergleicht - lösen mit ihren tiefen Schattenmulden

die Drapierungen stärker in helle und dunkle Zonen
auf als bei den Figuren der Zürcher Kreuzabnahme. Das
Täfelchen im Kunsthaus (Abb. 5) wird wohl zutreffend um
1320 angesetzt, die Kreuzigung in der Sammlung Kisters

(Abb. 6) ist mit ihren monumentaleren Figuren und der
stärkeren Betonung des Kern-Schale-Effektes der locker um die

Körper fallenden Mäntel etwas später entstanden zu denken.

Zwischen diese beiden kleinformatigen Gemälde fügen
sich die Bieler Tafeln meines Erachtens recht gut ein. Sie

>»., .y

:- ¦Y,-

¦y^

Abb. 5 Kreuzabnahme. Bodenseegebiet, um 1320. Kunsthaus Zürich.
18 x 10cm.

195



=JJ

-CV-

¦S
h

«tì ^

-'-
V v

V..A

WN

S
-vi

-.-.-» -f

^M
<^'S

i:Är *4 Vr- *-

-%«
M i r.r

Abb. 6 Kreuzigung. Zürich-
Konstanz, um 1325/30. Sammlung

Heinz Kisters, Kreuzungen.

17,8 x 23 cm.

müßten, nach dem Figurenstil zu urteilen, etwa gleichzeitig
mit der Kreuzigung Kisters, vielleicht ein wenig vor ihr,
gemalt worden sein. Die Art der Gewanddrapierung - relativ

schwere Stoffe umhüllen locker und in reicher Fülle die

Körper und gleiten in weich gewellten, breiten Bahnen zu
Boden - läßt die Assistenzfiguren der Kreuzigung Kisters
ähnlich voluminös wirken wie einige Figuren auf den Bieler
Tafeln. Ist bei den Darstellungen auf dem Täfelchen des

Zürcher Kunsthauses noch nichts von einem Wechselspiel
zwischen Körper und Gewand zu merken, so lassen Figuren
auf den Bieler Tafeln - wie etwa unser Paradebeispiel, der

Johannes auf Abb. la - bereits anklingen, was für die
Kreuzigung Kisters ein deutliches Anliegen ist: die Dialektik
zwischen dem Körperkern und dem teilweise von ihm
abgelösten Gewand.

Nun müssen wir noch die Frage stellen, ob auch die
Gesamtkomposition, also die Stellung der Figuren zueinander
und im Bildraum, sowie das Rahmensystem innerhalb der
oberrheinischen Malerei Voraussetzungen haben, oder ob
diese Stilkriterien der durch unsere Beobachtungen am
Figurenstil nahegelegten Einordnung der Bieler Tafeln in den
Kunstkreis des Bodenseeraumes im Weg stehen.

Bei der Komposition der Szenen fällt eine reliefhafte
Anordnung der Darstellungsträger auf; starke Überschneidungen

resultieren daraus, daß die Figuren der vordersten
Reliefschicht mit den hinter ihnen befindlichen isokephal
angeordnet sind, so daß von den verdeckten Gestalten man¬

ches Mal nur die Nimben sichtbar sind. Dieses Prinzip der

Isokephalie bedingt wiederum eine gesteigerte Beweglichkeit

der einzelnen Figur; man könnte den Sachverhalt auch

so deuten, daß die Unruhe und der Bewegungsdrang der
einzelnen Figuren durch eine möglichst einheitliche Kopfhöhe
im Bildgesamt gefestigt werden sollten. Der den Figuren
zur Verfügung stehende Bühnenraum ist nicht definiert,
aber als sehr seicht anzunehmen; dieser flächigen
Gruppenkomposition entspricht auch die vollkommen planimetri-
sche Wiedergabe der Versatzstücke (Bett und Tisch). Die
einzelnen Figuren machen zwar durch ihre Gewandung und
durch deren Lichtmodellierung den Eindruck relativ plastischer

Körper, werden aber in der reihenden Anordnung
kaum als solche akzentuiert, sondern in der Fläche

verspannt. Ein ähnliches Oszillieren zwischen Plastizität und

Flächigkeit zeigt auch das Rahmensystem, das im Fall des

Marientodes aus einem rudimentär perspektivischen Sockelband

(das die Plattform des szenischen Geschehens vom
Betrachterraum ab- und in das Bildinnere zurückversetzt) und
einer zweidimensionalen Abfolge flächiger Wimperge
besteht. Die Darstellung auf der Rückseite (Apostelkommunion)

hat keine derartige architektonische Einfassung,
sondern wird von einer breiten einfarbigen Leiste mit
Rosettenmuster - also einem von vornherein zweidimensionalen

Rahmen - umgrenzt, durch den der Blick auf das

Geschehen im Inneren des Bildes fällt. Wiederum wird die Szene

mittels des perspektivisch gestalteten, hier etwas diffe-

196



renzierteren Klötzchenfrieses von der Ebene des Rahmens

abgesetzt und ins Bildinnere zurückgeschoben. Der
zweidimensionale Rahmen (Wimpergarkaden, Rosettenleiste)
definiert sozusagen die Grenze zwischen Betrachter- und
Bildraum; die Szenen entwickeln sich, von der Plastizität der
Plattformen deutlich in den Bildraum hineingedrängt, in
einer Reliefschicht. Innerhalb der reliefartigen Szenenanordnung

gibt es wohl plastische Werte, aber absolut keine
Raumabstufungen und Raumangaben. Diese Art der
Darstellung mindert durch ihre Raumnegation auch die geringen

dreidimensionalen Werte der Einzelfiguren und führt
so zu einer flächigen Gruppenkomposition - der gebräuchlichsten

Kompositionsform vielfiguriger Szenen am
Oberrhein36. Die starken Überschneidungen, die aus der isoke-

phalen Anordnung gedrängt stehender und teilweise hinter-
einandergeschobener Figuren resultieren, dabei aber keine

Tiefenwirkung auslösen, sind beinahe allen vielfigurigen
Wandbildern und Buchmalereien der ersten Jahrhunderthälfte

in dieser Gegend eigen; wie weit diese kompositioneilen

Ähnlichkeiten gehen können, zeigt der Vergleich der
beiden Figurengruppen auf Abb. Id und auf Abb. 4 links.
Auch das Rahmensystem der Tafeln hat im nordschweizerischen

Raum seine engsten Analogien37: In einigen
Chorscheiben in der Klosterkirche von Königsfelden wird ein

ganz ähnliches Rahmungsprinzip angewandt; wie auf unserer

Marientodtafel werden dort flächige Wimperge und
Fialentürme mit plastischen Sockelfriesen kombiniert, so daß

wir einen ungefähren zeitlichen Anhaltspunkt für die Bieler
Tafeln gewinnen können38. Die plastische Wiedergabe der
Möbel in den Königsfelder Scheiben (auch den frühesten
des Ensembles) ist allerdings ein Kennzeichen ihrer avan-
cierteren Entwicklungsstellung; auf den Tafeln des

Schweizerischen Landesmuseums verraten Tisch und Bett ja
nicht einmal den Versuch einer plastischen Auslegung, und
die vor- und zurückspringenden Sockelzonen der großen
Bilder zeugen weniger von tatsächlichem Verständnis für
die Wiedergabe der dritten Dimension als von einer urtümlichen

Freude am Ausprobieren fremder Errungenschaften39.

So verwundert es auch nicht, ganz ähnliche perspektivische

Spielereien an der Bemalung des Thrones eines um
1330/40 entstandenen provinziellen Versperbildes aus
Graubünden anzutreffen - die gemalten Öffnungen erscheinen

dort ebenso in falsch ausgerichteter Perspektive wie in
dem Zickzackfries der Plattform des Bieler Marientodes40.

Desgleichen ist die Architektur der Himmelspforte (Abb.
Id) in der oberrheinischen Malerei durchaus nicht
außergewöhnlich; wir kennen ähnliche Turmarchitekturen etwa aus
der Manesse-Handschrift41 oder aus profanen Wandgemälden

wie den Fresken vom Haus zum Langen Keller in
Zürich42, wo die Figuren oft wie Torwächter aus den Fenstern
der Gebäude herausschauen.

Die Bieler Tafeln fügen sich also sowohl mit ihren
ikonographischen Eigenheiten wie mit ihrem Figurenstil, ihren
Kompositionsprinzipien und Rahmenlösungen gut in die
Tradition des Bodenseegebietes ein und werden wohl gegen

1330 im Raum zwischen Zürich und Konstanz entstanden
bzw. von einem Maler geschaffen worden sein, der aus

diesem Gebiet stammte.
Obwohl mir die Lokalisierung der Bieler Tafeln somit

hinlänglich gesichert zu sein scheint, muß noch auf die

unleugbar vorhandenen Analogien mit donauösterreichischen

Werken, auf die G. Schmidt mit vollem Recht verwiesen
hat43, eingegangen werden.

Stellt man der Marientoddarstellung (Abb la) die

themengleiche Komposition von der Rückseite des Verduner
Altares in Klosterneuburg44 gegenüber, so bemerkt man -
außer der ähnlichen ikonographischen Auffassung der Koi-
mesis, die allerdings nicht auf eine Verbindung der beiden
Werke zu schließen berechtigt, da eine solche Lösung des

Themas in dieser Zeit durchaus verbreitet ist - vorwiegend
Unterschiede. Könnte man auch den gänzlich anderen
Figurenstil mit «minderer Qualität» und «provinzieller
Befangenheit» des Altarfragmentes in Zürich erklären45, so bleibt
doch der Bildaufbau ein Kriterium, das uns verbietet, die
beiden Darstellungen miteinander in Zusammenhang zu

bringen. Auf dem Temperagemälde vom Verduner Altar
sieht man die Apostel nach einem vollkommen anderen
Schema um das Totenbett Maria angeordnet als auf der Bieler

Tafel, wo sie gleichsam als Flächenprojektion nebeneinander

aufgereiht sind und einander oft fast zur Gänze

verdecken, wie das in der von der westeuropäischen Malerei

(Honoré) beeinflußten Kunst des Oberrheins üblich ist46.

Das Kompositionsschema des Klosterneuburger Marientod-
gemäldes läßt sich hingegen besser von der italienischen
Kunst (Nicola Pisano, Duccio) ableiten: Die Figuren stehen

in zwei voneinander abgesetzten Raumebenen hintereinander4",

so daß die in der zweiten Schicht stehenden Figuren
die vor ihnen befindlichen deutlich überragen und bis zur
halben Brusthöhe sichtbar sind, nie also derart ihre
Individualität verlieren und in der Gruppe «untergehen» wie manche

Figuren der Bieler Gemälde. Das deutliche Hintereinander

der zwei Figurenreihen wird zudem durch den Tiefenimpuls

des perspektivisch ausgeführten Totenbettes Maria
im Zentrum des Bildes motiviert. Ein Vergleich der beiden
Tafelbilder gibt zu erkennen, daß sie - an disparaten
Einflußsphären orientiert - nichts miteinander zu tun haben.

Damit ist freilich noch keineswegs das letzte Wort über
die Beziehung des Bieler Altares zur Malerei des österreichischen

Donauraumes gesprochen. Die Komplexität dieser

Frage wird vielmehr erst dann offenbar, wenn man
Schmidts Anregungen weiter verfolgt. Er schreibt über
den Maler der Bieler Tafeln: «Daß er ein Donauösterreicher

war, legen verwandte Beispiele aus der Buchmalerei nahe48»,

und nennt zum Vergleich das Speculum der Wiener
Nationalbibliothek von 1336 und die Miniaturen der Hand II im
Schaffhauser Evangelienkommentar49. Man könnte diesen

Beispielen weitere anschließen, etwa das Kanonbild im Missale

des Stephan von SierndorP0 oder das Fragment eines

Melker Graduale in New York51. Alle diese Malwerke
kennzeichnet das Streben nach Betonung der Plastizität der

197



Figuren; das Volumen wird dabei vorwiegend durch die
Gewandung, nur selten aber auch ansatzweise vom Körper
selbst bestimmt. Genau dies trifft für die Bieler Tafeln ebenfalls

zu. Wie allerdings die Verbindung der von den oben

genannten Werken repräsentierten Stilphase der
donauösterreichischen Malerei mit der Kunst des Oberrheins, die
hier durch die Tafelgemälde aus Biel vertreten wird, zu
erklären sein könnte, muß noch untersucht werden.

Die Wiener Malerei besaß zu Beginn des 14. Jahrhunderts

kaum das, was man unter dem Schlagwort «Tradition»
zu verstehen gewohnt ist. Anscheinend wahllos - tatsächlich

jedoch einem zwingend-logischen Gesetz der
Entwicklungsgeschichte gehorchend - wurden von verschiedenen
Seiten künstlerische Anregungen aufgegriffen und verarbeitet52.

Einen der wichtigsten Impulse erfuhr die gotische
Malerei Wiens in ihrer Frühzeit durch einen Zuwanderer: Der
Meister der Rückseiten des Verduner Altares kam
höchstwahrscheinlich aus Nordwestfrankreich oder England,
möglicherweise über Italien nach Wien53, und sein Auftreten in
dieser Stadt durchschnitt wie eine scharfe Zäsur den Ein-
strom der südwestdeutschen Formensprache in donauösterreichisches

Gebiet, die im ganzen ersten Viertel des 14.

Jahrhunderts tonangebend gewesen war54. Die zur selben
Zeit (um 1330) in Wien tätigen oberrheinischen
Goldschmiede55 bezeugen allerdings, daß die künstlerische
Vermittlung zwischen dem Westen und dem Osten der
Habsburger Territorien auch damals nicht vollkommen abgerissen

war. In den Darstellungen der Glasgemälde des

Klosterneuburger Kreuzgangs56 sowie im Kanonbild des Sierndorf-
Missale leben Formen und Motive (Physiognomien,
Drapierungsschemata) weiter, die ihren Ursprung in der vom
Oberrhein geprägten österreichischen Malerei des ersten
Viertels des 14. Jahrhunderts haben. In dieser Hinsicht wirken

alle genannten Werke dem Meister des Verduner Altares

gegenüber betont traditionsverbunden. Daneben äußert
sich an diesen gegen 1335 entstandenen Malereien freilich
ein für die weitere Entwicklung der Wiener Malerei
eminent wichtiges Moment: das gesteigerte Bestreben, Plastizität

wiederzugeben, das für den primär linear bestimmten
Stil der frühen dreißiger Jahre (vertreten durch die Rücksei¬

ten des Verduner Altares) kein vordringliches Anliegen
war. Dieses neuartige Körpergefühl kam höchstwahrscheinlich

durch frische Anregungen von seiten der oberrheinischen

Kunst zustande - die Wiener Malerei erbrachte die

Voraussetzungen dafür nicht. Der Übergang von der
vorwiegend linear-graphisch aufgefaßten, ganz «französischgotischen»

Gestaltung der Figuren, wie sie vom Meister der
Rückseiten des Verduner Altares propagiert und geistesverwandten

Künstlern Wiens vermittelt wurde, zu einem

neuen Körperbewußtsein, wie es etwa gegen 1340/50 dem
Glasmaleratelier von St. Stephan57 bereits geläufig ist, muß
durch die Kunst der habsburgischen Erblande eingeleitet
worden sein. Unter einem derartigen Einfluß entwickelt
sich auch im österreichischen Donauraum eine ähnliche, in
ihren Mitteln etwas volkstümlich anmutende Stilsprache,
wie sie uns von den Bieler Tafeln her bekannt ist58. Verfolgt
man den Entwicklungsgang der gotischen Wiener Malerei
bis zu den Chorfenstern von St. Stephan und Maria am
Gestade, so wird klar, daß noch um 1335 der Oberrhein der
gebende, Wien der empfangende Teil gewesen ist.

Die Tafeln aus der Ritzingerfeldkapelle bei Biel im
Oberwallis entstammen genau wie die genannten donauösterreichischen

Miniaturen einer Übergangsphase der
Entwicklungsgeschichte der Malerei, in der die Beziehungen
zwischen den Erblanden und dem Wiener Raum sehr intensiv
waren. Die Datierung der Tafeln im Schweizerischen
Landesmuseum um 1320/30 ergibt sich aus ihrem Verhältnis
zur Chorverglasung der Klosterkirche Königsfelden. Diese

repräsentiert innerhalb der Malerei der Erblande eine

Weiterentwicklung der Stilprinzipien des hier besprochenen

Altarfragmentes durch eine Verfeinerung des Figurenstils

und eine überzeugendere Darstellung der dritten
Dimension in der Flächenkunst. Vielleicht markiert sie auch
einen Wendepunkt innerhalb der künstlerischen Beziehungen

zwischen dem Westen der habsburgischen Länder und
der Residenz Wien. Bis die Frage der Datierung der Königsfelder

Chorfenster völlig geklärt ist, bleibe es dahingestellt,
ob nicht möglicherweise auch schon Rückwirkungen aus
dem Wiener Raum einer derartigen Entwicklung der
oberrheinischen Malerei förderlich waren59.

ANMERKUNGEN

* Im Rahmen meiner ungedruckten Dissertation Die Entwicklung des «Neuen

Realismus-) in der Wiener Malerei von 1331 bis zur Mitte des H.Jahrhunderts,
Wien 1979, habe ich die sogenannten Bieler Tafeln bereits kurz in Form
eines Exkurses behandelt.

1 Zwei Fragmente, Leinwand auf Holz, Tempera; beiderseits bemalt. Breiten

der zwei Stücke: 99 cm und 28,5 cm; Höhe: 85,5 cm. Das Fragment
der Marientod/Abendmahl-Tafel ist durch ein eingefügtes Mittelstück
komplettiert. Inv. Nr. LM 7192. Letztmals restauriert 1977.

2 Vgl. die dem Format des Bogenfeldes folgende Anordnung der Apostel
in dem Marientodtympanon von Straßburg Süd, die ähnlich unräumlich,
beinahe ornamental wirkt. Abgebildet unter anderem bei W. Sauerländer,

Gotische Skulptur in Frankreich 1140-1270, München 1970, Taf. 130.

3 Ob ihre Handhaltungen allerdings Erstaunen ausdrücken müssen, wie
Ruppen (zitiert Anm. 12) meint, ist zu bezweifeln, zumal die Seelenfigur
Maria auf Abb. 1 a dieselbe Geste vollführt.

4 Zur Ikonographie der «mater omnium» vgl. Vera Sussmann, Maria mit
dem Schutzmantel, in: Marburger Jahrbuch 5,1929, S. 285-351.

5 Siehe unten, S. 191 f.
6 Vgl. etwa die Silberpatenen von Dumbarton Oaks und Istanbul (565 und

578), die erstere abgebildet bei I. Hutter, Frühchristliche und byzantinische

Kunst, Belser Stilgeschichte, Stuttgart 1968, Abb. 94; weiter Fol. 3V und
4 aus dem Evangeliar von Rossano (zweite Hälfte 6. Jahrhundert).
So beschäftigt sich etwa ein anonymer deutscher Mystiker, der mit
H. Suso in Zusammenhang zu bringen ist, in seinem Lehrsystem intensiv

198



mit der Heiligen Dreifaltigkeit; vgl. C. Greith, Die deutsche Mystik im
Predigerorden (von 1250-1350) nach ihren Grundlehren, Liedern und Lebensbildern

aus handschriftlichen Quellen, Freiburg i.Br. 1861, S. 89: «Daß man es

erkennt wie die drei Personen der Gottheit wesen in der Einigkeit
und die Einigkeit ist in der Dreiheit ist ewiges Leben»; S. 92f, S.

122ff: «Wie mag der göttlichen Personen Dreifaltigkeit in Eines Wesens

Einigkeit bestehen ...?» - Man denkt Gott fast ausschließlich in seiner
Trinität. Sr. Mechtild schreibt zum Beispiel um 1260: «Wir wollen der hl.
Dreifaltigkeit einen wonniglichen Palast in unserer Seele bauen ...»
(Greith, S. 21 der hl. Bernhard betrachtet «die göttliche Dreieinigkeit,
die unaussprechliche Vollkommenheit Gottes» in seinem Buch De consideration,

lib. V, cap. 1 (Greith, S. 27ff.), Hugo von St. Victor schreibt im
Buch von den sieben Sakramenten: «So ist das Bild der hl. Dreifaltigkeit
besonders der Seele eingedrückt Die menschliche Seele geht aus von
der göttlichen Natur als das Bild der Dreifaltigkeit» (Greith, S. 106ff),
Meister Eckhart, Von der Überfahrt der Gottheit, sagt: «Die drei Personen

sind die Allvermögenheit» (Greith, S. 195f). Heinrich Seuse bietet
in seinem Büchlein von der Wahrheit gleichsam den Schlüssel zu unserer
Darstellung, indem er das letztgenannte Schlagwort mit dem Mysterium
des Altarsakramentes verbindet: «Wie aber sein glorifizierter Leib und
seine Seele nach ganzer Wahrheit in dem Sakramente sei, ist ein Werk
der Allmacht», das heißt der Dreifaltigkeit (Greith, S. 341). - Abgesehen

von zahlreichen Schriftzeugnissen kennen wir auch eine bildliche
Wiedergabe des dreieinigen Gottes aus dem Mystikerkreis: Eine
Handschriftenausgabe von Heinrich Seuses Büchlein der Ewigen Weisheit
(Straßburg, Universitätsbibliothek, Cod. 2929) ist mit einigen Illustrationen

ausgestattet, welche allerdings, wie der Codex als Ganzes, aus der
zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammen, also später entstanden sind
als unser Bild. (Zur kunstgeschichtlichen Einordnung dieser Handschrift
vgl. E. J. Beer, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 1965, S. 145f.) Auf
Fol. 82 des Codex findet sich die Darstellung des Werdegangs der Mystik
im einzelnen Menschen; als Ausgangs- und Endpunkt dieser «Seelenreise»

sind die drei göttlichen Personen in ganzer Gestalt dargestellt - links
Gottvater bärtig, rechts der Sohn mit gesenktem Blick (als Andeutung
seines Leidens), in der Mitte der Heilige Geist mit der Taube (die beiden
anderen göttlichen Personen umfangend als die Liebe, welche aus ihnen
ausgeht). Dabei die Beschriftung «Diz ist der personen driheit in wesenli-
cher einikeit, von dem christanr gelobt seit.» Vgl. K. Bihlmeyer (Hg.),
Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, Abb. 11 auf S. 195. - Zu
den verschiedenen Möglichkeiten der Darstellung der Trinität sei auf W.
Braunfels, Die Heilige Dreifaltigkeit, Düsseldorf 1954, verwiesen.

8 H. Seuse teilt das mystische Leben in zwei Kreise ein: In den ersten fällt
das übende (in Tugenden tätige), in den zweiten das schauende Leben:
«Danach kommt der Geist bis in den Kreis der ewigen Gottheit, wo er
zur ganzen geistigen Vollkommenheit gelangt. Hier liegt der Kreis des
Schauens» (vgl. Greith, zitiert Anm. 7, S. 323f). Hugo von St. Victor
sagt über die Kontemplation: «Zur Höhe der Gegenstände, die über die
Vernunft hinausliegen, wie die Trinität, kann der Mensch auf dem
gewöhnlichen natürlichen Weg nicht gelangen, er muß zu ihr entrückt
werden durch willige Hingabe an Gott» (Greith, zitiert Anm. 7, S. 34f.).
- Auf der in Anm. 7 bereits zitierten Abbildung in Cod. 2929 der Straß
burger Universitätsbibliothek nimmt das Menschlein am Ende seiner
mystischen Vervollkommnung eine ähnlich andächtig-verzückte
Haltung ein wie die vor dem Abendmahlstisch kauernde Figur auf unserer
Tafel. Die zu dem (allerdings nimbierten) Figürchen gehörige Inschrift
lautet: «Ich bin in got vergangen nieman kan mich hie erlangen.»

' Falls eine dritte Tafel vorhanden gewesen sein sollte, könnte sie auf der
marianischen Seite die Marienkrönung und auf der anderen vielleicht
eine Darstellung des Gnadenstuhls gezeigt haben.

'"Vgl. G Schmidt, in: Kölner Domblatt 44/45, 1979/80, S. 316: «Die
Übernahme trecentesker Praktiken zur perspektivischen Architekturwiedergabe

durch die transalpine Kunst scheint erst in der zweiten Hälfte
der zwanziger Jahre in Gang gekommen zu sein. Nach dem heutigen

Stand unseres Wissens waren es vor allem zwei Kunstregionen, in denen
sich diese Neuerungen zuerst durchgesetzt haben: das südliche Deutschland

(und hier besonders die habsburgischen Gebiete am Oberrhein und
in Österreich) sowie Paris, wo der Illuminator Jean Pucelle ab ca. 1325

die charakteristischen Bildräume Duccios propagierte, die er vermutlich
auf einer Reise in die Toskana kennengelernt hatte.»

H. Wentzel, Glasmaler und Maler im Mittelalter, in : Zeitschrift für
Kunstwissenschaft 3,1949, S. 53ff.

2 Vgl. W. Ruppen, Die Kunstdenkmäler des Kantons Wallis, Bd.I: Das Ober-

gtims. Basel 1976, S. 378ff. - Der Einfachheit halber - und zumal sich der
Name in der Literatur bereits eingebürgert hat - werden die in der Rit-

zingerfeldkapelle bei Biel gefundenen Tafeln des Schweizerischen
Landesmuseums hier durchgehend als «Bieler Tafeln» bezeichnet. - Zu den
Fundumständen siehe auch Anm. 20.

'Wentzel (zitiert Anm. 11), S. 60: «Hinzuzuziehen sind die unbeachteten,

erstaunlich großen Tafeln aus Biel (Oberwallis) in Zürich, die eventuell

aus Königsfelden dorthin verschlagen sein könnten (Größe des zu
rekonstruierenden Retabels!). Sie sind meines Erachtens den Glasmalereien

im Kreuzgang von Klosterneuburg (Stiftermedaillons) verbunden,
stellen mit ihnen zusammen die nach rückwärts weisende Stufe vor dem

Klosterneuburger Altar dar, lassen sich mit diesem und den Königsfel-
den-Scheiben (die ja Habsburger Stiftungen sind) zu einer vielleicht
habsburgischen Hofkunst zusammennehmen, bei der die Scheiben in Königsfelden

die westlichere (St. Wilhelm in Straßburg?) und der Klosterneuburger

Altar die Wiener Komponente mit dem stärkeren giottesken
Einschlag bilden.»

4 G Schmidt, Die Malerschule von St. Florian, Beiträge zur süddeutschen Malerei

ZU Ende des 13. und im 14. Jahrhundert, Linz 1962, S. 158.
5 Zum Speculum humanae salvationis, Wien, Nationalbibliothek, Cod. s. n.

2612, vgl. den Ausstellungskatalog Die Zeit derfrühen Habsburger, Wiener
Neustadt 1979, Nr. 248.

6 A. Stange, Eine österreichische Handschrift von 1330 in Schaffhausen, in :

Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen in Wien, NF 6,1932, S. 55ff.
71. Baier-Futterer, Zwei A Itartafeln aus dem Stilkreis der Manessehandschrifit,

in: Congrès international d'histoire de l'art, Résumés, Basel 1936, S. 55f.
8 J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, II, Frauenfeld 1947, S. 294.
' Futterer bezog die Nachricht von einer Stiftung eines in Zürich

ansässigen, aber aus Biel stammenden Arztes, Magister Petrus de Vallesia phi-
sicus, auf unsere Tafeln.

: Ruppen (zitiert Anm. 12) bezieht sich auf J. Lauber, Gnadenkapelle auf
dem Ritzingerfeld, in: Blätter aus der Walliser Geschichte 3, 1905, S. 372.

Der Autor, Pfarrer Josef Lauber, berichtet, er habe ein «beidseits
bemaltes Bruchstück eines gotischen Altarflügels» «gleichsam als Unterlage»

unter dem Hochaltar der Ritzingerfeldkapelle gefunden und im
folgenden Jahr an das Landesmuseum in Zürich verkauft. Um 1904 wurden
die Fragmente restauriert. - Zum Fundort, der Muttergotteskapelle im

Ritzingerfeld, ist zu bemerken, daß die Kapelle 1687 erbaut wurde;
allerdings muß ein Vorgängerbau existiert haben, denn bereits im Jahre 1592
ist von «unser frowen» auf dem Ritzingerfeld die Rede, und im Jahre
1638 sucht der Domherr C. Imboden um die Wiederherstellung und

Erweiterung der «alten Muttergotteskapelle» an, da diese zu klein geworden

sei. 1641 heißt es: «Sacellum noviter constructum». 1679 gedachte

man, «das durch unzählige Wundertaten berühmte Heiligtum zu
erweitern und in Gestalt und Größe geziemender neu aufzurichten» (alle
Quellen nach Ruppen, zitiert Anm. 12). Ob aus diesen Quellen allerdings
schlüssig zu beweisen ist, daß in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts
eine Kapelle auf dem Ritzingerfeld gestanden hat und die Tafelgemälde
für eben diese Kapelle angefertigt wurden, muß offenbleiben.

11 W. Ruppen, Die Bieler Altartafelfragmente im Schweizerischen Landesmuseum

in Zürich, Versuch einer stilistischen Einordnung in: Unsere Kunstdenkmäler
26, 1975, S. 236ff. Als Beispiele aus dem Bodenseeraum werden die
St. Galler Weltchronik des Rudolf von Ems und die Schmerzensmannstatue

aufschloß Baldegg in Hochdorf neben die Bieler Tafeln gestellt.
2 Ruppen (zitiert Anm. 21), S. 240: «Am auffallendsten ist jedoch die

Beziehung zu einem um 1330 entstandenen Pfingstgemälde im Wallraf
Richartz-Museum in Köln» (rechter Flügel des Altärchens W-R-M. Nr. 1

- ich kann keine über den Zeitstil hinausgehenden Verbindungen
zwischen den beiden Werken bemerken!

1 So meint zum Beispiel E. Maurer: «Zuverlässiger als in der Komposition

und Raumvorstellung müßte sich die Heimat der Werkstatt im
Kanon der menschlichen Gestalt zeigen, in den Proportionen, dem Bewe-

199



gungsgefühl, der Gesichts- und Faltenzeichnung. In ihnen bewährt sich,
selbst zur Zeit eines <style international), das Menschenbild eines
Kunstkreises als etwas Eigenständiges, Unvertauschbares und Unlernbares.»
(Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, Bd. III: Das Kloster Königsfelden, Basel

1954, S. 338.)
24 Vgl. den Ausstellungskatalog Die Zeit der frühen Habsburger (zitiert Anm.

15), Nr. 284.
25 Ebenda, Nr. 218.
26 Farbabbildungen von Miniaturen des Katharinenthaler Graduales etwa

bei E. J. Beer, Beiträge zur oberrheinischen Buchmalerei in der ersten Hälfte des

14. Jh. unter besonderer Berücksichtigung der Initialornamentik, Basel/Stuttgart
1959, Farbtaf; F. Deuchler / M. Roethlisberger / H. Lüthy, Schweizer

Malerei, Vom Mittelalter bis 1900, Genf 1975, S. 10; K. Speich / H.R.

Schläpfer, Kirchen und Klöster in der Schweiz, Zürich 1978, S. 147. -
Faksimile-Ausgabe des Graduale von St. Katharinenthal, Luzern 1980
(Faksimile-Verlag).

27 «Die breiten mädchenhaften Köpfe erblühen gleich wanken Maiblumen
auf überschlanken Hälsen, umflossen vom Gelock der Haare, die bald in
parallele Wellen gelegt sind, bald zu hufeisenförmiger Schleife auswellen
oder sich zu Locken krausen. Zwischen roten Bäcklein ist ein kleiner
feiner Mund über schmal zulaufendem Kinn gebettet. Arkadengleich wölben

sich die Brauenbögen über weichlinig nach außen gezogenen Lidern
und in ihnen sammelt sich der Blick dunkler Augensterne ...» Zitat bei
A. Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, Bd. I, Konstanz/Lindau/
Stuttgart 1961, S.145.

28 Der schönlinig-zarte Idealismus wird also sowohl zugunsten von
Expressionismen wie Realismen modifiziert bzw. vollkommen negiert.

2'Ruppen (zitiert Anm. 21), S. 240, Abb. 6, leitet diesen Profilkopftypus
von romanischen Miniaturen (etwa aus der Bibel des Stephan Harding
aus Cîteaux, 1109, Bibliothèque publique de Dijon, Ms. 13, Fol. 13V) ab.

30 Vgl. Die Zeit derfrühen Habsburger(zitiert Anm. 15), Nr. 216.
31 Baier-Futterer (zitiert Anm. 17).
32 Zur Manessischen Liederhandschrift (Heidelberg, Universitätsbibliothek,

Cod. Pal. Germ. 848) vgl. Die Zeit derfrühen Habsburger (zitiert Anm.
15), Nr. 217; R. Sillib / F. Panzer / A. Haseloff, Die Manessische Lieder-
handschnfl, Faksimile-Ausgabe, Leipzig 1929; K. Martin, Minnesänger,

Farbige Wiedergaben aus der Manessischen Liederhandschrift, 4 Bände, Baden-
Baden bzw. Aachen 1966,1971,1975,1977.

33 Zürich, Kunsthaus, Leihgabe der Gottfried-Keller-Stiftung 1954, Inv.
Nr. 1954/25. Öl auf Holz, 18x10 cm. - Literatur: A. Stange, Deutsche

Malerei der Gotik, Bd. 1, Berlin 1934, S. 56/57.
34 Eine Farbwiedergabe der Vorderseite des Täfelchens in dem Katalog

Kunsthaus Zürich, Sammlung, Zürich 1976, Abb. 47.
35 Holzbrett, 0,8 cm stark, nicht beschnitten (auch an den Rändern

grundiert), 17,8x23 cm. - Literatur: Stange (zitiert Anm. 33), S. 160;
B. Kurth, Eine unbekannte deutsche A Itartafel aus der ersten Hälfte des 14.

Jahrhunderts, in: Kirchenkunst 9, 1937, S. 126ff.; K. Martin, Zur oberrheinischen

Malerei im beginnenden 14. Jahrhundert, in: Eberhard Hanfstaengl zum
75. Geburtstag, München 1961, S. llf; Slg. Heinz Kisters, Ausstellung
Nürnberg-Münster 1963, S. 10, Nr. 45; Ausstellungskatalog Meisterwerke
der Malerei aus Privatsammlungen im Bodenseegebiet, Bregenz 1965, Nr. 73;
Ausstellungskatalog Konstanz, em Mittelpunkt der Kunst um 1300,
Rosgartenmuseum Konstanz, 1972, Nr. 18.

36 Das Prinzip dieser flächigen Gruppenkomposition scheint von Frankreich

- etwa Maitre Honoré (vgl. einige Miniaturen aus einem Stundenbuch

des Honorékreises: Nürnberg, Stadtbibliothek, Solger 4. 4°, Fol.
22, 39v, 69v) - ausgegangen zu sein.

37 Das zweidimensionale architektonische Rahmensystem, bestehend aus

Ziegelmauern, Pfeilern mit Fialen und Wimpergabschluß mit Fensterrosen

in den Zwickeln, finden wir in der französischen Kunst bereits um
die Mitte des 13. Jahrhunderts vorgebildet; vgl. den Psalter des heiligen
Ludwig usw.

38 Dabei ist anzumerken, daß die Plastizität dieser Konsolfriese im Verlauf
der Verglasung, die von Osten nach Westen vonstatten gegangen sein
muß, deutlich zunimmt und immer konsequenter eingesetzt wird, das

heißt bald auch auf die Arkaden übergreift; vgl. Maurer (zitiert Anm.
23), Abb. 82, 107, 117, 156. - Zur Datierung der Chorfenster von Kö¬

nigsfelden äußerte sich jüngst G. Schmidt, in: Kölner Domblatt 44/45,
1979/80, bes. Anm. 28. Vor allem Beobachtungen an den Kostümen und
den Frisuren der Figuren veranlaßten Schmidt dazu, die Datierung
Maurers (1325-1330) anzuzweifeln. Schmidt meint, die acht Fenster
der Chorlängswände seien erst nach der Weihe verglast, und das Ensemble

sei wahrscheinlich überhaupt erst in den frühen vierziger Jahren
fertiggestellt worden.

1 Das Zickzackband, das die Plattform der Manentodszene markiert, hat
bereits in der romanischen Kunst Vorformen. Diese in weitester Streuung

auftretenden ornamentalen Bänder dienen zur Registerteilung
mehrgeschossiger Freskenkompositionen, und dabei kommt ihnen die gleiche

Wertigkeit zu wie den seit ottonischer Zeit beliebten Mäandern und
diversen anderen Schmuckborten; vgl. einige Beispiele bei O. Demus,
Romanische Wandmalerei, München 1968, Taf. XXXIII, LXXI, 177, LXXIX.

0 Das im Schweizerischen Landesmuseum Zürich befindliche Vesperbild
ist abgebildet bei I. Futterer, Gotische Bildwerke der deutschen Schweiz

1220-1440, Augsburg 1930, Abb. 86, 87. Die auf Abb. 87 nicht sichtbare

linke Thronwange zeigt Kassetten in falsch ausgerichteter Perspektive

(Foto im Besitz der Verfasserin).
1 Vgl. Fol. 22v, 24, 26, 71v, 164v, 201, 251, 371 vom Maler des Grundstocks.

Allerdings sind diese Turmarchitekturen kaum vor 1330
plastisch-körperhaft wie auf unserer Abb. lc. So findet man derartige relativ
plastische Gebilde auch in der Manesse-Handschrift erst von der Hand
des 3. Nachtragsmalers, zum Beispiel auf Fol. 43v.

2 Lucas Wüthrich, Wandgemälde, Katalog der Sammlung des Schweizerischen

Landesmuseums, Zürich 1980, S. 60, 65, (ehemals Zürich, Rindermarkt

26, heute im Schweizerischen Landesmuseum).
3 Schmidt (zitiert Anm. 14), S. 158.
4 Die Zeit derfrühen Habsburger (zitiert Anm. 15), Nr. 239c.
3 Wie Anm. 43.
'' Vgl. Anm. 36. - Sogar der Nimbus einer Figur kann das Gesicht einer

anderen, dahinter stehenden, verdecken; vgl. in Abb. la den Apostel, dessen

Gesicht von der Scheibe des Heiligenscheins des Johannes verdeckt
wird, mit ähnlichen Kompositionsproblemen im Honoréschen Stund.en-

buch, Nürnberg, Stadtbibliothek, Solger 4. 4°, zum Beispiel Fol. 69v

(Himmelfahrt).
Diese «Raum-rSchichten haben ihrerseits keine tatsächliche Raumillusion,
denn die unplastischen Figuren können eine solche nicht glaubhaft
machen. Vielmehr zeigt sich bei den Temperatafeln vom Verduner Altar bzw.
deren Verbindung eines solchen Schichtensystems mit einem durchwegs
linear bestimmten (westlich-gotischen) Figurenstil, daß hier italienische

Kompositionsprinzipien von einem Nichtitaliener interpretiert wurden.
8 Wie Anm. 43.
9 Vgl. Anm. 16. - Die siebente Lage des Codex (Fol. 59-70) ist von besagter

Hand II illuminiert; vgl. Abb. 70 bei Stange (zitiert Anm. 16).
0 Klosterneuburg, Stiftsbibliothek, Cod. 71 ; vgl. Die Zeit der frühen

Habsburger (zitiert Anm. 15), Nr. 245.
' New York, Public Library, M. 16, Fol. 12-32; vgl. F. Dworschak
H. Kühnel (Hg.), Die Gotik in Niederösterreich, Wien 1963, S. 102, Nr. 52,
Abb. 6.

2 Nach Pacht beruht die Traditionsverbundenheit einzelner Künstler
allerdings «weder auf der Übernahme des Vokabulariums, noch der
Gestaltungsmittel, der Ausdrucksverfahren, auch nicht auf Teilen von solchen,
sondern auf der Gemeinsamkeit der Fragestellungen und Grundforderungen,

die der Schaffende für sich als verbindlich ansieht, deren frühere

Lösungen er aber als ungenügend empfindet, und vielleicht auf identischen

Dispositionen, in nur ganz bestimmten Richtungen die Aufgabenlösung
zu suchen» (O. Pacht, Methodisches zur kunsthistorischen Praxis, Ausgewählte

Schriften, hg. von J. Oberhaidacher, A. Rosenauer, G. Schikola,
München 1977, S. 298 passim). - Diese Auffassung von Tradition
entspricht genau dem Vorgang der Entwicklung und Ausformung des

Wienerischen in der gotischen Malerei im zweiten Viertel des 14.
Jahrhunderts; vgl. dazu auch meine Dissertation (Die Entwicklung des «Neuen

Realismus» in der Wiener Malerei von 1331 bis zur Mitte des 14. fahrhunderts,
Diss, phil., ungedruckt, Wien 1979).

1 Die Zeit der frühen Habsburger (zitiert Anm. 15), Nr. 239. - Ausführlicher
in meiner Dissertation (vgl. Anm. 52).

200



34 Schmidt (zitiert Anm. 14), S. 126ff; Die Zeit derfrühen Habsburger (zitiert
Anm. 15), S.82.

55 Diese waren gleichzeitig mit dem Tafelmaler für den Verduner Altar
tätig. Ich verweise auf die Bemerkungen dazu in: Die Zeit derfrühen
Habsburger(zitiert Anm.15), Nr.293, sowie auf meine Dissertation (vgl. Anm.52).

5' Die Zeit derfrühen Habsburger (zitiert Anm. 15), Nr. 237.
57 E. Frodl-Kraft, Die mittelalterlichen Glasgemälde in Wien, Corpus Vitrearum

Medü Aevi Österreich, Band I, Graz/Wien/Köln 1962, S. 1-50.

' Vgl. insbesondere die chnstologische Bildserie im Budapester Museum
der Schönen Künste, um 1335; abgebildet bei Schmidt (zitiert Anm.

14), Abb. 75.

'Schon H. Wentzel (in: Zeitschrift für Kunstwissenschaft 12, 1949,
S. 136, sowie in seinem Werk Meisterwerke der Glasmalerei, Berlin 21954,
S. 38) hat daraufhingewiesen, daß die in Königsfelden tätige Straßburger
Glasmalereiwerkstatt Anregungen von Seiten der südostdeutschen (bzw.
Wiener) italianisierenden Tafelmalerei aufgegriffen hat.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. la-d, 3a, 3b, 4: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich
Abb. 2: Österreichisches Bundesdenkmalamt Wien
Abb. 5: Kunsthaus Zürich
Abb. 6: Sammlung Kisters, Kreuzungen

201


	Ein Retabelfragment des 14. Jahrhunderts im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich : Versuch einer Einordnung der sogenannten "Bieler Tafeln"

