Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 38 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio
Autor: Urner-Astholz, Hildegard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio

von HILDEGARD URNER-ASTHOLZ

NEUENTDECKUNG DIESES MOTIVS IN DER
JOHANNESKIRCHE AUF BURG IN STEIN AM RHEIN

In der reizvollen, vielgestaltigen Landschaft am Ausfluf3
des Rheins aus dem Untersee erhob sich auf dem linken Ufer
des Stromes das spatrémische Kastell Tasgetium. Gleichzei-
tig mit demjenigen von Oberwinterthur war es um 294 n.
Chr. von Diokletian und seinem Mitkaiser Maximian auf
dem Burghiigel im spiteren Stein am Rhein errichtet wor-
den. Nach der alamannischen Landnahme gewihrten seine
turmbewehrten Mauern der kleinen Johanneskirche in sei-
nem Innern Schutz. Deren erste schriftliche Erwihnung ge-
schieht in einer St.-Galler Urkunde vom Jahre 799. Inzwi-
schen hat die vom Kantonsarchiologen Jost BiRGI
1976/77 durchgefithrte Grabung Reste von friiheren Kir-
chen zutage gebracht, deren alteste bis in das 6. Jahrhundert
zuriickzureichen scheint.

Nachdem 1978 das 1641 vergréBerte Kirchenschiff im
Stil der Gestaltung von 1745 renoviert worden war, unter-
zog man anschliefend die Wandmalereien im Chor einer
sorgfiltigen Restaurierung. Seit der Reformation iiber-
tiincht, wurden diese erst 1878 entdeckt und 1885 freige-
legt. Im Zuge der Restaurierung von 1979/80 sind sie von
falschen Erginzungen und Ubermalungen befreit worden,
so dal} sie sich jetzt weitgehend in den urspriinglichen Far-
ben prisentieren, wenn sich auch ihre einstige Leuchtkraft
etwas abgeschwicht hat.

Die um 1420 entstandene Bilderfolge des Chors gliedert
sich in drei auf zwei Reihen verteilte Zyklen: Schépfung
und Siindenfall, die Geschichte Johannes des Tiufers, des
Kirchenpatrons, sowie Leben und Erlosungswerk Jesu'.
Daf} die Bilder in der Breite zwanglos variieren, verleiht der
Erzihlung einen leicht beschwingten Rhythmus. Im Weih-
nachtsbild, bei der Anbetung der Konige, dem Schulgang,
dem Einzug in Jerusalem oder dem Gastmahl des Herodes
tritt eine hervorragende Kompositionskunst in Erschei-
nung. Birgittinische Mystik und sienesische Maltraditionen
durchdringen manche Bilder. Apokryphe Erzihlungen aus
dem Pseudo-Matthius finden ihren Niederschlag im Schul-
gang des Jesusknaben mit der Schiefertafel sowie in der
Auferweckung des beim Spielen vom Séller zu Tode ge-
stirzten Zenon durch den Jesusknaben. Nun ist wihrend
der Restaurierung der Chorfresken auf dem Bilde der Heim-
suchung ein weiteres seltenes Detail unter der spiteren
Ubermalung hervorgeholt worden: die Darstellung der bei-
den ungeborenen Kinder in der Brustgegend von Maria und

Elisabeth? (Abb. 7). Auffallend ist, dall die Visitatio hier in
den Zyklus vom Leben Johannes des Tiufers eingeordnet
ist; sic wird sonst fast immer dem Leben Jesu eingefiigt. Der
Johannes-Zyklus beginnt mit der Verkiindigung an Maria,
bei der ihr nicht nur die wunderbare Geburt Jesu, sondern
auch diejenige des Johannes geoffenbart wird. So folgt im
nichsten Bild Zacharias am Réucheraltar und — damit ver-
kniipft — sein Erscheinen vor den draulen wartenden Juden.
Unterbrochen durch das grofie gotische Mittelfenster reiht
sich jetzt die Heimsuchung an. Die Fortsetzung bilden die
Geburt des Johannes, sein Aufenthalt in der Wiiste, seine
Predigt, Gefangennahme und Enthauptung, schlieBlich das
Gastmahl des Herodes und die Grablegung.

Die Heimsuchung ist ein schmales Bild, auf einst blauem,
jetzt malachitfarbenem Grund, nur die beiden von doppel-
ten Nimben umleuchteten Frauengestalten enthaltend.
Links vom Beschauer, aber rechts von der nach der Tradi-
tion urspriinglich rotgewandeten Elisabeth, steht Maria in
Blau. Kleider und Faltenwurf sowie die Haltung der Hinde
der beiden Frauen entsprechen sich in schoner entgegenge-
setzter Parallelitit. Weder Architekturen vom Hause des
Zacharias noch Landschaftselemente oder andere Personen
storen die schlichte Szene. Es findet auch keine direkte Be-
gegnung mit zuriickhaltender oder lebhafter Begriilung
statt, wie sie auf Visitatioszenen im Laufe der Jahrhunderte,
von der Maximianskathedra iiber Giotto bis zur spiten Re-
naissance und Rembrandts Londoner Gemilde von 1640,
abgewandelt worden ist. Vielmehr sind die beiden Frauen in
stillem Zusammensein einander nur leicht zugewandt, ohne
sich, wie sonst so hiufig (nach dem lateinischen Ritus des
Friedenskusses), zu umarmen. Sie bekennen sich zu ihrem
gottlichen Auftrag und lassen seine geheimnisvolle Ver-
wirklichung fiir die Gliaubigen sichtbar werden, indem auf
ihrer Brust die verheilenen Kinder in theologischer Schau
gemalt sind. Der vom Kreuznimbus umgebene Jesusknabe
hilt die rechte Hand im Segensgestus leicht empor, wihrend
der ebenfalls nimbierte Johannes in kniender Stellung die
zusammengelegten Hinde anbetend zu seinem Gegeniiber
erhebt. Beide Kinder sind ohne Umrahmung eingebettet.
Ihre innere Verbundenheit — jedoch unter betonter Vor-
rangstellung Marias — hatte der Maler bereits dadurch an-
klingen lassen, daB er seinem Johannes-Zyklus die zeitlich
spiatere Verkiindigung an Maria der Weissagung an Zacha-
rias vorausgehen lief3.

Obwohl die ungeborenen Kinder bei den Kunsthistori-
kern im «Index of Christian Art» von Princeton die Bezeich-
nung «type foetus» erhalten haben, wire es vollig verfehlt,

29



darin etwa eine medizinische Feststellung der Kinder im
Mutterleib sehen zu wollen. Ebensowenig geht es an, dieses
Motiv als «ganz ordinire Auffassung» und «grob sinnliche
Verirrung» zu brandmarken’. Denn diese nur scheinbar rea-
listische Darstellung impliziert ein legitimes theologisches
Anliegen, da ja nicht Kinder als solche, sondern Christus,
auf seinem ersten irdischen Lebensabschnitt als Erloser, zu-
sammen mit seinem Vorlidufer Johannes, vor Augen gefiihrt

30

Abb. 1 Visitatio. Wandmalerei im
Chor der Johanneskirche auf Burg
in Stein am Rhein. (Nr. 4)

werden soll. Der Gedanke einer Entwicklung ist hier fremd,
da der Herr nach mittelalterlicher Auffassung von Anfang
an als solcher geschaffen war.

In der kirchlichen Kunst des Mittelalters it sich immer
wieder beobachten, wie erstaunlich genau der biblische
Text der Vulgata verarbeitet ist. So folgen gewisse Nuancen
bei der Darstellung der Kinder den im Lukas-Evangelium
(1, 32-44) enthaltenen Aussagen. Wenn sich Jesus hier wie



in vielen parallelen Wiedergaben, was noch zu zeigen sein
wird, in angedeuteter Sitzstellung befindet, wird er als K6-
nig auf dem Thron gedacht und damit eine Illustration zu
Lukas 1, 32b vollzogen, wo der Engel Gabriel der Maria
verkiindet: «Und Gott der Herr wird ihm den Thron seines
Vaters David geben» In der theologischen Interpretation
der Verkiindigung ist im Mittelalter diese alttestamentliche
Komponente vom Davidsthron auffallend zuriickgetreten.
Der Akzent liegt vielmehr stets darauf, dall Inkarnation und
Kreuzestod im gottlichen Erlosungswerk zusammengeho-
ren, weshalb auch der noch ungeborene Jesus mit dem
Kreuznimbus ausgezeichnet wird. Damit erweist sich das
Jesuskind schon hier in der Visitatio als der Herr, der die
Hand zum Segen fiir alle, die sich zu ihm bekennen, erhebt.

Der erste Bekenner, dem dieser Segen widerfihrt, ist Jo-
hannes der Tiufer, der damit auch zum ersten Zeugen der
Inkarnation des Gottessohnes wird. «Als Elisabeth den Grul3
der Maria horte, hiipfte das Kind in ihrem Leibe» (Lukas 1,
41). Darunter ist wohl die plétzlich zu Jesus hingewandte
kniende Haltung des Johannes zu verstehen. Seine anbetend
erhobenen Hinde entsprechen den Worten seiner vom hei-
ligen Geist erfiillten Mutter, die Maria als die Mutter ihres
Herrn begriift mit dem Ausruf: «Woher wird mir dies zu-
teil, daB die Mutter meines Herrn zu mir kommt?» (Lukas 1,
43). Johannes verstand sich spiter stets als der Geringere ge-
geniiber seinem Herrn, dem er den Weg zu bereiten hatte.
Der ihm zuerkannte Nimbus bekriftigt die an Zacharias er-
gangene Verheilung des Engels Gabriel iiber die Gnade der
Heiligung, die Johannes schon im Mutterleib geschenkt
wird. Zu diesem ersten Gnadenerweis traten nach der Le-
genda aurea anhand von Gedanken des Chrysostomus zwei
weitere hinzu. Die zweite Gnade war, «da3 er schon weis-
sagte, da er in seiner Mutter Leib hiipfte und Gottes Gegen-
wirtigkeit erkannte». Mit der Dritten gab er durch sein
Verdienst der Mutter Elisabeth den Geist der Weissagung*.

Das Hingezogensein des Johannesknaben zu Christus du-
Bert sich auf Burg nochmals im anschlieBenden Chorbild
von seiner Geburt. Wihrend Elisabeth auf einem korbihnli-
chen Lager ruht und drei Nachbarinnen sich mit ihr freuen,
strebt das neugeborene nimbierte Kind in auffilliger Weise
Maria als der Mutter des Herrn entgegen. Denn sie ist es,
die am linken Bildrand steht und das Kind in Empfang
nimmt, und nicht die Hebamme, wie man zuerst meinen
wiirde®. Thre schlanke Gestalt ist kenntlich am blauen Ge-
wand und dem Nimbus. DaB ihr gesegneter Zustand kaum
angedeutet ist, diirfte in Zusammenhang mit der Anschau-
ung Augustins stehen, die Ludolf von Sachsen in seiner um
1300 verfaliten «Vita Jesu Christi» iiberliefert hat: «Das
Licht, das Maria in sich trug, konnte von keinem Gewicht
sein®»

Wenn auch die Darstellung der ungeborenen Kinder in
der Johanneskirche auf Burg in Stein am Rhein ein seltenes
Motiv veranschaulicht, so lassen sich doch dazu mehr als
vierzig weitere Wiedergaben namhaft machen. Unter thnen
wird die Position der Kinder verschieden ausgefiihrt. Es

gibt drei verschiedene Arten: 1. (wie auf Burg) «extraute-
rin», vor der Brust der Miitter; 2. «intrauterin», vor dem
Schof3; 3. schwebend vor dem Leib.

Jesus und Johannes der Téufer sind in ihrem Leben eng
verbunden gewesen. Johannes war nicht nur Vorlaufer und
Wegbereiter, sondern auch der erste, der sich zu Jesus als
dem Sohn Gottes, dem Lamm, das der Welt Siinde trigt, be-
kannte”. Diese weniger historisch als theologisch begriinde-
te Verbundenheit wird in der eigentiimlichen Haltung der
beiden Ungeborenen zum Ausdruck gebracht.

Wo die Wurzeln fiir das seltene Motiv liegen und woher
es Anregung und Vorbilder fiir seine Ausgestaltung emp-
fangen hat, wird zu untersuchen sein.

Zunichst mag ein Uberblick das Vorkommen des Mo-
tivs, dessen geographische Verbreitung, zeitliche Einord-
nung und kiinstlerische Gestaltung aufzeigen.

VERZEICHNIS DES VORKOMMENS DER UNGEBORENEN
KINDER AUF WIEDERGABEN DER VISITATIO

1. Byganz, um 900
Miniatur im Chludoff-Psalter.
Jetzt: Moskau, Historisches Museum, Ms. gr. 129, fol.
85",
Hinter Elisabeth erhebt sich der Tempel von Jerusalem,
hinter Maria die mit dem Kreuz gekronte Kirche des
Evangeliums. Die Frauen sind eng aneinander ge-
schmiegt. Die Kinder befinden sich hier nicht in ihren
Miittern, sondern auf den Dichern der beiden Gebiude,
von wo sie sich griilen: Jesus thronend und segnend, Jo-
hannes anbetend, aber in byzantinischer Proskynese
kniend gebeugt.
Nach Ernst GuLpAaN wiederholte 1066 der Miniator
des in Byzanz geschriebenen Theodor-Psalters diese
Komposition, und von 1092 stammt eine weitere by-
zantinische Miniatur dieser Art in einem Codex der va-
tikanischen Bibliothek.
Literatur: MARILYN ARONBERG LAVIN, Giovannino Battista, A study in
Renaissance religious symbolism, in: The Art Bulletin 37, 1955, S.85f,

Anm. 5 und Abb. 1. - ErNsT GULDAN, Ef verbum caro factum est, Romi-
sche Vierteljahrsschrift 63,1968, S. 147 und Taf. 20a.

2. 8t. Katharinental bei DieBenhofen (Thurgau), um 71320
Vollrunde vergoldete Holzgruppe auf rotem Sockel aus
dem ehemaligen Dominikanerinnenkloster St. Kathari-
nental. Schule des Meisters Heinrich von Konstanz.
(Abb. 2)

Jetzt: Metropolitan Museum of Art, New York, Gift of
J. Pierpont Morgan, 1917, Inv. Nr. 17.190.72%.

Die schlanken Gestalten, die sich in scheuer Distanz zu-
gewandt sind, legen die Hinde in tiefer Verbundenheit
ineinander. Wihrend Marias Linke auf Elisabeths Schul-

31



Abb.2  Visitatio-Gruppe von St. Katharinental. New York, The Metro-
politan Museum of Art, Gift of J. Pierpont Morgan, 1917. (Nr. 2)

32

ter ruht, hilt Elisabeth demiitig die Hand vor die Brust
mit dem Spruchband «Unde hoc michi Veniat ut mater»
(Lukas 1, 43). Aus ihren Gesichtern spricht eine von in-
nerer Erleuchtung getragene Stille und Hingabe an das
gottliche Geheimnis. Dieses war einst in den Figuren
der Kinder sichtbar. Jetzt ist der fiir jene extrauterin
ausgesparte mandelférmige Raum leer und erst in neue-
rer Zeit mit einem Bergkristall verschlossen worden.

Von den vergoldeten Gewindern und Minteln, die mit
Hermelinfutter besetzt sind, strahlt ein Lichtglanz aus,
der die Figuren in himmlische Sphiren entriickt. Die
Bordiiren - auch an den weillen Kopftiichern - sind in
Rot, Griin und Schwarz ausgefiihrt. Dem «Visitatio-
Meister» wird die ebenfalls von der gleichen zarten my-
stischen Frommigkeit zeugende Jesus-Johannes-Gruppe
in den Staatlichen Museen Berlin zugeschrieben.

Literatur: ILse FUTTERER, Gutische Bildwerke der deutschen Schweis 1220-
7440, Augsburg 1930, S. 60-63, 121 und 173, Nr. 76, mit den dazu-
gehorigen Abbildungen, darunter Abb. 281 ohne die eingesetzten
Kristalle. - ALBERT KNOEPFLI, Kunsigeschichte des Bodenseeraumes I, Kon-
stanz 1961, Abb. 197. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 536, Anm. 3,
Nr. 2. = The Metropolitan Museum Guide to the collections, Medieaval, 1962,
S. 32, schreibt zu der Katharinentaler Gruppe unzutreffend: «A rock

crystal set in the abdomen of each woman may have been served as a
window through which a painted image was to be seen.»

Abb.3  Visitatio. Rhiziins, Wandmalerei in der Kirche St. Georg. (Nr. 3)



3. Rhaziins (Graubiinden), 7370/1380
Wandmalerei in der Kirche St. Georg (A bb. 3).

Bild Nr. 19 auf blauem Grund an der Siildwestwand des
Kirchenschiffes zwischen Verkiindigung an Maria und
Geburt Jesu. Die Malereien im Schiff gehéren nicht
mehr dem Waltensburger Meister an, sondern einem
zeitlich etwas jiingeren Maler. Sie stammen aus der spi-
teren zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts. Die aneinan-
der geschmiegten Frauen tragen ihre Kinder extrauterin
vor der Brust. Wie in einem Reliquienschrein stehen
diese in einem oben abgerundeten Hohlraum dem Be-
trachter zugewandt, wobei sie nur mit dem Oberkorper
gemalt sind: Jesus mit Kreuznimbus segnend, der nim-
bierte Johannes mit anbetend erhobenen Hinden.

Literatur: Die Kunstdenkmdler des Kantons Graubiinden 111, 1940, Abb.

49,85.50 und 56; ErwiN PoEscHEL spricht da von fensterartigen Off-
nungen, durch die die Kinder zu sehen sind.

4. Stein am R hein, Johanneskirche auf Burg, um 1420
Beschreibung und Literatur siche S. 29f. sowie Anm. 1
und 2 (Abb. 1).

5. Basel (?), 1445/1450

Mitteltafel eines im iibrigen verschollenen Altars eines
Nachfolgers von Konrad Witz (deshalb hier proviso-
risch zum Raum Basel gerechnet): Ratschlul} der Erlo-
sung und Heimsuchung (A bb. 4).

Jetzt: Berlin, Staatliche Museen, Stiftung Preufischer
Kulturbesitz, Gemildegalerie Nr. 1673.

Bei den sich gegeniiberstehenden Frauen ist die Gravi-
ditit angezeigt. Die ebenfalls nimbierten Kinder sind
ohne Umrahmung vor der Brust angebracht: Jesus sit-
zend und segnend, Johannes kniend und anbetend.

Literatur: SCHILLER, I, S. 243, Abb. 16. — The Art Bulletin 46, 1964,
S.537,Nr. 15. - STANGE, Bd. 4, 1951, Abb. 214.

6. Basel (?), oberrheinisch, vor 7460

Federzeichnung aus einer illustrierten Marienlegende,  Abb.4 Visitatio. Detail aus der Altartafel der Schule des Konrad Witz
vermutlich aus Basel, siehe S. 52f. (Abb. 5), mit dem «RatschluB der Erlosung». Berlin, Ehemalige Staatliche Museen.

Jetzt: Bern, Burgerbibliothek, hist. helv. X 50, fol. 131.  (Nr.5)

Die beiden Frauen begegnen sich distanziert in einer
mit Felsen, Biumen und Blumen belebten Landschaft,
die im Hintergrund durch eine mittelalterliche Stadt
mit Kirchen und Tirmen abgeschlossen wird. Uber je-
der wolbt sich ein Spruchband mit Worten aus dem Lu-
kas-Evangelium. Bei Elisabeth mit threm nach burgun-
discher Sitte aufgetirmten Kopfputz ist der nimbierte
Johannes kniend und anbetend intrauterin zu sehen.
Wihrend Maria im Strahlennimbus das Magnifikat
singt, leuchtet in ihrem SchoB statt des Jesusknaben des-
sen Name mit den Anfangsbuchstaben «Ihs» in einem
von der Strahlensonne umgebenen Kreis.

Literatur: C. BENzIGER, Eine illustrierte Marienlegende aus dem 15. Jahr-
bundert, Stra8burg 1913, Abb. 14.

7. Baden (Schweiz), vor 1507

Hans Leu d.A., Triptychon mit der Heiligen Sippe aus
der Dreikonigskapelle.
Jetzt: Karlsruhe, Badische Kunsthalle.

Auf dem rechten AuBenfliigel die Heimsuchung: Maria
erhebt die rechte Hand zur BegriiBung, Elisabeth hilt
ein Buch in der linken. Von den intrauterin plazierten
Kindern sitzt Jesus segnend in einer helleuchtenden
Strahlenscheibe, wihrend von dem nicht umrahmten
knienden Johannes nur einige Strahlen nach oben ausge-
hen.

Literatur: ZAK 12,1951, Taf. 48 (nach S. 144).

33



Abb.5 Visitatio. Zeichnung in einer illustrierten Marienlegende des
15.Jahrhunderts, Burgerbibliothek Bern, Cod. Mss. hist. Helv. X. 50,
fol. 131.(Nr. 6)

8. Rorschach, 1564—1568
Deckenmalerei in einem Gewdlbezwickel im Kapitel-

saal des chemaligen Benediktinerklosters Mariaberg ob
Rorschach (Abb. 6).

Die nimbierten Frauen stehen in einer Landschaft mit
Biumen und Felsen, Maria links in Blau mit langem
blondem Haar, Elisabeth im traditionellen roten Mantel
und weillen Kopftuch. Sie begriiBen sich mit Hinde-
druck. Thre Kinder sind intrauterin ohne Nimbus und
ohne Umrahmung gebildet: Jesus sitzend und segnend,
Johannes kniend und anbetend.

Literatur: Mariaberg-Rorschach, Festschrift aus Anlaf§ der Restaurierung
1969-1978, hg. vom Amt fiir Kulturpflege des Kantons St. Gallen,
Rorschach 1978, S. 57ff.

9. Passau, um 1470

Kalksteingruppe der Maria und Elisabeth aus dem Dom
zu Passau (A bb. 7).

Jetzt: Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, Inv.
Nr. P1. 0.2401.

Vollplastische Gruppe des Weichen Stils mit Spuren
von Bemalung. Jede Figur zeigt hinten ein Loch von der
einstigen Befestigung. Die anmutigen Gestalten mit ih-
rem so schon flieBenden Faltenwurf begriiflen sich in

Abb.6 Visitatio. Deckenmalerei ixﬁ Kapitelsaal von Mariaberg-Ror-
schach. (Nr. 8)

lebhafter Umarmung. Ihre Leibesfrucht befindet sich als
Figiirchen intrauterin in einem Hohlraum von der Form
einer Mandorla: Jesus in leicht sitzender Haltung mit
Spuren des einstigen Lichtglanzes, Johannes kniend und
anbetend in merkwiirdiger Weise von Eingeweiden
umgeben, die wohl sein gewdhnliches Menschsein von
dem seines gottlichen Herrn deutlich abheben sollen.

Literatur: Deutsche Kunst und Kultur im Germanischen Nationalmuseum

Niirnberg, *1960, Taf. 59. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 536,
Anm. 3, Nr. 5.



10. Augsburg, um 1410

Fliigel des Nassenfelder Marienaltars von einem Augs-
burger Meister (Abb. 8).

Jetzt: Klostermuseum der Benediktinerabtei Otto-
beuren.

Die Frauen reichen sich die Hinde iibers Kreuz, was
sonst selten vorkommt. Beide sind mit einem rosetten-
geschmiickten Nimbus umgeben, in dem Reste eines
Spruches erkennbar sind. Marias aufgesteckte Haare
werden mit einem Perlband gehalten; zu ihren Fiillen
kniet eine Stifterfigur. Elisabeths Kopf ist mit einem
anmutig fallenden Spitzenschleier bedeckt. An ihrem
Giirtel hingen an einer iibergeschlagenen Lasche ein
riesiger Schlisselbund und ein maiskolbenartiger Ge-
genstand. Die Kinder, etwas zu weit auf die Seite ge-
riickt, vielleicht absichtlich zum Betrachter hin, erschei-
nen in einem ovalen Strahlenschein: Johannes kniend,
Jesus sitzend, mit der Rechten ein Szepter haltend. Hin-
ter den Frauen steht ein Ruhebett mit zwei Kissen und
cinem kostbaren Umhang. Ein ebensolches Ruhebett

befindet sich hinter den Frauen in der Heimsuchungs-
Miniatur des bohmischen Vesperale aus der gleichen
Zeit (vgl. Nr. 32). Es ist der fir die himmlische Hoch-
zeit hergerichtete Thalamus. Heillt es doch in einem
Abecedarium des 10. Jahrhunderts: «Thalamum struc-
tum coelesti coniugio / septem suffultum columnarum
numero.» Dann wire aber die Architektur im Hinter-
grund mit ihren auffallend reich geschmiickten Pfeilern
und dem Butzenscheibenfenster kaum das Haus des Za-
charias, sondern Zion. Ebenfalls von 1410 vom glei-
chen Altar und demselben Meister stammt «Die Anbe-
tung des Kindes» in der Kunsthalle Karlsruhe (vgl.
SCHILLER, Abb. 200). Von STANGE, Bd. 4, S. 120, wird
dieser Altar dem Kloster Oberschonenfeld bei Augs-
burg zugeschrieben.

Literatur: G.G. MEERSSEMAN, Der Hymnos Akathistos im A bendland,
Freiburg/Schweiz 1958, S. 165, Nr. 22.

11. Freising, 1412
Glasmalerei im Hornbeckfenster der Benedictuskapelle.

Abb.7  Visitatio. Kalksteingruppe aus dem Dom zu Passau. Niirnberg, = Abb.8 Visitatio. Altarfliigel aus dem Nassenfelder Altar, Ottobeuren,
Germanisches Nationalmuseum. (Nr. 9) Klostermuseum. (Nr. 10)

35



12.

13.

14.

In Marias hochgeschwollenem Schof3 ist das kreuznim-
bierte Jesuskind in der Mandorla sitzend und segnend
zu sehen, bei Elisabeth der kniende Johannes.

Literatur: LEONIE vON WILCKENS, Ein Kaselkreuz in Rokycany, Hin-
weise xur bobmischen Marienverebrung unter Karl IV, und den ersten Prager

Erzbischifen, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums, 1965,
S.34 und Abb. 4 auf S. 36.

Feldmoching (Oberbayern), nach 1400
Wandmalerei in der Kirche siidlich vom Chor anschlie-
Bend an eine Schutzmantelmadonna.

Die schlanken nimbierten Frauen — Maria mit offenem
Haar, Elisabeth mit Kopftuch — umfassen sich unter
einem Baldachin. In ihren lang herabfallenden in korre-
spondierende Falten gelegten Gewindern sicht man die
Kinder in einer umstrahlten Mandorla vor deren Schol3:
Jesus sitzend und segnend, Johannes kniend und anbe-
tend. Das liebliche, im Weichen Stil gemalte Bild
scheint von einem Miinchner Meister zu stammen.

Literatur: Die Kunstdenkmale des Kinigreiches Bayern, 1. Band, 1. Theil,

Miinchen 1895, 8. 775, Taf. 112 (dort um 1430/40 datiert). - Mo-
natsschrift des historischen Vereins von Oberbayern 3, 1894, S. 58.

Niirnberg, um 1430
Tafelgemilde eines Niirnberger Meisters.
Jetzt: Suermondtmuseum Aachen.

Maria mit dem intrauterin in der Mandorla sitzenden
segnenden Jesusknaben. Diese Tafel ist das Teilstiick
aus einer Heimsuchungsdarstellung auf einem groBen,
dem Bamberger Altar von 1429 im Bayerischen Natio-
nalmuseum Miinchen stilistisch und zeitlich naheste-
henden Altar.

Literatur: Niirnberger Malerei 1350-1450, B: Die Tafelmalerei [von
E. HEINRICH ZIMMERMANN], in: Anzeiger des Germanischen Natio-
nalmuseums, 1930, Taf. 134.

Nordlingen, 15. Jabrbundert
Gemiilde in der Rathaussammlung.
Die Kinder im Strahlenkranz vor dem Schol} der Miitter.

Literatur: KARL KUNSTLE, Tkonographie der christlichen Kunst 1, Freiburg
i.Br. 1928, S.343.

15. Niirnberg, um 1490

16.

Holzschnitt von Friedrich Creussner.

Die nicht nimbierten Frauen tragen ihre Kinder in einer
ovalen Umrandung auf dem erhéhten Leib, Jesus sit-
zend und Johannes kniend.

Literatur: A. SCHRAMM, Der Bilderschmuck der Frithdrucke, Bd. 18, Leip-
zig 1935, Abb. 332.

Bad Hall, 1490/1500
Gemilde in Privatbesitz, von einem Nachfolger Hans
Klockers.

umflossen, ebenso auch ihre intrauterin plazierten Kin-
der: Jesus sitzend und segnend, Johannes kniend und an-
betend. Hinter Maria tritt Joseph hervor. Im Hinter-
grund eine felsige Landschaft. Rechts das Haus des Za-
charias, aus dem eine Magd herauskommt.

Literatur: STANGE, Bd. 10, S. 191 und Abb. 305. - The Art Bulletin
46,1964, S.537,Nr. 19.

17. Regensburg, um 1571

Gemilde von Albrecht Altdorfer, Teil eines groleren
Werkes, dem die Verkiindigung mit der Conceptio per
aurem vorausging (Abb. 9).

Jetzt: The Cleveland Museum of Art, Gift of Hanna
Fund.

Beide Frauen begegnen sich in einer Landschaft mit be-
wegtem Himmel, Bergen, Biumen und Hausern, wie sie
fiir Altdorfers Stil charakteristisch ist. Maria ergreift die
Hand der sich vor ihr neigenden Elisabeth, hinter der
Zacharias hervortritt. Nur iber Maria leuchtet der
Nimbus, auf dem sich die Taube niedergelassen hat.
Vom Heiligen Geist durchdrungen, schwingen ihre
Kleider weit aus. Die Kinder — Jesus stehend, Johannes
kniend - sind hier in einer Aureole frei schwebend vor

Abb.9  Visitatio. Ausschnitt aus einem Gemilde von Albrecht Altdorfer.
Cleveland, Ohio, The Cleveland Museum of Art, Gift of Hanna Fund.
(Nr.17)

Der gravide Zustand der sich begrilenden Frauen ist
wiedergegeben; beide sind von einem Strahlennimbus

36



Abb.10 Initiale D mit Visitatio. Gradua-
le Cisterciense des Zisterzienserinnenklo-
sters Wonnental, Karlsruhe, Badische Lan-
desbibliothek, Hs. U. H. |. f. CLXXVI".
(Nr.19)

dem Schof ithrer Miitter zum Betrachter hin sichtbar ge-
macht. Das Erscheinen Gottvaters in den Wolken deu-
tet auf den trinitarischen Ratschluf3 der Erlésung hin
(vgl. S. 45). Die Landschaft ist voller Symbolik, wie E.
VERHEYEN in seiner Interpretation ausgefiihrt hat.

Literatur: EGON VERHEYEN, An iconographic note on Altdorfer’s Visita-

tion in The Cleveland Museum of Art, in: The Art Bulletin 46, 1964,
S. 536ff.

18. Miinchen, 1525/1530
Glasfenster in der Frauenkirche, urspriinglich fir die

Maffeikapelle geschaffen.

Auf dem groflen farbigen Glasfenster rechts im Chor,
das aus dem Zweiten Weltkrieg heriibergerettet wurde,
ist die Visitatio in einem Zyklus wie tblich nach der
Verkiindigung an Maria eingeordnet, Maria links mit
herabfallendem Haar in weilem Gewand mit blauem
Uberwurf, Elisabeth mit Kopftuch und rotem Mantel.

19.

Die einander zugewandten Frauen stehen unter einer
Arkade. Die Kinder befinden sich extrauterin. Maria
legt ihre rechte Hand wie segnend auf den knienden Jo-
hannes, wihrend Elisabeth ihre Rechte leicht adorie-
rend iiber den sitzenden segnenden Jesusknaben erhebt.
Uber den Gestalten schwebt in der Mitte die Taube, um
die wunderbare Geburt der beiden Kinder zu bezeugen.

Literatur: F. BERBERICH, Fiibrer durch den Dom Unserer Lieben Frau in
Miinchen, 1932, S. 38 (vergriffen, ein neuer Fiihrer mit Abbildungen
noch nicht erschienen). — The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 11.

Wonnental bei Kenzingen, nach 1318

Initiale D im Graduale Cisterciense des Zisterzienserin-
nenklosters. (Abb. 10)

Jetzt: Badische Landesbibliothek, Karlsruhe, Hs. U.H.1,
f.CLXXVT".

Die mit groflen Scheibennimben ausgezeichneten jun-
gen Frauen reichen sich die eine Hand, wihrend sie die

37



Abb. 11
Visitatio. Freiburg i. Br., Augustinermuseum. (Nr. 20)

38

andere auf die Schulter ihres Gegeniibers legen. Maria
hat wie im Katharinentaler Graduale (Schweiz. Landes-
museum Zirich; Abb. 25) ein Kopftuch iibergelegt.
Von den Kindern, deren K6pfe von lockigem Haar und
einem goldenen Scheibennimbus — bei Jesus mit roten
Kreuzbalken — umrahmt sind, ist nur der Oberkorper zu
sehen. Sie befinden sich vor der Brust threr Miitter in
einer hohen, oben abgerundeten Hohlung wie in Rhi-
ziins. Jesus hilt die rechte Hand empor, Johannes erhebt
die zusammengelegten Hinde anbetend. Die Figuren
stehen vor einem mit Blittchenfiligran gefiillten Hin-
tergrund und atmen die Lieblichkeit des Weichen Stils.
Zeitlich und stilistisch stehen sie dem Katharinentaler
Graduale von 1312 nahe.

Literatur: ELLEN J. BEER, Beitrige zur oberrheinischen Buchmalerei in der
ersten Halfie des 14. Jabrhunderts, Basel /Freiburg 1959, S. 94-103, farbi-

ge Abbildung auf dem Buchumschlag. - The Art Bulletin 46, 1964, S.
536, Anm. 3, Nr. 3.

Gewirktes Antependium aus Freiburg i. Br. [?]. Ausschnitt mit

20. Freiburg i. Br., um 1400

Antependium.

(Abb. 11)

Das wahrscheinlich in Freiburg i. Br. gewirkte Antepen-
dium bietet auf blumengeschmiicktem Hintergrund in
der Weise des Weichen Stils drei Szenen aus dem Ma-
rienleben: Verkiindigung, Visitatio und Anbetung der
Konige. Unter einer von Spruchbindern gebildeten
Umrahmung stehen die beiden Frauen sich umarmend.
Auf allen drei Szenen trigt Maria die hier nachtriglich
eingestickte Krone der Himmelskénigin wie schon fri-
her im rechten Bogenfeld am Konigsportal in Chartres.
Die nimbierten Kinder befinden sich in Brusthohe ohne
Umrandung eingebettet. Der kniende Johannes erhebt
die Hinde anbetend zu dem stehenden segnenden Jesus-
knaben.

Literatur: Ausstellungskatalog Koln 1978/1979, Die Parler und der
Schine Stil 1350-17400, Bd. 1, S. 304 (mit Literaturangaben).

21. Siiddeutsch (oberrheinisch oder bayerisch). 7430/1435

Gemilde aus einem Zyklus siddeutscher Herkunft.
Jetzt: Lyon, Museum.

Die Heimsuchung steht zwischen Verkindigung und
Geburt Jesu. Die nimbierten Frauen reichen sich die
Hand. Die Kinder befinden sich intrauterin in einer
weillen Strahlenscheibe: Jesus stehend und segnend, Jo-
hannes kniend und anbetend. Ein kleiner Engel hilt Ma-
rias Mantel. Im Hintergrund ein Baum mit Ranken-
werk, hinter Maria eine Kirche, hinter Elisabeth ihr
Haus. Es besteht eine gewisse Verwandtschaft zum
Friedberger Stil von Nr. 23.

Literatur: Paur DissarD, Le Musée de Lyon, Les peintures, Paris 1912,
Taf. 28 und S. 68. - The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 13. - A-N.
DiproN, Manuel d’iconographie chrétienne, Paris 1845, 8. 157.

. Schotten (Oberhessen), 7370/1380

Zweiflugeliger Altar am urspriinglichen Platz in der
Kirche.

Aus dem Gemilde spricht ein in Mitteldeutschland ver-
wurzeltes Lebensgefiihl. So ist denn hier anscheinend
zum erstenmal die Graviditit realistisch dargestellt.
Von den intrauterin plazierten Kindern sitzt Jesus in
strahlenumsiaumter Mandorla; Johannes kniet anbetend
in dunkler Mandorla. A. STANGE macht noch darauf
aufmerksam, daf} das Gemilde vor der Kanonisierung
der Visitatio entstanden ist.

Literatur: STANGE, Bd. 2, 1936, Abb. 140 und S. 106 und 108-112. -

The Art Bulletin 46, 1964, S. 537, Nr. 10. - Ausstellungskatalog K6ln
1978/1979, Die Parler, Bd. 1, S. 259f.

23. Friedberg (Hessen), um 71400

Altarfliigel eines mittelrheinischen Werkes. (LA bb. 72)
Jetzt: Utrecht, Erzbischofliches Museum.



Abb.12  Altarfliigel mit Visitatio
aus Friedberg (Hessen). Utrecht,
Erzbischofliches Museum. (Nr. 23)

Auf der Auflenseite des linken Altarfliigels steht die
Heimsuchung zwischen Verkiindigung und Darbrin-
gung im Tempel. Die Frauen umfassen gegenseitig ihre
Arme. Die nicht nimbierten Kinder - Jesus sitzend und
segnend, Johannes kniend und anbetend - sind intraute-
rin im Schofle ihrer Miitter geborgen. Vielleicht sollte
die mandelférmige Scheibe, auf die die Kinder gemalt
sind, an den einstigen Hohlraum erinnern. Die Begeg-
nung vollzieht sich in einer Landschaft mit Biumen,
Engeln und auf Maria bezogenen Symbolen wie dem Li-
liengarten und der ge6ffneten Tiir mit der Inschrift «Ci-
vitas Juda». Uber den beiden Gestalten wélbt sich je ein
geschweiftes Spruchband, wobei in der Mitte der tiber
beiden Frauen schwebenden Taube Raum geboten wird.

24.

Literatur: SCHILLER, I, S.296 und Abb. 133. — The Art Bulletin 46,
1964, S. 536, Anm. 3, wo unter Nr. 8 hingewiesen wird auf A. L1es-
REICH, Der mittelrheinische Altar im erzbischiflichen Museum zu Utrecht,
Wallraf-Richartz-Jahrbuch 3/4, 1926/1927, S. 130, Abb. 2. -STAN-
GE, Bd. 2, S. 116ff. — Ausstellungskatalog Kéln 1978/1979, Die Par-
ler, Bd. 1, S. 260.

Liineburg oder Umgebung, um 1470
Glasgemilde. (Abb. 13)
Heute Glasgow, Burrel-Collection.

In einem hochrechteckigen Farbfenster, das urspriing-
lich eines unter zwolf gleich groBen gewesen ist, steht
Maria in griinem Kleid, blauem Mantel und offenem
Haar. Sie legt eine Hand umarmend auf die Schulter der
gelbgewandeten, in ein Kopftuch gehiillten Elisabeth.

29



.
- Be S S -

Abb. 13  Glasfenster mit Visitatio aus Liineburg [?]. Glasgow, Burrel-Col-
lection. (Nr. 24)

40

Beide sind nimbiert. Uber Maria wolbt sich, ihren Nim-
bus wirkungsvoll iiberhéhend, ein Spruchband zu Elisa-
beth hin. Die nimbierten Kinder zeigen sich extraute-
rin: Johannes ganzfigurig, kniend und anbetend, Jesus
nur in Halbfigur mit Kreuznimbus, beide Hinde seg-
nend zusammengelegt dem Beschauer zugekehrt. Er ist
hier in der gleichen Weise wie in Rhiziins in eine Reli-
quienkammer gestellt. Auf der ganzseitigen farbigen
Wiedergabe bei Hans Wentzel fillt der bei Jesus gemal-
te Nabel auf - vielleicht als Erweis seines wirklichen
Menschseins? Es konnte sich jedoch eher um den rund
gegebenen Knoten seines Lendentuches handeln, zumal
da rechts und links das Tuch durch einen Strich ange-
deutet ist. Dann wire damit ein Hinweis auf die Passion
beabsichtigt. Vgl. dazu die Ausfiihrungen zur Ikone von
Ustjugauf$.47f.sowie A bb. 20. '

Literatur: Hans WeNTZEL, Unbekannte mittelalterliche Glasmalereien in
der Burrel-Collection 3u Glasgow, 2. Teil, in: Pantheon 19, 1961, S. 178ff.

mit Figur auf S. 179. — The Art Bulletin 46, 1964, S. 537, Anm. 3.
Nr. 9.

25:

Irrsdorf (Land Salzburg), 7408
Geschnitzte Eichentorfliigel vom Portal an der Wall-
fahrtskirche St. Maria.

Die beiden nimbierten Frauen sind einander symme-
trisch zugeordnet, Maria auf dem linken Tiirfligel, Eli-
sabeth auf dem rechten. Ihre Kinder sind intrauterin in
den Schiisselfalten ihrer Kleider geborgen. Johannes
kniet anbetend dem Jesusknaben gegeniiber. In Marias
Nimbus umgeben Sonnenstrahlen ihren Kopf. Die Stir-
ke des Hochreliefs erreicht 12 cm.

Literatur: Ausstellung Schine Madonnen 1350-1450, Salzburg 1965,
Kat. Nr. 49, dazu Abb. 20.

26. Salzburg, 1450[1460

27.

28.

29.

Altargemilde vom Meister des Altars von Pfarrwerfen
im Bongau, Land Salzburg,.
Jetzt: Salzburg, Museum.

Die Frauen begriilen sich aus einer gewissen Distanz.
Beide intrauterin dargestellten Kinder sind von einer
Strahlenglorie umgeben: Jesus thronend und segnend,
Johannes kniend und anbetend. Je ein Spruchband
wolbt sich iiber den Gestalten. Hinter Elisabeth ein mit
Biumen bewachsener Felsen, hinter Maria ein Lesepult
mit aufgeschlagenem Buch sowie zwei weitere Biicher
innerhalb einer Hausarchitektur.

Literatur: STANGE, Bd. 10, Abb. 130.

Gurk, 1458
Fastentuch von Konrad von Friesach im Dom zu Gurk.

Die Kinder sind in der traditionellen Haltung intraute-
rin wiedergegeben.
Literatur: STaNGE, Bd. 10, S. 189.

Pustertal, um 1460

Zwei Altarfliigel eines Pustertaler Malers aus der Schule
des Hans von Bruneck.

Jetzt: Innsbruck, Museum Ferdinandeum.

Maria steht auf dem linken Fliigel, Elisabeth auf dem
rechten. Die Kinder sind ohne Umrandung und ohne
Nimbus intrauterin gemalt: Jesus thronend, die Rechte
im Segensgestus erhebend, Johannes kniend und anbe-
tend.

Literatur: STANGE, Bd. 10, Abb. 299. — The Art Bulletin 46, 1964,
8.537.Nr. 16.

Stift Neustift bei Brixen, um 1500
Miniatur.

Die Heimsuchung steht auf einer groflen Miniatur zwi-
schen Verkiindigung und Geburt Jesu. Die nimbierten
Frauen fassen sich an den Hinden. Auf ihren gesegneten
Leibern befinden sich die Kinder ohne Umrahmung.
Links Eingang zum Hause des Zacharias, im Hinter-



grund Berge, aus denen sich ein mit vielen kleinen
Schiffen befahrener Strom nach vorne schlingelt.

Literatur: JAN SVANBERG, «Rintgenbilder» av heliga foster — en grupp Visi-
tatio-framstdllningar, ICO, Den iconographiske Post 4, 1976, S. 12 (fiir

den Hinweis auf diese Publikation danke ich Frau Dr. theol. h.c. GEr-
TRUD SCHILLLER verbindlichst).

30. Salzburg, 1502

Gemilde von Marx Reichlich, der 1494-1508 in Salz-
burg titig war. (Abb. 74)
Jetzt: Miinchen, Alte Pinakothek, Inv. Nr. 588. 1459.

Die hohe Doppeltafel bietet oben den Tempelgang Ma-
rias und darunter dic Heimsuchung. Elisabeth in hellem
Kopftuch tritt unter den Arkaden ihres Hauses hervor,
um ihre Verwandte zu begriilen. Es ist eine stille und
ernste Begegnung, die sich hier in der Mitte des Bildes
abspiclt, obwohl die rechts und links beschiftigten
Migde kaum Notiz davon nehmen. Man spiirt die neue
Einstellung des beginnenden 16. Jahrhunderts. Ein
schweres Tuch bedeckt Kopf und Gestalt der Maria;
kein Lichtschein zeichnet sie mehr aus. Von den Kin-
dern sitzt Jesus in einer zarten Strahlenglorie, die sich

Abb.14  Heimsuchung.
Gemilde von Marx Reich-
lich. Miinchen, Alte Pina-
kothek. (Nr. 30)

41



31.

bei dem anbetenden Johannes nur ganz schwach wieder-
holt. Die Kinder schweben vor dem geschwellten Schof3
ihrer Mitter. Die Szene wird im Hintergrund um eine
grofle offene Kirche und eine auf bewaldetem Felsen
gebaute Stadt mit behibigem Torturm bereichert.

Girlitz an der NeifSe, frithes 15. Jabrhundert
Holzbild inderspitgotischen Peter-und-Paul-Kirche.

Bei beiden Frauen befinden sich die Kinder in Hohlriu-
men, in die man durch ein Fensterchen hineinschauen
konnte.

Literatur: K. KONSTLE, Tkonographie der christlichen Kunst 1, 1928,
S.343, wo dazu bemerkt wird, dal} solche «ganz ordinire Auffassun-
gen selbstverstindlich zu verwerfen sind».

32. Bihmen, um 1400

33.

34.

35.

42

Initiale E in einem illuminierten Vesperale und Matuti-
nale.

Jetzt: Zittau, Stadtbibliothek, Ms. A. VI, fol. 124"

Die beiden nimbierten Frauen, deren Gesichter unvoll-
endet geblieben sind, halten sich auf Distanz an den
Hinden. Thre intrauterin gemalten Kinder schauen sich
aus einer ovalen Strahlenglorie an: Jesus sitzend und
segnend, Johannes kniend und anbetend. Hinter den Fi-
guren eine gepolsterte Ruhebank mit aufgespanntem
Umhang; zu diesem Thalamus vgl. Nr. 10.

Literatur: ROBERT BRUCK, Die Malereien aus den Handschriften des Kinig-

reichs Sachsen, Dresden 19006, S. 254-256 und Abb. 16, Nr. 94. - The Art
Bulletin46,1964,S.536, Anm. 3,Nr.6.

Hasenburg bei Lobkowitz, 7409
Miniatur im Hasenburg-Missale.
Jetzt: Wien, Nationalbibliothek, Cod. 1844, fol. 232".

Die beiden Frauen, die sich auf Distanz an den Hinden
fassen, geben ein gutes Beispiel fiir die Lieblichkeit des
Weichen Stils, wie er sich wihrend dieser Epoche oft in
Bohmen findet. Thre Kinder sind intrauterin auf ovaler
Scheibe mit Strahlenkranz gemalt: Jesus sitzend und
segnend, Johannes kniend und anbetend.

Literatur: LEONIE vON WILCKENS, Ein Kaselkreuz in Rokycany, Hin-
weise xur bihmischen Marienverebrung unter Karl 11, und den ersten Prager

Ergbischifen, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums, Niirn-
berg 1965, .43, Abb. 15 und S. 41.

Avignon, nach 1300
Zeichnung des Opicinus de Canistris. (A bb. 75)

Beschreibung, Interpretation und Literatur auf S. 49f.
sowie inden Anmerkungen 53-55.

Lyon, frithes 16. Jabrhundert
Glasfenster in der Kirche Saint-Nizier.

Johannes kniet anbetend. Nihere Angaben fehlen.

In Frankreich war offenbar das Motiv sehr selten, ob-
wohl P. PERDRIZET schreibt: «Des représentations ana-

logues sont fréquentes dans l’art francais, flamand, alle-
mand aux XV¢ et XVI¢siecles» (La Vierge de Miséricorde,
Paris 1908, S. 192, Nr. 180). Als Beispiel dazu fiihrt er

Abb.15 Weltkarte des Opicinus de Canistris mit der in zwei Kreisen dar-
gestellten Visitatio. (Nr. 34)



36.

8%,

38.

39.

ein Glasfenster in der Kirche Jouy bei Reims an, auf das
bereits ADOLPHE-NAPOLEON DiDRON, Manuel d’icono-
graphie chreétienne, Paris 1845, S.156/157, Anm. 1, sowie
MONTAULT, S. 219f,, mit Zeichnung auf Taf. XXXII,
Abb. 332, aufmerksam gemacht hatten. Dort handelt es
sich aber nur um eine stehende Maria in Strahlenman-
dorla, die das stehende Jesuskind in sich trigt, das die
Hinde wie sie selbst zusammengelegt hat.

Literatur: X. BARBIER DE MONTAULT, Traité d'iconographie chrétienne,
Paris 1890, S. 225. -The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 21.

Nordostspanien (2), um 1400

Zu liturgischem Gebrauch bestimmte Farbige Stickerei
auf Goldgrund, Hohe 73,7 cm, Breite 24,8 cm, vermut-
lich nordostspanischer Herkunft, etwa aus der Schule
von Valencia.

Jetzt: Cambridge, Mass., USA, Fogg Art Museum, Acc.
No.1928.118.

Im unteren Drittel Joachim und Anna unter der golde-
nen Pforte, im oberen, grofieren Teil die mit einem dop-
pelten Nimbus ausgezeichneten schlanken Frauen, die
ihre vom Licht umstrahlten Kinder in intrauteriner Po-
sition tragen.

Literatur: ELca S. SipLE, in: The Burlington Magazine 54, 1929, S.

99ff., Taf. I A auf S. 101. — The Art Bulletin 46,1964, S. 536, Anm. 3,
Nr.7.

Salamanca, 1445
Altargemilde von Dello Delli in der alten Kathedrale.

Vondenintrauterindargestellten Kindernsteht Jesusseg-
nend, Johannes knietanbetend, beide ohne Umrahmung.
Literatur: CH. R. Post, A bistory of Spanish painting, Cambridge, Mass.,

111, 1958, Abb. 344. — The Art Bulletin 46, 1964, S. 537, Anm. 3,
Nr. 14.

Karmeliterkloster bei Pontevedra, 1525
Altargemilde von Juan Gasco.
Jetzt: Pontevedra, Museum.

Man erkennt nur den intrauterin in einer runden Schei-
be knienden Johannes.

Literatur: CH. R. PosT (siehe Nr. 37), XII, 1958, Abb. 21. — The Art
Bulletin 46, 1964, S. 537, Nr. 22.

Floreng, 1460/1470
Florentinische Zeichnung aus einer Szenenfolge vom
Leben Johannes des Téufers.

Maria und Elisabeth fassen sich auf Distanz an den Hin-
den. Da es sich um einen Johannes-Zyklus handelt, ist
nur Johannes - kniend und anbetend - in intrauteriner
Position erkennbar. Hinter Elisabeth steht Zacharias;
im Hintergrund sieht man Biaume und eine zinnenbe-
kronte Mauer mit rundbogigem Durchgang.

Literatur: A. E. HIND, Early Italian engravings, London 1938, II, Taf.
10. - The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Anm. 3, Nr. 18, und Anm. 6.

Abb. 16 Visitatio. Zeichnung in cinem serbischen Tetraevangelium. Bel-
grad, Nationalbibliothek, Cod. 297. (Nr. 40) (vergroBert)

40. Umgebung von Prigren (Jugoslawien), 73. Jabrbundert

Zeichnung in einem serbisch geschriebenen Tetra-
Evangelium aus der vorbyzantinischen Zeit des Balkans.
(Abb. 16)

Jetzt: Belgrad, Nationalbibliothek, Cod. 297.

Primitive volkstimliche Darstellung der beiden sich
umarmenden nimbierten Frauen. Ahnlich der alexandri-
nischen und armenischen Gewohnheit sind sie nur bis
zu den Knien wiedergegeben. Bei Elisabeth zeigt sich in
einer vertikalen Offnung ihres Mantels der nur bis zu
den Knien gezeichnete Johannes, stehend und ganz be-
kleidet, mit kaum erkennbar erhobenen Hinden. Da
Marias Mantel ebenfalls seitlich gesffnet ist, fragt es
sich, ob hier nicht die Gestalt Jesu eingetragen werden
sollte. Jedenfalls ist der Erhaltungszustand des Codex
nicht gut, so dafl sich dariiber nichts Bestimmtes sagen

14Bt.
43



Literatur: ANDRE GRABAR, Recherches sur les influences orientales dans Lart
balkanigue, Paris 1928, S. 58, Nr. 21, fol. 59, Taf. VI, 3, und S. 73 und
75f. = The Art Bulletin 46, 1964, S. 536, Anm. 2 und 3, Nr. 1.

41. Lubieszow (Polen), 71762/1765
Deckenfresko von K. L. Hiibel in der Piaristenkirche.

Die Kinder befinden sich in intrauteriner Position. Eine
spate Wiederholung des alten Motivs.

Literatur: Lexikon der Christlichen Tkonographie I1, Sp. 233.

42. Lolland (Dinemark), um 1400
Wandmalerei in der Tirsted-Kirche.

Die nimbierten Frauen — Maria mit herabwallendem
Haar, Elisabeth mit Kopftuch — umarmen sich. Die Kin-
der sind in einer ovalen Scheibe intrauterin dargestellt:
Jesus sitzend und segnend, in der linken Hand ein Szep-
ter haltend (vgl. Nr. 10), Johannes kniend und anbetend.
Literatur: JAN SVANBERG, «R inigenbilder» av heliga fuster — en grupp Visi-

tatio-framstallningar, 1CO, Den iconographiske Post 4, 1976, S. 3,
Abb. 1.

43. Uppland (Schweden), um 1470
Holzgruppe in der Sianga-Kirche von dem damals in
Stockholm als Maler und Schnitzer titigen Meister
Jordan.

Elisabeth hilt Marias linke Hand zwischen ihren beiden
Hinden. Ihr groBes Kopftuch ist zugebunden, dasjenige
Marias auf der Schulter lose zusammengefa3t. Die Kin-
der sind extrauterin in einem hochrechteckigen Hohl-
raum untergebracht: Jesus sitzend und segnend, Johan-
nes kniend und anbetend.

Literatur: Jan SvaANBERG (wie bei Nr. 42), 8. 6, Fig. 3.

44. Satakunda (Finnland), um 1500
Holzgruppe aus der Lappikirche.
Jetzt: Helsinki, Raumo Museum.

Die Frauen fassen sich an den Hinden. Trotz ihrer gro-
Ben Haube wird Elisabeth so jung wie Maria dargestellt.
Die Kinder sind in der iiblichen Haltung intrauterin pla-
ziert.

Literatur: JAN SVANBERG (wie bei Nr.42),S.4, Abb. 2.

Obwohl diese Ubersicht durch kiinftige Entdeckungen
gewil bereichert werden wird, diirfte sich die Beobachtung
bestitigen, daB sich das Motiv der ungeborenen Kinder am
hiufigsten im oberdeutschen Raum vorfindet. Dabei steht
Bayern mit zehn Beispiclen an der Spitze, indes vorliufig
das oberrheinische Gebiet mit drei Exemplaren, das mittel-
deutsche mit zwei und Norddeutschland mit nur einem zu
verzeichnen sind. Aus der Schweiz schlielen sich sieben und
aus Osterreich sechs Beispiele an. Aus der Zeit der Luxem-
burger sind zwei Vorkommen aus Bohmen zu nennen.
Frankreich trigt mit zwei Beispielen auffallend wenig bei®.

44

Aus Spanien ist das Motiv bekannt geworden von einer
Stickerei und zwei aus dem nérdlichen Teil - Salamanca und
Pontevedra — stammenden Altargemilden. Die beiden Text-
illustrationen aus Jugoslawien und Florenz bieten nur die
Wiedergabe Johannes des Tdufers. Das Beispiel aus Polen
von 1762 zeigt als eine spite Wiederaufnahme des alten
Motivs, wie sich dort die Erinnerung an die einstige Ver-
breitung erhalten hat. Dal} diese spezielle Auffassung der
Visitatio bis in den dullersten Norden gedrungen ist, de-
monstrieren die drei Vorkommen des 15. Jahrhunderts in
Dinemark, Schweden und Finnland.

Im spiteren 15. Jahrhundert wichst die Zahl der intraute-
rinen Darstellungen. Bei dem fortschreitenden Realismus
und vor allem durch die Reformation verschwindet dann
diese auf mittelalterlicher Mentalitit beruhende Bildkon-
zeption.

Es ist tiberraschend, in wie viele verschiedene Kunstzwei-
ge das Motiv aufgenommen worden ist. In Holz kommt es
als freie Gruppe in Katharinental und Gérlitz, Schweden
und Finnland, in Relief auf dem Portal von Irrsdorf vor. Ne-
ben Miniaturen, Zeichnungen und Holzschnitten gibt es
monumentale Wand- und Deckenmalereien sowie Darstel-
lungen auf Glasfenstern. Die grofite Anzahl stellen die Al-
targemilde. Die auf ihnen dargestellten Heimsuchungen
waren offenbar im Bewultsein der Gemeinden verwurzelt.

Auch auf Textilien ist das Motiv zu entdecken: auf dem
gewirkten Antependium zu Freiburg i. Br., auf einer ver-
mutlich spanischen Stickerei sowie auf dem Fastentuch von
Gurk. In Kalkstein kennt man die schéne Gruppe von
Passau im Germanischen Nationalmuseum.

ANREGUNGEN UND VORBILDER FUR DIE GESTALTUNG
DES MOTIVS DER UNGEBORENEN KINDER

Die Visitatio

In der Kirche des Ostens ist die Visitatio selten zur An-
schauung gebracht worden. Eine Miniatur des vor 900 in
Byzanz geschriebenen Chludoff-Psalters zeigt hinter den
sich zirtlich umarmenden Frauen die Kirche des Evangeli-
ums mit dem segnenden Jesusknaben auf dem First und die
Synagoge mit dem in Proskynese anbetenden Johanneskna-
ben auf dem Dach (vgl. Nr. 1). Im Westen gehort die Heim-
suchung seit dem 5./6. Jahrhundert zur Ikonographie vom
Leben Jesu, wenn sie auch aufs Ganze gesehen nicht hiufig
vorkommt.

Zu den dltesten Beispielen zihlt hier das im Victoria-and-
Albert-Museum aufbewahrte Kistchen aus der rheinischen
Abtei Werden, eine oberitalienische Elfenbeinarbeit des
5. Jahrhunderts’. In das nichste Jahrhundert datieren die
Maximianskathedra in Ravenna sowie die Ausstattung in
der Sergiuskirche zu Gaza, deren Beschreibung durch den



Redner Chorikios von Gaza, einen Schiiler Prokops, tiberlie-
fert ist'. Das frithbyzantinische Apsismosaik von S. Euphra-
siana in Parenzo von 540 stellt die Heimsuchung der Ver-
kiindigung gegeniiber''. Auf den von den Pilgern im spiten
6. Jahrhundert aus dem Heiligen Land mitgebrachten Am-
pullen mit dem «Ol vom Holz des Lebens», die als Geschenk
Gregors des Grofen an die Konigin Theodolinde in den
Domschatz von Monza gelangten, findet sich unter den Sze-
nen aus dem Leben Jesu hin und wieder die Heimsuchung
und ebenso auf Enkolpien aus dem gleichen Zeitraum'2,

Die Einreihung der Visitatio in einen Zyklus vom Leben
Jesu oder Marias, wie sie spiter Albrecht Diirer in seiner
Holzschnittfolge ausgefiihrt hat, gewinnt in der Weiterent-
wicklung zunichst die Oberhand, wobei das Bildmotiv mei-
stens zwischen die Verkiindigung an Maria und die Geburt
Jesu plaziert wird. Selten kommt es vor, daB die Heimsu-
chung in eine Johannes dem Tiufer gewidmete Bildfolge
eingeordnet ist wie im Graduale von St. Katharinental
(Folio 1907) und in der Johanneskirche auf Burg in Stein am
Rhein".

Als allgemeines Kirchenfest wurde die Visitatio erst seit
1389 —am 2. Juli - gefeiert. Hingegen war sie bei den Fran-
ziskanern schon mehr als hundert Jahre friher heimisch, da
deren Ordensgeneral Johannes Bonaventura 1263 das Fest
bei ihnen eingefiihrt hatte. Im spiten Mittelalter — so im
vielgelesenen «Speculum humanae salvationis» — zihlte die
Heimsuchung zu den «Sieben Freuden Mariae», denen ihre
sieben Schmerzen gegeniiberstanden'.

In der freudigen Begegnung der beiden Frauen-hatte man
eine Versinnbildlichung des eschatologischen Bibelwortes
Psalm 85, 11 «Barmherzigkeit und Wahrheit begegnen ein-
ander» gefunden, und in ihrer zirtlichen Begriilung schien
sich dessen Fortsetzung «Gerechtigkeit und Friede kiissen
sich» widerzuspiegeln. Gegen Ende des 4. Jahrhunderts hat-
te der 4gyptische Bischof Serapion als erster die Begegnung
der sich umschlungen haltenden Frauen zu der typologi-
schen Interpretation jener Psalmstelle ausgeweitet, wie sie
im spiteren Mittelalter wiederholt auftaucht?.

Jene vier Tugenden, auch wohl «T6chter Gottes» ge-
nannt, hatten sich nach dem Siindenfall entzweit, weil Ge-
rechtigkeit und Wahrheit die Siinder vor dem Thron Gott-
vaters verklagten und die schuldige Bestrafung forderten,
indes Barmherzigkeit und Friede sich fiir eine Begnadigung
einsetzten. Der Allmichtige stiftete Vershnung unter ih-
nen durch den trinitarischen Ratschlufl der Erlgsung: Der
Sohn als der Gerechte wollte freiwillig in menschlicher Ge-
stalt die Strafe fiir die Ungerechten im Erleiden des Todes
auf sich nehmen. Alsbald empfing Gabriel den Auftrag, Ma-
ria die Menschwerdung des Gottessohnes zu verkiindigen.

Bernhard von Clairvaux hatte diese Parabel vom Streit
der vier Tugenden und dem Ratschluf} der Erl6sung in einer
Predigt zum Verkiindigungsfest geschildert, um das gottli-
che Geheimnis den Gliubigen zu erliutern'®. Zu Gabriels
Botschaft liBt er den Engel die Worte hinzufiigen: «Adorna
thalamum tuum, Sion, et suscipe regem'”. Dieses Wort fin-

det seine bildliche Gestaltung auf der Miniatur im bohmi-
schen Vesperale und dem Altargemilde in Ottobeuren
(Abb. 8), wo hinter den Frauen ein Ruhebett fir die himmli-
sche Hochzeit aufgeschlagen ist'®. Denn die Visitatio offen-
bart die Verwirklichung des himmlischen Ratschlusses im
irdischen Geschehen, wie es das Tafelbild aus der Schule des
Konrad Witz (Abb. 4) oder in der niederlindischen Buch-
malerei Miniaturen aus dem Stundenbuch der Katharina
von Cleve illustrieren®.

In der Kunst des Mittelalters ist die Vorstellung vom
Streit der Tugenden durch das Auftreten der vier Frauenge-
stalten anschaulich gemacht worden, so schon frih um 830
in den feinen Federzeichnungen des Utrecht-Psalters aus der
Schule von Reims®, dann spiter im 15. Jahrhundert in
Deutschland wie in Frankreich®’. Das Verkindigungsge-
schehen erfuhr eine weitere reiche Ausgestaltung in der sa-
kralen Einhornjagd?.

Eine eigenartige Verkiindigung, die an Heimsuchungs-
bilder erinnert, ist auf einer Miniatur im Evangeliar des
Klosters Hénin-Liétard noch vor der Mitte des 12. Jahrhun-
derts gestaltet worden: Uber dem schreibenden Matthius
sitzen oben in einem Halbkreis Maria mit dem Brustbild des
bekleideten Kindes und Zacharias mit demjenigen des ihm
verheillenen Johannes, wobei die Kinderfiguren jeweils in
einen Kreis auf der Brust eingezeichnet sind™.

Die Gestalt des ungeborenen Jesus

Die Maria Platytera der Ostkirche

Seitdem Maria auf der Dritten 6kumenischen Synode von
431 zu Ephesus nach der zindenden Rede des Cyrill zur
Theotokos, zur Gottesgebirerin, erhoben worden war, er-
fuhr die Marienverehrung eine bedeutsame Erweiterung in
Kultus, Theologie und Kunst, der auch spiter der Ikono-
klasmus kaum Eintrag zu tun vermochte. Die Einwohnung
des pristabilierten Logos in der leiblichen Verbundenheit
mit Maria wurde auf byzantinischen Bleibullen und Siegeln,
Miinzen und Ikonen dadurch sichtbar gemacht, daB die Got-
tesmutter den verheilenen Emanuel in einem Kreis vor der
Brust trigt.

In der paganen Kunst erscheint der Bildtypus der Frau
mit der bekleideten in kreisformigem Hohlraum befindli-
chen Biiste des Sohnes auf einem rémischen Grabstein des
3. Jahrhunderts aus dem Rheinland (A bb. 77)**. Eine Wieder-
gabe ohne Kreis zeigt das Fresko einer Orantin des 4. Jahrhun-
derts im Coemeterium Maius in Rom?*. Auf den Blachernen,
dem kaiserlichen Palastareal im Norden Konstantinopels,
stand die im 5. Jahrhundert erbaute und bis zu ihrer Zersto-
rung durch Brand tausend Jahre lang hochheilig gehaltene
Theotokoskirche. In ihr wurde nicht nur das wundertitige
Maphorion, das Schleiertuch der Gottesmutter, gehitet,
sondern auch ihr Bild als Blachernitissa verehrt. An der auf-
recht stehenden Gestalt war das Christusbild in einem Kreis
auf der Brust angebracht. Dieser Marientypus hat sich bald

45



mit demjenigen der Maria Orans zu einer etwas jiingeren
Blachernitissa verschmolzen, die den Beinamen Platytera er-
halten hat.

Abb. 17  Romisches Grabrelief des 3. Jahrhunderts. K6ln, Rémisch-Ger-
manisches Museum, Inv. Nr. 193.

Friihbyzantinische Bleibullen des 6. und 7. Jahrhunderts
sind durch ziemlich grob gearbeitete Wiedergaben der Got-
tesmutter, die das geheiligte Kreisbild mit den Hinden
stiitzt, gekennzeichnet®. Seit dem spiten 9. Jahrhundert
kehrt das Bild der Blachernitissa-Orantin mit den erhobenen
Hinden auf unzihligen Bleibullen fliichtig hingeworfen
wieder®. In Verbindung mit der Trinitit — Hand Gottes
und Taube - erscheint die Platytera auf einer Zeichnung des
Chludoff-Psalters”. Im 12. Jahrhundert leuchtete sie den
Pilgern in der Apsis der seither zerstorten alten Geburtskir-
che in Bethlehem entgegen?.

Miinzen mit ihrem Prigebild kommen unter Nikephoros
auf. Basileios II. liel} 989 Goldmiinzen prigen, die Maria auf
einem breiten Thron sitzend und das Kreisbild mit beiden
Hinden stiitzend aufweisen. In dem Medaillon befindet sich
die bekleidete Biiste des Kindes, das von lockigem Haar und
dem Kreuznimbus umrahmt ist (A bb. 78). Auch von spite-
ren Kaisern wie Romanos III. und Romanos IV. sowie Mi-
chael VII. Dukas und Alexios I. Komnenos sind derartige in
Byzanz geschlagene Miinzen erhalten?.

Platytera bedeutet als Komparativ von platys die «Um-
fangreichere» - eine Bezeichnung, die sich von den Worten
der byzantinischen Lobeshymne <Eni ool yaipew herlei-

46

tet: «Deinen Schofl hat er umfangreicher gemacht als die
Himmel.» Deshalb hiel} die Gottesmutter ) TAaTLTEPQL TOV
ovpav@v. Auf solchen Ikonen mit der wunderbaren Inkar-
nation des Gottessohnes sahen die Gliubigen das Brustbild
Christi mit kindlichem Gesicht. Gleich dem Philosophen
und Lehrer in der Antike ist er mit Tunika und Pallium um-
hiillt. Er befindet sich in der Brustgegend seiner Mutter in
einem Medaillon, dessen Farbténung das helle Licht seines
Nimbus aufnimmt. Die segnend ausgebreiteten Hinde for-
men ein Oval, das die Harmonie des eingebetteten Bildes
vollendet (Abb. 79)*. Indem sie iiber die Peripherie hinaus-
reichen, tritt der Herr iiber die himmlische Sphire hinaus
und schenkt den Glaubigen auf Erden seine Zuwendung. Da
das Kreisbild ohne Stiitze durch die Hinde der Gottesmut-
ter schwebt, mochte es das Auge von der aulleren Betrach-
tung zur inneren geistigen Schau leiten. Maria selber er-
scheint wie auf syrischen Vorbildern stehend mit erhobenen
Hinden als fiirbittende Orantin. Die Ikone «Maria-Orantin
oder GroBe Panhagia» des 12./13. Jahrhunderts aus Jaro-
slawl, einer Stadt nordlich von Moskau mit einst beriihmten
Ikonenwerkstitten, ist eine der schonsten und iltesten russi-
schen Darstellungen dieser Art (Abb. 79).

Der Kreis war als Symbol der Unsterblichkeit bei den Ro-
mern in der Imago clipeata ihrer Ahnenbilder verwendet
worden und pflegte auch Kaiserbiisten einzurahmen, wofiir
das Portrit Trajans aus vergoldeter Bronze im Museum An-
kara ein Beispiel bieten mag®'. Die runde Form des Schildes
hat von jeher die Beziehung zur Sonne bewahrt. Bei den
TIkonen deutet der Kreis auf Weltkreis und Weltglobus, den
Herrschaftsbereich Christi, hin.

Abb.18 Miinze des Kaisers Basileios II. mit Bild der Maria Platytera.
Schweizerisches Landesmuseum Ziirich, Miinzkabinett (stark vergrofert).



ORI o e . T WS gt

Abb.19 Tkone. «Maria-Orantin oder GroBe Panhagia» aus Jaroslawl.
Moskau, Tretjakov-Galerie.

Der in der orthodoxen Kirche so beliebte vielstrophige
Hymnos Akathistos, der zum Lobe der Gottesmutter von
Priester und Volk gemeinsam gesungen wurde, ist in der
abendlindischen Kirche zu lateinischen Hymnen umgedich-
tet worden. Aus diesen geht hervor, dall Maria als «stella so-
lem genuisti» oder «dum solem paris» gepriesen worden ist*,
Alte dgyptische Vorstellungen, nach denen die Himmels-
gottin den Sonnengott in ihrem Leibe birgt, schimmern
hierin durch. Fiir Augustin war Maria im Anklang an Apo-
kalypse 12, 1 die mit der Sonne der Gerechtigkeit bekleide-
te Frau. Wenn sich auch diese Sonne mit der Geburt aus ihr
16st, leuchtet sie doch weiterhin im Lichtglanz der Gestalt
Christi. Wie oft ist spiter im kirchlichen Liedgut Christus
als Sonne und auch speziell als «Sonne der Gerechtigkeit»
besungen worden*!

Im russischen Bereich erhilt die Platytera meistens den
Namen «Gottesmutter des Zeichens» im Gedanken an das
von Jesaja 7, 14 verheiBene Zeichen: «Eine Jungfrau ist

schwanger und wird einen Sohn gebiren, den wird sie hei-
Ben Emanuel*» Die zahlreichen Repliken der «Gottesmut-
ter des Zeichens» vom 13. bis ins 17. Jahrhundert zeugen
von ihrer Verchrung, die sich nach den Tatarenstiirmen des
13. Jahrhunderts noch intensiviert hatte.

Eine von diesen Ikonen abweichende Wiedergabe des in-
karnierten Gottessohnes tritt dem Betrachter in der ehrwiir-
digen Verkiindigungsikone von Ustjug aus dem 12. Jahr-
hundert, die heute in der Moskauer Tretjakov-Galerie
hingt, entgegen (Abb. 20)*. Auf dieser Ikone, deren Ge-
staltung durch die Liturgie des Verkiindigungsfestes gelei-
tet worden ist, schwebt das nimbierte Kind im silbernen
Strahlenschein ohne Medaillon in sitzender Haltung an der
Brust seiner Mutter. Es hat die rechte Hand zum Segen er-
hoben, die linke seitlich abwirts ausgestreckt — die gleiche
Haltung, wie sie so oft im Abendland auf Wiedergaben der
Heimsuchung begegnet’.

Im Gegensatz zu anderen Darstellungen der Platytera ist
Christus auf der Ikone von Ustjug nur mit dem Lenden-
schurz bekleidet. Dieser mochte zusammen mit dem roten
Wollfaden, den Maria in der Bewegung des Spinnens durch

Abb.20  Ausschnitt aus der Verkiindigungsikone von Ustjug. Moskau,
Tretjakov-Galerie.

47



die Finger ihrer Hand gleiten i3, indem sie dabei auf das
Kind hinweist, als Vorausdeutung auf die Passion verstan-
den werden. Das apokryphe Protoevangelium des Jakobus
wullte im 11. Kapitel zu berichten, dall Maria beim Spinnen
der Purpurwolle fiir den Vorhang im Tempel die Verkiindi-
gung zuteil geworden war. In Rom hatte Papst Sixtus III.
jene Erzihlung nach 430 unter den Mosaiken an der Chor-
bogenwand in Santa Maria Maggiore abbilden lassen und
sie damit gewissermallen kirchlich approbiert. In der
Schweiz ist an der wie die Ikone von Ustjug aus dem 12.
Jahrhundert stammenden Decke von Zillis auf jene legen-
dire Uberlieferung angespielt, indem Maria dort ebenfalls
mit der Linken die Spindel hilt, wihrend eine Magd die
Wolle fiir sie vorbereitet”. In der Kunst des Ostens bleibt
die bildliche Wiedergabe der Verkiindigung beim Spinnen
jahrhundertelang tblich, indes sie im Westen seltener auf-
taucht. Der von Maria gesponnene Tempelvorhang zerrif3
beim Tode Jesu in zwei Teile «von obenan bis untenaus»
(Mt.27,51).

Dall Maria auf der Verkiindigung von Ustjug ihren Kopf
leicht gegen den Engel neigt, ist nicht nur eine Gebirde der
Demut, sondern zugleich eine Erfilllung des Bibelwortes
Psalm 47, 11: «Hore, meine Tochter, und siehe und neige
dein Ohr.» Diese Psalmstelle hatte schon bei den Kirchenvi-
tern die Auslegung von der Empfingnis durch das Ohr an-
geregt®. Die Inkarnation des Logos, des Wortes, geschieht
nach ihrer Ansicht in dem Augenblick, als Maria dem Engel
antwortet: «Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe
nach deinem Wort.» Die Auffassung der Empfingnis durch
das Ohr hat sicher mit dazu beigetragen, den inkarnierten
Logos nicht im Schol} der Maria zu zeigen, sondern auf ih-
rer Brust — also in der Nihe des Ohres, obwohl doch im
Akathistoshymnus vom umfangreichen Schol} die Rede ist.
Ein anderer Beweggrund diirfte wohl in dem Bestreben ge-
legen haben, die gottliche Menschwerdung von der allge-
mein menschlichen Entwicklung abzuheben. Deutlich heif3t
es in einem russischen Malerhandbuch: «Und der Sohn wird
in der Brust der Jungfrau gebildet und war nur wenig zu
merken, wie in einem Glas*. Beide Motive spiegeln sich im
Abendland in der extrauterinen Darstellung der ungebore-
nen Kinder bei der Heimsuchung wider.

In der auch aullen mit Bildern bedeckten Kirche von
Woronets im Moldauland zeigt eine Kuppelmalerei von
1547 die Gottesmutter-Orantin, wie sie in dem runden Fal-
tenbausch ihres Gewandes das Brustbild des bekleideten
Emanuels birgt*.

Um das Wunder der Inkarnation den Gliubigen noch auf
andere Weise anschaulich zu machen, hat man auf Verkiin-
digungsbildern manchmal dargestellt, wie der Logos als
winziges Kind auf der vom Vater ausgehenden Strahlen-
bahn zu Maria hinschwebt. Auf Schweizer Boden findet
sich eine solche Malerei auf dem linken Fligel des Hochal-
tars in der alten Pfarrkirche zu Lenz GR*, ferner noch spit
auf der 1568 bemalten Decke im ehemaligen Benediktiner-
kloster Mariaberg ob Rorschach*. Derartige Verkiindi-

48

gungsbilder mit dem Logosknaben erfreuten sich besonders
im deutschen Raum bis hin nach Danzig einer gewissen Be-
liebtheit.

Seltsamerweise taucht die winzige Gestalt des unbeklei-
deten Christuskindes auch im Bereich der Ostkirche auf. Es
liegt auf goldenem Grund in einem Kelch auf der Ikone «Jo-
hannes der Vorldufer in der Wiiste» aus dem 17./18. Jahr-

Abb. 21

kov-Galerie.

Ikone. «Johannes der Vorldufer in der Wiiste». Moskau, Tretja-

hundert, die jedoch idltere Traditionen weiterfihrt (LAbb.
27)*. Wenn man eine Drehung von 90 Grad vornimmt,
prisentiert es sich in der von den Heimsuchungsdarstellun-
gen bekannten Weise: Nimbiert sitzt es unbekleidet, die
rechte Hand zum Segen erhoben. Der Kelch ist derjenige
des MeBopfers und verkérpert den Gedanken an die Pas-
sion, was auf parallelen Ikonen noch durch einen roten
Grund im Kelch verstirkt wird*. Wie Johannes in abend-
lindischen Darstellungen auf das Lamm verweist, so deutet
sein Finger hier auf das Kind im Kelch. Auf serbischen Iko-
nen trigt Johannes manchmal statt des Kindes im Kelch das
mit dem Kreuznimbus umgebene Haupt Christi in einer
Schale.



Kreis und Mandelform in der abendléndischen Kirche

Darstellungen der Platytera sind typische Schépfungen
der byzantinischen und russischen Frommigkeit geblieben,
die im Westen nicht heimisch geworden sind, wenn sich
auch einige Beispiele nachweisen lassen. Diese sind simtlich
aus Berithrungen mit byzantinischer Kunst erwachsen,
wozu sich durch die Kreuzziige und besonders wihrend des
Lateinischen Kaisertums in Byzanz geniigend Gelegenheit
geboten hatte. So findet sich eine monumentale Wandmale-
rei auf der Empore des Westbaus in St. Pantaleon zu Kéln
sowie eine Illustration in dem um 1175 von Heinrich dem
Lowen dem Monch Herimann im Kloster Helmarshausen in
Auftrag gegebenen Evangeliar, in welchem Anregungen
zum Ausdruck kamen, die der Herzog von seiner Pilger-
fahrt ins Heilige Land mitgebracht hatte®.

Vor allem in Venedig selbst, dieser regsamen Vermittle-
rin zwischen byzantinischer, orientalischer und abendlindi-

Abb.22 Paolo Veneziano, Thronende Madonna mit Kind und einem
Stifterpaar. Venedig, Akademie.

scher Kultur, haben sich Denkmiler der Maria Platytera er-
halten, so das schone, fast klassisch anmutende venezia-
nisch-byzantinische Steinrelief von Maria Mater Domini*’.
Paolo Veneziano hat um 1335/1340 ein Bild gemalt, auf
dem sich der starre byzantinische Typus der Platytera in
eine huldvolle Hinwendung der Madonna mit ithrem Kind
zum Stifterehepaar gelockert hat (Abb. 22)*. Der kindli-
che, ganz bekleidete, von Strahlen und Sternen umgebene
Jesusknabe sitzt dort zudem als Verséhner auf dem Regen-
bogen innerhalb eines groBen Ovals.

Die spezifische Kombination der Platytera mit der
Schutzmantelmadonna bleibt fast ausschlieBlich auf Vene-
dig beschrinkt. Man begegnet ihr dort auf dem Relief des
Simone de Cusighe aus dem spiten 14. Jahrhundert, das den
ganz bekleideten Christus auf dem Regenbogen in der Man-
dorla sitzend zeigt (Abb. 23)*, ferner auf dem groBen Re-
lief des Bartolomeo Buon, das um 1400 aus istrischem Kalk-
stein gearbeitet wurde und heute im Victoria-and-Albert-
Museum in London aufgestellt ist*. Dort sitzt das unbeklei-
dete Kind segnend und mit der Linken den Globus haltend
in der Mandorla. SchlieBlich mag noch auf das Relief tiber
dem Eingang zur Scuola Vecchia di S. Maria della Miseri-
cordia in Venedig hingewiesen werden, das aus der ersten
Hilfte des 15. Jahrhunderts stammt*>°.

Die Schutzmantelmadonna ist ein charakteristisch abend-
lindisches Motiv. Im &stlichen Christentum gab es zwar die
Gottesmutter mit dem ausgebreiteten, in strenge Falten ge-
legten Mantel, wie sie wundervoll auf der Tkone von Jaro-
slawl erscheint (Abb. 79). Abschirmend und unverriickbar
steht ihr Mantel vor der Welt mit ihren Gefahren. In leuch-
tend blauem Mosaik schaute sie seit 1040 als Orantin aus
der Apsis der Sophienkirche, der grofien Kathedrale von
Kiew, auf die Gliubigen, so dafl sie als «unerschiitterliche
Mauer» bezeichnet worden ist®'. In Byzanz wurde ihr Man-
tel sogar auf die Mauern getragen, wenn feindliche Angriffe
die Stadt bedrohten, was der Patriarch und groBe Theologe
Photios in seinen Homilien lobpreisend berichtet. Aus sol-
chen Situationen scheint der Hymnos Akathistos erwachsen
zu sein.

Die hoheitsvolle Unnahbarkeit ist im Westen aufgegeben
zugunsten eines liebreichen, sich erbarmenden Umfassens
aller anbetenden Menschen. Zunichst waren es Monche, die
die Madonna schiitzend unter ihrem Mantel sammelte (A bb.
23). Denn der Ursprung dieser Konzeption hingt zusam-
men mit der Vision eines Zisterziensermonchs, die Cisar
von Heisterbach in seinem Dialogus miraculorum aus dem
frithen 13. Jahrhundert iiberliefert hat. Kaum hatten die Zi-
sterzienser ihre Schutzmantelmadonna auf Siegeln festge-
halten, so beanspruchten auch die Dominikaner und nach
diesen mehrere andere Orden und religiose Gemeinschaften
die bergende und schiitzende Hilfe dieses Madonnentypus®™.

Bald nach 1300 143t sich die Benutzung des auf die Brust
gemalten Kreisbildes, das mit kleinen Figuren gefiillt ist, in
den Zeichnungen des Opicinus de Canistris, eines oberita-
lienischen Klerikers in Avignon, nachweisen®. Da jene aufs

49



feinste und sorgfiltigste ausgefithrten Zeichnungen ein
Weltbild in bekenntnishafter Weise wiedergeben wollen,
sicht man auf ithnen Weltkarten in kreisrunder oder ellipti-
scher Form. Deren Mittelpunkt bildet manchmal eine ste-
hende Frauenfigur. Diese ist auf A bb. 75 als «ecclesia libera»
umschrieben und wird durch die in ihren Nimbus gesetzte
Aufschrift «Regina coeli» der Maria gleichgesetzt™. Im obe-
ren Kreis auf ihrer Brust umarmen sich zwei Gestalten, die
nach der winzigen Umschrift «matres: Maria virgo, Elisa-

A9 S 7

2

~
~
%
)
N
W

i3

]

Abb.23  Simone de Cusighe, Relief mit Schutzmantelmadonna. Venedig,
Akademie.

50

beth» die Frauen der Heimsuchung darstellen. Der Kreis
darunter mit der Uberschrift «infantes corporales» birgt die
nur mit dem Oberkérper sichtbaren nimbierten Kinder in
sich, rechts Jesus und links den adorierenden Johannes. Die
Heimsuchung ist hier also in zwei getrennte Bilder zerlegt.

Maria selbst nimmt die Haltung einer Schutzmantelma-
donna cin, indem sie mit den Hinden ihr langes Maphorion
ausbreitet. Um die Bahnen der Ellipse laufen Verse aus dem
Lukasevangelium, zum Beispiel 1, 28: «Ave gratia plena,
Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus» oder 1, 35b:
«Virtus Altissimi obumbrabit tibi» In dem Doppelkreis
tiber Maria erscheint eine Figur mit der Bczcichnung «Arch-
angelus». Zuoberst auf der Ellipse erhilt ein Tierkopf die
Uberschrift «Gabriel», wihrend man in den Einschnitten auf
den Seiten iiber je einem anderen Tierkopf die Namen Ra-
phael und Uriel lesen kann.

Am Ende der unteren Ellipse befindet sich in umgekehr-
ter Richtung ein Bild der Maria Platytera tiber einer geogra-
phischen Bildkomposition. Die Biisten der vier Kirchenvi-
ter sind auf den Aulenrindern plaziert. Wie stets auf mittel-
alterlichen Weltkarten werden die Winde - hier aquilo und
auster — aufgefiihrt.

Die Lebensstadien des Opicinus und seine theologischen
Reflexionen iiber Sinde und Erl6sung sind mit kartographl—
schem, kalendarischem und medizinischem Wissen in diesen
mit.vielen geheimnisvollen, kaum leserlichen Umschriften
angefertigten Zeichnungen verwoben. Sein Interpret Ri-
chard Salomon meint, darin verschiedene Lagen eines Foe-
tus zu erkennen, da Opicinus seiner Ansicht nach durch-
wegs das neue medizinische Wissen seiner Zeit verwendet,
um verborgene Vorginge der Seele durch geheime Funktio-
nen des Leibes verstindlich zu machen®. Es scheint jedoch
sehr fraglich, ob hier gynikologisches Wissen ausschlagge-
bend ist oder ob nicht vielmehr Theologumena verschie-
denster Art seltsam vermischt werden, wobei hermetische
und kabbalistische Erkenntnisse aus gnostisch-mystischem
Traditionsgut wirksam sein konnten. War doch die Kabbala
im 12. Jahrhundert in der Provence entstanden, ehe sie spi-
ter in Spanien zur Bliite gelangte. Alle diese komplizierten
Zusammenhinge wollte der avignonesische Kleriker auf
seinen Karten zu einem Weltbild christlich-personlicher
Prigung vereinen.

Aus der gleichen Zeit gibt es eine Miniatur in einem do-
minikanischen Antiphonar, das im Stil mit dem Graduale
von St. Katharinental verwandt ist und im ostschweizeri-
schen Kunstkreis gemalt sein dirfte. Sie wurde zwar zu-
nichst als eine 1820/21 in Konstanz vorgenommene Fil-
schung angeschen; doch ist ihre Echtheit gesichert®. Dort
steht unter der Arkade auf der linken Bildfliche der Initiale
N Maria mit Krone und Sternenkranz auf dem Halbmond.
Thr Schol3 wird mit einem michtigen achtstrahligen Stern
geschmiickt, in den ein Kreis (bzw. flaches Hochoval) mit
der sitzenden bekleideten, kreuznimbierten, kindlichen Ge-
stalt Christi eingezeichnet ist. Auch bei thm ist die rechte
Hand segnend erhoben, wihrend die linke herabhangt -



cine Haltung der Hinde, wie sie so hiufig auf Visitatio-Dar-
stellungen begegnet. Im Hinblick auf die Zeichnungen des
Opicinus kénnte man in der Frauenfigur eine Allegorie der
Ecclesia vermuten, wofir hier etwa noch ihre Fahne spre-
chen wiirde. Andererseits ist die Interpretation als Him-
melskonigin niherliegend, da durch die Textstelle zu den
Musiknoten auf der Rickseite die Beziehung zur Himmel-
fahrt der Maria und damit zur Regina coeli gesichert ist”’.

Der Strahlenkranz vor ihrem Schol3 verkorpert die Strah-
len der Sonne, womit Maria wiederum als Trigerin der Son-
ne Christus verherrlicht wird. Auf der Sonnenscheibe kann
sich der verheiBende Emanuel befinden oder wie im Spit-
mittelalter gelegentlich die Anfangsbuchstaben des Jesusna-
mens®®. Es bleibt festzuhalten, dall sich die Kreisform bei
der Darstellung der ungeborenen Kinder in der Folgezeit
nicht durchgesetzt hat. Wenn eine Umrahmung gewihlt
wird, prisentiert sie sich meistens als mandelformige
Aureole. Oftmals fehlt iiberhaupt jeder Rahmen.

Es stellt sich die Frage, warum bei der Kinderschau in der
Visitatio die Mandelform gegeniiber dem Kreis den Vorzug
erhalten hat. Im Venedig des 13. Jahrhunderts entwickeln
sich Ubergangsformen vom Kreis zum Oval, wie etwa die
Abb. 22 und 23 zeigen. Wohl mochte die lingliche Form
der Mandel fiir die Reprisentation der ganzfigurigen Kin-
der geeigneter erscheinen. Im Grunde jedoch suchte in der
symboltrichtigen Form der Mandel die verborgene strahlen-
umflossene himmlische Majestit des segnenden Christus
Ausdruck zu gewinnen. So eignete sich die Mandorla als
Zeichen innerer Erleuchtung vorziiglich zur Umrahmung
des gottlichen Geheimnisses in Maria. Gleichzeitig diente
sie als Hinweis auf die Jungfriulichkeit, die sich im Abend-
land auch in dem offen herabfallenden Haar manifestiert,
wihrend die ostkirchliche Maria stets vom Maphorion mit
dem Jungfrauenstern umhiillt ist. Bei der Visitatio hat sich
die Mandorla formal auf ihr Gegeniiber Johannes, den ilte-
sten Bekenner der Gottheit Christi, tibertragen.

In Nachahmung der Mariensymbolik kommt die mandel-
formige Umstrahlung eines inneren Brustbildes auch bei der
heiligen Anna vor. Zum Zeichen der unbefleckten Emp-
fingnis trigt sie darin Maria mit dem Kind. Derartige Vor-
stellungen wurden im Spitmittelalter von den Karmelitern
gepflegt. So findet sich denn um 1490 auch die ilteste bild-
liche Wiedergabe auf einer Altartafel aus der Annenkapelle
der Frankfurter Karmelitenkirche. Dort sitzt Anna auf
einem Thron von zwei Engeln umgeben und birgt in sich
intrauterin Maria und ihr Kind in der Strahlenmandorla,
wobei tiber ihren zusammengelegten Hinden die Taube er-
scheint®’. Von solchen Bildern sind noch zwei aus Frank-
reich bekannt®. Als Randerscheinungen bleiben sie jedoch
selten und nur auf einen kurzen Zeitraum beschrinkt.

Zum Motiv des Einwobnens

Intensiv manifestiert sich das Motiv des Bergens und
Einwohnens in den Schreinmadonnen. Sie bildeten im 14. und
15. Jahrhundert ein beliebtes Andachtsbild.

In der Schweiz stellt die Schreinmadonna in der Kirche
von Cheyres am linken Ufer des Neuenburgersees eine der
schonsten dar. Um 1330/1340 unter oberrheinischem Ein-
flul geschaffen, enthilt sie in ihrem Innern acht Szenen aus
der Leidensgeschichte Jesu®'. Eine entfernt verwandte der-
be Holzstatue, deren Passionsszenen in modernem Ge-
schmack ersetzt sind, stammt aus dem freiburgischen Marly
und gehort bereits der Jahrhundertwende an®. Ein weiteres
fragmentarisch erhaltenes Exemplar vom frihen 15. Jahr-
hundert stand einst in der St. Joder-Kapelle bei Luzern und
wird heute im Schweizerischen Landesmuseum aufbe-
wahrt®.

Neben dieser vermutlich bei Zisterzienserinnen in Frank-
reich entstandenen westeuropiischen Gruppe entfaltete
sich, vom Ordensland Preulen ausgehend, in Osteuropa mit
Ausstrahlung nach Schweden ein anderer Typus von
Schreinmadonna, der mit der Schutzmantelmadonna ver-
bunden wurde. Die Marienstatuen dieser Art bargen in sich
stets den trinitarisch gestalteten Gnadenstuhl, weshalb sie
als «totius trinitatis / nobile triclinium / verbi tamen incar-
nati / speciale maiestati / praeparans hospitium» verehrt
wurden®*. Thre Konzeption hatte sich aus der Mystik des Zi-
sterziensers Bernhard von Clairvaux entfaltet. Sie waren
ebenfalls dem Wunder der Inkarnation gewidmet.

Bedeutende Theologen schitzten weder die Schreinma-
donna noch den auf der Strahlenbahn herabschwebenden
Logosknaben auf Verkiindigungsbildern. Eine so gewichti-
ge Personlichkeit wie Johannes Gerson, der Doctor christia-
nissimus und Kanzler der Pariser Universitit, polemisierte
nicht nur gegen die Schreinmadonnen, sondern soll sogar
cin Exemplar bei den Karmelitern in Paris haben zerstéren
lassen®. Antoninus Pierozzi, der einfluBreiche Abt des Klo-
sters San Marco in Florenz, wandte sich tadelnd gegen Dar-
stellungen des Logosknaben aus der Befiirchtung, es mochte
der Glaube aufkommen, der im Himmel bereitete Knabe
(puer formatus) habe nur in Maria Wohnung genommen,
ohne von ihrem Fleisch zu stammen®. Wenn ihnen Heimsu-
chungsbilder mit den ungeborenen Kindern bekannt gewe-
sen wiren, hitten sie diese bestimmt ebenfalls verworfen!

Maria als das GefiB der gottlichen Gnade zu verehren,
war in der abendlindischen Theologie mystischer Richtung
tief verwurzelt und ebenso dem Laien vertraut. Vorstellun-
gen dieser Art waren im 11. und 12. Jahrhundert literarisch
vorbereitet worden, ehe sie im Spitmittelalter ihre bildliche
Gestalt erhielten. Im 12. Jahrhundert hatte der Augustiner-
chorherr Adam von St. Victor in seinem in Frankreich und
Deutschland weitverbreiteten Marienhymnus die dichteri-
sche Form geprigt, in der Maria stets von neuem als Gefil3
gepriesen wird: «Salve, mater salvatoris, / vas electum, vas
honoris, / vas celestis gratiae, / ab aeterna vas provisum, /
vas insigne, vas excisum / manu sapientiae®’.»

Eine fiir das Auge sichtbar gewordene Variation des
Hymnus boten die frithen Darstellungen der Visitatio mit
den in sakrale Hohlriume gestellten Kindern, wie es die
Andachtsgruppen von St. Katharinental und Passau, von

51



Gorlitz und Singa in Schweden und ebenfalls die Male-
reien von Wonnental, Rhiziins und Liineburg festgehalten
haben.

Wahrscheinlich schaute man gew6hnlich durch ein Fen-
sterchen in den «Schrein» hinein, obwohl fiir die Kathari-
nentaler Figuren nachgewiesen ist, dall die Bergkristalle erst
spater eingesetzt worden sind*®. Nun hat das Germanische
Nationalmuseum in Niirnberg 1973 ein kleines holzge-
schnitztes bemaltes Andachtsbild «Maria in der Hoffnungy
erworben, welches das Jesuskind stehend mit zusammenge-
legten Hinden als herausnehmbare Figur in einem hochfor-
matigen Hohlraum des SchoB3es bietet; es ist schon um 1300
entstanden und stammt bezeichnenderweise aus dem Re-
gensburger Dominikanerinnenkloster HI. Kreuz®. Obwohl
die Héhlung vorn mit einem Glas verschlossen war, liel3
sich die Jesusfigur durch eine riickseitige VerschluBklappe
herausnehmen. Es wird vermutet, daf} das Kind dann etwa
an Weihnachten in eine Krippe gelegt wurde™. Ferner zeigt
ein Holzbild in der Gorlitzer Peter-und-Paul-Kirche die
beiden Kinder der Heimsuchung ebenfalls in einem kleinen,
mit Glas verschlossenen Hohlraum™'.

Schon seit alters war bei Reliquiaren von Heiligen ein
Hohlraum ausgespart worden, so daf die dann auch fiir Ma-
ria aufkommende Sitte nichts Ungewohntes gebracht
hat. Manche Schreinmadonna, wie diejenige von Cheyres,
weist vor der Brust einen halbkugeligen Hohlraum fir eine
Reliquie auf. In den Konventen von Frauenkdostern, die sich
nach der Weise der Mystik in die gottlichen Geheimnisse
versenkten, wird in visionirer Erleuchtung die Schau der
ungeborenen Kinder bei der Visitatio gereift und losgelost
von zyklischer Bindung das Andachtsbild entstanden sein,
als dessen schonstes sich die Gruppe aus dem Dominikane-
rinnenkloster St. Katharinental prisentiert. (Abb. 2). Im
gleichen Zeitraum wurden ebenfalls in klosterlichen
Frauenkonventen weitere Andachtsbilder des Marienlebens
verehrt wie «Maria in der Hoffnung» — und zwar im ost-
deutschen Raum und davon unabhingig auch in Spanien™ -
oder «Maria im Wochenbett», deren Bild als ein aus der Ge-
burt Jesu losgeldster Ausschnitt zu verstehen ist”, ferner
die «Infantia Christi», als deren Sinnbild Maria mit ihrem
Kind an der Hand verehrt worden ist™.

Wihrend die Prisentation der Kinder in sakralen Hohl-
riumen zu den Seltenheiten des 14. und beginnenden 15.
Jahrhunderts gehort, steigert sich mit der zunehmenden
Mariendevotion im Laufe des Jahrhunderts die Vorliebe fiir
das Motiv, wenn es auch immer sparsam verwendet bleibt.
Nach der Neigung des ausgehenden Mittelalters zur Reali-
stik erhalten jetzt die intrauterinen Darstellungen den Vor-
zug. Durch populire Marienliteratur kam es zu einem Ab-
sinken der urspriinglich so zarten und innigen Frommigkeit.
Bei der Anfertigung von Devotionalien fiir den primitiven
Geschmack wurden die Kinderfiguren hinter kleinen Tiiren
verborgen. Solch realistische Handhabung gehért offenbar
zum Charakter volkstiimlichen Kunsthandwerks, was sich
schon in der Antike feststellen 1403t; hatte doch Plato Silens-

52

figuren gekannt, die sich 6ffnen lieBen, damit man die klei-
nen Gottergestalten in ihrem Innern anschauen konnte™.

Eine Neugestaltung anstelle des Jesuskindes in der Visi-
tatio erfolgt in einer illustrierten Marienlegende aus den
Jahren vor 1460. Die Handschrift umfalit heute noch 32
Blitter in Kleinfolioformat und wird in der Berner Burger-
bibliothek aufbewahrt’. Sie stammt aus dem Gebiet des
Oberrheins, vermutlich aus Basel, da ihr Papier mit dem
Basler Wasserzeichen des Ochsenkopfs versehen ist. Der er-
haltene Text wird durch Federzeichnungen, die eine Ver-
trautheit mit der theologischen Tradition und eine nicht un-
kiinstlerische Hand verraten, illustriert. Darunter fallen
michtige Kopfbedeckungen nach burgundischer Art auf, so
daf} vielleicht die Kopie einer burgundischen Handschrift
vorliegt. Bei der Visitatio A&b. 57 wird Johannes wie im-
mer kniend und anbetend gezeichnet, der Jesusknabe ist je-
doch ersetzt durch eine intrauterine Strahlensonne mit den
Anfangsbuchstaben seines Namens «Ths», wobei sich auf
dem Eta (h) ein kleines Kreuz erhebt — das bekannte Em-
blem der Jesuiten, das diese allerdings erst hundert Jahre
spiter zu ihrem Leitmotiv erkoren haben, wobei sie vorwie-
gend das grofie Eta (H) benutzten. Im 15. Jahrhundert war
dieses Zeichen durch den heiligen Bernhardin von Siena, der
in leidenschaftlichen Predigten fiir den strahlenumflossenen
Namen Jesu warb, in weite Volksschichten gekommen.
Kurz vor der Entstehung der Handschrift war er im Jahre
1450 heiliggesprochen worden™. Zur Visitatio gibt der
Text folgende aufschluBreiche Erklirung: «aber die christli-
chen lerrer ambrosius und jeronimus sprechent das sant jo-
hannes uff knuwtte in siner mutter lib gegen der guldinen
mustrantz in denen da lag verwirckt das lebendig himel-
brott und ewig wort”» Aus solcher Anschauung, die in der
runden Strahlensonne Christus den runden Leib der Hostie
erkennt, hat sich in der Kunst des Barocks die gliserne Ma-
rienmonstranz entwickelt, bei der in dem durchsichtigen
Leib Marias das runde Himmelsbrot als der zur Hostie ver-
wandelte Christus fiir alle Gliubigen erkennbar ostensiert
wurde.

Die Gestalt des ungeborenen_Johannes sowie ibre
spateren Nachwirkungen

Die Anregungen, die zu der speziellen Darstellung des
ungeborenen Johannes gefithrt haben, leiten sich aus apo-
kryphen Uberlieferungen des Orients her. Als eine in der
Kunst fiir das Marienleben vielbenutzte Quelle hat sich das
Protoevangelium Jacobi erwiesen, dessen Titel zwar erst
aus dem 16. Jahrhundert zu stammen scheint, das aber be-
reits im 2. Jahrhundert von einem unbekannten Verfasser in
einem volkstimlichen Griechisch geschrieben worden ist.
Dem BegriiBungswort der Elisabeth, Lukas 1, 44b, figt der
Verfasser in Kapitel 12, 2 den Zusatz bei: «kal ed0AOYNGEV
o€e*» Wihrend ARNOLD MEYER in den von EDGAR HEN-
NECKE herausgegebenen neutestamentlichen Apokryphen
tibersetzt «und griilite dich», denkt ANDRE GRABAR an eine



Segensgeste des Johannes®'. Da das betreffende Verb aber in
erster Linie «lobpreisen» bedeutet, ist doch wohl ein lob-
preisendes Griien des Johannes gegeniiber Jesus gemeint.
«BEulogie» lautet ja auch die Bezeichnung des Lobpreises bei
der Eucharistie. Damit wire ein erster Anhaltspunkt fiir die
anbetende Haltung des Johannesknaben gegeben.
Gewichtiger scheint eine andere Uberlegung zu sein. Wie
in der Visitatio das noch ungeborene Jesuskind schon als der
kiinftige Erl6ser und Herrscher gesehen wird, dirfte bei Jo-
hannes ebenfalls nicht nur auf sein momentanes Verhalten
bei der BegriiBung der Frauen reflektiert sein, sondern zu-
gleich auf seine spitere bedeutsame Aufgabe. In der Kirche
des Ostens vor allem wurde er als der groBe Fiirbitter fiir
die reuigen Siinder verehrt. In der gleichen Eigenschaft tritt
er seit dem 5. Jahrhundert in der Deesis-Gruppe auf, die spi-
ter auch im Abendland beliebt wird. Maria und Johannes
knien dabei rechts und links vom thronenden Christus, der
entweder in der Maiestas von der Mandorla umgeben er-
scheint oder sich anschickt, das Weltgericht zu halten. Bei-
de pflegen fiirbittend die Hinde zu erheben. Damit ist auch
cine Bezichung zum gliubigen Betrachter geschaffen. Die

Abb.24  Lucas Cranach d.A., Maria mit dem Kinde und dem Johannes-
knaben. Veste Coburg, Kunstsammlungen.

Deesis-Darstellungen waren gern an weithin sichtbarer Stel-
le, wie an Portalen, Fassaden oder dem Lettner, ange-
bracht®.

Obwohl die kniende Haltung des ungeborenen Johannes,
der schon im Mutterleib seinen Herrn und Erléser mit erho-
benen Hinden anbetet, erst bei spitmittelalterlichen Dar-
stellungen erscheint, ist sie schon lange literarisch vorberei-
tet gewesen. So heillt es im «Marienlob» des 610 verstorbe-
nen Venantius Fortunatus, das um 890 durch Gondracus
von Reims eine Bearbeitung in Prosa erfuhr, tiber Johannes:
«Credo quod et prostratus iacuit, et palmas extendit ante re-
demptorem, parvula membra movens et pronus adoravit
tremente genu®», und in einem Abecedarium des 10. Jahr-
hunderts lautet die siebente Strophe: «Gaudet infans ge-
stiendo intra ventris ambitum / creatorem summum sensit
adoratque dominum®.»

Die Figur des ungeborenen, die Hinde anbetend zusam-
menlegenden Johannes hat eine Variation erfahren. Sie er-
steht wieder in dem zwei- bis dreijihrig gedachten Giovan-
nino von Renaissancegemalden, auf denen dieser adorierend
zu dem segnenden Jesuskind auf dem Arm der Maria empor-
blickt. Solche Bilder tragen hiufig den Titel «Die heilige Fa-
milie und der heilige Johannes» oder «Maria mit Kind und
dem heiligen Johannes». Raffael hat drei Varationen dieses
beliebten Themas geschaffen. Bei einem Gemilde von Lucas
Cranach d. A. von 1530, das in der Sammlung auf der Veste
Coburg hiingt (Abb. 24), spiegelt sich die Haltung des unge-
borenen Johannes aus der Heimsuchung deutlich wider,
ebenso, wenn auch etwas weniger ausgeprigt, auf dem Bild
in der Sammlung Frau von Pannwitz’ in De Hartekamp bei
Haarlem®. Ob sich die Maler dabei an spitmittelalterliche
Darstellungen erinnert haben, mag offenbleiben. Im 17.
Jahrhundert hat Matteo Rosselli ebenfalls noch zweimal
dieses Sujet behandelt®.

Da sich im Neuen Testament nicht der geringste Anhalts-
punket fiir diesen kindlichen Johannes findet, wird man auf
apokryphe Texte zuriickgreifen miissen. Dazu bietet sich
wieder das Protoevangelium Jacobi an, das Erzihlungen aus
der Kindheit des Johannes bringt. Es berichtet in Kapitel
22f., wie Elisabeth mit dem kleinen Johannes vor den Nach-
stellungen des Herodes ins Gebirge flieht und wie sich dann
auf Elisabeths Flehen der Berg 6ffnet und beide aufnimmt;
«denn ein Engel des Herrn war mit ihnen und behiitete sie».

Anhand solcher Details hat der agyptische Bischof Sera-
pion um 390 ein ausfiihrliches «Leben Johannes des Téu-
fers» verfal3t. Diesem phantasiereichen Serapiontext sowie
weiteren apokryphen Berichten des 4. Jahrhunderts und de-
ren slawischen Ubersetzungen ist MARILYN ARONBERG La-
viN in den Auswirkungen auf die Kunst der Renaissance
nachgegangen®”. Jene Erzihlungen wissen von der ehr-
furchtsvollen Begegnung der Elisabeth und ihres Johannes
mit Maria und ihrem Kind in Nazareth; sie kennen auch die
Verehrung des Jesuskindes und seiner Eltern durch Zacha-
rias, Elisabeth und den kleinen Johannes, die um 379 bereits

53



Ephrim der Syrer geschildert hatte®. Eine solche Szene hat
noch Rubens 1631 auf die geschlossenen Fliigel seines Ilde-
fonso-Altars in Briissel gemalt, der sich im Kunsthistori-
schen Museum in Wien befindet. Weiterhin wird erzihlt,
wie der junge Johannes vom Engel Uriel in die Wiiste gelei-
tet wird, wo er ithn mit dem Fellgewand ausstattet und in
sein Amt einfiihrt.

Um 1300 sind viele Ziige aus jenem orientalischen Uber-
lieferungsgut in die Legenda aurea und in die liebevoll er-
zahlten Meditationes vitae Christi des Pseudo-Bonaventura,
des Franziskaners Johannes de Caulibus aus San Gimignano,
eingegangen. Zwischen 1320 und 1342 wurde von dem
Dominikanermonch Cavalca in Pisa e¢in «Leben Johannes
des Taufers» geschrieben, das den bisherigen Traditionsstoff
weiter lebhaft ausschmiickte und von unverkennbarem Ein-
fluB auf verschiedene italienische Kiinstler gewesen ist, wie
M. A. LaviN mit zahlreichen Beispielen belegen konnte®.
Die Begegnung von Maria und Elisabeth und ihren Kindern
war seit dem 14. Jahrhundert durch die in der Werkstatt des
Diebolt Lauber hergestellten volkstiimlichen Historienbi-
beln im siiddeutschen Raum ein vertrautes Bild*”®. Aus Niirn-

54

Abb.25 Maria und Elisabeth mit
ithren Kindern. Initiale G des Gra-
duale von St. Katharinenthal, fol.
264v. Schweizerisches Landesmu-
seum Ziirich.

A

3
3

AR

A

berg besitzt das Germanische Nationalmuseum das Tafelge-
milde eines einheimischen Meisters von 1400, auf dem Eli-
sabeth mit dem Garnhaspel und Maria mit Spinnen beschif-
tigt sind, wihrend die Kindlein zwischen ihnen spielen’.
Reizend ist die Majolika-Gruppe des 15. Jahrhunderts aus
dem Atelier der Robbia, wo die nimbierten Kinder freudig
aufeinander zueilen, um sich zu umarmen®,

In dem vom Ende des 9. Jahrhunderts stammenden Chlu-
doff-Psalter wird die eschatologische Auslegung von Psalm
85, 11 iber die vier Tugenden in eigenartiger Weise mit
der Visitatio und den Kindern verbunden®. Die Umarmung
der Miitter in dieser Szene jenes Psalms legt der Bischof Se-
rapion, nach M. A. Lavin, folgendermal3en aus: «The holy
and pious Virgin embraced then the true turtle-dove and the
Word baptized John while still in the womb of his mother.
And David appeared in the middle and said: Mercy and
truth have met together, and righteousness and peace have
kissed each other’.»

Bedeutsam ist an diesen Worten, dal3 Serapion den Se-
gensgestus Jesu als Taufritus interpretiert: «The Word bap-
tized John while still in the womb of his mother.» Danach



empfing Johannes als erster” die Taufe mit dem Heiligen
Geist, die nach seiner spiteren Predigt im ersten Kapitel des
Johannesevangeliums allein Jesus vollziehen konnte. So be-
deutet die segnende Hand Jesu bei der Visitatio fiir Johan-
nes zugleich die Taufe mit dem Heiligen Geist, die ihm im
Lukas-Evangelium von Gabriel verheilen worden war®.
Auch aus dieser Sicht versteht sich nun die kniende Hal-
tung des Johannes. Sie schlieBt damit zugleich das Chri-
stusbekenntnis, die Anbetung und die Fiirbitte des Weg-
bereiters ein.

Es ist erstaunlich, wie sich in der Kunst alte apokryphe
Erzihlungen und Motive durch die Jahrhunderte hindurch
erhalten haben. Thre Zihlebigkeit verdanken jene Berichte
der naiven Wundergliubigkeit und farbenfrohen Realistik,
fiir die das Volksempfinden seit jeher aufnahmebereit gewe-
sen ist.

Die Sehnsucht, das Géttliche unmittelbar vor Augen zu
schen und die schwer verstindlichen und verschlungenen
Aussagen der scholastischen Theologie in einfacher bildli-
cher Wiedergabe trostlich zu erfassen, kennzeichnet auch
das Spitmittelalter. In dem auf allen Gebieten aufgewiihlten
und zerrissenen 15. Jahrhundert regte sich ohnehin ein krif-
tiger Zug zum Realismus, der trotzdem mit Ziigen der My-
stik verwoben blieb. Seit der Zeit um 1300 wuchs siidlich
und nordlich der Alpen die Aufnahmebereitschaft fiir die
einfache und lebendige aus dem Orient tradierte Volkskunst
der christlichen Apocrypha.

Thre Darbietung in der Kunst kann unterschiedlich moti-
viert sein. Natiirliche Freude an der malerischen Gestaltung
derartiger Szenen ist am Werk, wenn etwa das Jesuskind in
der Kirche Scherzligen seiner Mutter Wasser in der Schiirze
bringt und mit den Spielgefihrten Kriige an den Sonnen-
strahlen aufhingt oder wenn es, wie in Zillis, tonerne Vogel
fliegen l0t.

Andererseits konnen solche Darstellungen trotzdem eine
theologische Auslegung erfahren, da ja auch sie im kirchli-
chen Raum die Gottlichkeit Jesu bezeugen wollen. Auf
einer Miniatur mit der Initiale G im Katharinentaler Gra-
duale (Abb. 25) sitzen Maria und Elisabeth auf einer Ruhe-
bank, indem sie ihre nach Art der Erwachsenen gekleideten
Kinder auf den Knien halten’”. Johannes kniet im fellgefiit-
terten Mantel und hebt anbetend die Hinde zu dem ihm ge-
geniberstehenden Jesus empor; dieser trigt auf der linken
Hand den Globus und hilt die rechte im Segensgestus nach
oben, wie es dhnlich auf Heimsuchungsbildern angetroffen
wird. Trotzdem liegt hier nicht eine Visitatio vor, sondern
cine Szene, die auf Erzihlungen aus dem 13. Kapitel der
Meditationes vitae Christi beruht, nach denen Maria und
Joseph auf der Riickkehr von Agypten Johannes und Elisa-
beth besucht haben®® - in seiner Art ein Bild von eminent
theologischem Gehalt. Anders die spiteren Renaissancege-
milde mit Wiedergaben der heiligen Familie! Sie haben sich
so weit vom biblischen Bullprediger Johannes entfernt, da3
sie ganz zur lieblichen Idylle geworden sind.

ANMERKUNGEN

Abkiirzungen

Kdm Die Kunstdenkmdler der Schweiz, Basel, Birkhiuser-Verlag,
19271f.

PL Patrologiae cursus completus: Series latina (1844-1855), ed.
JacQuEs-PauL MIGNE.

SCHILLER GERTRUD SCHILLER, [konographie der christlichen Kunst, 5
Bde., Giitersloh, 1966-1980.

STANGE ALFRED STANGE, Deutsche Malerei der Gotik, 11 Bde., Berlin
1934-1961.

SLM Schweizerisches Landesmuseum Ziirich.

'H. UrNER-AsTHOLZ, Die Wandmalereien in der Johanneskirche auf Burg in
Stein am R hein, Schaffhauser Beitrige zur Geschichte 47, 1970, S. 7ff.

* Die Abhandlung von 1970 enthilt noch nicht die erst 1978 freigelegten
Kinder; dariiber erste Orientierung durch die Verfasserin in: Neue Ziir-
cher Zeitung vom 7./8. April 1979, Nr. 82, S. 66.

*So K. KONSTLE, Tkonographie der christlichen Kunst 1, Freiburg i. Br. 1928,
S.343.

*Die Legenda aurea des JacoBus DE VORAGINE, aus dem Lateinischen
ibersetzt von R. BEnz, Heidelberg 0], S. 416.

* URNER, Wandmalereien (vgl. Anm. 1), Taf. XI, 11,

¢ URNER, Wandmalereien (vgl. Anm. 1), S.29, Anm. 54. - In seiner Abhand-
lung An iconographic note on Altdorfer’s Visitation in the Cleveland Museum of
Art, The Art Bulletin 46, 1964, S. 536ff. hat E. VERHEYEN, S. 536f,
Anm. 3, 22 Beispicle des «foetus type» zusammengestellt, zu denen sich
jetzt in dem oben durchgefithrten Verzeichnis weitere 22 Vorkommen
gesellen.

" Johannes 1, 29-36.

® Weder in den Arbeiten von E. MALE und L. REaU noch bei P. A. LE-
MOISNE (Die gotische Malerei Frankreichs, 14. und 15. Jahrbundert, Leipzig
1931) ist eine Visitatio dieser Art zu finden. Die Heimsuchung scheint in
der Malerei Frankreichs iiberhaupt selten vorzukommen; LEMOISNE bie-
tet ein einziges Beispiel von 1390/1400. - Fiir die Plastik sei auf die Vi-
sitatio im rechten Bogenfeld des Kénigportals von Chartres hingewiesen.
’ ScHILLER I, Abb. 27, vgl. auch Abb. 149.

10 Lexikon der christlichen Tkonographie I1, Sp. 230, B 1, Chorikios de Gaza (ed.
BoissoNADE, 1842, S. 371f.).

'" ScHILLER I, Abb. 72 und 131; weitere Abbildungen zur Visitatio ebenda
75,99, 111, 130-135, 391 sowic bei C. LAPAIRE, Les retables a baldaguin
gothiques, ZAK 26,1969, S. 1691f.

"2 Die Silberampulle Nr. 2 von Monza ist abgebildet bei ScHILLER I, 55;
ebenda Abb. 56 ein goldenes Enkolpion aus Adana (Tirkei) im Archiolo-
gischen Museum Istanbul, Inv. Nr. 82. -~ Zu den Ampullen von Monza
vgl. W.F. VoLsacH, Metallarbeiten des christlichen Kultes in der Spatantike und
im friihen Mittelalter, Mainz 1921, S. 75f.; F. CABROL, Dictionnaire d archéolo-
gie chrétienne et de liturgie I, 2, Paris 1907, Sp. 1737ff. (bringt einige Abbil-
dungen der Ampullen von Monza, vgl. besonders Nr. 457-461). — A.
GRABAR, Ampoules de Terre Sainte, Paris 1958.

" Auf einem Altargemilde von 1520 in der Barbarakirche zu Kuttenberg
(Kutnd Hora) in Bohmen steht die Heimsuchung zwischen einer Johan-
nesszene und der Verkiindigung an Maria. Anzeiger des Germanischen
Nationalmuseums, Niirnberg 1965, S. 50, Anm. 61. Ein weiteres Beispiel
stammt von 1524 von Andrea del Sarto in S. Giovanni Battista allo Scal-
zo zu Florenz (Lexikon der christlichen Ikonographie 11, Sp. 230, 1T A).

'*S. BEISSEL, Geschichte der Verebrung Marias in Deutschland nihrend des Mittel-
alfers, Freiburg i. Br. 1909, S. 474.

55



'* M. ARONBERG LAVIN, Giovannino Battista, A study in Renaissance religious
symbolism, The Art Bulletin 35, 1955, S. 86, Anm. 5. Von hier aus wird
auch die Miniatur im Chludoff-Psalter (siche S. 31, Nr. 1 und S. 54) ver-
standlich. In der Vulgata steht die Stelle im Psalm 84, 11 und lautet:
«Misericordia et veritas obviaverunt sibi / fustitia et pax osculatae sunt»

' Sermo I In festo Annuntiationis B. M. V., sermo I, PL 183, 383ff.

'"Indem der Sohn sich selbst anbietet und dadurch die Tugenden versshnt,
spricht er: «Ecce venio. Non enim potest hic calix transire, nisi bibam
illum. Et accersito protinus Gabriel: Vade, inquit, dic filiaec Sion: Ecce
rex tuus venit. Festinavit ille et ait: Adorna thalamum tuum, Sion, et sus-
cipe regem» (zitiert nach E. GOssMANN, Die Verkiindigung an Maria im
dogmatischen Verstindnis des Mittelalters, Miinchen 1957, S. 77). - In den
«Meditationes vitae Christi» wird in Kapitel II die Fabel Bernhards nach-
erzahlt.

' Vgl. unsere Nrn. 10 und 32.

' ScHILLER I, Abb. 16 und 12; BE1sseL (vgl. Anm. 14), S. 286, Bild 118.

» E. GULDAN, Et verbum caro factum est, Romische Quartalsschrift 63, 1968,
S. 147, dort werden in Anm. 4 noch zwei Psalterien aus der Bibliotheca
Vaticana angefiihrt.

*' E. MALE, L art religieux de la_fin du moyen dge en France, Paris 1922, S. 43,
44, Abb. 25.

* Beispiele zu diesem von Gemilden und Teppichen bekannten Sujet bei
ScHILLER I, Abb. 125-129; vgl. auch R. L. Wyss, Vier Hortus-Conclusus-
Darstellungen im Schweizerischen Landesmusenm, ZAK 20, 1960, S. 113ff. mit
Taf. 47-52; ]. W. EINHORN, Spiritalis Unicornis, Das Einborn als Bedeutungs-
triiger in Literatur und Kunst des Mittelalters, Miinchen 1976.

2 Propylien-Kunsigeschichte 5, 1969, Farbtafel LII (Boulogne, Bibliothéque
Municipale, Ms. 14, 1, fol. 22V) sowie S. 274.

2 Romisch-Germanisches Museum Koéln, Inv. Nr. 193. Frau Dr.E.
DiNkLER-VON ScHUBERT, Heidelberg, der ich fir den Hinweis auf die-
sen Grabstein danke, machte mich auf einen Bildtypus der armenischen
Kunst um 700 aufmerksam, wo Maria das stehende Kind auf einem ova-
len Schild vor der Brust hilt: Sirarpie Der Nersessian, Etudes byzantines et
arméniennes II, Louvain 1973, Abb. 277 (Paris, Bibliotheque Nationale,
Ms. syr. 341); dazu heifit es I, S. 529, mit A. GRABAR: «C’est I'image sa-
crée du souverain offerte 4 I"adoration de ses fideles» GRABAR hat diese
Interpretation vollzogen nach einem Diptychon des Konsuls Basilius, auf
dem eine Victoria das Bild dieses Magistraten auf einem Schild prisen-
tiert (lconoclasme byzantin, Paris 1957, S. 34f.); vgl. auch Der Nersessian 11,
Abb. 272, mit der Anbetung der Magier aus dem Etschmiadzin-Evan-
geliar.

*a]. BURCKHARDT, Die Zeit Constantins des GrofSen, Wien o.]., Abb. 156.

» G. SCHLUMBERGER, Sigillographie de l'empire byzantin, Paris 1884, S. 15.

**Ebenda (Anm. 25) Beispiele fiir die Blachernitissa-Orantin mit dem
Kreisbild, S. 41, 43f,, 47, 49, 56ff., 61, 64,75, 79, 86f. usw.

27 ScHILLER I, Abb. 3.

2 Lexikon der Marienkunde 1, Regensburg 1960, Sp. 823.

? Pr. GRIERSON, Catalogue of the byzantine coins in the Dumbarton Oaks Collec-
tion and in the Whittemore Collection, Vol. 3, part 2, Washington D. C. 1973,
PL. XLVII, 19, 1-4 (wobei 19, 2 auf Abb. 78 wiedergegeben ist). Herr
Dr. H. U. GE1GER, Konservator der numismatischen Abteilung im
Schweizerischen Landesmuseum, hatte die Freundlichkeit, mir die dort
befindlichen Miinzen und den Katalog von Dumbarton Oaks zu zeigen,
wofiir ihm auch an dieser Stelle gedankt sei. Gute Abbildungen derarti-
ger Goldminzen von Michael VIL Dukas bringt auch R. RaTro, Mon-
naies byzantines, Amsterdam 1959, Pl IL, Nr. 2044, und LXVIII, Nr.
20406.

30 K. ONAscH, Tkonen, Giitersloh 1961, Taf. 6, und S. 345f.; W. FELICETTI-
L1EBENFELS, Geschichte der byzantinischen Ikonenmalerei von ihren Anfiingen bis
zum Ausklange unter Beriicksichtigung der Maniera greca und der italo-byzantini-
schen Schule, Olten 1956, Taf. 44 (Gottesmutter als Orantin [«Blachernitis-
sa], Anfang 13. Jh., Moskau, Tretjakov-Galerie); Felicetti bemerkt dazu
S. 51: «Die Feierlichkeit des Ganzen erhéhen noch zwei flankierende
Schildchen mit Brustbildern von Erzengeln, die mit ihrer Adorationsge-
ste zugleich dieser gottlichen Vision akklamieren.»

*' Eine Abbildung findet sich im A rchdvlogischen Kalender, Kopenhagen/Zi-
rich 1971, Januar.

56

32 Singlied (14./15. Jh.), 1. Strophe: «Ave, virgo, mater Christi, templum
salvatoris. / Stella solem genuisti, vasculum pudoris»; G. G. MEERSSE-
MAN, Der FHymnos Akathistos im Abendland, Freiburg/Schweiz 1958,
S.208. «Stella dum solem paris» (14. Jh.), ebenda §. 217.

*>Seit dem Ende des 2. Jh. hatte in der theologischen Literatur der Name
Christi das feste Attribut «Sonne der Gerechtigkeit» erhalten, eine Be-
zeichnung, die sich aus orientalischer Auffassung von der Sonne als der
Richterin, die Recht und Gerechtigkeit ausiibt, herleitet. Vgl. F. J. DOL-
GER, Die Sonne der Gerechtigkeit und der Schwarze, Eine religionsgeschichtliche
Studie zum Taufgelibnis, Miinster i. W. 1918, bes. S. 86, 97, 105.

> Luther iibersetzt «Jungfrau», die Ziircher Bibel «das junge Weib» mit der
Anmerkung, der hebriische Text bedeute einfach «die Herangereifte».
Sinngemil} hat Luther recht. Jedenfalls ist die Stelle alle Jahrhunderte
hindurch im Sinne der Jungfrauengeburt verstanden worden. Abbildun-
gen der Platytera bei K. Onascu (vgl. Anm. 30), Taf. 6 (12./13. Jh.),
S.352, Abb. 5 (12. Jh.), Taf. 43 (Ende 15. Jh.), Taf. 114 (Ende 15. Jh.),
Taf. 68 (16. Jh.), Taf. 128 und 129 (16./17. Jh.).

> AuBer bei K. OnascH (vgl. Anm. 30), Taf. 15 und 16, ist die Ikone von
Ustjug zu finden bei W. FELICETTI-LIEBENFELS (vgl. Anm. 30), Taf. 50
und S. 54; ScHiLLER I, Abb. 98 und S. 55.

* Eine Verkiindigung vom Ende des 12. Jh. im Katharinenkloster auf dem
Sinai zeigt Maria in der gleichen Haltung beim Spinnen, wihrend auf ih-
rer Brust zart angedeutet der thronende Christus in der Mandorla er-
scheint; K. WEITZMANN, Die [kone, Miinchen 1978, Taf. 27.

*"E. POESCHEL, Die romanischen Deckengemdlde von Zillis, Erlenbach-Ziirich
1941, Taf. 8. Ein oberrheinisches Gemilde von ca. 1400 zeigt Maria in
einem anderen Zusammenhang beim Spinnen, indem dort Joseph in ihr
die Mutter des Herrn erkennt; sie birgt denn auch intrauterin das strah-
lenumflossene Kind, das in sitzender Haltung wie so oft bei der Visitatio
die Segenshand erhebt und die Linke seitlich abwirts ausstreckt; ScHIL-
LER I, Abb. 142.

* 8o z.B. bei Ephrim dem Syrer, vgl. A. MULLER, Ecclesia-Maria, Die Einbeit
Marias und der Kirche, in: Paradosis, Beitrige zur Geschichte der altchrist-
lichen Literatur und Theologie, Freiburg/Schweiz 1951, 5. 211, 147 und
148; ferner E. GULDAN, in: Rémische Quartalsschrift 63, 1968, S. 158,
iber die Conceptio Christi per aurem Mariae. Die Legenda aurea (vgl.
Anm. 4) berichtet S. 254 iiber diese Auffassung bei Bernhard von Clair-
vaux. Eine spite Wiedergabe der Conceptio per aurem befand sich auf
einem Werk Albrecht Altdorfers, siche unsere Nr. 17.

* W. N. LASAREW, Die Malerei und die Skulptur Nowgorods, Geschichte der russi-
schen Kunst 11, Dresden 1958, S. 89, zitiert bei GuLDAN (Anm. 20),
S. 148f.

“A. GraBAR, Die mittelalterliche Kunst Osteuropas, Baden-Baden 1979,
S.111ff. mit Abb. 117.

“ Kdm Graubiinden 11, S. 360, Abb. 351.

2 Mariaberg-Rorschach, Festschrift aus AnlafS der Restaurierung 1969-1978, hg.
vom Amt fiir Kulturpflege des Kantons St. Gallen, Rorschach 1978,
S. 66.

# K. ONascH (vgl. Anm. 30), Taf. 145. In der Ostkirche wird Johannes
entsprechend dem Wort «&yyerog», das Bote und Engel bedeuten kann,
oft mit michtigen Fliigeln ausgestattet. Siehe unsere A bb. 27.

#“Z.B.K.OnascH (vgl. Anm. 30), Taf. 147.

*S. H. STEINBERG, A bendlindische Darstellungen der Platytera, Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte 51, 1932, S. 512ff. - A. BOECKLER, Deutsche Buchmale-
rei vorgotischer Zeit, Konigstein im Taunus 1953, Taf. 55, bringt das Wid-
mungsblatt dieses im Besitz des Herzogs von Braunschweig befindlichen
Evangeliars, bei dem die Platytera wie auf byzantinischen Miinzen auf
einem Thron sitzt, umrahmt von einer groBen Mandorla; der nach byzan-
tinischer Sitte gekleidete kreuznimbierte Christus hilt in der Linken das
Buch, wihrend er die Rechte zum Segen erhebt.

* ScHILLER I, Abb. 2; KONSTLE (vgl. Anm. 3) I, S. 621, Bild 355, und K.
WEITZMANN, Die Tkone, Miinchen 1978, Abb. A, der das Relief fiir ein
mogliches Importstiick aus Konstantinopel halt.

47 E. HOTTINGER, Venegianische Malerei, Ziirich 1959, Taf. 1.

*P. PERDRIZET, La Vierge de Miséricorde, Paris 1908, Catalogue S. 85, Nr.
33.

* London, Victoria and Albert Museum, Inv. Nr. 25-1882.



** Erwihnt in der Legende zum Relief des Buon (vgl. Anm. 49).

* FELICETTI (vgl. Anm. 30), S. 50, und A. GRABAR, Die mittelalterliche Kunst
Ostenropas, 1979, S. 144ff. mit Abb. S. 145.

*?P. PERDRIZET (vgl. Anm. 48), bes. S. 21-60 und passim. A. GRABAR
sicht in gewissen Isis-Darstellungen die Schutzmantelmadonna vorge-
bildet (Recherches sur les influences orientales dans lart balkanique, Paris 1928,
S. 76£).

**R. SaLoMON, Opicinus de Canistris, Weltbild und Bekenntnisse eines avignonesi-
schen Klerikers des 14. Jabrbunderss, mit Beitrigen von A. HEIMANN und R.
KRAUTHEIMER, Studies of the Warburg Institute, ed. F. Saxr, Vol. T A
(Text) und I B (Tafeln), London 1936.

** Opicinus (Vgl. Anm. 53), Taf. 24, Pal. lat. 1993, T. 35. Die Erliuterungen
zu dieser Tafel finden sich bei Taf. 116, S. 194ff. Meine Interpretation ist
jedoch (wie oben dargelegt) eine ganz andere, da sie sich auf die winzigen
Umschriften der Figuren stiitzt, die auch im Original nur mit Miihe zu le-
sen sind.

** R.SaLoMon (vgl Anm. 53), Textband S. 320.

°¢ E. ROSENTHAL, Illuminations from a Dominican Gradual of about 1300, ZAK
33,1976, S. 62f. mit Abb. 3, sowie L. WOTHRICH, Redaktionelle Anmer-
kung, ebenda S. 66.

*” Ebenda (vgl. Anm. 56), S. 66 und das Verso S. 65, Abb. 8. Schon auf einer
mozarabischen Miniatur des 10./11. Jh. im Escorial ist das apokalypti-
sche Weib mit einer Strahlenscheibe auf einem groBen Stern vor der
‘Brust ausgezeichnet; M. TRENS, Maria, lconografia de la Virgen en el arte
espaiol, Madrid 1946, S. 59, Abb. 20.

*® Vgl. dazu die Ausfithrungen auf S. 52.

** Reallexikon 3ur Deutschen K unsigeschichte 5, Stuttgart 1967, Sp. 249, Abb. 2.

 E. MALE, L art religieux de la fin du moyen dge en France, 1922, fihrt S. 220
zwei Beispiele an: L’édition de 1510 des Heures a 'usage du diocése
d’Angers, publié par S. VosTrE, sowie ein Glasfenster in der Kirche
Notre-Dame a la Ferté-Milon. - X. BARBIER DE MONTAULT, Traif d'ico-
nographie chrétienne 11, Paris 1890, S. 205f., meint, daB dieser «type fort in-
décent» im 16. Jh. durch Emailarbeiten von Limoges verbreitet worden
sei.

" A. A. Scamip, Die Schreinmadonna von Cheyres, in: Lebendiges Mittelalter,
Festgabe fiir Wolfgang Stammler, Freiburg/Schweiz 1958, S. 130-162.
Dieses Bildwerk ist 1978 aus der Kirche gestohlen worden.

%2 Obwohl diese Schreinmadonna in der Notiz zur Kapelle von Marly in
der Stadt Freiburg (Kdm Fribourg1,S. 17) nicht erwihnt wird, stammt sie
von dort, vgl. W. FriEs, Die Schreinmadonna, Anzeiger des Germanischen
Nationalmuseums 1928/29, S. 35, und Cu. BAUMER, Die Schreinmadonna,
Marian Library studies 9, Dayton, Ohio, 1977, S. 253ff.

¢ Kdm Lugernll, S.395, Abb. 305. - Inventar SLM, LM 12063.

¢ Zweite Strophe des Hymnus des Adam von St. Victor (siehe S. 51 und
Anm. 67), ausfishrlich zitiert von W. Fries S. 51. Friks sieht eine mogli-
che ursichliche Verbindung zwischen den beiden so weit auseinanderlie-
genden Gruppen darin, daB der Deutschordensmeister Winrich von
Kniprode, der sich der Gunst Karls V. von Frankreich erfreute, in Paris
solche Andachtsbilder, von denen der Kénig laut Verzeichnis mehrere
besal, kennengelernt habe, ebenda S. 64, Anm. 93a, ihnlich BAuMmER
(vgl. Anm. 62), S. 266f.

® MonTAULT (vgl. Anm. 60) II, S. 220, und BAuMmER (vgl. Anm. 62),
S. 268, der einen Passus aus Gersons Predigt zitiert.

% Antonini summa sacrae theologiae, Venedig 1582, hist. II, tit. 8,4 § 11: Re-
prehensibiles sunt pictores, qui pingunt... in Annuntiatione Virginis
parvulum puerum formatum, sc. Jesum, mitti in uterum Virginis quasi
non esset ex substantia Virginis corpus eius assumptumy, zitiert bei E.
GOssMANN, Die Verkiindigung an Maria im dogmatischen Verstindnis des Mit-
telalters, Miinchen 1957, S. 279.

¢7 Zitiert nach W. Fries (vgl. Anm. 62), S. 51 (siche Anm. 64).

I FUTTERER, Gotische Bildwerke der deutschen Schweiz 1220-1440, Augsburg
1930,S. 173, Nr. 76 und Abb. 281.

> Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1973, S. 175, Abb. 4, Inv.
Nr. P1 3049, farbig bemaltes Lindenholz, versilbert und vergoldet.

7 Sieche Anm. 69.

"' Vgl. unsere Nr. 31.

" Die Madonna gravida hatte besonders in Bshmen eine selbstindige siidost-

deutsche Gestaltung erfahren, da der bohmischen Mentalitit eine volks-
tiimliche, realistische Mystik entsprach, wie L. voNn WILCKENS an meh-
reren Beispielen gezeigt hat: Anzeiger des Germanischen Nationalmu-
seums 1965, S. 33-51. - Unabhingig davon sind in Spanien Darstellun-
gen der Virgen de la Esperanza vom 15.-18. Jh. verbreitet gewesen, und
zwar im Norden stirker als im Siiden; vgl. die zahlreichen Abbildungen
bei M. TRENs (vgl. Anm. 57), Fig. 32-42. Bei Abb. 36 (17. Jh.) und Abb.
35 (18. Jh.) steht das Kind in einer offenen Hohlung. In Italien ist das
Kind ganz selten in einem Hohlraum untergebracht, so bei der Verkiindi-
gung auf dem Kapitell des Enrigus von S. Andrea in Pistoia, Anzeiger des
Germanischen Nationalmuseums 1965, S. 47, Anm. 17.

7 ]. BauM, Deutsche Bildwerke des 10.~18. Jabrbunderts, Stuttgart 1917, S. 20f.,
nennt als Beispiele zwei siiddeutsche Holzskulpturen, ferner nieder-
sichsische Werke sowie siiddeutsche Kirchenportale. — Hinzuzufiigen ist
einKapitellimKreuzgang von St.Ours in Aosta;«Du», Januar 1975,8.59.

™ E. LANDOLT-WEGENER, Zum Motiv der «Infantia Christir, ZAK 21,1961,
S. 164ff.; vgl. auch URNER, Wandmalereien (vgl. Anm. 1), Abb. 23 und
8..39.

™ J. M. Rirz, Schreinfiguren, Volkskundliche Gaben, John Meier zum 70.
Geburtstag, Berlin 1934, S. 168. - In seiner Lobrede auf Sokrates (Pra-
1O, Symposion 215 B) hat Alkibiades diese Silensfiguren, «Evbodev
byalpato €xovteg Yedv», mit Sokrates verglichen. In den Verkaufs-
buden der athenischen Bildhauerwerkstitten wurden solche kleine Kult-
gegenstinde angeboten.

76 C. BENZIGER, Eine illustrierte Marienlegende aus dem 15. Jabrbundert (Cod.
Mss. hist. Helv. X. 50, Burgerbibliothek Bern), Straburg 1913.

7 Ebenda (Anm. 76), Abb. 14, fol. 131.

®In anderen Zeichnungen dieser Marienlegende wie Josephs Zweifeln
oder der Geburt des Johannes ist Maria ebenfalls mit der Strahlensonne
im SchoB ausgezeichnet, ebenda (Anm. 76) Abb. 15, 16, 12. Auf dem
Herlinschen Altar in Rothenburg steht ein vielstrahliger Stern vor dem
SchoB der Frauen (KUNsTLE [vgl. Anm. 3] I, S. 343), und im Missale I,
Krakau, Wawel, sind ihre Leiber mit einem breitarmigen Kreuz verse-
hen, Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1965, S. 43 mit Abb.
14.

" BENZIGER (vgl. Anm. 76), S. 26.

% Evangiles apocryphes 1, ed. CH. MICHEL, Paris 1924, Protévangile de Jac-
ques, S. 26.

81 Recherches sur les influences orientales dans l'art balkanique, S. 75f.

%2 Portale in Grottoferrato und San Marco in Venedig; Fassaden am Dom in
Spoleto und San Miniato in Florenz (KONsTLE [vgl. Anm. 3] I, S. 527),
der chemalige Lettner im Westwerk des Mainzer Doms (Lexikon der
christlichen Tkonographie 1, Sp. 498, Abb. 2). In Wiirzburg z.B. zeigt ein Bo-
genfeld im Dom eine romanische und das Tympanon an der Marienkapel-
le eine gotische Deesisgruppe. In der Buchmalerei findet sich eine solche
oben in der Initiale I der Johannes-Vita im Graduale von St. Katharinen-
tal (Schweizerisches Landesmuseum, Inv. LM 26117, fol. 1907), in der
Wandmalerei z.B. in der Kapelle St. Niklausen (Obwalden).

8 G. G. MEERSSEMAN, Der Hymnos Akathistos, 1958, S.138.

* Ebenda (Anm. 83)S. 167.

%5 H. PossE, Lucas Cranachd. A., Wien 1942, Taf. 37.

% Pantheon 37, 1979, S. 388.

7M. ARONBERG LAVIN, Giovannino Battista, A study in Renaissance religious
symbolism, The Art Bulletin 37,1955, S. 85ff.

%8 Ebenda (Anm. 87) S. 86, Anm. 6.

* Ebenda (Anm. 87) im Anhang zahlreiche Abbildungen dazu.

% E. LANDOLT-WEGENER, Darstellungen der Kindbeitslegenden Christi in Histo-
rienbibeln aus der Werkstatt des Diebolt Lauber, ZAK 23,1963/64, S. 212 ff.
und die Abb. auf Taf. 51.

o1 Lexikon der Marienkunde 1, Taf. 70.

92 Sammiung R. von Passavant-Gontard, 3. Verdffentlichung des Stidelschen
Kunstinstituts, Frankfurt a. M. 1929, Nr. 85.

%3 Zum Chludoff-Psalter siche S. 31, Nr. 1.

** M. A. LaviN (vgl. Anm. 87), Anm. 5.

*> So heiflt es in den Meditationes vitae Christi bei der Visitatio ausdriick-
lich: «Cum enim Virgo salutavit Elisabeth, repletus est in utero Johannes
Spiritu sancto, repleta est enim mater: nec prius repletur mater quam fili-

57



us, sed filius repletus replet et matrem ... Et sicut illa Mariam, sic ille ad- tréige ur oberrheinischen Buchmalerei in der 1. Filfte des 14. Jabrbunderts, Basel /

ventum Domini sensit.; . Bonaventurae opera omnia, tom. XII, Paris 1868, Stuttgart 1959,S.121 und S. 44.

S.516, cap. V. * Dort wird berichtet, wie die Heimkehrer sich bei Johannes am Rande der
% Lukas 1, 15b. Wiiste ein wenig ausruhen und mit ihm von der rauhen Nahrung essen,
"Fol. 264" in der Vita des Johannes. Fir freundliche Vermittlung dieser um hernach im Hause der Elisabeth ¢in frohes Fest zu begehen (vgl.

Abbildung danke ich Herrn Dr. L. WitHRICH. Vgl. auch E. ]. BEER, Bei- Anm. 95, §.529).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 6: Chr. Buff, Stein am Rhein

Abb. 2: The Metropolitan Museum of Art, New York

Abb. 3: Archiv fiir Schweizerische Kunstgeschichte, Basel

Abb.4,8,12: Freundliche Uberlassung durch Frau Dr.h.c. Gertrud Schiller

Abb. 5: Burgerbibliothek Bern (Cod. Mss. hist. Helv. X. 50, fol. 131)

Abb. 7: Germanisches Nationalmuseum Niirnberg (K. URNER)

Abb.9: The Cleveland Museum of Art, Cleveland, Ohio

Abb. 10: Badische Landesbibliothek Karlsruhe (Hs. U. H. 1, f. CLXXVIY)

Abb. 11: Stidtische Museen Freiburg i. Br.

Abb. 13: Pantheon 19,1961,8.179

Abb. 14: Bayerische Staatsgemildesammlungen Miinchen

Abb. 15: R. SALOMON, Opicinus de Canistris, Studies of the Warburg Insti-
tute, London 1936, Vol. I B, Taf. 24

Abb.16: A. GRABAR, Recherches sur les influences orientales dans Lart balkanique,
Paris 1928, Taf. VI, 3

Abb. 17: Rheinisches Bildarchiv, Unter-Sachsenhausen 37, D-5000 Kéln 1

Abb. 18, 25: Schweizerisches Landesmuseum Ziirich

Abb.19-21: K. OnascH, Tkonen, Giitersloh 1961, Taf. 6, 16, 145

Abb. 22: E. HUTTINGER, Venegianische Malerei, Ziirich 1959, Taf. 1

Abb. 23: P.PERDRIZET, La Vierge de Miséricorde, Paris 1908, Taf. X, 1

Abb. 24: Kunstsammlungen der Veste Coburg, Coburger Landesstiftung

58



	Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio

