
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 38 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio

Autor: Urner-Astholz, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio

von Hildegard Urner-Astholz

Neuentdeckung dieses Motivs in der
Johanneskirche auf Burg in Stein am Rhein

In der reizvollen, vielgestaltigen Landschaft am Ausfluß
des Rheins aus dem Untersee erhob sich auf dem linken Ufer
des Stromes das spätrömische Kastell Tasgetium. Gleichzeitig

mit demjenigen von Oberwinterthur war es um 294 n.
Chr. von Diokletian und seinem Mitkaiser Maximian auf
dem Burghügel im späteren Stein am Rhein errichtet worden.

Nach der alamannischen Landnahme gewährten seine
turmbewehrten Mauern der kleinen Johanneskirche in
seinem Innern Schutz. Deren erste schriftliche Erwähnung
geschieht in einer St.-Galler Urkunde vom Jahre 799. Inzwischen

hat die vom Kantonsarchäologen Jost Bürgi
1976/77 durchgeführte Grabung Reste von früheren
Kirchen zutage gebracht, deren älteste bis in das 6. Jahrhundert
zurückzureichen scheint.

Nachdem 1978 das 1641 vergrößerte Kirchenschiff im
Stil der Gestaltung von 1745 renoviert worden war, unterzog

man anschließend die Wandmalereien im Chor einer

sorgfältigen Restaurierung. Seit der Reformation
übertüncht, wurden diese erst 1878 entdeckt und 1885 freigelegt.

Im Zuge der Restaurierung von 1979/80 sind sie von
falschen Ergänzungen und Übermalungen befreit worden,
so daß sie sich jetzt weitgehend in den ursprünglichen Farben

präsentieren, wenn sich auch ihre einstige Leuchtkraft
etwas abgeschwächt hat.

Die um 1420 entstandene Bilderfolge des Chors gliedert
sich in drei auf zwei Reihen verteilte Zyklen: Schöpfung
und Sündenfall, die Geschichte Johannes des Täufers, des

Kirchenpatrons, sowie Leben und Erlösungswerk Jesu Y

Daß die Bilder in der Breite zwanglos variieren, verleiht der

Erzählung einen leicht beschwingten Rhythmus. Im
Weihnachtsbild, bei der Anbetung der Könige, dem Schulgang,
dem Einzug in Jerusalem oder dem Gastmahl des Herodes
tritt eine hervorragende Kompositionskunst in Erscheinung.

Birgittinische Mystik und sienesische Maltraditionen
durchdringen manche Bilder. Apokryphe Erzählungen aus
dem Pseudo-Matthäus finden ihren Niederschlag im Schulgang

des Jesusknaben mit der Schiefertafel sowie in der

Auferweckung des beim Spielen vom Söller zu Tode
gestürzten Zenon durch den Jesusknaben. Nun ist während
der Restaurierung der Chorfresken auf dem Bilde der
Heimsuchung ein weiteres seltenes Detail unter der späteren
Übermalung hervorgeholt worden: die Darstellung der beiden

ungeborenen Kinder in der Brustgegend von Maria und

Elisabeth2 (Abb. 1). Auffallend ist, daß die Visitatio hier in
den Zyklus vom Leben Johannes des Täufers eingeordnet
ist; sie wird sonst fast immer dem Leben Jesu eingefügt. Der

Johannes-Zyklus beginnt mit der Verkündigung an Maria,
bei der ihr nicht nur die wunderbare Geburt Jesu, sondern
auch diejenige des Johannes geoffenbart wird. So folgt im
nächsten Bild Zacharias am Räucheraltar und - damit
verknüpft - sein Erscheinen vor den draußen wartenden Juden.
Unterbrochen durch das große gotische Mittelfenster reiht
sich jetzt die Heimsuchung an. Die Fortsetzung bilden die

Geburt des Johannes, sein Aufenthalt in der Wüste, seine

Predigt, Gefangennahme und Enthauptung, schließlich das

Gastmahl des Herodes und die Grablegung.
Die Heimsuchung ist ein schmales Bild, auf einst blauem,

jetzt malachitfarbenem Grund, nur die beiden von doppelten

Nimben umleuchteten Frauengestalten enthaltend.
Links vom Beschauer, aber rechts von der nach der Tradition

ursprünglich rotgewandeten Elisabeth, steht Maria in
Blau. Kleider und Faltenwurf sowie die Haltung der Hände

der beiden Frauen entsprechen sich in schöner entgegengesetzter

Parallelität. Weder Architekturen vom Hause des

Zacharias noch Landschaftselemente oder andere Personen

stören die schlichte Szene. Es findet auch keine direkte

Begegnung mit zurückhaltender oder lebhafter Begrüßung

statt, wie sie auf Visitatioszenen im Laufe der Jahrhunderte,
von der Maximianskathedra über Giotto bis zur späten
Renaissance und Rembrandts Londoner Gemälde von 1640,
abgewandelt worden ist. Vielmehr sind die beiden Frauen in
stillem Zusammensein einander nur leicht zugewandt, ohne

sich, wie sonst so häufig (nach dem lateinischen Ritus des

Friedenskusses), zu umarmen. Sie bekennen sich zu ihrem

göttlichen Auftrag und lassen seine geheimnisvolle
Verwirklichung für die Gläubigen sichtbar werden, indem auf
ihrer Brust die verheißenen Kinder in theologischer Schau

gemalt sind. Der vom Kreuznimbus umgebene Jesusknabe
hält die rechte Hand im Segensgestus leicht empor, während
der ebenfalls nimbierte Johannes in kniender Stellung die

zusammengelegten Hände anbetend zu seinem Gegenüber
erhebt. Beide Kinder sind ohne Umrahmung eingebettet.
Ihre innere Verbundenheit - jedoch unter betonter
Vorrangstellung Marias - hatte der Maler bereits dadurch

anklingen lassen, daß er seinem Johannes-Zyklus die zeitlich
spätere Verkündigung an Maria der Weissagung an Zacharias

vorausgehen ließ.
Obwohl die ungeborenen Kinder bei den Kunsthistorikern

im «Index of Christian Art» von Princeton die Bezeichnung

«type foetus» erhalten haben, wäre es völlig verfehlt,

29



?%.*

"7-.-CV"-*. &*,

ri'
rifiy

Wk j*#

**Ic
»

••:

- ;, >

$

(JF^ M~*.fi- ** MJt%

*jU

Abb. 1 Visitatio. Wandmalerei im
Chor der Johanneskirche auf Burg
in Stein am Rhein. (Nr. 4)

darin etwa eine medizinische Feststellung der Kinder im
Mutterleib sehen zu wollen. Ebensowenig geht es an, dieses

Motiv als «ganz ordinäre Auffassung» und «grob sinnliche
Verirrung» zu brandmarkenY Denn diese nur scheinbar
realistische Darstellung impliziert ein legitimes theologisches
Anliegen, da ja nicht Kinder als solche, sondern Christus,
auf seinem ersten irdischen Lebensabschnitt als Erlöser,
zusammen mit seinem Vorläufer Johannes, vor Augen geführt

werden soll. Der Gedanke einer Entwicklung ist hier fremd,
da der Herr nach mittelalterlicher Auffassung von Anfang
an als solcher geschaffen war.

In der kirchlichen Kunst des Mittelalters läßt sich immer
wieder beobachten, wie erstaunlich genau der biblische
Text der Vulgata verarbeitet ist. So folgen gewisse Nuancen
bei der Darstellung der Kinder den im Lukas-Evangelium
(1, 32-44) enthaltenen Aussagen. Wenn sich Jesus hier wie

30



in vielen parallelen Wiedergaben, was noch zu zeigen sein

wird, in angedeuteter Sitzstellung befindet, wird er als König

auf dem Thron gedacht und damit eine Illustration zu
Lukas 1, 32b vollzogen, wo der Engel Gabriel der Maria
verkündet: «Und Gott der Herr wird ihm den Thron seines

Vaters David geben.» In der theologischen Interpretation
der Verkündigung ist im Mittelalter diese alttestamentliche
Komponente vom Davidsthron auffallend zurückgetreten.
Der Akzent liegt vielmehr stets darauf, daß Inkarnation und
Kreuzestod im göttlichen Erlösungswerk zusammengehören,

weshalb auch der noch ungeborene Jesus mit dem
Kreuznimbus ausgezeichnet wird. Damit erweist sich das

Jesuskind schon hier in der Visitatio als der Herr, der die
Hand zum Segen für alle, die sich zu ihm bekennen, erhebt.

Der erste Bekenner, dem dieser Segen widerfährt, ist
Johannes der Täufer, der damit auch zum ersten Zeugen der
Inkarnation des Gottessohnes wird. «Als Elisabeth den Gruß
der Maria hörte, hüpfte das Kind in ihrem Leibe» (Lukas 1,

41). Darunter ist wohl die plötzlich zu Jesus hingewandte
kniende Haltung des Johannes zu verstehen. Seine anbetend
erhobenen Hände entsprechen den Worten seiner vom
heiligen Geist erfüllten Mutter, die Maria als die Mutter ihres
Herrn begrüßt mit dem Ausruf: «Woher wird mir dies
zuteil, daß die Mutter meines Herrn zu mir kommt?» (Lukas 1,

43). Johannes verstand sich später stets als der Geringere
gegenüber seinem Herrn, dem er den Weg zu bereiten hatte.
Der ihm zuerkannte Nimbus bekräftigt die an Zacharias

ergangene Verheißung des Engels Gabriel über die Gnade der

Heiligung, die Johannes schon im Mutterleib geschenkt
wird. Zu diesem ersten Gnadenerweis traten nach der
Legenda aurea anhand von Gedanken des Chrysostomus zwei
weitere hinzu. Die zweite Gnade war, «daß er schon
weissagte, da er in seiner Mutter Leib hüpfte und Gottes
Gegenwärtigkeit erkannte». Mit der Dritten gab er durch sein
Verdienst der Mutter Elisabeth den Geist der Weissagung4.

Das Hingezogensein des Johannesknaben zu Christus
äußert sich auf Burg nochmals im anschließenden Chorbild
von seiner Geburt. Während Elisabeth auf einem korbähnlichen

Lager ruht und drei Nachbarinnen sich mit ihr freuen,
strebt das neugeborene nimbierte Kind in auffälliger Weise
Maria als der Mutter des Herrn entgegen. Denn sie ist es,
die am linken Bildrand steht und das Kind in Empfang
nimmt, und nicht die Hebamme, wie man zuerst meinen
würde5. Ihre schlanke Gestalt ist kenntlich am blauen
Gewand und dem Nimbus. Daß ihr gesegneter Zustand kaum
angedeutet ist, dürfte in Zusammenhang mit der Anschauung

Augustins stehen, die Ludolf von Sachsen in seiner um
1300 verfaßten «Vita Jesu Christi» überliefert hat: «Das

Licht, das Maria in sich trug, konnte von keinem Gewicht
sein6.»

Wenn auch die Darstellung der ungeborenen Kinder in
der Johanneskirche auf Burg in Stein am Rhein ein seltenes

Motiv veranschaulicht, so lassen sich doch dazu mehr als

vierzig weitere Wiedergaben namhaft machen. Unter ihnen
wird die Position der Kinder verschieden ausgeführt. Es

gibt drei verschiedene Arten: 1. (wie auf Burg) «extrauterin»,

vor der Brust der Mütter; 2. «intrauterin», vor dem

Schoß; 3. schwebend vor dem Leib.
Jesus und Johannes der Täufer sind in ihrem Leben eng

verbunden gewesen. Johannes war nicht nur Vorläufer und

Wegbereiter, sondern auch der erste, der sich zu Jesus als

dem Sohn Gottes, dem Lamm, das der Welt Sünde trägt,
bekannte7. Diese weniger historisch als theologisch begründete

Verbundenheit wird in der eigentümlichen Haltung der
beiden Ungeborenen zum Ausdruck gebracht.

Wo die Wurzeln für das seltene Motiv liegen und woher
es Anregung und Vorbilder für seine Ausgestaltung
empfangen hat, wird zu untersuchen sein.

Zunächst mag ein Überblick das Vorkommen des

Motivs, dessen geographische Verbreitung, zeitliche Einordnung

und künstlerische Gestaltung aufzeigen.

Verzeichnis des Vorkommens der ungeborenen
Kinder auf Wiedergaben der Visitatio

1. By^an^, um 900
Miniatur im Chludoff-Psalter.
Jetzt: Moskau, Historisches Museum, Ms. gr. 129, fol.
85r.

Hinter Elisabeth erhebt sich der Tempel von Jerusalem,
hinter Maria die mit dem Kreuz gekrönte Kirche des

Evangeliums. Die Frauen sind eng aneinander

geschmiegt. Die Kinder befinden sich hier nicht in ihren
Müttern, sondern auf den Dächern der beiden Gebäude,

von wo sie sich grüßen: Jesus thronend und segnend,
Johannes anbetend, aber in byzantinischer Proskynese
kniend gebeugt.
Nach Ernst Guldan wiederholte 1066 der Miniator
des in Byzanz geschriebenen Theodor-Psalters diese

Komposition, und von 1092 stammt eine weitere
byzantinische Miniatur dieser Art in einem Codex der
vatikanischen Bibliothek.

Literatur: Marilyn Aronberg Lavin, Giovannino Battista, A study in

Renaissance religious symbolism, in: The Art Bulletin 37, 1955, S. 85f,
Anm. 5 und Abb. 1. - Ernst Guldan, Et verbum caro factum est, Römische

Vierteljahrsschrift 63,1968, S. 147 und Taf. 20a.

2. St. Katharinental bei Dießenhofen (Thurgau), um 1320
Vollrunde vergoldete Holzgruppe auf rotem Sockel aus

dem ehemaligen Dominikanerinnenkloster St. Katharinental.

Schule des Meisters Heinrich von Konstanz.

(Abb.2)
Jetzt: Metropolitan Museum of Art, New York, Gift of
J. Pierpont Morgan, 1917, Inv. Nr. 17.190.724.

Die schlanken Gestalten, die sich in scheuer Distanz
zugewandt sind, legen die Hände in tiefer Verbundenheit
ineinander. Während Marias Linke auf Elisabeths Schul-

31



Tt -'.'

é 9k

ï

Abb. 2 Visitatio-Gruppe von St. Katharinental. New York, The
Metropolitan Museum of Art, Gift ofJ. Pierpont Morgan, 1917. (Nr. 2)

ter ruht, hält Elisabeth demütig die Hand vor die Brust
mit dem Spruchband «Unde hoc michi Veniat ut mater»
(Lukas 1, 43). Aus ihren Gesichtern spricht eine von
innerer Erleuchtung getragene Stille und Hingabe an das

göttliche Geheimnis. Dieses war einst in den Figuren
der Kinder sichtbar. Jetzt ist der für jene extrauterin
ausgesparte mandelförmige Raum leer und erst in neuerer

Zeit mit einem Bergkristall verschlossen worden.

Von den vergoldeten Gewändern und Mänteln, die mit
Hermelinfutter besetzt sind, strahlt ein Lichtglanz aus,
der die Figuren in himmlische Sphären entrückt. Die
Bordüren - auch an den weißen Kopftüchern - sind in
Rot, Grün und Schwarz ausgeführt. Dem «Visitatio-
Meister>> wird die ebenfalls von der gleichen zarten
mystischen Frömmigkeit zeugende Jesus-Johannes-Gruppe
in den Staatlichen Museen Berlin zugeschrieben.

Literatur: Ilse Futterer, Gotische Bildwerke der deutschen Schweiz. 1220-
1440, Augsburg 1930, S. 60-63, 121 und 173, Nr. 76, mit den

dazugehörigen Abbildungen, darunter Abb. 281 ohne die eingesetzten
Kristalle. - Albert Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes I,
Konstanz 1961. Abb. 197. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 536. Anm. 3,
Nr. 2. - The Metropolitan Museum Guide to the collections. Medieaval. 1962,
S. 32, schreibt zu der Katharinentaler Gruppe unzutreffend: «A rock
crystal set in the abdomen of each woman may have been served as a

window through which a painted image was to be seen.»

TI 1 !'tv\ ?Srt.
7* M

\

'•-Jmn I ¦%,

l V-•#

-^?^r p» -

S

* m\<
1 : iïr-

t t *t> *" h r, ;T*tï

V/iv.Z"»Î
••

7.,'-:.,fi. ¦>-7

• » \W:10&"\..
*£«».

mtgJilmrinL «ÉS5Su~mX3h

I »

'*Qr^F W
Abb. 3 Visitatio. Rhäzüns, Wandmalerei in der Kirche St. Georg. (Nr. 3)

32



3. Rhäzüns (Graubünden), 1370/1380
Wandmalerei in der Kirche St. Georg (Abb. 3).

Bild Nr. 19 auf blauem Grund an der Südwestwand des

Kirchenschiffes zwischen Verkündigung an Maria und
Geburt Jesu. Die Malereien im Schiff gehören nicht
mehr dem Waltensburger Meister an, sondern einem
zeitlich etwas jüngeren Maler. Sie stammen aus der
späteren zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts. Die aneinander

geschmiegten Frauen tragen ihre Kinder extrauterin
vor der Brust. Wie in einem Reliquienschrein stehen
diese in einem oben abgerundeten Hohlraum dem
Betrachter zugewandt, wobei sie nur mit dem Oberkörper
gemalt sind: Jesus mit Kreuznimbus segnend, der nim-
bierte Johannes mit anbetend erhobenen Händen.

Literatur: Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden III, 1940, Abb.
49, S. 50 und 56; Erwin Poeschel spricht da von fensterartigen
Öffnungen, durch die die Kinder zu sehen sind.

4. Stein am Rhein, Johanneskirche auf Burg, um 1420
Beschreibung und Literatur siehe S. 29f. sowie Anm. 1

und 2 (Abb. 1).

5. Baselfi?), 1445/1450
Mitteltafel eines im übrigen verschollenen Altars eines

Nachfolgers von Konrad Witz (deshalb hier provisorisch

zum Raum Basel gerechnet): Ratschluß der Erlösung

und Heimsuchung (A bb. 4).
Jetzt: Berlin, Staatliche Museen, Stiftung Preußischer
Kulturbesitz, Gemäldegalerie Nr. 1673.

Bei den sich gegenüberstehenden Frauen ist die Gravidität

angezeigt. Die ebenfalls nimbierten Kinder sind
ohne Umrahmung vor der Brust angebracht: Jesus
sitzend und segnend, Johannes kniend und anbetend.

Literatur: Schiller, I, S. 243, Abb. 16. - The Art Bulletin 46, 1964,
S. 537, Nr. 15. - Stange, Bd. 4,1951, Abb. 214.

6. Baselfi?), oberrheinisch, vor 1460

Federzeichnung aus einer illustrierten Marienlegende,
vermutlich aus Basel, siehe S. 52f. (Abb. 5).
Jetzt: Bern, Burgerbibliothek, hist. helv. X 50, fol. 131.

Die beiden Frauen begegnen sich distanziert in einer
mit Felsen, Bäumen und Blumen belebten Landschaft,
die im Hintergrund durch eine mittelalterliche Stadt
mit Kirchen und Türmen abgeschlossen wird. Über
jeder wölbt sich ein Spruchband mit Worten aus dem
Lukas-Evangelium. Bei Elisabeth mit ihrem nach burgun-
discher Sitte aufgetürmten Kopfputz ist der nimbierte
Johannes kniend und anbetend intrauterin zu sehen.
Während Maria im Strahlennimbus das Magnifikat
singt, leuchtet in ihrem Schoß statt des Jesusknaben dessen

Name mit den Anfangsbuchstaben «Ihs» in einem
von der Strahlensonne umgebenen Kreis.
Literatur: C. Benziger, Eine illustrierte Manenlegende aus dem 15.

Jahrhundert, Straßburg 1913, Abb. 14.

My,>

Abb. 4 Visitatio. Detail aus der Altartafel der Schule des Konrad Witz
mit dem «Ratschluß der Erlösung». Berlin, Ehemalige Staatliche Museen.

(Nr. 5)

7. Baden (Schweiz), vor 1507
Hans Leu d.Ä., Triptychon mit der Heiligen Sippe aus

der Dreikönigskapelle.
Jetzt: Karlsruhe, Badische Kunsthalle.

Auf dem rechten Außenflügel die Heimsuchung: Maria
erhebt die rechte Hand zur Begrüßung, Elisabeth hält
ein Buch in der linken. Von den intrauterin plazierten
Kindern sitzt Jesus segnend in einer helleuchtenden
Strahlenscheibe, während von dem nicht umrahmten
knienden Johannes nur einige Strahlen nach oben ausgehen.

Literatur: ZAK 12,1951, Taf. 48 (nach S. 144).

33



m

¦k

â.

riv

w<$.

i

:"VÔ

17 1

m;

U

Abb. 5 Visitatio. Zeichnung in einer illustrierten Marienlegende des
15.Jahrhunderts, Burgerbibliothek Bern, Cod. Mss. hist. Helv X 50
fol. 131. (Nr. 6)

8. Rorschach, 1564-1568
Deckenmalerei in einem Gewölbezwickel im Kapitelsaal

des ehemaligen Benediktinerklosters Mariaberg ob
Rorschach (Abb. 6).

Die nimbierten Frauen stehen in einer Landschaft mit
Bäumen und Felsen, Maria links in Blau mit langem
blondem Haar, Elisabeth im traditionellen roten Mantel
und weißen Kopftuch. Sie begrüßen sich mit Händedruck.

Ihre Kinder sind intrauterin ohne Nimbus und
ohne Umrahmung gebildet: Jesus sitzend und segnend,
Johannes kniend und anbetend.
Literatur: Manaberg-Rorschach, Festschrift aus Anlaß der Restaurierung
1969-1978, hg. vom Amt für Kulturpflege des Kantons St. Gallen,
Rorschach 1978, S. 57ff.

9. Passau, um 1410
Kalksteingruppe der Maria und Elisabeth aus dem Dom
zu Passau (A bb. 7).

Jetzt: Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, Inv.
Nr. PI. 0.2401.

Vollplastische Gruppe des Weichen Stils mit Spuren
von Bemalung. Jede Figur zeigt hinten ein Loch von der
einstigen Befestigung. Die anmutigen Gestalten mit
ihrem so schön fließenden Faltenwurf begrüßen sich in

»»

Abb. 6 Visitatio. Deckenmalerei im Kapitelsaal von Mariaberg-Ror-
schach. (Nr. 8)

lebhafter Umarmung. Ihre Leibesfrucht befindet sich als

Figürchen intrauterin in einem Hohlraum von der Form
einer Mandorla: Jesus in leicht sitzender Haltung mit
Spuren des einstigen Lichtglanzes, Johannes kniend und
anbetend in merkwürdiger Weise von Eingeweiden
umgeben, die wohl sein gewöhnliches Menschsein von
dem seines göttlichen Herrn deutlich abheben sollen.

Literatur: Deutsche Kunst und Kultur im Germanischen Nationalmuseum

Nürnberg, 21960, Taf. 59. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 536,
Anm. 3, Nr. 5.

34



10. Augsburg, um 1410

Flügel des Nassenfelder Marienaltars von einem
Augsburger Meister (Abb. 8).

Jetzt: Klostermuseum der Benediktinerabtei
Ottobeuren.

Die Frauen reichen sich die Hände übers Kreuz, was
sonst selten vorkommt. Beide sind mit einem
rosettengeschmückten Nimbus umgeben, in dem Reste eines
Spruches erkennbar sind. Marias aufgesteckte Haare
werden mit einem Perlband gehalten; zu ihren Füßen
kniet eine Stifterfigur. Elisabeths Kopf ist mit einem
anmutig fallenden Spitzenschleier bedeckt. An ihrem
Gürtel hängen an einer übergeschlagenen Lasche ein
riesiger Schlüsselbund und ein maiskolbenartiger
Gegenstand. Die Kinder, etwas zu weit auf die Seite
gerückt, vielleicht absichtlich zum Betrachter hin, erscheinen

in einem ovalen Strahlenschein: Johannes kniend,
Jesus sitzend, mit der Rechten ein Szepter haltend. Hinter

den Frauen steht ein Ruhebett mit zwei Kissen und
einem kostbaren Umhang. Ein ebensolches Ruhebett

befindet sich hinter den Frauen in der Heimsuchungs-
Miniatur des böhmischen Vesperale aus der gleichen
Zeit (vgl. Nr. 32). Es ist der für die himmlische Hochzeit

hergerichtete Thalamus. Heißt es doch in einem
Abecedarium des 10. Jahrhunderts: «Thalamum struc-
tum codesti coniugio / septem suffultum columnarum
numero.» Dann wäre aber die Architektur im Hintergrund

mit ihren auffallend reich geschmückten Pfeilern
und dem Butzenscheibenfenster kaum das Haus des

Zacharias, sondern Zion. Ebenfalls von 1410 vom
gleichen Altar und demselben Meister stammt «Die Anbetung

des Kindes» in der Kunsthalle Karlsruhe (vgl.
Schiller, Abb. 200). Von Stange, Bd. 4, S. 120, wird
dieser Altar dem Kloster Oberschönenfeld bei Augsburg

zugeschrieben.

Literatur: G.G. Meersseman, Der Hymnos Akathistos im Abendland,

Freiburg/Schweiz 1958, S. 165, Nr. 22.

11. Freising 1412
Glasmalerei im Hornbeckfenster der Benedictuskapelle.

<*

*
Itt
¥.

I

.-<

Abb. 7 Visitatio. Kalksteingruppe aus dem Dom zu Passau. Nürnberg,
Germanisches Nationalmuseum. (Nr. 9)

Abb. 8 Visitatio. Altarflügel aus dem Nassenfelder Altar, Ottobeuren,
Klostermuseum. (Nr. 10)

35



In Marias hochgeschwollenem Schoß ist das kreuznim-
bierte Jesuskind in der Mandorla sitzend und segnend
zu sehen, bei Elisabeth der kniende Johannes.

Literatur: Leonie von Wilckens, Em Kaselkreuz in Rokycany, Hinweise

zur böhmischen Marienverehrung unter Karl IV und den ersten Prager
Erzbischöfen, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums, 1965,
S. 34 und Abb. 4 auf S.36.

12. Feldmoching (Oberbayern), nach 1400
Wandmalerei in der Kirche südlich vom Chor anschließend

an eine Schutzmantelmadonna.

Die schlanken nimbierten Frauen - Maria mit offenem
Haar, Elisabeth mit Kopftuch - umfassen sich unter
einem Baldachin. In ihren lang herabfallenden in
korrespondierende Falten gelegten Gewändern sieht man die
Kinder in einer umstrahlten Mandorla vor deren Schoß:

Jesus sitzend und segnend, Johannes kniend und anbetend.

Das liebliche, im Weichen Stil gemalte Bild
scheint von einem Münchner Meister zu stammen.

Literatur: Die Kunstdenkmale des Königreiches Bayern, I. Band, I. Theil,
München 1895, S. 775, Taf. 112 (dort um 1430/40 datiert). -
Monatsschrift des historischen Vereins von Oberbayern 3,1894, S. 58.

13. Nürnberg, um 1430

Tafelgemälde eines Nürnberger Meisters.

Jetzt: Suermondtmuseum Aachen.

Maria mit dem intrauterin in der Mandorla sitzenden
segnenden Jesusknaben. Diese Tafel ist das Teilstück
aus einer Heimsuchungsdarstellung auf einem großen,
dem Bamberger Altar von 1429 im Bayerischen
Nationalmuseum München stilistisch und zeitlich nahestehenden

Altar.
Literatur: Nürnberger Malerei 1350-1450, B: Die Tafelmalerei [von
E.Heinrich Zimmermann], in: Anzeiger des Germanischen
Nationalmuseums, 1930, Taf. 134.

14. Nördlingen, 15. Jahrhundert
Gemälde in der Rathaussammlung.
Die Kinder im Strahlenkranz vor dem Schoß der Mütter.
Literatur: Karl Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst I, Freiburg
i.Br. 1928, S. 343.

15. Nürnberg um 1490
Holzschnitt von Friedrich Creussner.

Die nicht nimbierten Frauen tragen ihre Kinder in einer
ovalen Umrandung auf dem erhöhten Leib, Jesus
sitzend und Johannes kniend.
Literatur: A. Schramm, Der Btlderschmuck der Frühdrucke, Bd. 18, Leipzig

1935, Abb. 332.

\6. Bad Hall, 1490/1500
Gemälde in Privatbesitz, von einem Nachfolger Hans
Klockers.

Der gravide Zustand der sich begrüßenden Frauen ist
wiedergegeben; beide sind von einem Strahlennimbus

umflossen, ebenso auch ihre intrauterin plazierten Kinder:

Jesus sitzend und segnend, Johannes kniend und
anbetend. Hinter Maria tritt Joseph hervor. Im Hintergrund

eine felsige Landschaft. Rechts das Haus des

Zacharias, aus dem eine Magd herauskommt.

Literatur: Stange, Bd. 10, S. 191 und Abb. 305. - The Art Bulletin

46,1964, S. 537, Nr. 19.

17. Regensburg, um 1511
Gemälde von Albrecht Altdorfer, Teil eines größeren
Werkes, dem die Verkündigung mit der Conceptio per
aurem vorausging (A bb. 9).

Jetzt: The Cleveland Museum of Art, Gift of Hanna
Fund.

Beide Frauen begegnen sich in einer Landschaft mit
bewegtem Himmel, Bergen, Bäumen und Häusern, wie sie

für Altdorfers Stil charakteristisch ist. Maria ergreift die

Hand der sich vor ihr neigenden Elisabeth, hinter der
Zacharias hervortritt. Nur über Maria leuchtet der

Nimbus, auf dem sich die Taube niedergelassen hat.

Vom Heiligen Geist durchdrungen, schwingen ihre
Kleider weit aus. Die Kinder - Jesus stehend, Johannes
kniend - sind hier in einer Aureole frei schwebend vor

v
v%

Abb. 9 Visitatio. Ausschnitt aus einem Gemälde von Albrecht Altdorfer.
Cleveland, Ohio, The Cleveland Museum of Art, Gift of Hanna Fund.

(Nr. 17)

36



Abb. 10 Initiale D mit Visitatio. Graduale

Cisterciense des Zisterzienserinnenklosters

Wonnental, Karlsruhe, Badische
Landesbibliothek, Hs. U. H. 1. f. CLXXVL.
(Nr. 19)

i

etattics•I-C-
ki 7Ì."

rr.

:7

* iW

*

¦o

kl %,•

i
'^*7"*->t7y \&t/fr. yu,

7,i%y7 ¦¦

ctjmjluvmint

dem Schoß ihrer Mütter zum Betrachter hin sichtbar
gemacht. Das Erscheinen Gottvaters in den Wolken deutet

auf den trinitarischen Ratschluß der Erlösung hin
(vgl. S. 45). Die Landschaft ist voller Symbolik, wie E.

Verheyen in seiner Interpretation ausgeführt hat.

Literatur: Egon Verheyen, An iconographie note on Altdorfier's Visitation

in The Cleveland Museum of Art, in: The Art Bulletin 46, 1964,
S. 536ff.

18. München, 1525/1530
Glasfenster in der Frauenkirche, ursprünglich für die

Maffeikapelle geschaffen.

Auf dem großen farbigen Glasfenster rechts im Chor,
das aus dem Zweiten Weltkrieg herübergerettet wurde,
ist die Visitatio in einem Zyklus wie üblich nach der

Verkündigung an Maria eingeordnet, Maria links mit
herabfallendem Haar in weißem Gewand mit blauem
Überwurf, Elisabeth mit Kopftuch und rotem Mantel.

Die einander zugewandten Frauen stehen unter einer
Arkade. Die Kinder befinden sich extrauterin. Maria

legt ihre rechte Hand wie segnend auf den knienden
Johannes, während Elisabeth ihre Rechte leicht adorie-

rend über den sitzenden segnenden Jesusknaben erhebt.
Über den Gestalten schwebt in der Mitte die Taube, um
die wunderbare Geburt der beiden Kinder zu bezeugen.

Literatur: F. Berberich, Führer durch den Dom Unserer Lieben Frau in

München, 1932, S. 38 (vergriffen, ein neuer Führer mit Abbildungen
noch nicht erschienen). - The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 11.

19. Wonnental bei Kenzingen, nach 1318
Initiale D im Graduale Cisterciense des Zisterzienserinnenklosters.

(A bb. 10)
Jetzt: Badische Landesbibliothek, Karlsruhe, Hs. U.H.l,
f.CLXXVP.
Die mit großen Scheibennimben ausgezeichneten jungen

Frauen reichen sich die eine Hand, während sie die

37



andere auf die Schulter ihres Gegenübers legen. Maria
hat wie im Katharinentaler Graduale (Schweiz.
Landesmuseum Zürich; Abb. 25) ein Kopftuch übergelegt.
Von den Kindern, deren Köpfe von lockigem Haar und
einem goldenen Scheibennimbus - bei Jesus mit roten
Kreuzbalken - umrahmt sind, ist nur der Oberkörper zu
sehen. Sie befinden sich vor der Brust ihrer Mütter in
einer hohen, oben abgerundeten Höhlung wie in
Rhäzüns. Jesus hält die rechte Hand empor, Johannes erhebt
die zusammengelegten Hände anbetend. Die Figuren
stehen vor einem mit Blättchenfiligran gefüllten
Hintergrund und atmen die Lieblichkeit des Weichen Stils.

Zeitlich und stilistisch stehen sie dem Katharinentaler
Graduale von 1312 nahe.

Literatur: Ellen J. Beer, Beiträge zur oberrheinischen Buchmalerei in der

ersten Hälfte des H.Jahrhunderts, Basel/Freiburg 1959, S. 94-103, farbige

Abbildung auf dem Buchumschlag. - The Art Bulletin 46, 1964, S.

536, Anm. 3, Nr. 3.

»%t-

fi

Ì«
i.

9

Abb. 11 Gewirktes Antependium aus Freiburg i. Br. [?]. Ausschnitt mit
Visitatio. Freiburg i. Br., Augustinermuseum. (Nr. 20)

20. Freiburg i. Br., um 1400

Antependium.

(Abb. 11)

Das wahrscheinlich in Freiburg i. Br. gewirkte Antependium

bietet auf blumengeschmücktem Hintergrund in
der Weise des Weichen Stils drei Szenen aus dem
Marienleben: Verkündigung, Visitatio und Anbetung der

Könige. Unter einer von Spruchbändern gebildeten
Umrahmung stehen die beiden Frauen sich umarmend.
Auf allen drei Szenen trägt Maria die hier nachträglich
eingestickte Krone der Himmelskönigin wie schon früher

im rechten Bogenfeld am Königsportal in Chartres.
Die nimbierten Kinder befinden sich in Brusthöhe ohne

Umrandung eingebettet. Der kniende Johannes erhebt
die Hände anbetend zu dem stehenden segnenden
Jesusknaben.

Literatur: Ausstellungskatalog Köln 1978/1979, Die Parier und der

Schöne Stil 1350-1400, Bd. 1, S. 304 (mit Literaturangaben).

21. Süddeutsch (oberrheinisch oder bayerisch). 1430/1435
Gemälde aus einem Zyklus süddeutscher Herkunft.
Jetzt: Lyon, Museum.

Die Heimsuchung steht zwischen Verkündigung und
Geburt Jesu. Die nimbierten Frauen reichen sich die
Hand. Die Kinder befinden sich intrauterin in einer
weißen Strahlenscheibe: Jesus stehend und segnend,
Johannes kniend und anbetend. Ein kleiner Engel hält Marias

Mantel. Im Hintergrund ein Baum mit Rankenwerk,

hinter Maria eine Kirche, hinter Elisabeth ihr
Haus. Es besteht eine gewisse Verwandtschaft zum
Friedberger Stil von Nr. 23.

Literatur: Paul Dissard, Le Musée de Lyon, Les peintures, Paris 1912,
Taf. 28 und S. 68. - The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 13. - A.-N.

Didron, Manuel d'iconographie chrétienne, Paris 1845, S. 157.

22. Schotten (Oberhessen), 1370/1380
Zweiflügeliger Altar am ursprünglichen Platz in der
Kirche.

Aus dem Gemälde spricht ein in Mitteldeutschland
verwurzeltes Lebensgefühl. So ist denn hier anscheinend

zum erstenmal die Gravidität realistisch dargestellt.
Von den intrauterin plazierten Kindern sitzt Jesus in
strahlenumsäumter Mandorla; Johannes kniet anbetend
in dunkler Mandorla. A. Stange macht noch darauf
aufmerksam, daß das Gemälde vor der Kanonisierung
der Visitatio entstanden ist.

Literatur: Stange, Bd. 2,1936, Abb. 140 und S. 106 und 108-112. -
The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 10. - Ausstellungskatalog Köln
1978/1979, Die Parier, Bd. 1, S. 259f.

23. Friedberg (Hessen), um 1400

Altarflügel eines mittelrheinischen Werkes. (Abb. 12)
Jetzt: Utrecht, Erzbischöfliches Museum.

38



Abb. 12 Altarflügel mit Visitatio
aus Friedberg (Hessen). Utrecht,
Erzbischöfliches Museum. (Nr. 23)

/
jm/-*-
OUlJttSr WB

aita

1

¦V.

% 7 v
Vy
7- -, :

Auf der Außenseite des linken Altarflügels steht die

Heimsuchung zwischen Verkündigung und Darbringung

im Tempel. Die Frauen umfassen gegenseitig ihre
Arme. Die nicht nimbierten Kinder - Jesus sitzend und
segnend, Johannes kniend und anbetend - sind intrauterin

im Schöße ihrer Mütter geborgen. Vielleicht sollte
die mandelförmige Scheibe, auf die die Kinder gemalt
sind, an den einstigen Hohlraum erinnern. Die Begegnung

vollzieht sich in einer Landschaft mit Bäumen,
Engeln und auf Maria bezogenen Symbolen wie dem
Liliengarten und der geöffneten Tür mit der Inschrift
«Civitas Juda». Über den beiden Gestalten wölbt sich je ein
geschweiftes Spruchband, wobei in der Mitte der über
beiden Frauen schwebenden Taube Raum geboten wird.

Literatur: Schiller, I, S. 296 und Abb. 133. - The Art Bulletin 46,
1964, S. 536, Anm. 3, wo unter Nr. 8 hingewiesen wird auf A.

Liebreich, Der mittelrheinische Altar im erzbischöflichen Museum z« Utrecht,

Wallraf-Richartz-Jahrbuch 3/4, 1926/1927, S. 130, Abb. 2. -Stange,

Bd. 2, S. 116ff. - Ausstellungskatalog Köln 1978/1979, Die Par-

&r,Bd.l,S.260.

24. Lüneburg oder Umgebung, um 1410

Glasgemälde. (Abb. 13)
Heute Glasgow, Burrel-Collection.

In einem hochrechteckigen Farbfenster, das ursprünglich

eines unter zwölf gleich großen gewesen ist, steht
Maria in grünem Kleid, blauem Mantel und offenem
Haar. Sie legt eine Hand umarmend auf die Schulter der

gelbgewandeten, in ein Kopftuch gehüllten Elisabeth.

39



\-^ La

ä »A

/
yM.»

m.4H
Abb. 13 Glasfenster mit Visitatio aus Lüneburg [

lection. (Nr. 24)
Glasgow, Burrel-Col-

25. Irrsdorf {Land Salzburg), 1408
Geschnitzte Eichentorflügel vom Portal an der
Wallfahrtskirche St. Maria.

Die beiden nimbierten Frauen sind einander symmetrisch

zugeordnet, Maria auf dem linken Türflügel,
Elisabeth auf dem rechten. Ihre Kinder sind intrauterin in
den Schüsselfalten ihrer Kleider geborgen. Johannes
kniet anbetend dem Jesusknaben gegenüber. In Marias
Nimbus umgeben Sonnenstrahlen ihren Kopf. Die Stärke

des Hochreliefs erreicht 12 cm.

Literatur: Ausstellung Schöne Madonnen 1350-1450, Salzburg 1965,
Kat. Nr. 49, dazu Abb. 20.

26. Salzburg 1450/1460
Altargemälde vom Meister des Altars von Pfarrwerfen
im Bongau, Land Salzburg.
Jetzt: Salzburg, Museum.

Die Frauen begrüßen sich aus einer gewissen Distanz.
Beide intrauterin dargestellten Kinder sind von einer

Strahlenglorie umgeben: Jesus thronend und segnend,
Johannes kniend und anbetend. Je ein Spruchband
wölbt sich über den Gestalten. Hinter Elisabeth ein mit
Bäumen bewachsener Felsen, hinter Maria ein Lesepult
mit aufgeschlagenem Buch sowie zwei weitere Bücher
innerhalb einer Hausarchitektur.

Literatur: Stange, Bd. 10, Abb. 130.

27. Gurk, 1458
Fastentuch von Konrad von Friesach im Dom zu Gurk.

Die Kinder sind in der traditionellen Haltung intrauterin

wiedergegeben.
Literatur: Stange, Bd. 10, S. 189.

Beide sind nimbiert. Über Maria wölbt sich, ihren Nimbus

wirkungsvoll überhöhend, ein Spruchband zu Elisabeth

hin. Die nimbierten Kinder zeigen sich extrauterin:

Johannes ganzfigurig, kniend und anbetend, Jesus

nur in Halbfigur mit Kreuznimbus, beide Hände
segnend zusammengelegt dem Beschauer zugekehrt. Er ist
hier in der gleichen Weise wie in Rhäzüns in eine
Reliquienkammer gestellt. Auf der ganzseitigen farbigen
Wiedergabe bei Hans Wentzel fällt der bei Jesus gemalte

Nabel auf - vielleicht als Erweis seines wirklichen
Menschseins? Es könnte sich jedoch eher um den rund
gegebenen Knoten seines Lendentuches handeln, zumal
da rechts und links das Tuch durch einen Strich
angedeutet ist. Dann wäre damit ein Hinweis auf die Passion

beabsichtigt. Vgl. dazu die Ausführungen zur Ikone von
Ustjug aufS. 47f. sowie^4 bb. 20.

Literatur: Hans Wentzel, Unbekannte mittelalterliche Glasmalereien in

derBurrel-Collection zu Glasgow, 2. Teil, in: Pantheon 19,1961, S. 178ff.
mit Figur auf S. 179. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 537, Anm. 3.

Nr. 9.

28. Pustertal, um 1460
Zwei Altarflügel eines Pustertaler Malers aus der Schule

des Hans von Bruneck.

Jetzt: Innsbruck, Museum Ferdinandeum.

Maria steht auf dem linken Flügel, Elisabeth auf dem

rechten. Die Kinder sind ohne Umrandung und ohne

Nimbus intrauterin gemalt: Jesus thronend, die Rechte
im Segensgestus erhebend, Johannes kniend und anbetend.

Literatur: Stange, Bd. 10, Abb. 299. - The Art Bulletin 46, 1964,
S. 537, Nr. 16.

29. Stift Neustift bei Brixen, um 1500
Miniatur.

Die Heimsuchung steht auf einer großen Miniatur
zwischen Verkündigung und Geburt Jesu. Die nimbierten
Frauen fassen sich an den Händen. Auf ihren gesegneten
Leibern befinden sich die Kinder ohne Umrahmung.
Links Eingang zum Hause des Zacharias, im Hinter-

40



grund Berge, aus denen sich ein mit vielen kleinen
Schiffen befahrener Strom nach vorne schlängelt.
Literatur: Jan Svanberg, «Röntgenbilder- av heligafoster - engrupp Visi-
tatio-framställningar, ICO, Den iconographiske Post 4, 1976, S. 12 (für
den Hinweis auf diese Publikation danke ich Frau Dr. theol. h.c.

Gertrud Schilller verbindlichst).

30. Salzburg, 1502
Gemälde von Marx Reichlich, der 1494-1508 in
Salzburg tätig war. (Abb. 14)
Jetzt: München, Alte Pinakothek, Inv. Nr. 588.1459.

Die hohe Doppeltafel bietet oben den Tempelgang Marias

und darunter die Heimsuchung. Elisabeth in hellem

Kopftuch tritt unter den Arkaden ihres Hauses hervor,
um ihre Verwandte zu begrüßen. Es ist eine stille und

ernste Begegnung, die sich hier in der Mitte des Bildes

abspielt, obwohl die rechts und links beschäftigten
Mägde kaum Notiz davon nehmen. Man spürt die neue

Einstellung des beginnenden 16. Jahrhunderts. Ein
schweres Tuch bedeckt Kopf und Gestalt der Maria;
kein Lichtschein zeichnet sie mehr aus. Von den Kindern

sitzt Jesus in einer zarten Strahlenglorie, die sich

Abb.14 Heimsuchung.
Gemälde von Marx Reichlich.

München, Alte
Pinakothek. (Nr. 30)

41



bei dem anbetenden Johannes nur ganz schwach wiederholt.

Die Kinder schweben vor dem geschwellten Schoß
ihrer Mütter. Die Szene wird im Hintergrund um eine

große offene Kirche und eine auf bewaldetem Felsen

gebaute Stadt mit behäbigem Torturm bereichert.

31. Görlitz an der Neiße, frühes 15. Jahrhundert
Holzbild in derspätgotischenPeter-und-Paul-Kirche.

Bei beiden Frauen befinden sich die Kinder in Hohlräumen,

in die man durch ein Fensterchen hineinschauen
konnte.

Literatur: K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst I, 1928,
S. 343, wo dazu bemerkt wird, daß solche «ganz ordinäre Auffassungen

selbstverständlich zu verwerfen sind».

32. Böhmen, um 1400
Initiale E in einem illuminierten Vesperale und Matuti-
nale.

Jetzt: Zittau, Stadtbibliothek, Ms. A. VI, fol. 124v.

Die beiden nimbierten Frauen, deren Gesichter unvollendet

geblieben sind, halten sich auf Distanz an den

Händen. Ihre intrauterin gemalten Kinder schauen sich

aus einer ovalen Strahlenglorie an: Jesus sitzend und

segnend, Johannes kniend und anbetend. Hinter den

Figuren eine gepolsterte Ruhebank mit aufgespanntem
Umhang; zu diesem Thalamus vgl. Nr. 10.

Literatur: Robert Brück, Die Malereien aus den Handschriften des Königreichs

Sachsen, Dresden 1906, S. 254-256 und Abb. 16, Nr. 94. - The Art
Bulletin 46,1964,S.536,Anm.3,Nr.6.

33. //<ttc«fe<rgbeiLobkowitz, 1409
Miniatur im Hasenburg-Missale.
Jetzt: Wien, Nationalbibliothek, Cod. 1844, fol. 232r.

Die beiden Frauen, die sich auf Distanz an den Händen
fassen, geben ein gutes Beispiel für die Lieblichkeit des

Weichen Stils, wie er sich während dieser Epoche oft in
Böhmen findet. Ihre Kinder sind intrauterin auf ovaler
Scheibe mit Strahlenkranz gemalt: Jesus sitzend und

segnend, Johannes kniend und anbetend.

Literatur: Leonie von Wilckens, Ein Kaselkreuz in Rokycany, Hinweise

z«r böhmischen Marienverehrung unter Karl IV und den ersten Prager

Erzbischöfen, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums, Nürnberg

1965, S. 43, Abb. 15 und S. 41.

34. A vignon, nach 1300

Zeichnung des Opicinus de Canistris. (Abb. 15)

Beschreibung, Interpretation und Literatur auf S. 49f.
sowie in den Anmerkungen 53-55.

35. Lyon, frühes 16. fahrhundert
Glasfenster in der Kirche Saint-Nizier.

Johannes kniet anbetend. Nähere Angaben fehlen.

In Frankreich war offenbar das Motiv sehr selten,
obwohl P. Perdrizet schreibt: «Des representations ana¬

logues sont fréquentes dans l'art français, flamand,
allemand aux XVe et XVIe siècles» {La Vierge de Miséricorde,

Paris 1908, S. 192, Nr. 180). Als Beispiel dazu führt er

,.:....

7%t
ri''"! >£? ri'vfis^y

'Zt. •'Ss& *>.* ¦tfK* «5N\¦m¥- &'•, ' ¦¦¦!¦-..

SKz mir*. tvl
sra

\ iw
est.

ri
im

PH

il
.s m

rVi "I'll
ff m

m
i W

mi*¦*.v
Ä

%
o

fi
y^ïl

,J
ŒTXÎ

r /\. ./.«

y*
s3

r~~f fr&rttgiC"'•rFC"V-

Abb. 15 Weltkarte des Opicinus de Canistris mit der in zwei Kreisen
dargestellten Visitatio. (Nr. 34)

42



ein Glasfenster in der Kirche Jouy bei Reims an, auf das

bereits Adolphe-Napoléon Didron, Manuel
d'iconographie chrétienne, Paris 1845, S. 156/157, Anm. 1, sowie

Montault, S. 219f., mit Zeichnung auf Taf. XXXII,
Abb. 332, aufmerksam gemacht hatten. Dort handelt es

sich aber nur um eine stehende Maria in Strahlenman-
dorla, die das stehende Jesuskind in sich trägt, das die
Hände wie sie selbst zusammengelegt hat.

Literatur: X. Barbier de Montault, Traité d'iconographie chrétienne,

Paris 1890, S. 225. -The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 21.

36. Nordostspanien um 1400
Zu liturgischem Gebrauch bestimmte Farbige Stickerei
auf Goldgrund, Höhe 73,7 cm, Breite 24,8 cm, vermutlich

nordostspanischer Herkunft, etwa aus der Schule

von Valencia.

Jetzt: Cambridge, Mass., USA, Fogg Art Museum, Acc.
No. 1928.118.

Im unteren Drittel Joachim und Anna unter der goldenen

Pforte, im oberen, größeren Teil die mit einem
doppelten Nimbus ausgezeichneten schlanken Frauen, die
ihre vom Licht umstrahlten Kinder in intrauteriner
Position tragen.
Literatur: Ella S. Siple, in: The Burlington Magazine 54, 1929, S.

99ff., Taf. I A auf S. 101. - The Art Bulletin 46,1964, S. 536, Anm. 3,

Nr. 7.

37. Salamanca, 1445

Altargemälde von Dello Delli in der alten Kathedrale.

Von den intrauterin dargestellten Kindern stehtJesus
segnend, Johannes kniet anbetend, beide ohne Umrahmung.
Literatur: Ch. R. Post, A history ofSpanish painting Cambridge, Mass.,

Ill, 1958, Abb. 344. - The Art Bulletin 46, 1964, S. 537, Anm. 3,
Nr. 14.

*** * mt~ \ * '* "* ffc **1#M| v

rnii
i ÛAû

m.ï% i
7

m, & *. '-

ff ft

\ t f ß

- -. .„

K
H*4

Abb. 16 Visitatio. Zeichnung in einem serbischen Tetraevangelium.
Belgrad, Nationalbibliothek, Cod. 297. (Nr. 40) (vergrößert)

38. Karmeliterkloster bei Pontevedra, 1525

Altargemälde von Juan Gascó.

Jetzt: Pontevedra, Museum.

Man erkennt nur den intrauterin in einer runden Scheibe

knienden Johannes.

Literatur: Ch. R. Post (siehe Nr. 37), XII, 1958, Abb. 21. - The Art
Bulletin 46,1964, S. 537, Nr. 22.

39. Floren^ 1460/1470
Florentinische Zeichnung aus einer Szenenfolge vom
Leben Johannes des Täufers.

Maria und Elisabeth fassen sich auf Distanz an den Händen.

Da es sich um einen Johannes-Zyklus handelt, ist

nur Johannes - kniend und anbetend - in intrauteriner
Position erkennbar. Hinter Elisabeth steht Zacharias;
im Hintergrund sieht man Bäume und eine zinnenbekrönte

Mauer mit rundbogigem Durchgang.
Literatur: A. E. Hind, Early Italian engravings, London 1938, II, Taf.
10. - The Art Bulletin 46,1964, S. 537, Anm. 3, Nr. 18, und Anm. 6.

40. Umgebung von Frieren (Jugoslawien), 13. Jahrhundert

Zeichnung in einem serbisch geschriebenen Tetra-

Evangelium aus der vorbyzantinischen Zeit des Balkans.

(Abb. 16)

Jetzt: Belgrad, Nationalbibliothek, Cod. 297.

Primitive volkstümliche Darstellung der beiden sich

umarmenden nimbierten Frauen. Ähnlich der alexandri-

nischen und armenischen Gewohnheit sind sie nur bis

zu den Knien wiedergegeben. Bei Elisabeth zeigt sich in
einer vertikalen Öffnung ihres Mantels der nur bis zu
den Knien gezeichnete Johannes, stehend und ganz
bekleidet, mit kaum erkennbar erhobenen Händen. Da

Marias Mantel ebenfalls seitlich geöffnet ist, fragt es

sich, ob hier nicht die Gestalt Jesu eingetragen werden
sollte. Jedenfalls ist der Erhaltungszustand des Codex

nicht gut, so daß sich darüber nichts Bestimmtes sagen
läßt.

43



Literatur: André Grabar, Recherches sur les influences orientales dans l'art

balkanique. Paris 1928, S. 58, Nr. 21, fol. 59, Taf. VI, 3, und S. 73 und
75f. - The Art Bulletin 46,1964, S. 536, Anm. 2 und 3, Nr. 1.

41. Lubies^ow (Polen), 7 762/1765
Deckenfresko von K. L. Hübel in der Piaristenkirche.

Die Kinder befinden sich in intrauteriner Position. Eine
späte Wiederholung des alten Motivs.
Literatur: Lexikon der Christlichen Ikonographie II, Sp. 233.

42. Lolland (Dänemark), um 1400
Wandmalerei in der Tirsted-Kirche.

Die nimbierten Frauen - Maria mit herabwallendem
Haar, Elisabeth mit Kopftuch - umarmen sich. Die Kinder

sind in einer ovalen Scheibe intrauterin dargestellt:
Jesus sitzend und segnend, in der linken Hand ein Szepter

haltend (vgl. Nr. 10), Johannes kniend und anbetend.

Literatur: Jan Svanberg, -Röntgenbilder•¦• av heliga foster - engrupp Visi-
tatioframställningar, ICO, Den iconographiske Post 4, 1976, S. 3,
Abb. 1.

43. Uppland(Schweden), um 1470
Holzgruppe in der Sänga-Kirche von dem damals in
Stockholm als Maler und Schnitzer tätigen Meister
Jordan.

Elisabeth hält Marias linke Hand zwischen ihren beiden
Händen. Ihr großes Kopftuch ist zugebunden, dasjenige
Marias auf der Schulter lose zusammengefaßt. Die Kinder

sind extrauterin in einem hochrechteckigen Hohlraum

untergebracht: Jesus sitzend und segnend, Johannes

kniend und anbetend.

Literatur: Jan Svanberg (wie bei Nr. 42), S. 6, Fig. 3.

Aus Spanien ist das Motiv bekannt geworden von einer
Stickerei und zwei aus dem nördlichen Teil - Salamanca und
Pontevedra - stammenden Altargemälden. Die beiden
Textillustrationen aus Jugoslawien und Florenz bieten nur die

Wiedergabe Johannes des Täufers. Das Beispiel aus Polen

von 1762 zeigt als eine späte Wiederaufnahme des alten

Motivs, wie sich dort die Erinnerung an die einstige
Verbreitung erhalten hat. Daß diese spezielle Auffassung der

Visitatio bis in den äußersten Norden gedrungen ist,
demonstrieren die drei Vorkommen des 15. Jahrhunderts in
Dänemark, Schweden und Finnland.

Im späteren 15. Jahrhundert wächst die Zahl der intrauterinen

Darstellungen. Bei dem fortschreitenden Realismus
und vor allem durch die Reformation verschwindet dann
diese auf mittelalterlicher Mentalität beruhende Bildkonzeption.

Es ist überraschend, in wie viele verschiedene Kunstzweige

das Motiv aufgenommen worden ist. In Holz kommt es

als freie Gruppe in Katharinental und Görlitz, Schweden
und Finnland, in Relief auf dem Portal von Irrsdorf vor.
Neben Miniaturen, Zeichnungen und Holzschnitten gibt es

monumentale Wand- und Deckenmalereien sowie Darstellungen

auf Glasfenstern. Die größte Anzahl stellen die

Altargemälde. Die auf ihnen dargestellten Heimsuchungen
waren offenbar im Bewußtsein der Gemeinden verwurzelt.

Auch auf Textilien ist das Motiv zu entdecken: auf dem

gewirkten Antependium zu Freiburg i. Br., auf einer
vermutlich spanischen Stickerei sowie auf dem Fastentuch von
Gurk. In Kalkstein kennt man die schöne Gruppe von
Passau im Germanischen Nationalmuseum.

44. Satakunda (Finnland), um 1500
Holzgruppe aus der Lappikirche.
Jetzt: Helsinki, Raumo Museum.

Die Frauen fassen sich an den Händen. Trotz ihrer großen

Haube wird Elisabeth so jung wie Maria dargestellt.
Die Kinder sind in der üblichen Haltung intrauterin
plaziert.

Literatur: Jan Svanberg (wie bei Nr. 42), S. 4, Abb. 2.

Obwohl diese Übersicht durch künftige Entdeckungen
gewiß bereichert werden wird, dürfte sich die Beobachtung
bestätigen, daß sich das Motiv der ungeborenen Kinder am
häufigsten im oberdeutschen Raum vorfindet. Dabei steht
Bayern mit zehn Beispielen an der Spitze, indes vorläufig
das oberrheinische Gebiet mit drei Exemplaren, das

mitteldeutsche mit zwei und Norddeutschland mit nur einem zu
verzeichnen sind. Aus der Schweiz schließen sich sieben und
aus Österreich sechs Beispiele an. Aus der Zeit der Luxemburger

sind zwei Vorkommen aus Böhmen zu nennen.
Frankreich trägt mit zwei Beispielen auffallend wenig bei8.

Anregungen und Vorbilder für die Gestaltung
des Motivs der ungeborenen Kinder

Die Visitatio

In der Kirche des Ostens ist die Visitatio selten zur
Anschauung gebracht worden. Eine Miniatur des vor 900 in

Byzanz geschriebenen Chludoff-Psalters zeigt hinter den
sich zärtlich umarmenden Frauen die Kirche des Evangeliums

mit dem segnenden Jesusknaben auf dem First und die

Synagoge mit dem in Proskynese anbetenden Johannesknaben

auf dem Dach (vgl. Nr. 1). Im Westen gehört die
Heimsuchung seit dem 5./6. Jahrhundert zur Ikonographie vom
Leben Jesu, wenn sie auch aufs Ganze gesehen nicht häufig
vorkommt.

Zu den ältesten Beispielen zählt hier das im Victoria-and-
Albert-Museum aufbewahrte Kästchen aus der rheinischen
Abtei Werden, eine oberitalienische Elfenbeinarbeit des

5. Jahrhunderts'. In das nächste Jahrhundert datieren die
Maximianskathedra in Ravenna sowie die Ausstattung in
der Sergiuskirche zu Gaza, deren Beschreibung durch den

44



Redner Chorikios von Gaza, einen Schüler Prokops, überliefert

ist10. Das frühbyzantinische Apsismosaik von S. Euphra-
siana in Parenzo von 540 stellt die Heimsuchung der
Verkündigung gegenüber". Auf den von den Pilgern im späten
O.Jahrhundert aus dem Heiligen Land mitgebrachten
Ampullen mit dem «Öl vom Holz des Lebens», die als Geschenk
Gregors des Großen an die Königin Theodolinde in den
Domschatz von Monza gelangten, findet sich unter den Szenen

aus dem Leben Jesu hin und wieder die Heimsuchung
und ebenso auf Enkolpien aus dem gleichen Zeitraum12.

Die Einreihung der Visitatio in einen Zyklus vom Leben
Jesu oder Marias, wie sie später Albrecht Dürer in seiner

Holzschnittfolge ausgeführt hat, gewinnt in der Weiterentwicklung

zunächst die Oberhand, wobei das Bildmotiv
meistens zwischen die Verkündigung an Maria und die Geburt
Jesu plaziert wird. Selten kommt es vor, daß die Heimsuchung

in eine Johannes dem Täufer gewidmete Bildfolge
eingeordnet ist wie im Graduale von St. Katharinental
(Folio 190r) und in der Johanneskirche auf Burg in Stein am
Rhein13.

Als allgemeines Kirchenfest wurde die Visitatio erst seit
1389 - am 2. Juli - gefeiert. Hingegen war sie bei den
Franziskanern schon mehr als hundert Jahre früher heimisch, da

deren Ordensgeneral Johannes Bonaventura 1263 das Fest
bei ihnen eingeführt hatte. Im späten Mittelalter - so im
vielgelesenen «Speculum humanae salvationis» - zählte die
Heimsuchung zu den «Sieben Freuden Mariae», denen ihre
sieben Schmerzen gegenüberstanden14.

In der freudigen Begegnung der beiden Frauen hatte man
eine Versinnbildlichung des eschatologischen Bibelwortes
Psalm 85,11 «Barmherzigkeit und Wahrheit begegnen
einander» gefunden, und in ihrer zärtlichen Begrüßung schien
sich dessen Fortsetzung «Gerechtigkeit und Friede küssen
sich» widerzuspiegeln. Gegen Ende des 4. Jahrhunderts hatte

der ägyptische Bischof Serapion als erster die Begegnung
der sich umschlungen haltenden Frauen zu der typologischen

Interpretation jener Psalmstelle ausgeweitet, wie sie
im späteren Mittelalter wiederholt auftaucht15.

Jene vier Tugenden, auch wohl «Töchter Gottes»
genannt, hatten sich nach dem Sündenfall entzweit, weil
Gerechtigkeit und Wahrheit die Sünder vor dem Thron
Gottvaters verklagten und die schuldige Bestrafung forderten,
indes Barmherzigkeit und Friede sich für eine Begnadigung
einsetzten. Der Allmächtige stiftete Versöhnung unter
ihnen durch den trinitarischen Ratschluß der Erlösung: Der
Sohn als der Gerechte wollte freiwillig in menschlicher
Gestalt die Strafe für die Ungerechten im Erleiden des Todes
auf sich nehmen. Alsbald empfing Gabriel den Auftrag, Maria

die Menschwerdung des Gottessohnes zu verkündigen.
Bernhard von Clairvaux hatte diese Parabel vom Streit

der vier Tugenden und dem Ratschluß der Erlösung in einer
Predigt zum Verkündigungsfest geschildert, um das göttliche

Geheimnis den Gläubigen zu erläutern16. Zu Gabriels
Botschaft läßt er den Engel die Worte hinzufügen: «Adorna
thalamum tuum, Sion, et suscipe regem". Dieses Wort fin¬

det seine bildliche Gestaltung auf der Miniatur im böhmischen

Vesperale und dem Altargemälde in Ottobeuren
(Abb. 8), wo hinter den Frauen ein Ruhebett für die himmlische

Hochzeit aufgeschlagen ist18. Denn die Visitatio offenbart

die Verwirklichung des himmlischen Ratschlusses im
irdischen Geschehen, wie es das Tafelbild aus der Schule des

Konrad Witz (Abb. 4) oder in der niederländischen
Buchmalerei Miniaturen aus dem Stundenbuch der Katharina

von Cleve illustrieren15.
In der Kunst des Mittelalters ist die Vorstellung vom

Streit der Tugenden durch das Auftreten der vier Frauengestalten

anschaulich gemacht worden, so schon früh um 830
in den feinen Federzeichnungen des Utrecht-Psalters aus der
Schule von Reims20, dann später im 15. Jahrhundert in
Deutschland wie in Frankreich21. Das Verkündigungsgeschehen

erfuhr eine weitere reiche Ausgestaltung in der
sakralen Einhornjagd22.

Eine eigenartige Verkündigung, die an Heimsuchungsbilder

erinnert, ist auf einer Miniatur im Evangeliar des

Klosters Hénin-Liétard noch vor der Mitte des 12. Jahrhunderts

gestaltet worden: Über dem schreibenden Matthäus
sitzen oben in einem Halbkreis Maria mit dem Brustbild des

bekleideten Kindes und Zacharias mit demjenigen des ihm
verheißenen Johannes, wobei die Kinderfiguren jeweils in
einen Kreis auf der Brust eingezeichnet sind23.

Die Gestalt des ungeborenenJesus

Die Maria Platytera der Ostkirche

Seitdem Maria auf der Dritten ökumenischen Synode von
431 zu Ephesus nach der zündenden Rede des Cyrill zur
Theotokos, zur Gottesgebärerin, erhoben worden war,
erfuhr die Marienverehrung eine bedeutsame Erweiterung in
Kultus, Theologie und Kunst, der auch später der Ikono-
klasmus kaum Eintrag zu tun vermochte. Die Einwohnung
des prästabilierten Logos in der leiblichen Verbundenheit
mit Maria wurde auf byzantinischen Bleibullen und Siegeln,
Münzen und Ikonen dadurch sichtbar gemacht, daß die
Gottesmutter den verheißenen Emanuel in einem Kreis vor der
Brust trägt.

In der paganen Kunst erscheint der Bildtypus der Frau
mit der bekleideten in kreisförmigem Hohlraum befindlichen

Büste des Sohnes auf einem römischen Grabstein des

3. Jahrhunderts aus dem Rheinland (A bb. 17)". Eine Wiedergabe

ohne Kreis zeigt das Fresko einer Orantin des 4. Jahrhunderts

im Coemeterium Maius in Rom24a. Auf den Blachernen,
dem kaiserlichen Palastareal im Norden Konstantinopels,
stand die im 5. Jahrhundert erbaute und bis zu ihrer Zerstörung

durch Brand tausend Jahre lang hochheilig gehaltene
Theotokoskirche. In ihr wurde nicht nur das wundertätige
Maphorion, das Schleiertuch der Gottesmutter, gehütet,
sondern auch ihr Bild als Blachernitissa verehrt. An der
aufrecht stehenden Gestalt war das Christusbild in einem Kreis
auf der Brust angebracht. Dieser Marientypus hat sich bald

45



mit demjenigen der Maria Orans zu einer etwas jüngeren
Blachernitissa verschmolzen, die den Beinamen Platytera
erhalten hat.

j>

7\

mürif

i

Abb. 17 Römisches Grabrelief des 3. Jahrhunderts. Köln, Römisch-Germanisches

Museum, Inv. Nr. 193.

tet: «Deinen Schoß hat er umfangreicher gemacht als die
Himmel.» Deshalb hieß die Gottesmutter f| Tt^axuxépa tcöv
OUpavcöv. Auf solchen Ikonen mit der wunderbaren
Inkarnation des Gottessohnes sahen die Gläubigen das Brustbild
Christi mit kindlichem Gesicht. Gleich dem Philosophen
und Lehrer in der Antike ist er mit Tunika und Pallium
umhüllt. Er befindet sich in der Brustgegend seiner Mutter in
einem Medaillon, dessen Farbtönung das helle Licht seines

Nimbus aufnimmt. Die segnend ausgebreiteten Hände
formen ein Oval, das die Harmonie des eingebetteten Bildes
vollendet (Abb. 19)i0. Indem sie über die Peripherie
hinausreichen, tritt der Herr über die himmlische Sphäre hinaus
und schenkt den Gläubigen auf Erden seine Zuwendung. Da
das Kreisbild ohne Stütze durch die Hände der Gottesmutter

schwebt, möchte es das Auge von der äußeren Betrachtung

zur inneren geistigen Schau leiten. Maria selber
erscheint wie auf syrischen Vorbildern stehend mit erhobenen
Händen als fürbittende Orantin. Die Ikone «Maria-Orantin
oder Große Panhagia» des 12./13. Jahrhunderts aus Jaro-
slawl, einer Stadt nördlich von Moskau mit einst berühmten
Ikonenwerkstätten, ist eine der schönsten und ältesten
russischen Darstellungen dieser Art (Abb. 19).

Der Kreis war als Symbol der Unsterblichkeit bei den

Römern in der Imago clipeata ihrer Ahnenbilder verwendet
worden und pflegte auch Kaiserbüsten einzurahmen, wofür
das Porträt Trajans aus vergoldeter Bronze im Museum
Ankara ein Beispiel bieten mag31. Die runde Form des Schildes

hat von jeher die Beziehung zur Sonne bewahrt. Bei den

Ikonen deutet der Kreis auf Weltkreis und Weltglobus, den

Herrschaftsbereich Christi, hin.

Frühbyzantinische Bleibullen des 6. und 7. Jahrhunderts
sind durch ziemlich grob gearbeitete Wiedergaben der
Gottesmutter, die das geheiligte Kreisbild mit den Händen

stützt, gekennzeichnet25. Seit dem späten 9. Jahrhundert
kehrt das Bild der Blachernitissa-Orantin mit den erhobenen
Händen auf unzähligen Bleibullen flüchtig hingeworfen
wieder26. In Verbindung mit der Trinität - Hand Gottes
und Taube - erscheint die Platytera auf einer Zeichnung des

Chludoff-Psalters". Im 12. Jahrhundert leuchtete sie den

Pilgern in der Apsis der seither zerstörten alten Geburtskirche

in Bethlehem entgegen28.
Münzen mit ihrem Prägebild kommen unter Nikephoros

auf. Basileios II. ließ 989 Goldmünzen prägen, die Maria auf
einem breiten Thron sitzend und das Kreisbild mit beiden
Händen stützend aufweisen. In dem Medaillon befindet sich
die bekleidete Büste des Kindes, das von lockigem Haar und
dem Kreuznimbus umrahmt ist (Abb. 18). Auch von späteren

Kaisern wie Romanos III. und Romanos IV. sowie
Michael VII. Dukas und Alexios I. Komnenos sind derartige in

Byzanz geschlagene Münzen erhalten25.

Platytera bedeutet als Komparativ von platys die
«Umfangreichere» - eine Bezeichnung, die sich von den Worten
der byzantinischen Lobeshymne «'EtiÌ adì xotîpet» herlei-

à

I '• T.V> êti Y*>\
Äp jrTtÉ

1
ti

Abb. 18 Münze des Kaisers Basileios II. mit Bild der Maria Platytera.
Schweizerisches Landesmuseum Zürich, Münzkabinett (stark vergrößert).

46



F

Ärf^
Abb. 19 Ikone. «Maria-Orantin oder Große Panhagia» aus Jaroslawl.
Moskau, Tretjakov-Galerie.

Der in der orthodoxen Kirche so beliebte vielstrophige
Hymnos Akathistos, der zum Lobe der Gottesmutter von
Priester und Volk gemeinsam gesungen wurde, ist in der
abendländischen Kirche zu lateinischen Hymnen umgedichtet

worden. Aus diesen geht hervor, daß Maria als «stella
solerci genuisti» oder «dum solem paris» gepriesen worden ist32.

Alte ägyptische Vorstellungen, nach denen die Himmelsgöttin

den Sonnengott in ihrem Leibe birgt, schimmern
hierin durch. Für Augustin war Maria im Anklang an
Apokalypse 12,1 die mit der Sonne der Gerechtigkeit bekleidete

Frau. Wenn sich auch diese Sonne mit der Geburt aus ihr
löst, leuchtet sie doch weiterhin im Lichtglanz der Gestalt
Christi. Wie oft ist später im kirchlichen Liedgut Christus
als Sonne und auch speziell als «Sonne der Gerechtigkeit»
besungen worden33!

Im russischen Bereich erhält die Platytera meistens den
Namen «Gottesmutter des Zeichens» im Gedanken an das

von Jesaja 7, 14 verheißene Zeichen: «Eine Jungfrau ist

schwanger und wird einen Sohn gebären, den wird sie heißen

Emanuel34.» Die zahlreichen Repliken der «Gottesmutter

des Zeichens» vom 13. bis ins 17. Jahrhundert zeugen
von ihrer Verehrung, die sich nach den Tatarenstürmen des

13. Jahrhunderts noch intensiviert hatte.
Eine von diesen Ikonen abweichende Wiedergabe des in-

karnierten Gottessohnes tritt dem Betrachter in der ehrwürdigen

Verkündigungsikone von Ustjug aus dem 12.

Jahrhundert, die heute in der Moskauer Tretjakov-Galerie
hängt, entgegen (Abb. 20fi5. Auf dieser Ikone, deren
Gestaltung durch die Liturgie des Verkündigungsfestes geleitet

worden ist, schwebt das nimbierte Kind im silbernen
Strahlenschein ohne Medaillon in sitzender Haltung an der
Brust seiner Mutter. Es hat die rechte Hand zum Segen
erhoben, die linke seitlich abwärts ausgestreckt - die gleiche
Haltung, wie sie so oft im Abendland auf Wiedergaben der

Heimsuchung begegnet36.
Im Gegensatz zu anderen Darstellungen der Platytera ist

Christus auf der Ikone von Ustjug nur mit dem Lendenschurz

bekleidet. Dieser möchte zusammen mit dem roten
Wollfaden, den Maria in der Bewegung des Spinnens durch

•

k/

Abb. 20 Ausschnitt aus der Verkündigungsikone von Ustjug. Moskau,
Tretjakov-Galerie.

47



die Finger ihrer Hand gleiten läßt, indem sie dabei auf das

Kind hinweist, als Vorausdeutung auf die Passion verstanden

werden. Das apokryphe Protoevangelium des Jakobus
wußte im 11. Kapitel zu berichten, daß Maria beim Spinnen
der Purpurwolle für den Vorhang im Tempel die Verkündigung

zuteil geworden war. In Rom hatte Papst Sixtus III.
jene Erzählung nach 430 unter den Mosaiken an der
Chorbogenwand in Santa Maria Maggiore abbilden lassen und
sie damit gewissermaßen kirchlich approbiert. In der
Schweiz ist an der wie die Ikone von Ustjug aus dem 12.

Jahrhundert stammenden Decke von Zillis auf jene legendäre

Überlieferung angespielt, indem Maria dort ebenfalls
mit der Linken die Spindel hält, während eine Magd die
Wolle für sie vorbereitet". In der Kunst des Ostens bleibt
die bildliche Wiedergabe der Verkündigung beim Spinnen
jahrhundertelang üblich, indes sie im Westen seltener
auftaucht. Der von Maria gesponnene Tempelvorhang zerriß
beim Tode Jesu in zwei Teile «von obenan bis untenaus»

(Mt.27,51).
Daß Maria auf der Verkündigung von Ustjug ihren Kopf

leicht gegen den Engel neigt, ist nicht nur eine Gebärde der
Demut, sondern zugleich eine Erfüllung des Bibelwortes
Psalm 47, 11 : «Höre, meine Tochter, und siehe und neige
dein Ohr.» Diese Psalmstelle hatte schon bei den Kirchenvätern

die Auslegung von der Empfängnis durch das Ohr
angeregt38. Die Inkarnation des Logos, des Wortes, geschieht
nach ihrer Ansicht in dem Augenblick, als Maria dem Engel
antwortet: «Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe
nach deinem Wort.» Die Auffassung der Empfängnis durch
das Ohr hat sicher mit dazu beigetragen, den inkarnierten
Logos nicht im Schoß der Maria zu zeigen, sondern auf
ihrer Brust - also in der Nähe des Ohres, obwohl doch im
Akathistoshymnus vom umfangreichen Schoß die Rede ist.
Ein anderer Beweggrund dürfte wohl in dem Bestreben
gelegen haben, die göttliche Menschwerdung von der allgemein

menschlichen Entwicklung abzuheben. Deutlich heißt
es in einem russischen Malerhandbuch: «Und der Sohn wird
in der Brust der Jungfrau gebildet und war nur wenig zu
merken, wie in einem Glas35. Beide Motive spiegeln sich im
Abendland in der extrauterinen Darstellung der ungeborenen

Kinder bei der Heimsuchung wider.
In der auch außen mit Bildern bedeckten Kirche von

Woronets im Moldauland zeigt eine Kuppelmalerei von
1547 die Gottesmutter-Orantin, wie sie in dem runden
Faltenbausch ihres Gewandes das Brustbild des bekleideten
Emanuels birgt40.

Um das Wunder der Inkarnation den Gläubigen noch auf
andere Weise anschaulich zu machen, hat man auf
Verkündigungsbildern manchmal dargestellt, wie der Logos als

winziges Kind auf der vom Vater ausgehenden Strahlenbahn

zu Maria hinschwebt. Auf Schweizer Boden findet
sich eine solche Malerei auf dem linken Flügel des Hochaltars

in der alten Pfarrkirche zu Lenz GR41, ferner noch spät
auf der 1568 bemalten Decke im ehemaligen Benediktinerkloster

Mariaberg ob Rorschach42. Derartige Verkündi¬

gungsbilder mit dem Logosknaben erfreuten sich besonders
im deutschen Raum bis hin nach Danzig einer gewissen
Beliebtheit.

Seltsamerweise taucht die winzige Gestalt des unbekleideten

Christuskindes auch im Bereich der Ostkirche auf. Es

liegt auf goldenem Grund in einem Kelch auf der Ikone
«Johannes der Vorläufer in der Wüste» aus dem 17./18. Jahr-

***mm v*WA****

X
7% l <

/

G

.--

Abb. 21 Ikone. «Johannes der Vorläufer in der Wüste». Moskau,
Tretjakov-Galerie.

hundert, die jedoch ältere Traditionen weiterführt (Abb.
21fi0. Wenn man eine Drehung von 90 Grad vornimmt,
präsentiert es sich in der von den Heimsuchungsdarstellungen

bekannten Weise: Nimbiert sitzt es unbekleidet, die
rechte Hand zum Segen erhoben. Der Kelch ist derjenige
des Meßopfers und verkörpert den Gedanken an die
Passion, was auf parallelen Ikonen noch durch einen roten
Grund im Kelch verstärkt wird44. Wie Johannes in
abendländischen Darstellungen auf das Lamm verweist, so deutet
sein Finger hier auf das Kind im Kelch. Auf serbischen Ikonen

trägt Johannes manchmal statt des Kindes im Kelch das

mit dem Kreuznimbus umgebene Haupt Christi in einer
Schale.

48



Kreis und Mandelform in der abendländischen Kirche

Darstellungen der Platytera sind typische Schöpfungen
der byzantinischen und russischen Frömmigkeit geblieben,
die im Westen nicht heimisch geworden sind, wenn sich
auch einige Beispiele nachweisen lassen. Diese sind sämtlich
aus Berührungen mit byzantinischer Kunst erwachsen,
wozu sich durch die Kreuzzüge und besonders während des

Lateinischen Kaisertums in Byzanz genügend Gelegenheit
geboten hatte. So findet sich eine monumentale Wandmalerei

auf der Empore des Westbaus in St. Pantaleon zu Köln
sowie eine Illustration in dem um 1175 von Heinrich dem
Löwen dem Mönch Herimann im Kloster Heimarshausen in
Auftrag gegebenen Evangeliar, in welchem Anregungen
zum Ausdruck kamen, die der Herzog von seiner Pilgerfahrt

ins Heilige Land mitgebracht hatte45.

Vor allem in Venedig selbst, dieser regsamen Vermittlerin
zwischen byzantinischer, orientalischer und abendländi-

¦„¦A^

4fr m
m

^^¦Mb
m

* HM&I» SP%

» >

Abb. 22 Paolo Veneziano, Thronende Madonna mit Kind und einem

Stifterpaar. Venedig, Akademie.

scher Kultur, haben sich Denkmäler der Maria Platytera
erhalten, so das schöne, fast klassisch anmutende
venezianisch-byzantinische Steinrelief von Maria Mater Domini46.

Paolo Veneziano hat um 1335/1340 ein Bild gemalt, auf
dem sich der starre byzantinische Typus der Platytera in
eine huldvolle Hinwendung der Madonna mit ihrem Kind
zum Stifterehepaar gelockert hat (Abb. 22)*1. Der kindliche,

ganz bekleidete, von Strahlen und Sternen umgebene
Jesusknabe sitzt dort zudem als Versöhner auf dem Regenbogen

innerhalb eines großen Ovals.
Die spezifische Kombination der Platytera mit der

Schutzmantelmadonna bleibt fast ausschließlich auf Venedig

beschränkt. Man begegnet ihr dort auf dem Relief des

Simone de Cusighe aus dem späten 14. Jahrhundert, das den

ganz bekleideten Christus auf dem Regenbogen in der Mandorla

sitzend zeigt (A bb. 237, femer auf dem großen
Relief des Bartolomeo Buon, das um 1400 aus istrischem Kalkstein

gearbeitet wurde und heute im Victoria-and-Albert-
Museum in London aufgestellt ist4'. Dort sitzt das unbekleidete

Kind segnend und mit der Linken den Globus haltend
in der Mandorla. Schließlich mag noch auf das Relief über
dem Eingang zur Scuola Vecchia di S. Maria della Misericordia

in Venedig hingewiesen werden, das aus der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts stammt50.

Die Schutzmantelmadonna ist ein charakteristisch
abendländisches Motiv. Im östlichen Christentum gab es zwar die

Gottesmutter mit dem ausgebreiteten, in strenge Falten

gelegten Mantel, wie sie wundervoll auf der Ikone von Jaro-
slawl erscheint (Abb. 19). Abschirmend und unverrückbar
steht ihr Mantel vor der Welt mit ihren Gefahren. In leuchtend

blauem Mosaik schaute sie seit 1040 als Orantin aus

der Apsis der Sophienkirche, der großen Kathedrale von
Kiew, auf die Gläubigen, so daß sie als «unerschütterliche
Mauer» bezeichnet worden ist51. In Byzanz wurde ihr Mantel

sogar auf die Mauern getragen, wenn feindliche Angriffe
die Stadt bedrohten, was der Patriarch und große Theologe
Photios in seinen Homilien lobpreisend berichtet. Aus
solchen Situationen scheint der Hymnos Akathistos erwachsen

zu sein.

Die hoheitsvolle Unnahbarkeit ist im Westen aufgegeben

zugunsten eines liebreichen, sich erbarmenden Umfassens

aller anbetenden Menschen. Zunächst waren es Mönche, die
die Madonna schützend unter ihrem Mantel sammelte (Abb.
23). Denn der Ursprung dieser Konzeption hängt zusammen

mit der Vision eines Zisterziensermönchs, die Cäsar

von Heisterbach in seinem Dialogus miraculorum aus dem

frühen 13. Jahrhundert überliefert hat. Kaum hatten die
Zisterzienser ihre Schutzmantelmadonna auf Siegeln
festgehalten, so beanspruchten auch die Dominikaner und nach

diesen mehrere andere Orden und religiöse Gemeinschaften
die bergende und schützende Hilfe dieses Madonnentypus52.

Bald nach 1300 läßt sich die Benutzung des auf die Brust

gemalten Kreisbildes, das mit kleinen Figuren gefüllt ist, in
den Zeichnungen des Opicinus de Canistris, eines
oberitalienischen Klerikers in Avignon, nachweisen53. Da jene aufs

49



feinste und sorgfältigste ausgeführten Zeichnungen ein
Weltbild in bekenntnishafter Weise wiedergeben wollen,
sieht man auf ihnen Weltkarten in kreisrunder oder elliptischer

Form. Deren Mittelpunkt bildet manchmal eine
stehende Frauenfigur. Diese ist auf Abb. /5 als «ecclesia libera»
umschrieben und wird durch die in ihren Nimbus gesetzte
Aufschrift «Regina coeli» der Maria gleichgesetzt54. Im oberen

Kreis auf ihrer Brust umarmen sich zwei Gestalten, die
nach der winzigen Umschrift «matres: Maria virgo, Elisa¬

li

i»>

iLi$ /"'
my Si ¦'

.-¦

N

«V %"*-rA-

L\

ri

I

^k !* >
•m .^r*y>

Abb. 23 Simone de Cusighe, Relief mit Schutzmantelmadonna. Venedig,
Akademie.

beth» die Frauen der Heimsuchung darstellen. Der Kreis
darunter mit der Überschrift «infantes corporales» birgt die

nur mit dem Oberkörper sichtbaren nimbierten Kinder in
sich, rechts Jesus und links den adorierenden Johannes. Die
Heimsuchung ist hier also in zwei getrennte Bilder zerlegt.

Maria selbst nimmt die Haltung einer Schutzmantelmadonna

ein, indem sie mit den Händen ihr langes Maphorion
ausbreitet. Um die Bahnen der Ellipse laufen Verse aus dem

Lukasevangelium, zum Beispiel 1, 28: «Ave gratia plena,
Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus» oder 1, 35b:
«Virtus Altissimi obumbrabit tibi.» In dem Doppelkreis
über Maria erscheint eine Figur mit der Bezeichnung «Arch-

angelus». Zuoberst auf der Ellipse erhält ein Tierkopf die
Überschrift «Gabriel», während man in den Einschnitten auf
den Seiten über je einem anderen Tierkopf die Namen
Raphael und Uriel lesen kann.

Am Ende der unteren Ellipse befindet sich in umgekehrter

Richtung ein Bild der Maria Platytera über einer
geographischen Bildkomposition. Die Büsten der vier Kirchenväter

sind auf den Außenrändern plaziert. Wie stets auf mittel-
alterlichen Weltkarten werden die Winde - hier aquilo und

auster - aufgeführt.
Die Lebensstadien des Opicinus und seine theologischen

Reflexionen über Sünde und Erlösung sind mit kartographischem,

kalendarischem und medizinischem Wissen in diesen

mit.vielen geheimnisvollen, kaum leserlichen Umschriften
angefertigten Zeichnungen verwoben. Sein Interpret
Richard Salomon meint, darin verschiedene Lagen eines Foetus

zu erkennen, da Opicinus seiner Ansicht nach durchwegs

das neue medizinische Wissen seiner Zeit verwendet,
um verborgene Vorgänge der Seele durch geheime Funktionen

des Leibes verständlich zu machen55. Es scheint jedoch
sehr fraglich, ob hier gynäkologisches Wissen ausschlaggebend

ist oder ob nicht vielmehr Theologumena verschiedenster

Art seltsam vermischt werden, wobei hermetische
und kabbalistische Erkenntnisse aus gnostisch-mystischem
Traditionsgut wirksam sein könnten. War doch die Kabbala
im 12. Jahrhundert in der Provence entstanden, ehe sie später

in Spanien zur Blüte gelangte. Alle diese komplizierten
Zusammenhänge wollte der avignonesische Kleriker auf
seinen Karten zu einem Weltbild christlich-persönlicher
Prägung vereinen.

Aus der gleichen Zeit gibt es eine Miniatur in einem
dominikanischen Antiphonar, das im Stil mit dem Graduale

von St. Katharinental verwandt ist und im ostschweizerischen

Kunstkreis gemalt sein dürfte. Sie wurde zwar
zunächst als eine 1820/21 in Konstanz vorgenommene
Fälschung angesehen; doch ist ihre Echtheit gesichert56. Dort
steht unter der Arkade auf der linken Bildfläche der Initiale
N Maria mit Krone und Sternenkranz auf dem Halbmond.
Ihr Schoß wird mit einem mächtigen achtstrahligen Stern

geschmückt, in den ein Kreis (bzw. flaches Hochoval) mit
der sitzenden bekleideten, kreuznimbierten, kindlichen
Gestalt Christi eingezeichnet ist. Auch bei ihm ist die rechte
Hand segnend erhoben, während die linke herabhängt -

50



eine Haltung der Hände, wie sie so häufig auf Visitatio-Dar-
stellungen begegnet. Im Hinblick auf die Zeichnungen des

Opicinus könnte man in der Frauenfigur eine Allegorie der
Ecclesia vermuten, wofür hier etwa noch ihre Fahne sprechen

würde. Andererseits ist die Interpretation als

Himmelskönigin näherliegend, da durch die Textstelle zu den

Musiknoten auf der Rückseite die Beziehung zur Himmelfahrt

der Maria und damit zur Regina coeli gesichert ist5Y

Der Strahlenkranz vor ihrem Schoß verkörpert die Strahlen

der Sonne, womit Maria wiederum als Trägerin der Sonne

Christus verherrlicht wird. Auf der Sonnenscheibe kann
sich der verheißende Emanuel befinden oder wie im
Spätmittelalter gelegentlich die Anfangsbuchstaben des Jesusnamens58.

Es bleibt festzuhalten, daß sich die Kreisform bei
der Darstellung der ungeborenen Kinder in der Folgezeit
nicht durchgesetzt hat. Wenn eine Umrahmung gewählt
wird, präsentiert sie sich meistens als mandelförmige
Aureole. Oftmals fehlt überhaupt jeder Rahmen.

Es stellt sich die Frage, warum bei der Kinderschau in der
Visitatio die Mandelform gegenüber dem Kreis den Vorzug
erhalten hat. Im Venedig des 13. Jahrhunderts entwickeln
sich Übergangsformen vom Kreis zum Oval, wie etwa die
Abb. 22 und 23 zeigen. Wohl mochte die längliche Form
der Mandel für die Repräsentation der ganzfigurigen Kinder

geeigneter erscheinen. Im Grunde jedoch suchte in der

symbolträchtigen Form der Mandel die verborgene strahlen-
umflossene himmlische Majestät des segnenden Christus
Ausdruck zu gewinnen. So eignete sich die Mandorla als

Zeichen innerer Erleuchtung vorzüglich zur Umrahmung
des göttlichen Geheimnisses in Maria. Gleichzeitig diente
sie als Hinweis auf die Jungfräulichkeit, die sich im Abendland

auch in dem offen herabfallenden Haar manifestiert,
während die ostkirchliche Maria stets vom Maphorion mit
dem Jungfrauenstern umhüllt ist. Bei der Visitatio hat sich
die Mandorla formal auf ihr Gegenüber Johannes, den ältesten

Bekenner der Gottheit Christi, übertragen.
In Nachahmung der Mariensymbolik kommt die

mandelförmige Umstrahlung eines inneren Brustbildes auch bei der

heiligen Anna vor. Zum Zeichen der unbefleckten
Empfängnis trägt sie darin Maria mit dem Kind. Derartige
Vorstellungen wurden im Spätmittelalter von den Karmelitern
gepflegt. So findet sich denn um 1490 auch die älteste
bildliche Wiedergabe auf einer Altartafel aus der Annenkapelle
der Frankfurter Karmelitenkirche. Dort sitzt Anna auf
einem Thron von zwei Engeln umgeben und birgt in sich
intrauterin Maria und ihr Kind in der Strahlenmandorla,
wobei über ihren zusammengelegten Händen die Taube
erscheint59. Von solchen Bildern sind noch zwei aus Frankreich

bekannt60. Als Randerscheinungen bleiben sie jedoch
selten und nur auf einen kurzen Zeitraum beschränkt.

Zum Motiv des Einwohnens

Intensiv manifestiert sich das Motiv des Bergens und
Einwohnens in den Schreinmadonnen. Sie bildeten im 14. und
15. Jahrhundert ein beliebtes Andachtsbild.

In der Schweiz stellt die Schreinmadonna in der Kirche

von Cheyres am linken Ufer des Neuenburgersees eine der

schönsten dar. Um 1330/1340 unter oberrheinischem Einfluß

geschaffen, enthält sie in ihrem Innern acht Szenen aus

der Leidensgeschichte Jesu61. Eine entfernt verwandte derbe

Holzstatue, deren Passionsszenen in modernem
Geschmack ersetzt sind, stammt aus dem freiburgischen Marly
und gehört bereits der Jahrhundertwende an62. Ein weiteres

fragmentarisch erhaltenes Exemplar vom frühen 15.
Jahrhundert stand einst in der St. Joder-Kapelle bei Luzern und

wird heute im Schweizerischen Landesmuseum
aufbewahrt63.

Neben dieser vermutlich bei Zisterzienserinnen in Frankreich

entstandenen westeuropäischen Gruppe entfaltete

sich, vom Ordensland Preußen ausgehend, in Osteuropa mit
Ausstrahlung nach Schweden ein anderer Typus von
Schreinmadonna, der mit der Schutzmantelmadonna
verbunden wurde. Die Marienstatuen dieser Art bargen in sich

stets den trinitarisch gestalteten Gnadenstuhl, weshalb sie

als «totius trinitatis / nobile triclinium / verbi tamen incarnati

/ speciale maiestati / praeparans hospitium» verehrt
wurden64. Ihre Konzeption hatte sich aus der Mystik des

Zisterziensers Bernhard von Clairvaux entfaltet. Sie waren
ebenfalls dem Wunder der Inkarnation gewidmet.

Bedeutende Theologen schätzten weder die Schreinmadonna

noch den auf der Strahlenbahn herabschwebenden

Logosknaben auf Verkündigungsbildern. Eine so gewichtige

Persönlichkeit wie Johannes Gerson, der Doctor christia-
nissimus und Kanzler der Pariser Universität, polemisierte
nicht nur gegen die Schreinmadonnen, sondern soll sogar
ein Exemplar bei den Karmelitern in Paris haben zerstören
lassen65. Antoninus Pierozzi, der einflußreiche Abt des

Klosters San Marco in Florenz, wandte sich tadelnd gegen
Darstellungen des Logosknaben aus der Befürchtung, es möchte
der Glaube aufkommen, der im Himmel bereitete Knabe

(puer formatus) habe nur in Maria Wohnung genommen,
ohne von ihrem Fleisch zu stammen66. Wenn ihnen
Heimsuchungsbilder mit den ungeborenen Kindern bekannt gewesen

wären, hätten sie diese bestimmt ebenfalls verworfen!
Maria als das Gefäß der göttlichen Gnade zu verehren,

war in der abendländischen Theologie mystischer Richtung
tief verwurzelt und ebenso dem Laien vertraut. Vorstellungen

dieser Art waren im 11. und 12. Jahrhundert literarisch
vorbereitet worden, ehe sie im Spätmittelalter ihre bildliche
Gestalt erhielten. Im 12. Jahrhundert hatte der Augustinerchorherr

Adam von St. Victor in seinem in Frankreich und
Deutschland weitverbreiteten Marienhymnus die dichterische

Form geprägt, in der Maria stets von neuem als Gefäß

gepriesen wird: «Salve, mater salvatoris, / vas electum, vas

honoris, / vas celestis gratiae, / ab aeterna vas provisum, /
vas insigne, vas excisum / manu sapientiae67.»

Eine für das Auge sichtbar gewordene Variation des

Hymnus boten die frühen Darstellungen der Visitatio mit
den in sakrale Hohlräume gestellten Kindern, wie es die

Andachtsgruppen von St. Katharinental und Passau, von

51



Görlitz und Sânga in Schweden und ebenfalls die Malereien

von Wonnental, Rhäzüns und Lüneburg festgehalten
haben.

Wahrscheinlich schaute man gewöhnlich durch ein
Fensterchen in den «Schrein» hinein, obwohl für die Katharinentaler

Figuren nachgewiesen ist, daß die Bergkristalle erst
später eingesetzt worden sind68. Nun hat das Germanische
Nationalmuseum in Nürnberg 1973 ein kleines
holzgeschnitztes bemaltes Andachtsbild «Maria in der Hoffnung»
erworben, welches das Jesuskind stehend mit zusammengelegten

Händen als herausnehmbare Figur in einem hochformatigen

Hohlraum des Schoßes bietet; es ist schon um 1300
entstanden und stammt bezeichnenderweise aus dem
Regensburger Dominikanerinnenkloster Hl. Kreuz69. Obwohl
die Höhlung vorn mit einem Glas verschlossen war, ließ
sich die Jesusfigur durch eine rückseitige Verschlußklappe
herausnehmen. Es wird vermutet, daß das Kind dann etwa
an Weihnachten in eine Krippe gelegt wurde™. Ferner zeigt
ein Holzbild in der Görlitzer Peter-und-Paul-Kirche die
beiden Kinder der Heimsuchung ebenfalls in einem kleinen,
mit Glas verschlossenen Hohlraum71.

Schon seit alters war bei Reliquiaren von Heiligen ein
Hohlraum ausgespart worden, so daß die dann auch für Maria

aufkommende Sitte nichts Ungewohntes gebracht
hat. Manche Schreinmadonna, wie diejenige von Cheyres,
weist vor der Brust einen halbkugeligen Hohlraum für eine

Reliquie auf. In den Konventen von Frauenköstern, die sich
nach der Weise der Mystik in die göttlichen Geheimnisse
versenkten, wird in visionärer Erleuchtung die Schau der
ungeborenen Kinder bei der Visitatio gereift und losgelöst
von zyklischer Bindung das Andachtsbild entstanden sein,
als dessen schönstes sich die Gruppe aus dem
Dominikanerinnenkloster St. Katharinental präsentiert. (Abb. 2). Im
gleichen Zeitraum wurden ebenfalls in klösterlichen
Frauenkonventen weitere Andachtsbilder des Marienlebens
verehrt wie «Maria in der Hoffnung» - und zwar im
ostdeutschen Raum und davon unabhängig auch in Spanien72 -
oder «Maria im Wochenbett», deren Bild als ein aus der
Geburt Jesu losgelöster Ausschnitt zu verstehen ist73, ferner
die «Infantia Christi», als deren Sinnbild Maria mit ihrem
Kind an der Hand verehrt worden ist74.

Während die Präsentation der Kinder in sakralen
Hohlräumen zu den Seltenheiten des 14. und beginnenden 15.

Jahrhunderts gehört, steigert sich mit der zunehmenden
Mariendevotion im Laufe des Jahrhunderts die Vorliebe für
das Motiv, wenn es auch immer sparsam verwendet bleibt.
Nach der Neigung des ausgehenden Mittelalters zur Realistik

erhalten jetzt die intrauterinen Darstellungen den Vorzug.

Durch populäre Marienliteratur kam es zu einem
Absinken der ursprünglich so zarten und innigen Frömmigkeit.
Bei der Anfertigung von Devotionalien für den primitiven
Geschmack wurden die Kinderfiguren hinter kleinen Türen
verborgen. Solch realistische Handhabung gehört offenbar
zum Charakter volkstümlichen Kunsthandwerks, was sich
schon in der Antike feststellen läßt; hatte doch Plato Silens-

figuren gekannt, die sich öffnen ließen, damit man die kleinen

Göttergestalten in ihrem Innern anschauen konnte75.

Eine Neugestaltung anstelle des Jesuskindes in der Visitatio

erfolgt in einer illustrierten Marienlegende aus den

Jahren vor 1460. Die Handschrift umfaßt heute noch 32
Blätter in Kleinfolioformat und wird in der Berner
Burgerbibliothek aufbewahrt76. Sie stammt aus dem Gebiet des

Oberrheins, vermutlich aus Basel, da ihr Papier mit dem

Basler Wasserzeichen des Ochsenkopfs versehen ist. Der
erhaltene Text wird durch Federzeichnungen, die eine
Vertrautheit mit der theologischen Tradition und eine nicht
unkünstlerische Hand verraten, illustriert. Darunter fallen

mächtige Kopfbedeckungen nach burgundischer Art auf, so

daß vielleicht die Kopie einer burgundischen Handschrift
vorliegt. Bei der Visitatio Abb. 5 77 wird Johannes wie
immer kniend und anbetend gezeichnet, der Jesusknabe ist
jedoch ersetzt durch eine intrauterine Strahlensonne mit den

Anfangsbuchstaben seines Namens «Ihs», wobei sich auf
dem Eta (h) ein kleines Kreuz erhebt - das bekannte
Emblem der Jesuiten, das diese allerdings erst hundert Jahre

später zu ihrem Leitmotiv erkoren haben, wobei sie vorwiegend

das große Eta (H) benutzten. Im 15. Jahrhundert war
dieses Zeichen durch den heiligen Bernhardin von Siena, der
in leidenschaftlichen Predigten für den strahlenumflossenen
Namen Jesu warb, in weite Volksschichten gekommen.
Kurz vor der Entstehung der Handschrift war er im Jahre
1450 heiliggesprochen worden78. Zur Visitatio gibt der
Text folgende aufschlußreiche Erklärung: «aber die christlichen

lerrer ambrosius und jeronimus sprechent das sant
Johannes uff knuwtte in siner mutter lib gegen der guldinen
mustrantz in denen da lag verwirckt das lebendig himel-
brott und ewig wort79.» Aus solcher Anschauung, die in der
runden Strahlensonne Christus den runden Leib der Hostie
erkennt, hat sich in der Kunst des Barocks die gläserne
Marienmonstranz entwickelt, bei der in dem durchsichtigen
Leib Marias das runde Himmelsbrot als der zur Hostie
verwandelte Christus für alle Gläubigen erkennbar ostensiert
wurde.

Die Gestalt des ungeborenenJohannes sowie ihre

späteren Nachwirkungen

Die Anregungen, die zu der speziellen Darstellung des

ungeborenen Johannes geführt haben, leiten sich aus

apokryphen Überlieferungen des Orients her. Als eine in der

Kunst für das Marienleben vielbenutzte Quelle hat sich das

Protoevangelium Jacobi erwiesen, dessen Titel zwar erst
aus dem 16. Jahrhundert zu stammen scheint, das aber
bereits im 2. Jahrhundert von einem unbekannten Verfasser in
einem volkstümlichen Griechisch geschrieben worden ist.

Dem Begrüßungswort der Elisabeth, Lukas 1, 44b, fügt der
Verfasser in Kapitel 12, 2 den Zusatz bei: «Kai EÒXÓyr\oèv
ae80.» Während Arnold Meyer in den von Edgar
Hennecke herausgegebenen neutestamentlichen Apokryphen
übersetzt «und grüßte dich», denkt André Grabar an eine

52



Segensgeste des Johannes81. Da das betreffende Verb aber in
erster Linie «lobpreisen» bedeutet, ist doch wohl ein
lobpreisendes Grüßen des Johannes gegenüber Jesus gemeint.
«Eulogie» lautet ja auch die Bezeichnung des Lobpreises bei
der Eucharistie. Damit wäre ein erster Anhaltspunkt für die
anbetende Haltung des Johannesknaben gegeben.

Gewichtiger scheint eine andere Überlegung zu sein. Wie
in der Visitatio das noch ungeborene Jesuskind schon als der
künftige Erlöser und Herrscher gesehen wird, dürfte bei
Johannes ebenfalls nicht nur auf sein momentanes Verhalten
bei der Begrüßung der Frauen reflektiert sein, sondern
zugleich auf seine spätere bedeutsame Aufgabe. In der Kirche
des Ostens vor allem wurde er als der große Fürbitter für
die reuigen Sünder verehrt. In der gleichen Eigenschaft tritt
er seit dem 5. Jahrhundert in der Deesis-Gruppe auf, die später

auch im Abendland beliebt wird. Maria und Johannes
knien dabei rechts und links vom thronenden Christus, der
entweder in der Maiestas von der Mandorla umgeben
erscheint oder sich anschickt, das Weltgericht zu halten. Beide

pflegen fürbittend die Hände zu erheben. Damit ist auch
eine Beziehung zum gläubigen Betrachter geschaffen. Die

s y l^L "s3?a^|l

^J^L
jsF -ftff^Êt

WW" "

m * J
"">' SB'yy-M fc 9

ì?•* ym

¦ /(f"" r V

%aJ
¦Hi
Abb. 24 Lucas Cranach d.Ä., Maria mit dem Kinde und dem Johannesknaben.

Veste Coburg, Kunstsammlungen.

Deesis-Darstellungen waren gern an weithin sichtbarer Stelle,

wie an Portalen, Fassaden oder dem Lettner,
angebracht82.

Obwohl die kniende Haltung des ungeborenen Johannes,
der schon im Mutterleib seinen Herrn und Erlöser mit
erhobenen Händen anbetet, erst bei spätmittelalterlichen
Darstellungen erscheint, ist sie schon lange literarisch vorbereitet

gewesen. So heißt es im «Marienlob» des 610 verstorbenen

Venantius Fortunatus, das um 890 durch Gondracus

von Reims eine Bearbeitung in Prosa erfuhr, über Johannes:
«Credo quod et prostratus iacuit, et palmas extendit ante re-

demptorem, parvula membra movens et promis adoravit
tremente genu83», und in einem Abecedarium des 10.
Jahrhunderts lautet die siebente Strophe: «Gaudet infans ge-
stiendo intra ventris ambitum / creatorem summum sensit

adoratque dominum84.»

Die Figur des ungeborenen, die Hände anbetend

zusammenlegenden Johannes hat eine Variation erfahren. Sie

ersteht wieder in dem zwei- bis dreijährig gedachten Giovannino

von Renaissancegemälden, auf denen dieser adorierend

zu dem segnenden Jesuskind auf dem Arm der Maria emporblickt.

Solche Bilder tragen häufig den Titel «Die heilige
Familie und der heilige Johannes» oder «Maria mit Kind und
dem heiligen Johannes». Raffael hat drei Varationen dieses

beliebten Themas geschaffen. Bei einem Gemälde von Lucas

Cranach d. Ä. von 1530, das in der Sammlung auf der Veste

Coburg hängt (Abb. 24), spiegelt sich die Haltung des

ungeborenen Johannes aus der Heimsuchung deutlich wider,
ebenso, wenn auch etwas weniger ausgeprägt, auf dem Bild
in der Sammlung Frau von Pannwitz' in De Hartekamp bei
Haarlem85. Ob sich die Maler dabei an spätmittelalterliche
Darstellungen erinnert haben, mag offenbleiben. Im 17.

Jahrhundert hat Matteo Rosselli ebenfalls noch zweimal
dieses Sujet behandelt86.

Da sich im Neuen Testament nicht der geringste Anhaltspunkt

für diesen kindlichen Johannes findet, wird man auf
apokryphe Texte zurückgreifen müssen. Dazu bietet sich

wieder das Protoevangelium Jacobi an, das Erzählungen aus

der Kindheit des Johannes bringt. Es berichtet in Kapitel
22f., wie Elisabeth mit dem kleinen Johannes vor den

Nachstellungen des Herodes ins Gebirge flieht und wie sich dann
auf Elisabeths Flehen der Berg öffnet und beide aufnimmt;
«denn ein Engel des Herrn war mit ihnen und behütete sie».

Anhand solcher Details hat der ägyptische Bischof Sera-

pion um 390 ein ausführliches «Leben Johannes des

Täufers» verfaßt. Diesem phantasiereichen Serapiontext sowie
weiteren apokryphen Berichten des 4. Jahrhunderts und
deren slawischen Übersetzungen ist Marilyn Aronberg
Lavin in den Auswirkungen auf die Kunst der Renaissance

nachgegangen87. Jene Erzählungen wissen von der
ehrfurchtsvollen Begegnung der Elisabeth und ihres Johannes
mit Maria und ihrem Kind in Nazareth; sie kennen auch die

Verehrung des Jesuskindes und seiner Eltern durch Zacharias,

Elisabeth und den kleinen Johannes, die um 379 bereits

53



¦A

.-.}, iIri .fjAjAM
w^ '

ffi

* ^vr
+?

< \ t*

V s£>

•ETV U V Ü V II V V üII

&
«»

Abb. 25 Maria und Elisabeth mit
ihren Kindern. Initiale G des

Graduale von St. Katharinenthal, fol.
264v. Schweizerisches Landesmuseum

Zürich.

Ephräm der Syrer geschildert hatte88. Eine solche Szene hat
noch Rubens 1631 auf die geschlossenen Flügel seines Ilde-
fonso-Altars in Brüssel gemalt, der sich im Kunsthistorischen

Museum in Wien befindet. Weiterhin wird erzählt,
wie der junge Johannes vom Engel Uriel in die Wüste geleitet

wird, wo er ihn mit dem Fellgewand ausstattet und in
sein Amt einführt.

Um 1300 sind viele Züge aus jenem orientalischen
Überlieferungsgut in die Legenda aurea und in die liebevoll
erzählten Meditationes vitae Christi des Pseudo-Bonaventura,
des Franziskaners Johannes de Caulibus aus San Gimignano,
eingegangen. Zwischen 1320 und 1342 wurde von dem
Dominikanermönch Cavalca in Pisa ein «Leben Johannes
des Täufers» geschrieben, das den bisherigen Traditionsstoff
weiter lebhaft ausschmückte und von unverkennbarem Einfluß

auf verschiedene italienische Künstler gewesen ist, wie
M. A. Lavin mit zahlreichen Beispielen belegen konnte89.
Die Begegnung von Maria und Elisabeth und ihren Kindern
war seit dem 14. Jahrhundert durch die in der Werkstatt des

Diebolt Lauber hergestellten volkstümlichen Historienbibeln

im süddeutschen Raum ein vertrautes Bild90. Aus Nürn¬

berg besitzt das Germanische Nationalmuseum das Tafelgemälde

eines einheimischen Meisters von 1400, auf dem
Elisabeth mit dem Garnhaspel und Maria mit Spinnen beschäftigt

sind, während die Kindlein zwischen ihnen spielen91.

Reizend ist die Majolika-Gruppe des 15. Jahrhunderts aus

dem Atelier der Robbia, wo die nimbierten Kinder freudig
aufeinander zueilen, um sich zu umarmen92.

In dem vom Ende des 9. Jahrhunderts stammenden Chlu-
doff-Psalter wird die eschatologische Auslegung von Psalm

85, 11 über die vier Tugenden in eigenartiger Weise mit
der Visitatio und den Kindern verbunden93. Die Umarmung
der Mütter in dieser Szene jenes Psalms legt der Bischof Se-

rapion, nach M. A. Lavin, folgendermaßen aus: «The holy
and pious Virgin embraced then the true turtle-dove and the

Word baptized John while still in the womb of his mother.
And David appeared in the middle and said: <Mercy and

truth have met together, and righteousness and peace have
kissed each other94.)»

Bedeutsam ist an diesen Worten, daß Serapion den

Segensgestus Jesu als Taufritus interpretiert: «The Word
baptized John while still in the womb of his mother.» Danach

54



empfing Johannes als erster95 die Taufe mit dem Heiligen
Geist, die nach seiner späteren Predigt im ersten Kapitel des

Johannesevangeliums allein Jesus vollziehen konnte. So

bedeutet die segnende Hand Jesu bei der Visitatio für Johannes

zugleich die Taufe mit dem Heiligen Geist, die ihm im
Lukas-Evangelium von Gabriel verheißen worden war96.

Auch aus dieser Sicht versteht sich nun die kniende
Haltung des Johannes. Sie schließt damit zugleich das

Christusbekenntnis, die Anbetung und die Fürbitte des
Wegbereiters ein.

Es ist erstaunlich, wie sich in der Kunst alte apokryphe
Erzählungen und Motive durch die Jahrhunderte hindurch
erhalten haben. Ihre Zählebigkeit verdanken jene Berichte
der naiven Wundergläubigkeit und farbenfrohen Realistik,
für die das Volksempfinden seit jeher aufnahmebereit gewesen

ist.
Die Sehnsucht, das Göttliche unmittelbar vor Augen zu

sehen und die schwer verständlichen und verschlungenen
Aussagen der scholastischen Theologie in einfacher bildlicher

Wiedergabe tröstlich zu erfassen, kennzeichnet auch
das Spätmittelalter. In dem auf allen Gebieten aufgewühlten
und zerrissenen 15. Jahrhundert regte sich ohnehin ein
kräftiger Zug zum Realismus, der trotzdem mit Zügen der Mystik

verwoben blieb. Seit der Zeit um 1300 wuchs südlich
und nördlich der Alpen die Aufnahmebereitschaft für die
einfache und lebendige aus dem Orient tradierte Volkskunst
der christlichen Apocrypha.

Ihre Darbietung in der Kunst kann unterschiedlich motiviert

sein. Natürliche Freude an der malerischen Gestaltung
derartiger Szenen ist am Werk, wenn etwa das Jesuskind in
der Kirche Scherzligen seiner Mutter Wasser in der Schürze

bringt und mit den Spielgefährten Krüge an den
Sonnenstrahlen aufhängt oder wenn es, wie in Zillis, tönerne Vögel
fliegen läßt.

Andererseits können solche Darstellungen trotzdem eine

theologische Auslegung erfahren, da ja auch sie im kirchlichen

Raum die Göttlichkeit Jesu bezeugen wollen. Auf
einer Miniatur mit der Initiale G im Katharinentaler
Graduale (A bb. 25) sitzen Maria und Elisabeth auf einer Ruhebank,

indem sie ihre nach Art der Erwachsenen gekleideten
Kinder auf den Knien halten97. Johannes kniet im fellgefütterten

Mantel und hebt anbetend die Hände zu dem ihm
gegenüberstehenden Jesus empor; dieser trägt auf der linken
Hand den Globus und hält die rechte im Segensgestus nach

oben, wie es ähnlich auf Heimsuchungsbildern angetroffen
wird. Trotzdem liegt hier nicht eine Visitatio vor, sondern
eine Szene, die auf Erzählungen aus dem 13. Kapitel der
Meditationes vitae Christi beruht, nach denen Maria und

Joseph auf der Rückkehr von Ägypten Johannes und Elisabeth

besucht haben98 - in seiner Art ein Bild von eminent
theologischem Gehalt. Anders die späteren Renaissancegemälde

mit Wiedergaben der heiligen Familie! Sie haben sich

so weit vom biblischen Bußprediger Johannes entfernt, daß

sie ganz zur lieblichen Idylle geworden sind.

ANMERKUNGEN

A bkürzungen
Kdm

PL

Schiller

Stange

SLM

Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Basel, Birkhäuser-Verlag,
1927ff.
Patrologiae cursus completus: Series latina (1844-1855), ed.

Jacques-Paul Migne.
Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, 5

Bde., Gütersloh, 1966-1980.
Alfred Stange, Deutsche Malerei der Gotik 11 Bde., Berlin
1934-1961.
Schweizerisches Landesmuseum Zürich.

' H. Urner-Astholz, Die Wandmalereien in der Johanneskirche auf Burg in
Stein am Rhein, Schaffhauser Beiträge zur Geschichte 47,1970, S. 7ff.

2 Die Abhandlung von 1970 enthält noch nicht die erst 1978 freigelegten
Kinder; darüber erste Orientierung durch die Verfasserin in: Neue Zürcher

Zeitung vom 7./8. April 1979, Nr. 82, S. 66.
1 So K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst I, Freiburg i. Br. 1928,

S. 343.
* Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine, aus dem Lateinischen
übersetzt von R. Benz, Heidelberg o.J., S. 416.

s Urner, Wandmalereien (vgl. Anm. 1 Taf. XI, 11.
'' Urner, Wandmalereien (vgl. Anm. 1), S. 29, Anm. 54. - In seiner Abhandlung

An iconographie note on Altdorfer's Visitation in the Cleveland Museum of
Art, The Art Bulletin 46, 1964, S. 536ff. hat E. Verheyen, S. 536f.,
Anm. 3, 22 Beispiele des «foetus type» zusammengestellt, zu denen sich

jetzt in dem oben durchgeführten Verzeichnis weitere 22 Vorkommen
gesellen.

'Johannes 1,29-36.

8 Weder in den Arbeiten von E. Mâle und L. Réau noch bei P. A. Le-

moisne (Die gotische Malerei Frankreichs, 14. und 15. Jahrhundert, Leipzig
1931) ist eine Visitatio dieser Art zu finden. Die Heimsuchung scheint in
der Malerei Frankreichs überhaupt selten vorzukommen; Lemoisne bietet

ein einziges Beispiel von 1390/1400. - Für die Plastik sei auf die
Visitatio im rechten Bogenfeld des Königportals von Chartres hingewiesen.

' Schiller I, Abb. 27, vgl. auch Abb. 149.
10 Lexikon der christlichen Ikonographie II, Sp. 230, B 1, Chorikios de Gaza (ed.

Boissonade, 1842, S. 37ff.).
11 Schiller I, Abb. 72 und 131 ; weitere Abbildungen zur Visitatio ebenda

75, 99, 111,130-135, 391 sowie bei C. Lapaire, Les retables à baldaquin

gothiques, ZAK 26,1969, S. 169ff.
'- Die Silberampulle Nr. 2 von Monza ist abgebildet bei Schiller I, 55;

ebenda Abb. 56 ein goldenes Enkolpion aus Adana (Türkei) im Archäologischen

Museum Istanbul, Inv. Nr. 82. - Zu den Ampullen von Monza
vgl. W. F. Volbach, Metallarbeiten des christlichen Kultes in der Spätantike und

im frühen Mittelalter, Mainz 1921, S. 75f.;F. Cabrol, Dictionnaire d'archéologie

chrétienne et de liturgie I, 2, Paris 1907, Sp. 1737ff. (bringt einige
Abbildungen der Ampullen von Monza, vgl. besonders Nr. 457-461). - A.

Grabar, A mpoules de Terre Sainte, Paris 1958.
13 Auf einem Altargemälde von 1520 in der Barbarakirche zu Kuttenberg

(Kutnä Hora) in Böhmen steht die Heimsuchung zwischen einer
Johannesszene und der Verkündigung an Maria. Anzeiger des Germanischen
Nationalmuseums, Nürnberg 1965, S. 50, Anm. 61. Ein weiteres Beispiel
stammt von 1524 von Andrea del Sarto in S. Giovanni Battista allo Scalzo

zu Florenz (Lexikon der christlichen Ikonographie II, Sp. 230, IIA).
14 S. Beissel, Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelalters,

Freiburg i. Br. 1909, S. 474.

55



15 M. Aronberg Lavin, Giovannino Battista, A study in Renaissance religious

symbolism, The Art Bulletin 35, 1955, S. 86, Anm. 5. Von hier aus wird
auch die Miniatur im Chludoff-Psalter (siehe S. 31, Nr. 1 und S. 54)
verständlich. In der Vulgata steht die Stelle im Psalm 84, 11 und lautet:
«Misericordia et Veritas obviaverunt sibi / iustitia et pax osculatae sunt.»

" Sermo I In festo Annuntiationis B. M. V., sermo I, PL 183, 383ff.
17 Indem der Sohn sich selbst anbietet und dadurch die Tugenden versöhnt,

spricht er: «Ecce venio. Non enim potest hic calix transire, nisi bibam
illum. Et accersito protinus Gabriel: Vade, inquit, die filiae Sion: Ecce

rex tuus venit. Festinavit ille et ait: Adorna thalamum tuum, Sion, et sus-

cipe regem» (zitiert nach E. Gössmann, Die Verkündigung an Maria im

dogmatischen Verständnis des Mittelalters, München 1957, S. 77). - In den
«Meditationes vitae Christi» wird in Kapitel II die Fabel Bernhards
nacherzählt.

18 Vgl. unsere Nrn. 10 und 32.
" Schiller I, Abb. 16 und 12 ; Beissel (vgl. Anm. 14), S. 286, Bild 118.
20 E. Guldan, Et verbum caro factum est, Römische Quartalsschrift 63, 1968,

S. 147; dort werden in Anm. 4 noch zwei Psalterien aus der Bibliotheca
Vaticana angeführt.

21 E. Mâle, L'art religieux de la fin du moyen âge en France, Paris 1922, S. 43,
44, Abb. 25.

22 Beispiele zu diesem von Gemälden und Teppichen bekannten Sujet bei

Schiller I, Abb. 125-129; vgl. auch R. L. Wyss, Vier Hortus-Conclusus-

Darstellungen im Schweizerischen Landesmuseum, ZAK 20,1960, S. 113ff. mit
Taf. 47-52 ; J. W. Einhorn, Spiritalis Unicornis, Das Einhorn als Bedeutungsträgerin

Literatur und Kunst des Mittelalters, München 1976.
"Propyläen-Kunstgeschichte 5, 1969, Farbtafel LH (Boulogne, Bibliothèque

Municipale, Ms. 14,1, fol. 22v) sowie S. 274.
24 Römisch-Germanisches Museum Köln, Inv. Nr. 193. Frau Dr.E.

Dinkler-von Schubert, Heidelberg, der ich für den Hinweis auf diesen

Grabstein danke, machte mich auf einen Bildtypus der armenischen
Kunst um 700 aufmerksam, wo Maria das stehende Kind auf einem ovalen

Schild vor der Brust hält: Sirarpie Der Nersessian, Etudes byzantines et
arméniennes II, Louvain 1973, Abb. 277 (Paris, Bibliothèque Nationale,
Ms. syr. 341); dazu heißt es I, S. 529, mit A. Grabar: «C'est l'image
sacrée du souverain offerte à l'adoration de ses fidèles.» Grabar hat diese

Interpretation vollzogen nach einem Diptychon des Konsuls Basilius, auf
dem eine Victoria das Bild dieses Magistraten auf einem Schild präsentiert

(Iconoclasme byzantin, Paris 1957, S. 34f.); vgl. auch Der Nersessian II,
Abb. 272, mit der Anbetung der Magier aus dem Etschmiadzin-Evan-
geliar.

24aJ. Burckhardt, Die Zeit Constantins des Großen, Wien o.J., Abb. 156.
25 G. Schlumberger, Sigillographie de l'empire byzantin, Paris 1884, S. 15.
26 Ebenda (Anm. 25) Beispiele für die Blachernitissa-Orantin mit dem

Kreisbild, S. 41,43f., 47,49,56ff., 61,64,75,79,86f. usw.
27 Schiller I, Abb. 3.
28 Lexikon der Marienkunde I, Regensburg 1960, Sp. 823.
29 Ph. Grierson, Catalogue of the byzantine coins in the Dumbarton Oaks Collection

and in the Whittemore Collection, Vol. 3, part 2, Washington D. C. 1973,
Pl. XLVII, 19, 1-4 (wobei 19, 2 ml Abb. 18 wiedergegeben ist). Herr
Dr. H. U. Geiger, Konservator der numismatischen Abteilung im
Schweizerischen Landesmuseum, hatte die Freundlichkeit, mir die dort
befindlichen Münzen und den Katalog von Dumbarton Oaks zu zeigen,
wofür ihm auch an dieser Stelle gedankt sei. Gute Abbildungen derartiger

Goldmünzen von Michael VII. Dukas bringt auch R. Ratto, Monnaies

byzantines, Amsterdam 1959, PI. IL, Nr. 2044, und LXVIII, Nr.
2046.

30 K. Onasch, Ikonen, Gütersloh 1961, Taf. 6, und S. 345f.; W. Felicetti-
Liebenfels, Geschichte der byzantinischen Ikonenmalerei von ihren A nfängen bis

Zum A usklange unter Berücksichtigung der Maniera greca und der italo-byzctntini-
schen Schule, Ölten 1956, Taf. 44 (Gottesmutter als Orantin [«Blachernitis-
sa»], Anfang 13. Jh., Moskau, Tretjakov-Galerie); Felicetti bemerkt dazu
S. 51 : «Die Feierlichkeit des Ganzen erhöhen noch zwei flankierende
Schildchen mit Brustbildern von Erzengeln, die mit ihrer Adorationsge-
ste zugleich dieser göttlichen Vision akklamieren.»

31 Eine Abbildung findet sich im Archäologischen Kalender, Kopenhagen/Zürich
1971, Januar.

' Singlied (14./15. Jh.), 1. Strophe: «Ave, virgo, mater Christi, templum
salvatoris. / Stella solem genuisti, vasculum pudoris»; G. G. Meersse-

man, Der Hymnos Akathistos im Abendland, Freiburg/Schweiz 1958,
S. 208. «Stella dum solem paris» (14. Jh.), ebenda S. 217.

3 Seit dem Ende des 2. Jh. hatte in der theologischen Literatur der Name
Christi das feste Attribut «Sonne der Gerechtigkeit» erhalten, eine

Bezeichnung, die sich aus orientalischer Auffassung von der Sonne als der
Richterin, die Recht und Gerechtigkeit ausübt, herleitet. Vgl. F. J. Dölger,

Die Sonne der Gerechtigkeit und der Schwarze, Eine religionsgeschichtliche

Studie zum Taufgelöbnis, Münster i. W. 1918, bes. S. 86,97,105.
' Luther übersetzt «Jungfrau», die Zürcher Bibel «das junge Weib» mit der

Anmerkung, der hebräische Text bedeute einfach «die Herangereifte».
Sinngemäß hat Luther recht. Jedenfalls ist die Stelle alle Jahrhunderte
hindurch im Sinne der Jungfrauengeburt verstanden worden. Abbildungen

der Platytera bei K. Onasch (vgl. Anm. 30), Taf. 6 (12./13. Jh.),
S. 352, Abb. 5 (12. Jh.), Taf. 43 (Ende 15. Jh.), Taf. 114 (Ende 15. Jh.),
Taf. 68 (16. Jh.), Taf. 128 und 129 (16./17. Jh.).

3 Außer bei K. Onasch (vgl. Anm. 30), Taf. 15 und 16, ist die Ikone von
Ustjug zu finden bei W. Felicetti-Liebenfels (vgl. Anm. 30), Taf. 50
und S. 54; Schiller I, Abb. 98 und S. 55.

6 Eine Verkündigung vom Ende des 12. Jh. im Katharinenkloster auf dem
Sinai zeigt Maria in der gleichen Haltung beim Spinnen, während auf
ihrer Brust zart angedeutet der thronende Christus in der Mandorla
erscheint; K. Weitzmann, Die Ikone, München 1978, Taf. 27.

7 E. Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis, Erlenbach-Zürich
1941, Taf. 8. Ein oberrheinisches Gemälde von ca. 1400 zeigt Maria in
einem anderen Zusammenhang beim Spinnen, indem dort Joseph in ihr
die Mutter des Herrn erkennt; sie birgt denn auch intrauterin das strah-

lenumflossene Kind, das in sitzender Haltung wie so oft bei der Visitatio
die Segenshand erhebt und die Linke seitlich abwärts ausstreckt; Schiller

I.Abb. 142.
8 So z.B. bei Ephräm dem Syrer, vgl. A. Müller, Ecclesia-Maria, Die Einheit
Marias und der Kirche, in.Paradosis, Beiträge zur Geschichte der altchristlichen

Literatur und Theologie, Freiburg/Schweiz 1951, S. 211,147 und
148; ferner E. Guldan, in: Römische Quartalsschrift 63, 1968, S. 158,
über die Conceptio Christi per aurem Mariae. Die Legenda aurea (vgl.
Anm. 4) berichtet S. 254 über diese Auffassung bei Bernhard von Clairvaux.

Eine späte Wiedergabe der Conceptio per aurem befand sich auf
einem Werk Albrecht Altdorfers, siehe unsere Nr. 17.

' W. N. Lasarew, Die Malerei und die Skulptur Nowgorods, Geschichte der russischen

Kunst II, Dresden 1958, S. 89, zitiert bei Guldan (Anm. 20),
S.148f.

°A. Grabar, Die mittelalterliche Kunst Osteuropas, Baden-Baden 1979,
S. 11 Iff. mit Abb. 117.

1 Kdm Graubünden II, S. 360, Abb. 351.
2 Mariaberg-Rorschach, Festschrift aus Anlaß der Restaurierung 1969-1978, hg.

vom Amt für Kulturpflege des Kantons St. Gallen, Rorschach 1978,
S.66.

3K. Onasch (vgl. Anm. 30), Taf. 145. In der Ostkirche wird Johannes

entsprechend dem Wort «ayyE/Voç», das Bote und Engel bedeuten kann,
oft mit mächtigen Flügeln ausgestattet. Siehe unsere A bb. 21.

4 Z.B. K. Onasch (vgl. Anm. 30), Taf. 147.
3 S. H. Steinberg, Abendländische Darstellungen der Platytera, Zeitschrift für
Kirchengeschichte 51, 1932, S. 512ff. - A. Boeckler, Deutsche Buchmalerei

vorgotischer Zeit, Königstein im Taunus 1953, Taf. 55, bringt das

Widmungsblatt dieses im Besitz des Herzogs von Braunschweig befindlichen
Evangeliars, bei dem die Platytera wie auf byzantinischen Münzen auf
einem Thron sitzt, umrahmt von einer großen Mandorla; der nach
byzantinischer Sitte gekleidete kreuznimbierte Christus hält in der Linken das

Buch, während er die Rechte zum Segen erhebt.
6 Schiller I, Abb. 2; Künstle (vgl. Anm. 3) I, S. 621, Bild 355, und K.
Weitzmann, Die Ikone, München 1978, Abb. A, der das Relief für ein

mögliches Importstück aus Konstantinopel hält.
17 E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, Taf. 1.
8 P. Perdrizet, La Vierge de Miséricorde, Paris 1908, Catalogue S. 85, Nr.

33.
" London, Victoria and Albert Museum, Inv. Nr. 25-1882.

56



D Erwähnt in der Legende zum Relief des Buon (vgl. Anm. 49).
1 Felicetti (vgl. Anm. 30), S. 50, und A. Grabar, Die mittelalterliche Kunst

Osteuropas, 1979, S. 144ff. mit Abb. S. 145.
2 P. Perdrizet (vgl. Anm. 48), bes. S. 21-60 und passim. A. Grabar
sieht in gewissen Isis-Darstellungen die Schutzmantelmadonna vorgebildet

(Recherches sur les influences orientales dans l'art balkanique, Paris 1928,
S. 76f.).

3 R. Salomon, Opicinus de Canistns, Weltbild und Bekenntnisse eines avignonesi-
schen Klerikers des 14. Jahrhunderts, mit Beiträgen von A. Heimann und R.

Krautheimer, Studies of the Warburg Institute, ed. F. Saxl, Vol. I A
(Text) und I B (Tafeln), London 1936.

4 Opicinus (Vgl. Anm. 53), Taf. 24, Pal. lat. 1993, T. 35. Die Erläuterungen
zu dieser Tafel finden sich bei Taf. 116, S. 194ff. Meine Interpretation ist
jedoch (wie oben dargelegt) eine ganz andere, da sie sich auf die winzigen
Umschriften der Figuren stützt, die auch im Original nur mit Mühe zu
lesen sind

5 R. Salomon (vgl Anm. 53), Textband S. 320.
6 E. Rosenthal, Illuminationsfrom a Dominican Gradual ofabout 1300, ZAK
33, 1976, S. 62f. mit Abb. 3, sowie L. Wüthrich, Redaktionelle Anmerkung

ebenda S. 66.
7 Ebenda (vgl. Anm. 56), S. 66 und das Verso S. 65, Abb. 8. Schon auf einer
mozarabischen Miniatur des 10./11. Jh. im Escoriai ist das apokalyptische

Weib mit einer Strahlenscheibe auf einem großen Stern vor der
Brust ausgezeichnet; M. Trens, Maria, Iconografia de la Virgen en el arte
espanol, Madrid 1946, S. 59, Abb. 20.

8 Vgl. dazu die Ausführungen auf S. 52.
' Reallexikon z«r Deutschen Kunstgeschichte 5, Stuttgart 1967, Sp. 249, Abb. 2.
0 E. Mâle, L'art religieux de la fin du moyen âge en France, 1922, führt S. 220
zwei Beispiele an: L'édition de 1510 des Heures à l'usage du diocèse

d'Angers, publié par S. Vostre, sowie ein Glasfenster in der Kirche
Notre-Dame à la Ferté-Milon. - X. Barbier de Montault, Traité
d'iconographie chrétienne II, Paris 1890, S. 205f, meint, daß dieser «type fort
indécent» im 16. Jh. durch Emailarbeiten von Limoges verbreitet worden
sei.

1 A. A. Schmid, Die Schreinmadonna von Cheyres, in: Lebendiges Mittelalter,
Festgabe für Wolfgang Stammler, Freiburg/Schweiz 1958, S. 130-162.
Dieses Bildwerk ist 1978 aus der Kirche gestohlen worden.

2 Obwohl diese Schreinmadonna in der Notiz zur Kapelle von Marly in
der Stadt Freiburg (Kdm Fribourg I, S. 17) nicht erwähnt wird, stammt sie

von dort, vgl. W. Fries, Die Schreinmadonna, Anzeiger des Germanischen
Nationalmuseums 1928/29, S. 35, und Ch. Baumer, Die Schreinmadonna,

Marian Library studies 9, Dayton, Ohio, 1977, S. 253ff.
3 Kdm Luzern II, S. 395, Abb. 305. - Inventar SLM, LM 12063.
4 Zweite Strophe des Hymnus des Adam von St. Victor (siehe S. 51 und
Anm. 67), ausführlich zitiert von W. Fries S. 51. Fries sieht eine mögliche

ursächliche Verbindung zwischen den beiden so weit auseinanderliegenden

Gruppen darin, daß der Deutschordensmeister Winrich von
Kniprode, der sich der Gunst Karls V. von Frankreich erfreute, in Paris
solche Andachtsbilder, von denen der König laut Verzeichnis mehrere
besaß, kennengelernt habe, ebenda S. 64, Anm. 93a, ähnlich Baumer
(vgl. Anm. 62), S. 266f.

5 Montault (vgl. Anm. 60) II, S. 220, und Baumer (vgl. Anm. 62),
S. 268, der einen Passus aus Gersons Predigt zitiert.

6 Antonini summa sacrae theologiae, Venedig 1582, hist. Ill, tit. 8, 4 § 11 : «Re-

prehensibiles sunt pictures, qui pingunt... in Annuntiatione Virginis
parvulum puerum formatum, sc. Jesum, mitti in uterum Virginis quasi
non esset ex substantia Virginis corpus eius assumptum», zitiert bei E.

Gössmann, Die Verkündigung an Maria im dogmatischen Verständnis des

Mittelalters, München 1957, S. 279.
7 Zitiert nach W. Fries (vgl. Anm. 62), S. 51 (siehe Anm. 64).
81. Futterer, Gotische Bildwerke der deutschen Schweiz 1220-1440, Augsburg
1930, S. 173, Nr. 76 und Abb. 281.

' Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1973, S. 175, Abb. 4, Inv.
Nr. PI 3049, farbig bemaltes Lindenholz, versilbert und vergoldet.

0 Siehe Anm. 69.
' Vgl. unsere Nr. 31.
2 Die Madonna gravida hatte besonders in Böhmen eine selbständige südost¬

deutsche Gestaltung erfahren, da der böhmischen Mentalität eine

volkstümliche, realistische Mystik entsprach, wie L. von Wilckens an

mehreren Beispielen gezeigt hat: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums

1965, S. 33-51. - Unabhängig davon sind in Spanien Darstellungen

der Virgen de la Esperanza vom 15.-18. Jh. verbreitet gewesen, und

zwar im Norden stärker als im Süden; vgl. die zahlreichen Abbildungen
bei M. Trens (vgl. Anm. 57), Fig. 32-42. Bei Abb. 36 (17. Jh.) und Abb.
35 (18. Jh.) steht das Kind in einer offenen Höhlung. In Italien ist das

Kind ganz selten in einem Hohlraum untergebracht, so bei der Verkündigung

auf dem Kapitell des Enrigus von S. Andrea in Pistoia, Anzeiger des

Germanischen Nationalmuseums 1965, S. 47, Anm. 17.
3 J. Baum, Deutsche Bildwerke des 10-18.Jahrhunderts, Stuttgart 1917, S. 20f,
nennt als Beispiele zwei süddeutsche Holzskulpturen, ferner
niedersächsische Werke sowie süddeutsche Kirchenportale. - Hinzuzufügen ist
ein Kapitell im Kreuzgang von St.Ours in Aosta ; «Du»,Januar 1975, S. 59.

4 E. Landolt-Wegener, Zum Motiv der «Infantia Christi», ZAK 21,1961,
S. 164ff.; vgl. auch Urner, Wandmalereien (vgl. Anm. 1), Abb. 23 und
S.39.

3
J. M. Ritz, Schreinfiguren, Volkskundliche Gaben, John Meier zum 70.

Geburtstag, Berlin 1934, S. 168. - In seiner Lobrede auf Sokrates (Plato,

Symposion 215 B) hat Alkibiades diese Silensfiguren, «evSoSev

6tyàX|xaxa ëxovxeç Seöv», mit Sokrates verglichen. In den Verkaufsbuden

der athenischen Bildhauerwerkstätten wurden solche kleine
Kultgegenstände angeboten.

6 C. Benziger, Eine illustrierte Marienlegende aus dem 15. Jahrhundert (Cod.
Mss. hist. Helv. X. 50, Burgerbibliothek Bern), Straßburg 1913.

7 Ebenda (Anm. 76), Abb. 14, fol. 131.
8 In anderen Zeichnungen dieser Marienlegende wie Josephs Zweifeln

oder der Geburt des Johannes ist Maria ebenfalls mit der Strahlensonne
im Schoß ausgezeichnet, ebenda (Anm. 76) Abb. 15, 16, 12. Auf dem

Herlinschen Altar in Rothenburg steht ein vielstrahliger Stern vor dem

Schoß der Frauen (Künstle [vgl. Anm. 3] I, S. 343), und im Missale I,
Krakau, Wawel, sind ihre Leiber mit einem breitarmigen Kreuz versehen,

Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1965, S. 43 mit Abb.
14.

' Benziger (vgl. Anm. 76), S. 26.
° Evangiles apocryphes I, ed. Ch. Michel, Paris 1924, Protévangile de

Jacques, S. 26.
' Recherches sur les influences orientales dans l'art balkanique, S. 75f.
2 Portale in Grottoferrato und San Marco in Venedig; Fassaden am Dom in

Spoleto und San Miniato in Florenz (Künstle [vgl. Anm. 3] I, S. 527),
der ehemalige Lettner im Westwerk des Mainzer Doms (Lexikon der

christlichen Ikonographie I, Sp. 498, Abb. 2). In Würzburg z.B. zeigt ein

Bogenfeld im Dom eine romanische und das Tympanon an der Marienkapelle
eine gotische Deesisgruppe. In der Buchmalerei findet sich eine solche

oben in der Initiale I der Johannes-Vita im Graduale von St. Katharinental

(Schweizerisches Landesmuseum, Inv. LM 26117, fol. 190r), in der
Wandmalerei z.B. in der Kapelle St. Niklausen (Obwalden).

3 G. G. Meersseman, Der Hymnos Akathistos, 1958, S. 138.
4 Ebenda (Anm. 83) S. 167.
3 H. Posse, Lucas Cranach d. Ä., Wien 1942, Taf. 37.
6 Pantheon 37,1979, S. 388.
7 M. Aronberg Lavin, Giovannino Battista, A study in Renaissance religious

symbolism, The Art Bulletin 37,1955, S. 85ff.
8 Ebenda (Anm. 87) S. 86, Anm. 6.
' Ebenda (Anm. 87) im Anhang zahlreiche Abbildungen dazu.
3 E. Landolt-Wegener, Darstellungen der Kindheitslegenden Christi in Histo-

rienbtbeln aus der Werkstatt des Diebolt Lauber, ZAK 23,1963/64, S. 212 ff.
und die Abb. auf Taf. 51.

1 Lexikon der Marienkunde I, Taf. 70.
2 Sammlung R. von Passavant-Gontard, 3. Veröffentlichung des Städelschen

Kunstinstituts, Frankfurt a. M. 1929, Nr. 85.
3 Zum Chludoff-Psalter siehe S. 31, Nr. 1.
4 M. A. Lavin (vgl. Anm. 87), Anm. 5.
3 So heißt es in den Meditationes vitae Christi bei der Visitatio ausdrücklich:

«Cum enim Virgo salutavit Elisabeth, repletus est in utero Johannes

Spiritu sancto, repleta est enim mater: nec prius repletur mater quam fili-

57



us, sed filius repletus replet et matrem Et sicut ilia Mariam, sic ille ad- träge zur oberrheinischen Buchmalerei in der 1. Hälfte des 14. Jahrhunderts. Basel/
ventum Domini sensit.»; S. Bonaventurae opera omnia, torn. XII, Paris 1868, Stuttgart 1959, S. 121 und S. 44.
S. 516, cap. V. "8 Dort wird berichtet, wie die Heimkehrer sich bei Johannes am Rande der

' Lukas 1,15b. Wüste ein wenig ausruhen und mit ihm von der rauhen Nahrung essen,
' Fol. 264v in der Vita des Johannes. Für freundliche Vermittlung dieser um hernach im Hause der Elisabeth ein frohes Fest zu begehen (vgl.
Abbildung danke ich Herrn Dr. L. Wüthrich. Vgl. auch E. J. Beer, Bei- Anm. 95, S. 529).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1,6: Chr. Buff, Stein am Rhein
Abb. 2 : The Metropolitan Museum of Art, New York
Abb. 3: Archiv für Schweizerische Kunstgeschichte, Basel

Abb. 4,8,12 : Freundliche Überlassung durch Frau Dr. h.c. Gertrud Schiller
Abb. 5 : Burgerbibliothek Bern (Cod. Mss. hist. Helv. X. 50, fol. 131)
Abb. 7: Germanisches Nationalmuseum Nürnberg (K. Urner)
Abb. 9: The Cleveland Museum of Art, Cleveland, Ohio
Abb. 10: Badische Landesbibliothek Karlsruhe (Hs. U. H. 1, f. CLXXVIV)
Abb. 11 : Städtische Museen Freiburg l. Br.
Abb. 13: Pantheon 19,1961, S. 179
Abb. 14: Bayerische Staatsgemäldesammlungen München
Abb. 15: R. Salomon, Opicinus de Canistris, Studies of the Warburg Institute,

London 1936, Vol. I B, Taf. 24
Abb. 16 : A. Grabar, Recherches sur les influences orientales dans l'art balkanique,

Paris 1928, Taf. VI, 3

Abb. 17: Rheinisches Bildarchiv, Unter-Sachsenhausen 37, D-5000 Köln 1

Abb. 18, 25: Schweizerisches Landesmuseum Zürich
Abb. 19-21 : K. Onasch, Ikonen, Gütersloh 1961, Taf. 6,16,145
Abb. 22: E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, Taf. 1

Abb. 23 : P. Perdrizet, La Vierge de Miséricorde, Paris 1908, Taf. X, 1

Abb. 24: Kunstsammlungen der Veste Coburg, Coburger Landesstiftung

58


	Die beiden ungeborenen Kinder auf Darstellungen der Visitatio

