
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 36 (1979)

Heft: 4

Artikel: Programme religieux et programme dynastique à Königsfelden

Autor: Isler-de Jongh, Ariane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Programme religieux et programme dynastique à Königsfelden

par Ariane Isler-de Jongh

Les deux nouveaux éléments que nous présentons pourront

enrichir la documentation des vitraux de Königsfelden1

et en préciser la portée symbolique.
Le premier est de caractère iconographique. Il nous

présente un modèle possible d'un médaillon du vitrail de
saint François d'Assise prêchant aux oiseaux (fig. 2), dans
le Psautier et Heures de Yolande de Soissons, conservé à la
Pierpont Morgan Library de New York2 (fig. 1). Sans en
être une copie exacte - il en diffère notamment beaucoup
dans le rendu des volumes -, le troisième médaillon du
vitrail reprend l'essentiel de la composition et spécialement

le geste de la main droite du saint qui a, nous le

verrons plus tard, une fonction signalisatrice évidente.
Cette représentation du sermon aux oiseaux est très libérée

des premiers modèles italiens du XIIIe siècle, mais
diffère aussi de la scène traitée par Giotto3. Elle tendrait
donc à confirmer les rapports de Königsfelden avec
l'enluminure et les ivoires français de Paris et du Nord autant,
si ce n'est plus, qu'avec l'art rhénan4.

Or le manuscrit enluminé, à cette époque, est
essentiellement un art de cour et ce sont les familles princières
qui en assurent la diffusion, en l'emmenant dans leurs
déplacements et en le transmettant par mariage ou héritage.

Rappelons que le couvent franciscain de Königsfelden
fut fondé sur les lieux de l'assassinat5 d'Albert Ier, duc de

Habsbourg et roi d'Allemagne, par la reine Elizabeth, sa

veuve, et par ses enfants. A la mort de la reine, en 1313, sa

fille, la reine Agnès, veuve du roi Andreas III de Hongrie,
poursuivit son œuvre et vécut à Königsfelden, entourée
d'une petite cour, jusqu'à sa mort, en 1364. Elle continua
à exercer une influence remarquable sur les destinées de la
maison de Habsbourg, arbitrant les querelles entre ses

frères et continuant l'œuvre d'unification et de consolidation

territoriale qu'avaient commencée son père et son
grand-père6.

Albert Ier de Habsbourg avait poursuivi en effet une
politique d'alliances assurées par les mariages de ses

enfants. Si nous relevons les unions les plus intéressantes,
parmi les douze enfants parvenus à l'âge adulte7, nous
constatons que son fils aîné, Rodolphe III (mort en 1307,
donc avant l'assassinat de son père et la fondation de

Königsfelden), avait épousé en 1300 Blanche de France,
fille de Philippe III le Hardi et demi-sœur de Philippe le

Bel; un autre, Leopold, avait épousé Catherine de Savoie,
fille du comte Amédée V, le Grand8; Albert II avait
épousé Jeanne, comtesse de Ferrette (ou de Pfirt) 9 et enfin
Othon, le donateur de notre vitrail, après la mort de sa

première femme, Elizabeth de Bavière, épousera en

secondes noces Anne de Luxembourg, fille du roi Jean et

sœur de Bonne de Luxembourg.
C'est dire la diversité des courants artistiques qui

pouvaient se rencontrer à la cour de la reine Agnès, leur sœur,
elle-même veuve d'un roi de Hongrie. Un grand maître
verrier pouvait puiser à ces sources sans pour autant en
être absolument dépendant.

C'est donc dans l'optique de la fondation familiale et

dynastique qu'il faut reconsidérer le vitrail de saint François

et plus spécialement le médaillon central qui fait
l'objet de cette note. En effet, le geste de saint François,
geste caractéristique de la rhétorique médiévale, a une
valeur iconique d'une portée remarquable: parmi les

oiseaux qui l'écoutent, comme les disciples écoutaient le

Christ selon la Legenda maior de saint Bonaventure, le saint

yy-
v v

: kt

'

<É^>Y t

M
XX

Fig. 1 Saint François prêchant aux oiseaux. New York, Pierpont
Morgan Library, Ms 729, fol.2r.

236



Fig. 2 Saint François
prêchant aux oiseaux. Eglise
du couvent de Königsfelden,

médaillon central

du vitrail de saint
François d'Assise (fenêtre

n° 8 du choeur).

S£40îù

39

»¦ai 9L ¦ta**.
*m"w*m

désigne de son doigt tendu un vautour10 placé au second

rang de son «auditoire» et occupant une position privilégiée

dans la composition générale. Or, «vautour» se dit
«Habicht» en allemand et on convient que l'origine du
nom des Habsbourg vient de Habichtburg11.

On est donc amené à voir dans cette scène centrale
d'un vitrail essentiel du cycle, puisqu'il est celui qui est
consacré au fondateur de l'ordre, la désignation de la
mission de la famille à l'époque où les franciscains
passaient par de grandes difficultés.

L'énumération des différents textes relatant la vie du
saint12 résume en quelque sorte les troubles qui se
succédèrent au cours du siècle qui suivit sa mort, en 1226, et il
est nécessaire de s'y arrêter pour mieux comprendre la
complexité de la situation. C'est à Thomas de Celano, un
de ses compagnons, que Grégoire IX demanda d'écrire la
première vie de saint François (Vital, 1228-1230)13. La
Vitali sera écrite en 1246, pour compléter la première,
mais elle en modifiera l'esprit en insistant sur les événements

miraculeux et symboliques, tenant compte des
récits des « trois compagnons ».

Entre-temps l'ordre des franciscains avait rapidement
pris de l'importance, les donations qu'il recevait étaient
peu compatibles avec l'esprit de pauvreté du fondateur et
la communauté se trouva scindée en trois groupes: un
petit groupe, « Gli Spirituali », désirait suivre à la lettre la
règle de pauvreté léguée par saint François et garder la

ferveur primitive; à l'autre extrême, un groupe tendait à

un relâchement des règles. Au centre, les modérés

essayaient de concilier l'esprit de pauvreté et de simplicité
avec le développement inévitable de l'ordre et son
influence grandissante dans l'Université et dans la vie
publique. Saint Bonaventure fut le porte-parole de ce

groupe. Nommé général de l'ordre en 1257, il écrivit la
Legenda maior pour le Concile de Narbonne (1260), suivie
de la Legenda minor, compilations des écrits antérieurs qui
dorénavant devaient seules être considérées comme
authentiques. Mais les «Spirituali » se raidirent dans leur
position et refusèrent les réformes introduites par
Grégoire X au Concile de Lyon14. Les papes suivants furent
plus conciliants et Clément V, au Concile de Vienne en
1312, parvint à un compromis. C'est de cette époque que
datent, semble-t-il, les deux textes aux tendances les plus
mystiques : la Legenda trium sociorum et le Speculum perfections.

En 1317, le pape Jean XXII condamnait les «Spirituali

» une fois de plus par la bulle « Quorundam exigit ».

Or, en 1317, l'aîné des ducs de Habsbourg, Frédéric,
était en guerre avec Louis de Bavière qui avait été élu roi
d'Allemagne. Frédéric fut battu à Mühldorf en 1322 et
fait prisonnier. Sa captivité dura trois ans et l'histoire
raconte que les ennemis se réconcilièrent dans un admirable

esprit chevaleresque Il n'en reste pas moins que
Louis de Bavière était en opposition ouverte avec le pape
Jean XXII qui, voulant le faire renoncer à ses Etats ita-

237



liens, le menaça d'excommunication et le mit au ban en
132415. Durant les dix années qui suivirent, la lutte continua

entre le pape et Louis de Bavière, qui trouva son plus
sûr appui dans la faction des «Spirituali», opposée à

Jean XXII.
Ainsi se trouvent éclaircis, à la lumière de l'histoire,

l'iconographie religieuse du vitrail de Königsfelden, aussi
bien que le programme dynastique. Les épisodes de la vie
de saint François sont tous d'ordre biographique, ne reposant

pas sur des légendes miraculeuses, mais au contraire
sur la vie exemplaire du saint, ce qui ne met que mieux en
évidence son parallélisme avec la Passion du Christ. On
est ici dans la tradition de la Vita I et de la Legenda maior,
dans la tradition des modérés. L'amour des humbles reste

à la «base» de la règle, ainsi que le démontre l'atlante
supportant la corniche16. Mais le soutien vient aussi des

grands: le lion hissant est l'armoirie des Habsbourg en
Suisse et marque leur position de défenseurs de l'ordre des

franciscains17.

Le vitrail de saint François, et en particulier son
médaillon central (fig. 2), signale donc de façon explicite
la mission des Habsbourg, se relevant de la catastrophe
familiale et politique qu'avait été l'assassinat d'Albert Ier,
et justifie le programme grandiose du couvent de Königsfelden

qui, pendant près d'un siècle, se trouva placé au
carrefour de l'histoire, des développements religieux et des

courants artistiques européens18.

NOTES ET RÉFÉRENCES

1 Fridtjof Zschokke, Vitraux du Moyen-Age en Suisse, Bâle 1947.
Michael Stettler, Swiss Stained Glass of the Fourteenth Century,
(Iris Colour Books) Batsford, Londres 1949. Emil Maurer,
Das Kloster Königsfelden, Die Kunstdenkmäler der Schweiz,
Aargau III, Basel 1954. Emil Maurer, Habsburgische und
franziskanische Anteile am Königsfelder Bildprogramm, in: ZAK
19, 1959, p. 220-225. Emil Maurer, Königsfelden - Meisterwerk

zyklischer Komposition, Eine Nachlese, in: Unsere
Kunstdenkmäler 20, 1969, (Mel. Knoepfli), p. 174-182. M. Beck,
Peter Felder, Emil Maurer et D.W.H. Schwarz, Königsfelden,

(intr. M. Stettler), Walter-Verlag, Olten/Freiburg
im Breisgau 1970.

2 Pierpont Morgan Library Ms 729, fol. 2r. Sur ce manuscrit
voir: Karen Keel Gould, The Psalter and Hours of Yolande de

Soissons, Ph.D.diss., University of Texas, Austin 1975. Karen
Keel Gould, Illumination and Sculpture in Thirteenth-Century
Amiens: The Invention of the Body of Saint Firmin in the Psalter and
Hours of Yolande de Soissons, in: Art Bulletin 59, 1977,

p. 161-166. E. Panofsky, Early Netherlandish Painting, Harvard

University Press, Cambridge, Mass., 1953, I, p. 140 et
note 153.

3 Pour les comparaisons voir A. Smart, The Assisi Problem and
the Art of Giotto, Clarendon, Oxford 1971, p. 191ss., 277ss. et
pl. 68 et 69.

4 Sur les influences françaises dans l'évêché de Constance,
rapports avec la cour de Philippe le Bel, etc., voir E. Maurer
(cf. note 1) 1954, p. 335ss.

s Le 1" mai 1308.
6 Beck, Felder, Maurer et Schwarz (cf. note 1) 1970, p. 16ss.
7 M. Dugast Rouillé, Les Maisons souveraines de l'Autriche, Paris

1967, p. 82-86.
8 Sur les rapports de Catherine de Savoie avec l'église de

Romont, voir Ellen J. Beer, Die Glasmalerei der Schweiz aus
dem 14. und 15.Jahrhundert, Corpus vitrearum medü aevi,
Schweiz, Bd. III, Basel 1965, p. 72-73.

9 Sur les rapports de Jeanne, comtesse de Ferrette (ou de Pfirt,
en allemand) avec l'église Saint-Etienne à Mulhouse, voir

Jules Lutz, Les Verrières de l'ancienne église Saint-Etienne à

Mulhouse, suppl. Bulletin du Musée d'histoire de Mulhouse 29,
1906. L'équivalence du nom de Pfirt avec sa forme francisée
de Ferrette se trouve chez Dugast Rouillé (cf.note 7), p. 86.

10 Le vautour est mentionné dans l'énumération des oiseaux du
vitrail, mais sans commentaire, chez E. Maurer (cf. note 1

1954, p. 179. Il faut aussi souligner la valeur symbolique de
plusieurs des oiseaux: le hibou et le coq, nuit et jour, mort et
résurrection, la cigogne annonciatrice, le papillon, symbole de
résurrection lui aussi.

11 A. Wandruszka, The House of Habsburg, Doubleday, New
York 1964, p. 24. Voir aussi HBLS IV. 34, à la rubrique
«Habsburg ».

12 Sur le sujet des sources, voir Analecta Franciscana, Tomus X,
Quaracchi, Firenze 1926-1941. Henry Thode, Franz von
Assisi und die Anfänge der Kunst der Renaissance in Italien, Berlin
1904. Celestino Pina, Le Fonti medioevali della Storia e del
Pensiero francescano nella ricerca e nella critica moderna, parte
prima, Celuc, Milano 1971.

13 II faudrait aussi comparer avec la vie écrite par Giuliano da
Spira (Julian von Speyer), qui se rapproche beaucoup de la
Vita I. De plus il a composé un office de saint François (Analecta

Franciscana X), p. 375-388.
14 II convient de rappeler ici qu'Albert le Grand avait été appelé

en 1256 par le pape Alexandre IV pour défendre les frères
mendiants contre les professeurs de l'université de Paris. Il
était aussi au Concile de Lyon en 1274 pour y soutenir la
candidature de Rodolphe Ier de Habsbourg au trône
d'Allemagne.

15 Rappelons que les vitraux furent exécutés entre 1320 et 1325.
16 Comparer avec les Heures de Jeanne d'Evreux (Cloisters Ms

54.1.2, fol. lòfi.
17 M. Dugast Rouillé (cf. note 7), p. 79.
18 Nous voudrions, en terminant, remercier Monsieur Philippe

Verdier, professeur au département d'histoire de l'art de
l'université de Montréal, qui nous a beaucoup encouragé dans
ce travail.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1 : Pierpont Morgan Library, New York. Fig. 2 : Musée National Suisse.

238


	Programme religieux et programme dynastique à Königsfelden

