
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 36 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Tarasper Freiherren als Förderer der Kunst

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tarasper Freiherren als Förderer der Kunst

von Iso Müller

In der großartigen Tarasper Burg im Unterengadin sind
Kunstgegenstände aus der Tarasper Zeit nicht zu
finden, denn die dortigen Antiquitäten, welche die Innenräume

zieren, sind fremder und späterer Herkunft. Auch
in dem Hauskloster der Freiherren, in Marienberg im
Obervintschgau (Italien), sind relativ wenige unmittelbare

Erinnerungen aufzutreiben, ausgenommen eine Kasel

und eine Stola. Aber der nicht nur fleißige, sondern
auch begabte und für Kunstgegenstände aufgeschlossene
Chronist Goswin hat in seiner 1374 bereits in der Hauptsache

vollendeten Chronik die Schenkungen und
Erbstücke der Gründerdynastie ausführlich beschrieben. Auf
diese Quelle stützen sich die nachfolgenden Untersuchungen1.

Kirchliche und weltliche Kunstgegenstände

Zwei Fastentücher

Goswin berichtet ausführlich von zwei Fastentüchern, von
denen das eine die Bildnisse von Ulrich III. von Tarasp
(f 1177) und von seiner Gemahlin Uta (f 1163) sowie
Themen aus dem Alten Testamente zeigte2. Das Passions-
velum (Hungertuch) kam erst um die Jahrtausendwende
vornehmlich in bischöflichen und klösterlichen Kirchen
auf. Am wenigsten verbreitet war es in Italien. Es diente
zur Verhüllung des Altarbezirks zur Zeit der Fasten und
war meist am Eingang des Chores aufgehängt3.
Ausdrücklich als Velum quadragesimale wird es in Prüfening
(1165), Lüttich (1182) und Hohenwart (Ende des

12. Jahrhunderts) erwähnt4. Man könnte zunächst
erstaunt sein, daß gerade Laien wie die Tarasper dem Kloster

Marienberg solche liturgische Kostbarkeiten schenkten,

allein wir wissen, daß auch die Markgräfin Sophie
nach dem Tode ihres Gemahls, des Grafen Heinrich IV.
von Andechs-Dießen, Markgrafen von Istrien, gestorben
1228, dem Augustinerchorherrenstift Dießen
(Oberbayern) aus dem Eigenbesitz ein Velum quadragesimale
übergab5.

Nur eines der beiden Tarasper Fastentücher war durch
Darstellungen ausgezeichnet worden. Es zeigte Figuren
und Szenen aus dem Alten Testament, wobei die Personen

mit schönen Kleidern auffielen. Die Bilder waren
offenbar chronologisch geordnet. Man kann dabei an
Themata denken wie den Sündenfall, die Sintflut, Isaaks

Opferung, die eherne Schlange6. Beide Tücher bestanden
aus Leinwand. Das wertvollere war bestickt oder wahr¬

scheinlicher mit Farben bemalt. Die Bilder der Tarasper
Donatoren Ulrich III. und Uta hob der erklärende Vers

(mit Binnenreim) hervor. Der Sinn war: Die Mönche

mögen an uns denken, wenn sie im Gebete auf unsere
Bildnisse blicken. Es handelt sich also um ein bewußtes
Geschenk der Tarasper an die Marienberger Mönche.
Wäre das bebilderte Fastentuch noch erhalten, so wäre es

eine seltene Kostbarkeit und würde beweisen, daß man
solche Passionsvelen schon im 12. Jahrhundert reichlich
bemalte7.

Teppich oder Decke

Wiederum ist es Goswin, der uns von einem Velum
berichtet. Im Unterschied zum bilderreichen Fastentuch
stellt dieses Stück einen rein weltlichen Inhalt dar8. Man
kann an Jagdszenen oder landwirtschaftliche Arbeiten
(Aussaat, Ernte) oder auch an häusliche Beschäftigungen
(Nähen, Kochen) denken. Der Begriff Velum ist sehr

allgemein und kann einen Bodenbelag oder einen
Wandbehang oder auch eine Decke für einen Tisch oder eine
Bank bezeichnen9. Nicht ausgeschlossen ist auch ein

eigentlicher Bildteppich, wie solche in Frankreich schon

im 10. Jahrhundert belegt sind, aber erst im 12. Jahrhundert

zur Blüte kamen10. Solche Zierstücke größeren Um-
fanges verschönerten den Palas (Herrensaal) oder die
Kemenate (Frauengemach). Dabei ist auch infolge der

Kreuzzüge orientalischer Einfluß zu erwägen, kehrte
doch Berntrudis, die Begleiterin Utas, nach deren Tod
(1163) mit vielen Kostbarkeiten von der Jerusalem-Reise
zurück (cum magna rerum ac thesaurorum domine sue

copia11).
Der weltliche Bildinhalt und die Goswinsche Ausdrucksweise

(post se reliquerunt) legen es nahe, daß es sich nicht
um eine bewußte Schenkung an Marienberg handelt,
sondern um ein Stück, das für die Burg angeschafft wurde,
das dann aber nach dem Eintritt Ulrichs III. ins Kloster
oder dann nach seinem Tode 1177 dem Tarasper
Hauskloster überlassen wurde.

Ornat und Alben

Unser Gewährsmann spricht auch von einem Ornat
und von Alben, die Ulrich und Uta für ihre monastische

Gründung zurückließen12. Ornatus bedeutet in diesem

Zusammenhang, was Bischof Werner (1132-1151) dem
Dom von Münster in Westfalen 1137 schenkte: Tunika.

44



Stola, Dalmatika und Kasel ; dazu kommen noch bischöfliche

Insignien, die für Marienberg nicht in Frage kamen13.
Von dieser Ausstattung hat sich im taraspischen Kloster
vor allem eine Kasel mit Stola erhalten. Die Kasel war
das eigentliche Meßgewand in Form eines glockenförmigen

Mantels, wie dies im 10./11. Jahrhundert aufkam
und im 12. Jahrhundert allgemein wurde14. Disentis
besaß schon um 940 eine Casula una, wohl eine kostbare, die
nach Zürich gerettet wurde15. Nach dem Liber Ordinarius

von Rheinau aus der Zeit von 1114/23 war die Kasel
selbstverständliches priesterliches Kleid16. Chur besaß im
Jahre 1240 schon deren dreizehn, worunter sieben als
bessere, drei als alltägliche und drei als für die Fastenzeit
bestimmt erscheinen17.

Die in Marienberg erhaltene Kasel zeigt als Motiv der
Stickerei einen Baum auf, der sich in Zweige mit Blättern
und Blüten auflöst und noch rein romanisch wirkt. Auf
der dazugehörigen Stola sind in zwei Reihen von je acht
Figuren sechzehn Heilige dargestellt. Die entsprechenden
Legenden mit einzelnen unzialen Elementen deuten auf
die zweite Hälfte des 12. oder den Anfang des 13.
Jahrhunderts hin. Wie Goswin berichtet, sind tatsächlich
Ulrich III. unter der Täuferfigur und Uta auf dem
Sebastiansbild angebracht18. Panafreta und Climaria machen
es gewiß, daß es sich um Heilige handelt, deren
Überbleibsel 1106 aus einem Gräberfeld in Köln aus römischer
Zeit gehoben wurden. Von 1155-1164 kamen deren viele
von Köln über das Kloster Deutz, das Köln gegenüberliegt,

in alle Lande19. Ulrich III., ein leidenschaftlicher
Reliquiensammler, erlangte deren nicht wenige, wobei er
sich der Vermittlung des Abtes Adelbert, der in Ellwangen

(Diözese Augsburg) 1136-1176 regierte, bedienen
konnte20. Auch der aus Ottobeuren kommende Abt Gebhard

von Marienberg (1163/64-1179) brachte Kölner
Reliquien mit sich21. Vermutlich benützte Ulrich III.
seinen Aufenthalt in Ulm bei Kaiser Friedrich I. im Jahre
1169 auch für diese seine Sammlung22. Als 1201 die
Marienberger Klosterkirche eingeweiht wurde, rekondierte
der Churer Bischof Reinher dort auch Kölner Heilige
(Sebastian, Panafreta, Climaria23).

Wie wertvoll das Marienberger Liturgiestück ist,
braucht kaum bemerkt zu werden. Es gibt allerdings
ältere, so die Ulrichs-Kasel des 10. Jahrhunderts, die Al-
buin-Kasel und das Meßgewand von St. Urban aus dem
10./11. Jahrhundert, die Kasel von Brauweiler aus dem
11. Jahrhundert und diejenige des Thomas von Canterbury

im Dom von Palermo aus dem Jahre 111624. Dann
aber folgt das Tarasper Meßgewand aus dem ausgehenden

12. Jahrhundert, erst dann die Glockenkasel von Pleif
im Lugnez aus dem 13. Jahrhundert25.

Goswin erwähnt gleich nach dem Ornat auch Alben,
die ebenfalls den Namen der Stifter gezeigt hätten. Die
Alben, Untertuniken aus Leinwand, brauchte man nicht
nur unter der Kasel, sondern auch sonst für den liturgischen

Dienst, so die Mönche beim Offizium und die Kan¬

toren bei der Messe und auch sonst bei liturgischen
Handlungen26. Seit dem 10. und 11. Jahrhundert wurden sie

auch immer mehr mit Ornamenten oder Zierstücken
(Stickereien, Plättchen usw.) versehen. Solche Alben
nannte man Albae paratae27. Das bischöfliche Chur besaß

Mitte des 10. Jahrhunderts nur eine einzige dieser Art
(Alba una parata), hingegen sieben nicht geschmückte
(non paratae) und zehn einfache für den täglichen
Gebrauch28. In Marienberg handelte es sich jedenfalls um
eine Alba parata, mithin war sie mit einem Zierstück
versehen. So könnte man sich auch die Namen oder die

Figuren der Stifter darauf befestigt oder eingesetzt
vorstellen. Vielleicht war es aber so wie bei der aus dem
12. Jahrhundert stammenden Albe des Bischofs Hugo von
Grenoble (f 1132), die sich in der Valsainte (FR) befindet,
an der man nicht nur Stickereien, sondern auch Buchstaben

in grüner Seide entdeckte29.
Man kann sich fragen, ob diese liturgischen Kostbarkeiten

nicht zuerst auf der Burgkapelle der Tarasper selbst

benutzt wurden, denn streng genommen berichtet Goswin

nur, daß die Tarasper diese liturgischen Gegenstände
hinterlassen hätten (reliquerunt).

Ein Kelch

Goswin meldet auch, daß die Tarasper einen Kelch an
Marienberg vergabten, um dadurch ihr Andenken zu
verewigen30. Für die liturgische Feier war der Kelch
wichtiger als das Meßgewand. Die Nachricht ist um so

glaubhafter, als auch eine Verwandte der Tarasper, nämlich

Mechtild (f 1173), die Gemahlin Eginos I. von
Matsch, der Churer Kirche einen goldenen Kelch
schenkte31. Da Egino Vogt der Bischofskirche in Chur
war, ist die Zuwendung verständlich32. Für die
Verwandtschaft der Mechtild mit den Taraspern spricht
auch, daß sie sich im Tarasper Hauskloster, in Marienberg,

bestatten ließ33.

Kelche waren längstens in der eucharistischen Liturgie
in der Kirche gebräuchlich, und zwar gewöhnlich solche

aus Silber, oft aber auch aus Gold, mithin nicht nur
vergoldete34. Die Mönche von Disentis brachten um 940
bereits vierzehn silberne Kelche und einen goldenen mit
Patene nach Zürich, um sie vor dem Zugriff der Sarazenen

zu schützen35. Chur besaß im gleichen Jahrhundert
sieben silberne Kelche mit drei Patenen und einen goldenen

ohne Patene. Um 1240 befanden sich in der dortigen
bischöflichen Sakristei sechs Kelche, davon fünf aus Silber
und einer aus Gold. Patenen werden keine erwähnt36.

Auf den karolingischen Malereien in Müstair waren auf
der Darstellung des Abendmahles Kelche vorhanden,
doch ist das Bild unklar37. Auf den romanischen Malereien

des ausgehenden 12. Jahrhunderts sind weit
ausladende Becher beim Gastmahl des Herodes zu erkennen,
die freilich weltlichen Zwecken dienten38. Hingegen zei-

45



gen die Deckenbilder von Zillis, die ebenfalls dem 12.
Jahrhundert angehören, einfache, niedere Kelche in der
Darstellung im Tempel und solche mit ausladender Kuppe
im Bild des Abendmahls39.

Der Kelch wird noch näher beschrieben: cum signo
yridis in votro. Das Zeichen des Regenbogens deutet auf
das Wappen der Tarasper. Leider besitzt man kein einziges

Siegel der Familie. Erst Goswin selbst enthüllt das

Wappen auf dem Helm und auf dem Schild : ein roter sich
nach rechts öffnender Regenbogen in gelbem (goldenem)
Feld40. Der Regenbogen ist das Symbol des Friedens
(Gen. 9, 8-17, als Zeichen des noachitischen Bundes) und
der göttlichen Herrlichkeit (Apok. 4, 3, und 10, 1, Regenbogen

rings um den Thron). Daher erscheint das

Regenbogensymbol auch auf einem Wandbild aus San
demente de Tahull um 1123 (Museum der katalonischen
Kunst in Barcelona41). Unser Tarasper Kelch wies den
Regenbogen an einer Weinbeere oder Traube auf (in votro

botro)42. Ob die Tarasper ihn von Anfang an für
Marienberg als Geschenk bestimmt hatten oder ob er mit
dem Eintritt Ulrichs III. und seines Sohnes ins Kloster auf
der Burg zwecklos geworden war, verrät uns Goswin nicht.

Im 12. Jahrhundert besaßen die Klöster besonders
schöne romanische Kelche. Abt Suger von Saint-Denis
hatte einen Kelch, der aus einem antiken Sardonyxbe-
cher gestaltet war. Derjenige der Abtei St. Peter in Salzburg

wies getriebenes Figurenwerk auf. Auch das Prä-
monstratenserkloster von Wilten (bei Innsbruck) konnte
sich eines reich geschmückten Kelches mit Niello-Darstel-
lungen rühmen43. Vermutlich waren die Tarasper und
Matscher Kelche dieser Zeit nicht so kostbar und prunkvoll,

doch sicher trotzdem wertvoll. Es handelte sich
jedenfalls nicht um Spendekelche, sondern um eigentliche
Meßkelche, da ja solche für die Gemeinschaften der
Mönche in Marienberg und der Domherren in Chur in
Mehrzahl nötig waren. Auch waren es vermutlich henkellose

Kelche44.
Beide Kelche sind verlorengegangen. In Marienberg ist

der eine Kelch wenn nicht schon früher, so doch spätestens

während der Besetzung durch die Bayern, als das
Kloster 1807-1816 aufgehoben war, verlorengegangen.
Das zeigt an, daß er aus edlem Metall, wohl aus Silber
oder Gold, hergestellt war. Die Casula und die Stola schienen

dagegen weniger wertvoll und wurden daher gerettet.

Das Gemälde des Schlafzimmers

Goswin berichtet, im Schlafzimmer Ulrichs III. sei eine

Darstellung von dessen Vertreibung aus Mailand gewesen.

Es sei Ulrich ergangen wie ehedem den Aposteln, die
von den Juden verjagt worden seien44a. Der Chronist stellt
immer Ulrich III. in den Vordergrund, den Gründer des

Klosters Marienberg. Wenn die Episode überhaupt stattfand,

dann viel früher, bei einem Ahnen Ulrichs III. An

eine Tafelmalerei ist kaum zu denken. Zwar liebten die

Byzantiner stets diese Kunstart für ihre Ikonen, aber im
Westen kam sie erst wieder im 11./12. Jahrhundert auf44b.

Dann wird es sich auch kaum um ein persönliches
Historienbild gehandelt haben. Viel eher würde man die
Vertreibung der Apostel vermuten, an die ja Goswin erinnert.
Aber solche Apostelzyklen gab es fast nur im christlichen
Osten, wo man das Fest aller Apostel feierte (30. Juni).
Im Westen wurde gewöhnlich das Leben eines einzelnen
Apostels, meist nach apokryphen Quellen, dargestellt440.
So kommen wir zum Schluß, daß hier eher die Vertreibung

von Adam und Eva aus dem Paradies geschildert
war. Dieses Thema ist schon mehrfach in karolingischer
Zeit bevorzugt worden, so auch in der Bibel von Moutier-
Grandval, einer wohl in Tours um 834/35 entstandenen
Handschrift, die früh in das genannte Kloster kam44d.

Noch im 12. Jahrhundert zeigen uns die Mosaiken der
Kirche Santa Maria Nuova in Monreale diese Szene.

Verlorene liturgische Handschriften

Der Psalter Utas

Der Marienberger Chronist des H.Jahrhunderts überliefert

uns auch eine Urkunde von 1164/67, in der sich der
Churer Elekt Egino und Ulrich III. mit Gebhard III. von
Tarasp versöhnten. Das Original dieses Dokumentes ist

uns nicht erhalten, nur die Kopie Goswins45. Dazu
bemerkte der klösterliche Schreiber selbst: Require ista in
psalterio fundatricis46. Mit der Bezeichnung «fundatrix»
erscheint Uta auch im Marienberger Nekrolog des

14. Jahrhunderts47. Stimmt die Nachricht, dann hätte
man bald nach dem Tode Utas (2. Dezember 1163) deren
Psalterium für die Niederschrift der Urkunde benutzt.
Jedenfalls hat sie Goswin offenbar nur aus dieser Quelle.

In St.Gallen gibt es aus dem 9. Jahrhundert prächtige
kalligraphische Psalterien, so zwei von Wolfcoz, dann das

bekannte Psalterium aureum48. Aber es gab auch noch im
11. und 12. Jahrhundert Psalterien mit Goldbuchstaben49.

Vermutlich hatte Uta doch ein einigermaßen
verziertes und schönes Psalterium. Solche waren damals
nicht nur in Bischofskirchen und Klöstern, sondern auch
in Pfarrkirchen zu finden. Der Augsburger Dom besaß

sogar deren sechs50. Die Meldung Goswins läßt zumindest
durchblicken, daß Uta eine gebildete Frau war, welche
die lateinischen Psalmen lesen und verstehen konnte51.

Matutinarium und Antiphonarium

Die Tarasper waren mit den Ronsbergern, den Vögten
von Ottobeuren, verbunden und verwandt, eine Beziehung,

die sie auch für ihre monastische Gründung aus-

46



nützten. Daher kamen die Äbte von Schuls-Tarasp in der
Zeit von 1140 bis 1179 vom Kloster Ottobeuren. Der
Chronist Goswin weiß auch zu berichten, dass die
Mönche aus Ottobeuren Bücher mit sich brachten, wie sie
die Regel des heiligen Benedikt vorschrieb und wie unser
Gewährsmann sie noch selbst gesehen hatte52. Später meldet

er uns Genaueres, wobei er sich auf die Tradition
stützt (dicitur eciam53). Danach ging es um zwei
Handschriften, zuerst um ein Matutinarium, klein von Umfang,
mithin vielleicht für die Reise bestimmt oder für den
Chorleiter. Solche Mettenbücher gab es mehrfach54. Goswin

bemerkt ausdrücklich, daß diese Bücher (libri) lange
im Passeier waren. Damit meint er wohl die Kirche
St. Martin im Passeier, die Bischof Adalgott 1151-1160
dem Kloster inkorporierte55. Dabei ist wohl zu beachten,
daß nach benediktinischer Ordnung die Vigil (Noctur-
nen) vor der Matutin (Laudes) gebetet wurde56. Man
kann annehmen, daß Goswin neben dem einen kleinen
Matutinarium noch mehrere solcher (libri im Plural)
meint, die im Passeier vorhanden waren.

Das zweite Buch ist ein Antiphonarium, das Abt Wyso
(1320-1362) noch benutzte. Ein solches Buch umfaßte die
Antiphonen für Messe und Offizium (Stundengebet,
Brevier). Später trennte man beide, so daß es ein Antiphona-
rius liber für die Messe und ein gleiches für das Offizium
gab57. Ohne Zweifel waren darin die Texte noch neu-
miert. Nach der Redeweise Goswins muß man annehmen,
daß erst nach Wyso die Choralnoten auf dem Liniensystem

aufkamen, was in Einsiedeln, Pfäfers und Disentis
auch erst in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts
geschah58.

Die Herkunft von Ottobeuren hat etwas für sich, denn
dieses Kloster besaß im 12. Jahrhundert eine hervorragende

liturgische Kultur, nahm geradezu eine bedeutende
Mittlerstellung ein (Kaiendarien, Sequentiar usw.59).

Das Missale

Die Herkunft der Reliquien, die Ulrich III. von überall
her gesammelt hatte, stand in einem Meßbuch (in quo-
dam libro missali) notiert, das keineswegs unversehrt war
(in dicto missali libro, quem etiam incisum reperi60). Es
muß sich also auch um ein älteres Exemplar handeln, das
nicht identisch ist mit dem neuen Missale, das Abt Ulrich
I. (1298-1301) schreiben ließ61. Es ist ja auch bezeichnend,

daß Goswin die Namen der Reliquien, die Bischof
Adalgott 1160 im Petrusaltar der Marienberger Krypta
hinterlegte, nicht mehr lesen konnte, weil sie auf einem
schon älteren Pergament angebracht waren62.

Der Begriff Missale fordert eine Erklärung. Für die
Eucharistiefeier brauchte der Priester das Sakramentar
mit den Orationen, Präfationen und dem Kanon, benötigten

der Diakon und der Subdiakon das Lektionar mit dem
Epistolar und Evangeliar, während die Sänger ein Gra¬

duale, Sequentiar und Tropar haben mußten. Seit dem
ausgehenden io.Jahrhundert stellte man alles zu einem
Vollmissale (Plenarmissale) zusammen. Solche gab es früher

freilich schon in kleinem Format als Reisemissalien, so

zum Beispiel das Missale von Bobbio (um 700) und das
Stowe-Missale (etwa 800)63. In unserem Falle war das
Missale wohl schon ein Plenarmissale, vermutlich für die

sogenannten Privatmessen. Wahrscheinlich stammte das

Goswin vorgelegte Missale noch aus dem 12. Jahrhundert
oder doch aus der Zeit um 1200, als das Kloster die neue
Klosterkirche errichtet hatte und eine Blütezeit erlebte.
Selbstverständlich enthielt es den allgemein verbreiteten
römischen Ritus. Man fragt sich, ob nicht auch hier
Anregungen von Ottobeuren vorlagen, da dort Abt Isengrim

1145-1180) in seiner Frühzeit ein Missale herstellen ließ64.

Das Kalendarium

Goswin zählt in seiner Chronik viele Schenkungen und
Todestage auf, wobei er nach dem Eintrag zu Heinrich
Suppan von Tirol bemerkt, daß er seine Notizen gesamthaft

und wörtlich im roten Kalendar gefunden habe, aber
nun abbrechen müsse, weil in der Vorlage vier Blätter
« und weiß nicht wie viele Quaternen » (aus vier Blättern
bestehende Bogen) fehlen. Der Schaden komme daher,
daß Vogt Ulrich von Matsch, der den Abt Hermann von
Schauenstein (1301-1304) ermordet hat, die Urkunden
und sonstige Dokumente der Sakristei nach Gutdünken
behandelt habe65. Unser Berichterstatter meldet daher
auch im Nekrolog von Marienberg zum 18. Februar den
Tod von H. Suppan, notiert aber die Güter für dessen

Anniversar nicht, weil die Vorlage defekt gewesen sei

(bona... que non scripsi, quia incisus fuit liber66).
Kaiendare waren schon lange in der Kirche in

Gebrauch, so etwa in karolingischer Zeit67. Im 12. Jahrhundert

gab es eine sehr ansehnliche Zahl von solchen
Handschriften, die die Festtage der Kirche, die Kirchweihen,
die Todestage und Jahrzeitstiftungen enthielten und daher

nicht nur Kaiendare, sondern oft auch Martyrologien
oder Nekrologien hießen. Die Domkirche von Chur besaß

zwei solche Kaiendare, das eine aus der Mitte, das andere

von dem Ende des 12. Jahrhunderts68. Pfäfers hatte im
gleichen Säkulum deren zwei69. Das Kloster St.Gallen
zählte über ein halbes Dutzend solcher Handschriften70.
Ottobeuren ließ im 12. Jahrhundert deren vier kopieren
(vor 1173), was für das Kloster der Tarasper eine Anregung

oder sogar eine Vorlage sein konnte, nachdem die
Marienberger Äbte von 1140 bis 1179 aus Ottobeuren
stammten71.

Goswin bezeichnet das Kalendar als rot (in kalendario
rubeo72). Vielleicht war der Einband rot, wahrscheinlicher
aber spielte der Chronist auf die in roter Tinte geschriebenen

oder doch rötlich getönten Festangaben an, die ja den
Kaiendarien ein so feierliches und ernstes Gepräge ge-

47



ÉLj.'V.i
i

f y *
f / me At%t~4

cfmf- *i
ê "~^ * * WW**™.

w^

W

i» ^^^p # Tis" ;

0

Abb. 1 und 2 Initialen auf Marienberger Fragmenten, 12.

Jahrhundert. Texte aus den «Moralia » Gregors des Großen

ben73. Die Größe des Kalendariums ist nicht bekannt. Die
Namen der Feste waren gewöhnlich in deutlicher
Majuskelschrift geschrieben. Die Lücken, die Goswin angibt,

begreift man sehr leicht aus dem täglichen Gebrauch
einer solchen Handschrift. Tatsächlich fehlen ja auch im
Marienberger Kalendar des 14. Jahrhunderts Einträge
zwischen dem 5. Mai und dem 7. Juni, zwischen dem 4.

und dem 25. August sowie zwischen dem 3. und dem
23. November74.

Gregors des Großen Moralia

Unter den vielen Pergamentfragmenten des Marienberger

Archives fallen sofort nicht wenige in schöner Schrift
geschriebene Folia (etwa 32 cm hoch) auf. Die Schrift
weist auf das 12. Jahrhundert hin. Inhaltlich handelt es

sich um die Moralia Gregors des Großen, welche das Buch
Job erklären. Uns interessieren die Initialen, so

Qin Quorumdam (Lib. VII, Kap. 1 PL 75 Sp. 765 D
S in Superiore (Lib. XIV, Kap. 1 PL 75 Sp. 1041 B

Qin Quisquis (Lib. XXVI, Kap. 1 - PL 76 Sp. 399 B.

Beim ersten Q(6 cm hoch) bildet den Abstrich ein schwimmender

Fisch (6,5 cm lang, Abb. 1). Das S (6,5 cm hoch)
ist in zwei Schichten aufgebaut, denen die Majuskelinschriften

Svperi(ore) und Huius entsprechen. Das zweite Q
ist nur im untern Teil erhalten, dem sich noch ein 6 cm
langer Ausläufer nach rechts anfügt (Abb. 2).

Es handelt sich stets um rahmenlose, nicht ovale Initialen

in der Art der Federzeichnung, wie sie damals in den
süddeutsch-schweizerischen Klöstern Brauch war (Engelberg

und Einsiedeln, Muri und Zwiefalten, Hirsau und
St.Blasien). Es liegt ein Kontrast vor zu den
Anfangsbuchstaben, wie sie uns in Cod. Sang. 403 aus der zweiten
Hälfte des 12. Jahrunderts in der Disentiser Liturgie
entgegentreten. Hier erscheinen die Initialen meist in
kolorierten Flächen und offenbaren oberitalienischen Einfluß.
Dieser malerische Stil liegt der Handschrift ganz fern, sie

zeigt ganz die lineare Art75. Die Buchillustration kann
sich auch nicht mit den qualitätsvollen Handschriften von
Ottobeuren, die 1170/80 datiert werden, vergleichen76. So

wird man vorläufig noch weiter forschen müssen, um so

mehr, als im Marienberger Archiv zahlreiche Fragmente
noch auf eine Untersuchung warten.

ANMERKUNGEN

1 Abkürzungen: Mit Goswin ist stets die Ausgabe von
B. Schwitzer, Chronik des Stiftes Marienberg, Innsbruck 1880

Tirolische Geschichtsquellen, Bd.II) zitiert. Zum
Vergleiche sind herangezogen: B. Bischoff (Hg.), Mittelalterliche
Schatzverzeichnisse, 1: Von Karl d. Gr. bis zur Mitte des 13.
Jahrhunderts, München 1967; BUB Bündner Urkundenbuch von
Meyer-Marthaler und Perret; TUB Tiroler Urkundenbuch

von Fr. Huter. Für Wortdeutungen siehe E. Habel,
Mittellateinisches Glossar, Paderborn 1931; J.F. Niermeyer,
Mediae Latinitatis Lexicon Minus, Leiden 1976.

2 Preterea duo vela quadragesimalia, in quorum uno ipse domi¬

nus Ulricus et uxor sua Uta depicti continentur cum ilio
versu: nostri sint memores precibus nos inspicientes, in quo de
veteri testamento plures figure ac historié pulcro zemate sunt
depicte. Goswin 62.

3 Joseph Braun, Der christliche Altar 2 (1924), 148-159. Derselbe,

Handbuch der Paramentik, Freiburg i. Br. 1912, S. 268-271.
Lexikon der christlichen Ikonographie 2 (1970), Sp. 14-16.

4 Braun, Altar 150. Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 32.
5 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 150.
6 Goswins Bezeichnung: Pulcro zemate ist identisch mit

Pulchro schema te (scemate). Habel 354. Niermeyer 945.

48



7 Unter den rund 300 kirchlichen Textilien des schweizerischen
Mittelalters, die sich erhalten haben, befindet sich kein einziges

Fastentuch. B. Schmedding, Mittelalterliche Textilien in Kirchen

und Klöstern der Schweiz, Bern 1978, S. 323-325 (Sachregister)

- Über Hungertücher vgl. auch G. Kalt, Die Geschichte
des Hungertuchs, zur Sonderausstellung des Schweizerischen
Landesmuseums, 8. Februar bis 30. April 1978, S. 2-3.

8 Aliud velum de quibusdam gestis, curis ac laboribus seculari-
bus post se reliquerunt. Goswin 62.

9 Habel 419. Niermeyer 1069.
10 Fl. Fels, Die altfranzösischen Bildteppiche, Berlin o. J., S. 4

Orbis pictus, Nr. 18).
11 TUB I. 1, Nr. 280 BUB I, Nr. 350 zu 1163, nach 9.März.
12 Ornatus quoque et albas, que eorum nomina continent,... ob

perpetuam eorum memoriam post se eorum fundacioni
reliquerunt. Goswin 62.

13 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 139, dazu S. 187 Register zu
Ornatus.

14J. Braun, Handbuch der Paramentik, Freiburg i.Br. 1912,
S. 125-129.

15 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 18 zu etwa 940.
18 A. Hänggi, Der Rheinauer Liber Ordinarius, Freiburg/Schweiz

1957, S.36, 110, 128-130.
17 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 17 zu 1240.
18 Über Kasel und Stola siehe Zeitschrift für Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66), 159-161.
Zurzeit werden Kasel und Stola untersucht und konserviert;
der Bericht ist noch ausstehend. Warum die Kasel ins
13. Jahrhundert datiert wird, ist nicht angegeben. So

J. Weingartner, Die Kunstdenkmäler Südtirols 2 (1973), 337.
19 Dazu I. Müller, Ein Reliquiensammler des 12. Jahrhunderts,

Ulrich III. von Tarasp, Bündner Monatsblatt, 1978, Heft 5-6,
S. 12-41.

20 Goswin 94.
21 Goswin 35.
22 TUB I. 1, Nr. 315 BUB I, Nr. 369 zu 1169, 9. Oktober.
23 TUB I. 2, Nr. 535 BUB II, Nr. 492 zu 1201, 28. Oktober.
24 Schmedding (vgl. Anm. 7), S. 323, «Kasel».
25 Schmedding (vgl. Anm. 7), Nr. 98, S. 103-105 (Kloster

Disentis)
26 Hänggi (vgl. Anm. 16), Register S. 308, «Alba, albatus».

Dazu die folgende Anm.
27 Braun, Paramentik, 90-98.
28 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 16.
29 Schmedding (vgl. Anm. 7), Nr. 289, S. 302-304.
30 Calicem cum signo yridis in votro botro) ob perpetuam

eorum memoriam post se eorum fundacioni reliquerunt. Goswin

62.
31 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt, Chur 1867, S. 116 zum

25. November, aus Cod. C und D aus dem 12. Jahrhundert.
32 BUB I, Nr. 375-376, vor Sommer 1170.
33 Goswin 27, 36 (zum 26.November).
34 Joseph Braun, Das christliche Altargerät, München 1937,

S. 35-36, 41-42. Victor Elbern, Der eucharistische Kelch im
frühen Mittelalter, Berlin 1964, S. 67-76, zählt noch 37 erhaltene

Kelche aus der Zeit von etwa 800 bis 1100. Über Kelche
des 10. und 11. Jahrhunderts S. 34-57. Bischoff, Schatzverzeichnisse,

164-165, zu «calix argenteus und aureus» (Register)

35 Bischoff, Schatzverzeichnisse, S. 28, Nr. 18 zu etwa 940.
36 Bischoff, Schatzverzeichnisse, S. 26-27, Nr. 16-17 zum

io.Jahrhundert und ca. 1240.
37 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 5

(1943), 499 (Ergänzungen). Bildreihe Nr. 59.
38 Poeschel (vgl. Anm. 37), S. 321. B. Brenk, Die romanischen

Wandmalereien in der Schweiz, Bern 1963, Tafel 15. I. Müller,
Geschichte des Klosters Müstair, Disentis 1978, S. 40-41.

39 E. Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von ZMri, Zürich
1941, S. 87, 91, dazu Tafel 52, Nr. 1, und Tafel 61, Nr. 5.

ia Stiftsarchiv Marienberg: Goswin-Chronik, 14. Jahrhundert,
fol. XXV, und Goswin-Urbar, mit Zeichnung auf dem
Innendeckel.

41 Lexikon der christlichen Ikonographie 3 (1971), 521-522. Ein
westschweizerisches Beispiel von 1263 bei Galbreath/Jéçhjier,
Lehrbuch der Heraldik, München/Lausanne 1978, S. 155.

42 Es handelt sich wohl nur um eine Eingravierung. Eigentliche
Wappen an Kelchen begegnen uns erst im 14. und 15.
Jahrhundert.

43 Braun (vgl. Anm. 34), S. 60-61.
44 Elbern (vgl. Anm. 34), S. 29, Anm. 109, wenigstens für das

frühe Mittelalter.
44a Goswin 55, Anm. 1 : illa civitas (Medionanum) tantos viros

ferre non volens ipsos (parentes fundatoris) a finibus suis

depulerat sicut antiquitus apostolus Iudei; et hoc in castro
Traps apertissime videtur in camera, in qua dormire solebat.

44b Propyläen-Kunstgeschichte, Das Mittelalter 1 (1969) 89, 265, 272;
2 (1972) 381.

44c Lexikon der christlichen Ikonographie 1 (1968), 169-172.
4M Lexikon der christlichen Ikonographie 1 (1968), 65-67; dazu Die

Bibel von Moutier-Grandval, Bern 1971, S. 40, 120, 165-174.
45 Goswin 63-66. TUB I. 1, Nr. 294 BUB I, Nr. 363 zu

1164/67.
46 Goswin 63.
47 Goswin 17 zum 7.Juli. Berntrudis... comes domine Ute fun-

datricis nostre. Weil übrigens Ulrich III. bei Goswin schlechthin

der Fundator ist, so ist seine Gemahlin auch leicht als

Fundatrix betitelt worden.
48 A. Bruckner, Scriptoria medü aevi Helvetica 2 (1936), 55, 82; 3

(1938), 51-52, 56-58.
49 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 26, 130.
50 Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 5 (Augsburg), Nr. 14 und

Nr. 47 (Pfarrkirchen), Nr. 121 (Pfäfers im io.Jahrhundert)
usw. Das Kloster Beinwil besaß um 1200 ein zweibändiges
Psalterium und eines mit Glossen. Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 44 (1950), 2-3.
51 Das Psalterium fundatricis ist nicht identisch mit dem Psalte-

riumsfragment von Müstair aus dem 13. Jahrhundert, das die
Rückanschrift aus späterer Zeit aufweist: Psalterium ad usum
minorum fratrum monasterii S. Marie virginis in Monte
supra Burgeis (das also aus Marienberg stammt). Bruckner,
Scriptoria 1 (1935), 80 (Müstair, Stiftsarchiv, XX 48, Nr. 6).

52 Goswin 35 ; Primi fratres huius monasterii recepti fuerunt de
monasterio dicto Ottoburen, qui religiosam hic vitam planta-
verunt, ferentes secum libros secundum ordinem s. Benedicti,
qui libri usque hodie habentur apud nos.

53 Goswin 59: Dicitur eciam, quod secum portaverunt unum
par librorum: matutinarium, parvo quidem volumine, et unum

antiphonarium in usu, in quo dominus Wyso abbas solitus
erat cantare, qui libri usque hodie habentur. Matutinales
autem libri sunt illi, qui in Passyra multis diebus fuerunt.

54 Bischoff, Schatzverzeichnisse, 185.
«« Goswin 49-50, 57. TUB I. 1, Nr. 235 BUB I, Nr. 344 zu

1151/60.
56 Benedicti Regula, ed. R. Hanslik, Wien 1960, S. 259, über

Matutini. Dazu Niermeyer 664.
57 Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957), 657-658. J.A. Jungmann,

Missarum Sollemnia 1 (1948), 82-83. Bischoff,
Schatzverzeichnisse, 159.

58 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 700-1512, Einsiedeln
1942, S. 150-151.

59 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 111-169.
60 Goswin 94, dazu TUB I. 2, Nr. 535 BUB II, Nr. 492 zu 1201.
61 Goswin 121-122: Hic novum librum missalem, qui ad publicum

altare ponitur, scibere iussit.

19



62 Goswin 94, dazu TUB I. 1, Nr. 272 BUB I, Nr. 342 zu
1160.

03 Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1962), 449-451. Jungmann
(vgl. Anm. 57), 132-136. Der Begriff Missale in früher Zeit
kann auch ein Sakramentar bedeuten. Niermeyer, S. 694.
Bischoff, Schatzverzeichnisse, Nr. 12-13, 15, 19 usw., aus dem
9. Jahrhundert.

04 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 148-165.
65 Goswin 37-38.
66 Goswin 8.
07 Siehe Colligere Fragmenta, Festschrift A. Dold, Beuron 1952,

S. 236-260 (Reichenau und norddeutscher Raum). Ein
Kalendar von Einsiedeln stammt aus dem 10./11. Jahrhundert.
A. Bruckner, Scriptoria medü aevi Helvetica 5 (1943), 183.

68 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt, Chur 1867, S. III-VII.
Zum Kalendar von Churwalden aus dem Jahre 1210 siehe
BUB II, Nr. 537.

69 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 55 (1961),
21-34, 91-138. Vgl. auch Kalendar aus Trüb oder Erlach
ebendort 63 (1969), 332-352; 67 (1973), 155-158.

70 E. Munding, Die Kaiendarien von St.Gallen, Texte, Beuron
1948, S. 4: Kaiendarien 10-21, ausgenommen 14, 18. Zum
12. Jahrhundert: Bruckner (vgl. Anm. 48), 3 (1938), 54.

71 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 113-135.
72 Rubeus ruber. Bischoff, Schatzverzeichnisse, 1 (1967), Nr. 7,

31, 91, 138, zu 12. und erste Hälfte 13. Jahrhundert.
73 So bei Pfäfers (siehe Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

55 [1961], 29) und in St.Gallen, Munding (vgl. Anm.
70), S. 3, 9, 16.

74 Goswin 5-30 (Nekrolog), 35-37 (Chronik).
75 Über die Initialen von Cod.Sang.403 siehe Bündner Monatsblatt

1972, S. 153-162.
76 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 21-25, dazu

Abbildungen S. 16, 32, 48-49, 96.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1,2: Daniel Schönbächler, Disentis

50


	Die Tarasper Freiherren als Förderer der Kunst

