Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 36 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Tarasper Freiherren als Forderer der Kunst
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tarasper Freiherren als Forderer der Kunst

von Iso MULLER

In der groBartigen Tarasper Burg im Unterengadin sind
Kunstgegenstinde aus der Tarasper Zeit nicht zu fin-
den, denn die dortigen Antiquititen, welche die Innen-
raume zieren, sind fremder und spaterer Herkunft. Auch
in dem Hauskloster der Freiherren, in Marienberg im
Obervintschgau (Italien), sind relativ wenige unmittel-
bare Erinnerungen aufzutreiben, ausgenommen eine Ka-
sel und eine Stola. Aber der nicht nur fleiBige, sondern
auch begabte und fiir Kunstgegenstinde aufgeschlossene
Chronist Goswin hat in seiner 1374 bereits in der Haupt-
sache vollendeten Chronik die Schenkungen und Erb-
stiicke der Griinderdynastie ausfithrlich beschrieben. Auf
diese Quelle stiitzen sich die nachfolgenden Untersuchun-
gen'.

KIRCHLICHE UND WELTLICHE KUNSTGEGENSTANDE

Lwer Fastentiicher

Goswin berichtet ausfithrlich von zwei Fastentiichern, von
denen das eine die Bildnisse von Ulrich II1. von Tarasp
(t 1177) und von seiner Gemahlin Uta (} 1163) sowie
Themen aus dem Alten Testamente zeigte?2. Das Passions-
velum (Hungertuch) kam erst um die Jahrtausendwende
vornehmlich in bischéflichen und klésterlichen Kirchen
auf. Am wenigsten verbreitet war es in Italien. Es diente
zur Verhiillung des Altarbezirks zur Zeit der Fasten und
war meist am Eingang des Chores aufgehdngt?. Aus-
driicklich als Velum quadragesimale wird es in Priifening
(1165), Liittich (1182) und Hohenwart (Ende des
12. Jahrhunderts) erwihnt4. Man kénnte zunichst er-
staunt sein, daB gerade Laien wie die Tarasper dem Klo-
ster Marienberg solche liturgische Kostbarkeiten schenk-
ten, allein wir wissen, dafl auch die Markgriafin Sophie
nach dem Tode ihres Gemabhls, des Grafen Heinrich IV.
von Andechs-Dielen, Markgrafen von Istrien, gestorben
1228, dem Augustinerchorherrenstift DieBen (Ober-
bayern) aus dem Eigenbesitz ein Velum quadragesimale
ibergab?.

Nur eines der beiden Tarasper Fastentiicher war durch
Darstellungen ausgezeichnet worden. Es zeigte Figuren
und Szenen aus dem Alten Testament, wobei die Perso-
nen mit schonen Kleidern auflielen. Die Bilder waren
offenbar chronologisch geordnet. Man kann dabei an
Themata denken wie den Siindenfall, die Sintflut, Isaaks
Opferung, die eherne Schlange¢. Beide Tiicher bestanden
aus Leinwand. Das wertvollere war bestickt oder wahr-

44

scheinlicher mit Farben bemalt. Die Bilder der Tarasper
Donatoren Ulrich III. und Uta hob der erkldrende Vers
(mit Binnenreim) hervor. Der Sinn war: Die Monche
mogen an uns denken, wenn sie im Gebete auf unsere
Bildnisse blicken. Es handelt sich also um ein bewuBtes
Geschenk der Tarasper an die Marienberger Ménche.
Wire das bebilderte Fastentuch noch erhalten, so wire es
eine seltene Kostbarkeit und wiirde beweisen, dal man
solche Passionsvelen schon im 12. Jahrhundert reichlich
bemalte?.

Teppich oder Decke

Wiederum ist es Goswin, der uns von einem Velum be-
richtet. Im Unterschied zum bilderreichen Fastentuch
stellt dieses Stiick einen rein weltlichen Inhalt dars. Man
kann an Jagdszenen oder landwirtschaftliche Arbeiten
(Aussaat, Ernte) oder auch an hiusliche Beschiftigungen
(Nzhen, Kochen) denken. Der Begriff Velum ist sehr
allgemein und kann einen Bodenbelag oder einen Wand-
behang oder auch eine Decke fiir einen Tisch oder eine
Bank bezeichnen®. Nicht ausgeschlossen ist auch ein
eigentlicher Bildteppich, wie solche in Frankreich schon
im 10. Jahrhundert belegt sind, aber erst im 12. Jahrhun-
dert zur Bliite kamen!0. Solche Zierstiicke gréBeren Um-
fanges verschénerten den Palas (Herrensaal) oder die
Kemenate (Frauengemach). Dabei ist auch infolge der
Kreuzziige orientalischer EinfluB zu erwégen, kehrte
doch Berntrudis, die Begleiterin Utas, nach deren Tod
(1163) mit vielen Kostbarkeiten von der Jerusalem-Reise
zuriick (cum magna rerum ac thesaurorum domine sue
copiall).

Der weltliche Bildinhalt und die Goswinsche Ausdrucks-
weise (post se reliquerunt) legen es nahe, daf3 es sich nicht
um eine bewuBte Schenkung an Marienberg handelt, son-
dern um ein Stiick, das fiir die Burg angeschafft wurde,
das dann aber nach dem Eintritt Ulrichs III. ins Kloster
oder dann nach seinem Tode 1177 dem Tarasper Haus-
kloster iiberlassen wurde.

Ornat und Alben

Unser Gewidhrsmann spricht auch von einem Ornat
und von Alben, die Ulrich und Uta fiir ihre monastische
Griindung zuricklieBen!2. Ornatus bedeutet in diesem
Zusammenhang, was Bischof Werner (1132-1151) dem
Dom von Miinster in Westfalen 1137 schenkte: Tunika,



Stola, Dalmatika und Kasel ; dazu kommen noch bischofli-
che Insignien, die fiir Marienberg nicht in Frage kamen 13,
Von dieser Ausstattung hat sich im taraspischen Kloster
vor allem eine Kasel mit Stola erhalten. Die Kasel war
das eigentliche MeBgewand in Form eines glockenfor-
migen Mantels, wie dies im 10./11. Jahrhundert aufkam
und im 12. Jahrhundert allgemein wurde!. Disentis be-
sal3 schon um 940 eine Casula una, wohl eine kostbare, die
nach Ziirich gerettet wurde!s. Nach dem Liber Ordina-
rius von Rheinau aus der Zeit von 1114/23 war die Kasel
selbstverstandliches priesterliches Kleids. Chur besal3 im
Jahre 1240 schon deren dreizehn, worunter sieben als
bessere, drei als alltigliche und drei als fiir die Fastenzeit
bestimmt erscheinen??.

Die in Marienberg erhaltene Kasel zeigt als Motiv der
Stickerei einen Baum auf, der sich in Zweige mit Blittern
und Bliten auflést und noch rein romanisch wirkt. Auf
der dazugehérigen Stola sind in zwei Reihen von je acht
Figuren sechzehn Heilige dargestellt. Die entsprechenden
Legenden mit einzelnen unzialen Elementen deuten auf
die zweite Hilfte des 12. oder den Anfang des 13. Jahr-
hunderts hin. Wie Goswin berichtet, sind tatsiachlich Ul-
rich III. unter der T#uferfigur und Uta auf dem Seba-
stiansbild angebracht!s. Panafreta und Climaria machen
es gewiB3, daB es sich um Heilige handelt, deren Uber-
bleibsel 1106 aus einem Graberfeld in Kéln aus rémischer
Zeit gehoben wurden. Von 1155-1164 kamen deren viele
von Koln tiber das Kloster Deutz, das Kéln gegeniiber-
liegt, in alle Lande!®. Ulrich III., ein leidenschaftlicher
Reliquiensammler, erlangte deren nicht wenige, wobei er
sich der Vermittlung des Abtes Adelbert, der in Ellwan-
gen (Diozese Augsburg) 1136-1176 regierte, bedienen
konnte2°, Auch der aus Ottobeuren kommende Abt Geb-
hard von Marienberg (1163/64-1179) brachte Kélner
Reliquien mit sich?'. Vermutlich beniitzte Ulrich III.
seinen Aufenthalt in Ulm bei Kaiser Friedrich I. im Jahre
1169 auch fur diese seine Sammlung?2. Als 1201 die Ma-
rienberger Klosterkirche eingeweiht wurde, rekondierte
der Churer Bischof Reinher dort auch Kélner Heilige
(Sebastian, Panafreta, Climaria2s).

Wie wertvoll das Marienberger Liturgiestiick ist,
braucht kaum bemerkt zu werden. Es gibt allerdings al-
tere, so die Ulrichs-Kasel des 10. Jahrhunderts, die Al-
buin-Kasel und das MeBgewand von St. Urban aus dem
10./11. Jahrhundert, die Kasel von Brauweiler aus dem
11. Jahrhundert und diejenige des Thomas von Canter-
bury im Dom von Palermo aus dem Jahre 111624, Dann
aber folgt das Tarasper MeBgewand aus dem ausgehen-
den 12. Jahrhundert, erst dann die Glockenkasel von Pleif
im Lugnez aus dem 13. Jahrhundert2s.

Goswin erwihnt gleich nach dem Ornat auch Alben,
die ebenfalls den Namen der Stifter gezeigt hitten. Die
Alben, Untertuniken aus Leinwand, brauchte man nicht
nur unter der Kasel, sondern auch sonst fiir den liturgi-
schen Dienst, so die Ménche beim Offizium und die Kan-

toren bei der Messe und auch sonst bei liturgischen Hand-
lungen 26, Seit dem 10. und 11. Jahrhundert wurden sie
auch immer mehr mit Ornamenten oder Zierstiicken
(Stickereien, Plittchen usw.) versehen. Solche Alben
nannte man Albae paratae?’. Das bischéfliche Chur besal3
Mitte des 10. Jahrhunderts nur eine einzige dieser Art
(Alba una parata), hingegen sieben nicht geschmiickte
(non paratae) und zehn einfache fiir den téglichen Ge-
brauch?8. In Marienberg handelte es sich jedenfalls um
eine Alba parata, mithin war sie mit einem Zierstiick
versehen. So kénnte man sich auch die Namen oder die
Figuren der Stifter darauf befestigt oder eingesetzt vor-
stellen. Vielleicht war es aber so wie bei der aus dem
12. Jahrhundert stammenden Albe des Bischofs Hugo von
Grenoble (f1132), die sich in der Valsainte (FR) befindet,
an der man nicht nur Stickereien, sondern auch Buchsta-
ben in griner Seide entdeckte?2?.

Man kann sich fragen, ob diese liturgischen Kostbarkei-
ten nicht zuerst auf der Burgkapelle der Tarasper selbst
benutzt wurden, denn streng genommen berichtet Goswin
nur, daB die Tarasper diese liturgischen Gegenstinde hin-
terlassen hitten (reliquerunt).

Ein Kelch

Goswin meldet auch, daB3 die Tarasper einen Kelch an
Marienberg vergabten, um dadurch ihr Andenken zu
verewigen®. Fiir die liturgische Feier war der Kelch
wichtiger als das MeBgewand. Die Nachricht ist um so
glaubhafter, als auch eine Verwandte der Tarasper, nim-
lich Mechtild (f 1173), die Gemahlin Eginos I. von
Matsch, der Churer Kirche einen goldenen Kelch
schenkte®!. Da Egino Vogt der Bischofskirche in Chur
war, ist die Zuwendung verstindlich32. Fur die Ver-
wandtschaft der Mechtild mit den Taraspern spricht
auch, daB sie sich im Tarasper Hauskloster, in Marien-
berg, bestatten lie[333.

Kelche waren langstens in der eucharistischen Liturgie
in der Kirche gebriauchlich, und zwar gewohnlich solche
aus Silber, oft aber auch aus Gold, mithin nicht nur
vergoldete 3, Die Ménche von Disentis brachten um 940
bereits vierzehn silberne Kelche und einen goldenen mit
Patene nach Ziirich, um sie vor dem Zugriff der Saraze-
nen zu schiitzen3s. Chur besaB3 im gleichen Jahrhundert
sieben silberne Kelche mit drei Patenen und einen golde-
nen ohne Patene. Um 1240 befanden sich in der dortigen
bischoflichen Sakristei sechs Kelche, davon funf aus Silber
und einer aus Gold. Patenen werden keine erwihnt3s.

Auf den karolingischen Malereien in Miistair waren auf
der Darstellung des Abendmahles Kelche vorhanden,
doch ist das Bild unklar3?. Auf den romanischen Male-
reien des ausgehenden 12. Jahrhunderts sind weit ausla-
dende Becher beim Gastmahl des Herodes zu erkennen,
die freilich weltlichen Zwecken dienten38. Hingegen zei-

45



gen die Deckenbilder von Zillis, die ebenfalls dem 12. Jahr-
hundert angehéren, einfache, niedere Kelche in der Dar-
stellung im Tempel und solche mit ausladender Kuppe
im Bild des Abendmahls39.

Der Kelch wird noch niher beschrieben: cum signo
yridis in votro. Das Zeichen des Regenbogens deutet auf
das Wappen der Tarasper. Leider besitzt man kein einzi-
ges Siegel der Familie. Erst Goswin selbst enthiillt das
Wappen auf dem Helm und auf dem Schild: ein roter sich
nach rechts 6ffnender Regenbogen in gelbem (goldenem)
Feld*. Der Regenbogen ist das Symbol des Friedens
(Gen. 9, 8-17, als Zeichen des noachitischen Bundes) und
der gottlichen Herrlichkeit (Apok. 4, 3, und 10, 1, Regen-
bogen rings um den Thron). Daher erscheint das Regen-
bogensymbol auch auf einem Wandbild aus San Cle-
mente de Tahull um 1123 (Museum der katalonischen
Kunst in Barcelona4t). Unser Tarasper Kelch wies den
Regenbogen an einer Weinbeere oder Traube auf (in vo-
tro = botro)42. Ob die Tarasper ihn von Anfang an fiir
Marienberg als Geschenk bestimmt hatten oder ob er mit
dem Eintritt Ulrichs I1I. und seines Sohnes ins Kloster auf
der Burg zwecklos geworden war, verrit uns Goswin nicht.

Im 12. Jahrhundert besaBen die Kléster besonders
schéne romanische Kelche. Abt Suger von Saint-Denis
hatte einen Kelch, der aus einem antiken Sardonyxbe-
cher gestaltet war. Derjenige der Abtei St.Peter in Salz-
burg wies getriebenes Figurenwerk auf. Auch das Pri-
monstratenserkloster von Wilten (bei Innsbruck) konnte
sich eines reich geschmiickten Kelches mit Niello-Darstel-
lungen rithmen4s. Vermutlich waren die Tarasper und
Matscher Kelche dieser Zeit nicht so kostbar und prunk-
voll, doch sicher trotzdem wertvoll. Es handelte sich je-
denfalls nicht um Spendekelche, sondern um eigentliche
MeBkelche, da ja solche fiir die Gemeinschaften der
Ménche in Marienberg und der Domherren in Chur in
Mehrzahl nétig waren. Auch waren es vermutlich henkel-
lose Kelche#,

Beide Kelche sind verlorengegangen. In Marienberg ist
der eine Kelch wenn nicht schon frither, so doch spite-
stens wihrend der Besetzung durch die Bayern, als das
Kloster 1807-1816 aufgehoben war, verlorengegangen.
Das zeigt an, dafl er aus edlem Metall, wohl aus Silber
oder Gold, hergestellt war. Die Casula und die Stola schie-
nen dagegen weniger wertvoll und wurden daher gerettet.

Das Gemdlde des Schlafzimmers

Goswin berichtet, im Schlafzimmer Ulrichs III. sei eine
Darstellung von dessen Vertreibung aus Mailand gewe-
sen. Es sei Ulrich ergangen wie ehedem den Aposteln, die
von den Juden verjagt worden seien#2, Der Chronist stellt
immer Ulrich III. in den Vordergrund, den Griinder des
Klosters Marienberg. Wenn die Episode iiberhaupt statt-
fand, dann viel frither, bei einem Ahnen Ulrichs I1I. An

46

eine Tafelmalerei ist kaum zu denken. Zwar liebten die
Byzantiner stets diese Kunstart fiir ihre Ikonen, aber im
Westen kam sie erst wieder im 11./12. Jahrhundert auf#®,
Dann wird es sich auch kaum um ein personliches Histo-
rienbild gehandelt haben. Viel eher wiirde man die Ver-
treibung der Apostel vermuten, an die ja Goswin erinnert.
Aber solche Apostelzyklen gab es fast nur im christlichen
Osten, wo man das Fest aller Apostel feierte (30. Juni).
Im Westen wurde gewohnlich das Leben eines einzelnen
Apostels, meist nach apokryphen Quellen, dargestellt#ic,
So kommen wir zum Schlu3, daB3 hier eher die Vertrei-
bung von Adam und Eva aus dem Paradies geschildert
war. Dieses Thema ist schon mehrfach in karolingischer
Zeit bevorzugt worden, so auch in der Bibel von Moutier-
Grandval, einer wohl in Tours um 834/35 entstandenen
Handschrift, die frith in das genannte Kloster kam4d,
Noch im 12. Jahrhundert zeigen uns die Mosaiken der
Kirche Santa Maria Nuova in Monreale diese Szene.

VERLORENE LITURGISCHE HANDSCHRIFTEN

Der Psalter Utas

Der Marienberger Chronist des 14. Jahrhunderts tiberlie-
fert uns auch eine Urkunde von 1164/67, in der sich der
Churer Elekt Egino und Ulrich III. mit Gebhard III. von
Tarasp versohnten. Das Original dieses Dokumentes ist
uns nicht erhalten, nur die Kopie Goswins#. Dazu be-
merkte der klésterliche Schreiber selbst: Require ista in
psalterio fundatricis46. Mit der Bezeichnung «fundatrix »
erscheint Uta auch im Marienberger Nekrolog des
14. Jahrhunderts4?. Stimmt die Nachricht, dann hétte
man bald nach dem Tode Utas (2. Dezember 1163) deren
Psalterium fiir die Niederschrift der Urkunde benutzt.
Jedenfalls hat sie Goswin offenbar nur aus dieser Quelle.
In St.Gallen gibt es aus dem 9. Jahrhundert prichtige
kalligraphische Psalterien, so zwei von Wolfcoz, dann das
bekannte Psalterium aureum4s. Aber es gab auch noch im
11. und 12. Jahrhundert Psalterien mit Goldbuchsta-
ben4. Vermutlich hatte Uta doch ein einigermafBen ver-
ziertes und schones Psalterium. Solche waren damals
nicht nur in Bischofskirchen und Kléstern, sondern auch
in Pfarrkirchen zu finden. Der Augsburger Dom besal3
sogar deren sechs5°. Die Meldung Goswins 1aBt zumindest
durchblicken, daB3 Uta eine gebildete Frau war, welche
die lateinischen Psalmen lesen und verstehen konnte?!,

Matutinarium und Antiphonarium
Die Tarasper waren mit den Ronsbergern, den Vogten

von Ottobeuren, verbunden und verwandt, eine Bezie-
hung, die sie auch fiir ihre monastische Griitndung aus-



niitzten. Daher kamen die Abte von Schuls-Tarasp in der
Zeit von 1140 bis 1179 vom Kloster Ottobeuren. Der
Chronist Goswin weill auch zu berichten, dass die
Moénche aus Ottobeuren Biicher mit sich brachten, wie sie
die Regel des heiligen Benedikt vorschrieb und wie unser
Gewahrsmann sie noch selbst gesehen hatte 52, Spater mel-
det er uns Genaueres, wobei er sich auf die Tradition
stiitzt (dicitur eciams3). Danach ging es um zwei Hand-
schriften, zuerst um ein Matutinarium, klein von Umfang,
mithin vielleicht fiir die Reise bestimmt oder fiir den
Chorleiter. Solche Mettenbiicher gab es mehrfach 34, Gos-
win bemerkt ausdriicklich, da diese Biicher (libri) lange
im Passeier waren. Damit meint er wohl die Kirche
St. Martin im Passeier, die Bischof Adalgott 11511160
dem Kloster inkorporierte . Dabei ist wohl zu beachten,
daB nach benediktinischer Ordnung die Vigil (Noctur-
nen) vor der Matutin (Laudes) gebetet wurdes¢, Man
kann annehmen, daB Goswin neben dem einen kleinen
Matutinarium noch mehrere solcher (libri im Plural)
meint, die im Passeier vorhanden waren.

Das zweite Buch ist ein Antiphonarium, das Abt Wyso
(1320-1362) noch benutzte. Ein solches Buch umfaBte die
Antiphonen fir Messe und Offizium (Stundengebet, Bre-
vier). Spiter trennte man beide, so daf3 es ein Antiphona-
rius liber fiir die Messe und ein gleiches fiir das Offizium
gab?. Ohne Zweifel waren darin die Texte noch neu-
miert. Nach der Redeweise Goswins muf3 man annehmen,
daB3 erst nach Wyso die Choralnoten auf dem Liniensy-
stem aufkamen, was in Einsiedeln, Pfifers und Disentis
auch erst in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts ge-
schah 38,

Die Herkunft von Ottobeuren hat etwas fiir sich, denn
dieses Kloster besal3 im 12. Jahrhundert eine hervorra-
gende liturgische Kultur, nahm geradezu eine bedeutende
Mittlerstellung ein (Kalendarien, Sequentiar usw.59).

Das Missale

Die Herkunft der Reliquien, die Ulrich III. von iiberall
her gesammelt hatte, stand in einem MeBbuch (in quo-
dam libro missali) notiert, das keineswegs unversehrt war
(in dicto missali libro, quem etiam incisum reperi®°). Es
muB sich also auch um ein &lteres Exemplar handeln, das
nicht identisch ist mit dem neuen Missale, das Abt Ulrich
I. (1298-1301) schreiben lieB¢!. Es ist ja auch bezeich-
nend, dafl Goswin die Namen der Reliquien, die Bischof
Adalgott 1160 im Petrusaltar der Marienberger Krypta
hinterlegte, nicht mehr lesen konnte, weil sie auf einem
schon ilteren Pergament angebracht waren 62,

Der Begriff Missale fordert eine Erklarung. Fir die
Eucharistiefeier brauchte der Priester das Sakramentar
mit den Orationen, Prafationen und dem Kanon, benétig-
ten der Diakon und der Subdiakon das Lektionar mit dem
Epistolar und Evangeliar, wihrend die Singer ein Gra-

duale, Sequentiar und Tropar haben muBten. Seit dem
ausgehenden 10. Jahrhundert stellte man alles zu einem
Vollmissale (Plenarmissale) zusammen. Solche gab es frii-
her freilich schon in kleinem Format als Reisemissalien, so
zum Beispiel das Missale von Bobbio (um 700) und das
Stowe-Missale (etwa 800) ¢3. In unserem Falle war das
Missale wohl schon ein Plenarmissale, vermutlich fiir die
sogenannten Privatmessen. Wahrscheinlich stammte das
Goswin vorgelegte Missale noch aus dem 12. Jahrhundert
oder doch aus der Zeit um 1200, als das Kloster die neue
Klosterkirche errichtet hatte und eine Bliitezeit erlebte.
Selbstverstandlich enthielt es den allgemein verbreiteten
rémischen Ritus. Man fragt sich, ob nicht auch hier Anre-
gungen von Ottobeuren vorlagen, da dort Abt Isengrim
(1145-1180) in seiner Friihzeit ein Missale herstellen lief364.

Das Kalendarium

Goswin zdhlt in seiner Chronik viele Schenkungen und
Todestage auf, wobei er nach dem Eintrag zu Heinrich
Suppan von Tirol bemerkt, daB3 er seine Notizen gesamt-
haft und wértlich im roten Kalendar gefunden habe, aber
nun abbrechen miisse, weil in der Vorlage vier Blatter
«und weiB3 nicht wie viele Quaternen » (aus vier Blattern
bestehende Bogen) fehlen. Der Schaden komme daher,
daB Vogt Ulrich von Matsch, der den Abt Hermann von
Schauenstein (1301-1304) ermordet hat, die Urkunden
und sonstige Dokumente der Sakristei nach Gutdiinken
behandelt habe®. Unser Berichterstatter meldet daher
auch im Nekrolog von Marienberg zum 18. Februar den
Tod von H. Suppan, notiert aber die Giiter fiir dessen
Anniversar nicht, weil die Vorlage defekt gewesen sei
(bona... que non scripsi, quia incisus fuit liber ),

Kalendare waren schon lange in der Kirche in Ge-
brauch, so etwa in karolingischer Zeit . Im 12. Jahrhun-
dert gab es eine sehr ansehnliche Zahl von solchen Hand-
schriften, die die Festtage der Kirche, die Kirchweihen,
die Todestage und Jahrzeitstiftungen enthielten und da-
her nicht nur Kalendare, sondern oft auch Martyrologien
oder Nekrologien hiefen. Die Domkirche von Chur besaf3
zwei solche Kalendare, das eine aus der Mitte, das andere
von dem Ende des 12. Jahrhundertsé. Pfafers hatte im
gleichen Sikulum deren zwei®. Das Kloster St.Gallen
zahlte tiber ein halbes Dutzend solcher Handschriften?.
Ottobeuren lie im 12. Jahrhundert deren vier kopieren
(vor 1173), was fiir das Kloster der Tarasper eine Anre-
gung oder sogar eine Vorlage sein konnte, nachdem die
Marienberger Abte von 1140 bis 1179 aus Ottobeuren
stammten .

Goswin bezeichnet das Kalendar als rot (in kalendario
rubeo??). Vielleicht war der Einband rot, wahrscheinlicher
aber spielte der Chronist auf die in roter Tinte geschriebe-
nen oder doch rétlich geténten Festangaben an, die ja den
Kalendarien ein so feierliches und ernstes Gepriage ge-

47



e

qmumuerbifmorii . ¥

Abb. 1 und 2 Initialen auf Marienberger Fragmenten, 12.
Jahrhundert. Texte aus den «Moralia» Gregors des GroBen

ben?. Die GroBe des Kalendariums ist nicht bekannt. Die
Namen der Feste waren gewohnlich in deutlicher Majus-
kelschrift geschrieben. Die Liicken, die Goswin angibt,

begreift man sehr leicht aus dem taglichen Gebrauch
einer solchen Handschrift. Tatsiachlich fehlen ja auch im
Marienberger Kalendar des 14. Jahrhunderts Eintrige
zwischen dem 5. Mai und dem 7. Juni, zwischen dem 4.
und dem 25. August sowie zwischen dem 3. und dem
23. November74,

Gregors des Grofen Moralia

Unter den vielen Pergamentfragmenten des Marienber-
ger Archives fallen sofort nicht wenige in schoner Schrift
geschriebene Folia (etwa 32 cm hoch) auf. Die Schrift
weist auf das 12. Jahrhundert hin. Inhaltlich handelt es
sich um die Moralia Gregors des GroB3en, welche das Buch
Job erkliren. Uns interessieren die Initialen, so

Q in Quorumdam (Lib. VII, Kap. 1 = PL 75 Sp. 765 D
S in Superiore (Lib. XIV, Kap.1 = PL 75 Sp. 1041 B
Q in Quisquis (Lib. XXVI, Kap. 1 = PL 76 Sp. 399 B.

Beim ersten Q) (6 cm hoch) bildet den Abstrich ein schwim-
mender Fisch (6,5 cm lang, Abb. 1). Das S (6,5 cm hoch)
ist in zwei Schichten aufgebaut, denen die Majuskelin-
schriften Svperi(ore) und Huius entsprechen. Das zweite Q)
ist nur im untern Teil erhalten, dem sich noch ein 6 cm
langer Ausldufer nach rechts anfiigt (Abb. 2).

Es handelt sich stets um rahmenlose, nicht ovale Initia-
len in der Art der Federzeichnung, wie sie damals in den
stiddeutsch-schweizerischen Kléstern Brauch war (Engel-
berg und Einsiedeln, Muri und Zwiefalten, Hirsau und
St.Blasien). Es liegt ein Kontrast vor zu den Anfangs-
buchstaben, wie sie uns in Cod. Sang. 403 aus der zweiten
Halfte des 12. Jahrunderts in der Disentiser Liturgie ent-
gegentreten. Hier erscheinen die Initialen meist in kolo-
rierten Flichen und offenbaren oberitalienischen Einfluf3.
Dieser malerische Stil liegt der Handschrift ganz fern, sie
zeigt ganz die lineare Art7. Die Buchillustration kann
sich auch nicht mit den qualititsvollen Handschriften von
Ottobeuren, die 1170/80 datiert werden, vergleichen7¢. So
wird man vorlidufig noch weiter forschen miissen, um so
mehr, als im Marienberger Archiv zahlreiche Fragmente
noch auf eine Untersuchung warten.

ANMERKUNGEN

t Abkiirzungen: Mit GoswiN ist stets die Ausgabe von
B. Scuwrrzer, Chronik des Stiftes Marienberg, Innsbruck 1880
(= Tirolische Geschichtsquellen, Bd. II) zitiert. Zum Ver-
gleiche sind herangezogen: B. Biscuorr (Hg.), Mittelalterliche
Schatzverzeichnisse, 1: Von Karl d. Gr. bis zur Mitte des 13. Jahr-
hunderts, Minchen 1967; BUB = Biindner Urkundenbuch von
MEYER-MARTHALER und PERRET; TUB = Tiroler Urkunden-
buch von Fr. Huter. Fiur Wortdeutungen siche E. HaBkL,
Mittellateinisches Glossar, Paderborn 1931; J.F. NIERMEYER,
Mediae Latinttatis Lexicon Minus, Leiden 1976.

® Preterea duo vela quadragesimalia, in quorum uno ipse domi-

48

nus Ulricus et uxor sua Uta depicti continentur cum illo
versu: nostri sint memores precibus nos inspicientes, in quo de
veteri testamento plures figure ac historie pulcro zemate sunt
depicte. GoswIN 62.

3 JosepH BrauN, Der christliche Altar 2 (1924), 148—159. Dersel-
be, Handbuch der Paramentik, Freiburg i. Br. 1912, S. 268-271.
Lexikon der christlichen Ikonographie 2 (1970), Sp. 14-16.

4 BRAUN, Altar 150. BiscHO¥F, Schatzverzeichnisse, Nr. 32.

5 BiscHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 150.

6 Goswins Bezeichnung: Pulcro zemate ist identisch mit
Pulchro schemate (scemate). HABEL 354. NIERMEYER 945.



7 Unter den rund 300 kirchlichen Textilien des schweizerischen
Mittelalters, die sich erhalten haben, befindet sich kein einzi-
ges Fastentuch. B. ScuMEDDING, Mitlelalterliche Textilien in Kir-
chen und Kldstern der Schweiz, Bern 1978, S. 323-325 (Sachregi-
ster). — Uber Hungertiicher vgl. auch G. Kavt, Die Geschichte
des Hungertuchs, zur Sonderausstellung des Schweizerischen Landes-
museums, 8. Februar bis 30. April 1978, S. 2-3.

8 Aliud velum de quibusdam gestis, curis ac laboribus seculari-
bus post se reliquerunt. Goswin 62.

9 HaBEL 419. NIERMEYER 1069.

10 F1. Fevs, Die altfranzisischen Bildteppiche, Berlin o. J., S. 4 (=
Orbis pictus, Nr. 18).

1 TUBI. 1, Nr. 280 = BUB I, Nr. 350 zu 1163, nach 9. Mirz.

12 Ornatus quoque et albas, que eorum nomina continent,... ob
perpetuam eorum memoriam post se eorum fundacioni reli-
querunt. GoswiN 62.

13 BISCHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 139, dazu S. 187 Register zu
Ornatus.

14 J. BRAUN, Handbuch der Paramentik, Freiburg i. Br.
S. 125-129.

15 BiSCHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 18 zu etwa 940.

16 A. HANGGI, Der Rheinauer Liber Ordinarius, Freiburg)Schweiz
1957, S. 36, 110, 128-130.

17 BISCHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 17 zu 1240.

18 Uber Kasel und Stola siche Zeitschrift fiir Schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66), 159-161.
Zurzeit werden Kasel und Stola untersucht und konserviert;
der Bericht ist noch ausstehend. Warum die Kasel ins
13. Jahrhundert datiert wird, ist nicht angegeben. So
J. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmdler Stidtirols 2 (1973), 337.

19 Dazu I. MULLER, Ein Reliquiensammler des 12. Jahrhunderts, Ul-
rich III. von Tarasp, Buindner Monatsblatt, 1978, Heft 5-6,
S. 12-41.

20 GoswiIN 94.

21 GoswiIN 35.

22 TUB I. 1, Nr. 315 = BUB I, Nr. 369 zu 1169, 9. Oktober.

23 TUB I. 2, Nr. 535 = BUB II, Nr. 492 zu 1201, 28. Oktober.

24 ScHMEDDING (vgl. Anm. 7), S. 323, «Kasel ».

25 SCHMEDDING (vgl. Anm. 7), Nr. 98, S. 103-105 (Kloster Di-
sentis).

26 HANGGr (vgl. Anm. 16), Register S. 308, «Alba, albatus ».
Dazu die folgende Anm.

27 BRAUN, Paramentik, 90-98.

28 BiSCHOFF, Schalzverzeichnisse, Nr. 16.

29 SCHMEDDING (vgl. Anm. 7), Nr. 289, S. 302-304.

30 Calicem cum signo yridis in votro (= botro) ob perpetuam
eorum memoriam post se eorum fundacioni reliquerunt. Gos-
WIN 62.

31 Necrologium Curiense, ed. W.v. Juvart, Chur 1867, S. 116 zum
25.November, aus Cod. C und D aus dem 12. Jahrhundert.

32 BUB I, Nr. 375-376, vor Sommer 1170.

33 GoswiN 27, 36 (zum 26.November).

31 JosepH BRAUN, Das christliche Altargerdt, Munchen 1937,
S. 35-36, 41-42. Vicror ELBERN, Der eucharistische Kelch im
friihen Mittelalter, Berlin 1964, S. 67-76, zahlt noch 37 erhal-
tene Kelche aus der Zeit von etwa 800 bis 1100. Uber Kelche
des 10. und 11. Jahrhunderts S. 34-57. BiscHOFF, Schatzver-
zeichnisse, 164—165, zu «calix argenteus und aureus» (Regi-
ster).

35 BISCHOFF, Schatzverzeichnisse, S. 28, Nr. 18 zu etwa 940.

36 BiscHOFF,  Schatzverzeichnisse, S.26-27, Nr. 16—-17
10. Jahrhundert und ca. 1240.

37 E. PoescHEL, Die Kunstdenkmdler des Kantons Graubiinden 5
(1943), 499 (Ergidnzungen). Bildreihe Nr. 59.

38 PoescHEL (vgl. Anm. 37), S. 321. B. BRENK, Die romanischen
Wandmalereien in der Schweiz, Bern 1963, Tafel 15. I. MULLER,
Geschichte des Klosters Miistair, Disentis 1978, S. 40—41.

1912,

zum

39 E. PoescHEL, Die romanischen Deckengemdlde von Zillis, Zirich
1941, S. 87, 91, dazu Tafel 52, Nr. 1, und Tafel 61, Nr. 5.

10 Stiftsarchiv Marienberg: Goswin-Chronik, 14. Jahrhundert,
fol. XXV, und Goswin-Urbar, mit Zeichnung auf dem In-
nendeckel.

4 Lexikon der christlichen Tkonographie 3 (1971), 521-522. Ein west-
schweizerisches Beispiel von 1263 bei GALBREATH/JEQUIER,
Lehrbuch der Heraldik, Miinchen/Lausanne 1978, S. 155.

42 Es handelt sich wohl nur um eine Eingravierung. Eigentliche
Wappen an Kelchen begegnen uns erst im 14. und 15. Jahr-
hundert.

43 BrauN (vgl. Anm. 34), S. 60-61.

44 ELBERrN (vgl. Anm. 34), S. 29, Anm. 109, wenigstens fiir das
frithe Mittelalter.

442 GoswiIN 55, Anm. 1: illa civitas (Medionanum) tantos viros
ferre non volens ipsos (parentes fundatoris) a finibus suis
depulerat sicut antiquitus apostolos Iudei; et hoc in castro
Traps apertissime videtur in camera, in qua dormire solebat.

440 Propyliien-Kunstgeschichte, Das Mittelalter 1 (1969) 89, 265, 272;
2 (1972) 381.

aac Lexikon der christlichen Ikonographie 1 (1968), 169—-172.

114 Lexikon der christlichen Ikonographie 1 (1968), 65-67; dazu Die
Bibel von Moutier-Grandval, Bern 1971, S. 40, 120, 165-174.

4% GoswiN 63-66. TUB I.1, Nr.294 = BUB I, Nr. 363 zu
1164/67.

46 GoswiN 63.

47 GoswiN 17 zum 7.Juli. Berntrudis... comes domine Ute fun-
datricis nostre. Weil iibrigens Ulrich III. bei Goswin schlecht-
hin der Fundator ist, so ist seine Gemahlin auch leicht als
Fundatrix betitelt worden,

48 A, BRUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica 2 (1936), 55, 82; 3

(1938), 51-52, 56-58.

BiscHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 26, 130.

BiscHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr.5 (Augsburg), Nr. 14 und

Nr. 47 (Pfarrkirchen), Nr. 121 (Pfafers im 10. Jahrhundert)

usw. Das Kloster Beinwil besall um 1200 ein zweibidndiges

Psalterium und eines mit Glossen. Zeitschrift fir Schweize-

rische Kirchengeschichte 44 (1950), 2-3.

Das Psalterium fundatricis ist nicht identisch mit dem Psalte-

riumsfragment von Miistair aus dem 13. Jahrhundert, das die

Riickanschrift aus spaterer Zeit aufweist : Psalterium ad usum

minorum fratrum monasterii S. Marie virginis in Monte

supra Burgeis (das also aus Marienberg stammt). BRUCKNER,

Scriptoria 1 (1935), 80 (Mustair, Stiftsarchiv, XX 48, Nr. 6).

GoswiN 35; Primi fratres huius monasterii recepti fuerunt de

monasterio dicto Ottoburen, qui religiosam hic vitam planta-

verunt, ferentes secum libros secundum ordinem s. Benedicti,
qui libri usque hodie habentur apud nos.

Goswin 59: Dicitur eciam, quod secum portaverunt unum

par librorum: matutinarium, parvo quidem volumine, et un-

um antiphonarium in usu, in quo dominus Wyso abbas solitus
erat cantare, qui libri usque hodie habentur. Matutinales
autem libri sunt illi, qui in Passyra multis diebus fuerunt.

BiscHoFrF, Schatzverzeichnisse, 185.

GoswiN 49-50, 57. TUB 1. 1, Nr. 235 = BUB I, Nr. 344 zu

1151/60.

Benedicti Regula, ed. R.HansLik, Wien 1960, S. 259, iiber

Matutini. Dazu NIERMEYER 664.

Lexikon fiir Theologie und Kirche 1 (1957), 657-658. J. A. JunG-

MANN, Missarum Sollemnia 1 (1948), 82—83. BiscHOFF, Schatzver-

zeichnisse, 159.

58 I, MULLER, Disentiser Klostergeschichte 700—1512, Einsiedeln
1942, S. 150-151.

59 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 111-169.

60 GoswiN 94, dazu TUBI. 2, Nr. 535 = BUBII, Nr. 492 zu 1201.

61 GoswiIN 121-122: Hic novum librum missalem, qui ad publi-
cum altare ponitur, scibere iussit.

4
5

S ©

-

5

5

]

<)

5

5
5

S

=3

5

e}

5

49



62 GoswiN 94, dazu TUB I. 1, Nr. 272 = BUB I, Nr. 342 zu
1160.

83 Lexikon fiir Theologie und Kirche 7 (1962), 449-451. JuNGMANN
(vegl. Anm. 57), 132-136. Der Begriff Missale in friither Zeit
kann auch ein Sakramentar bedeuten. NIERMEYER, S.694.
BiscHOFF, Schatzverzeichnisse, Nr. 12—13, 15, 19 usw., aus dem
9. Jahrhundert.

64 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 148-165.

65 Goswin 37-38.

% GoswIN 8.

57 Siehe Colligere Fragmenta, Festschrift A. Dorp, Beuron 1952,
S. 236-260 (Reichenau und norddeutscher Raum). Ein Ka-
lendar von Einsiedeln stammt aus dem 10./11. Jahrhundert.
A. BRUCKNER, Scriptoria medit aevi Helvetica 5 (1943), 183.

8 Necrologium Curiense, ed. W.v. Juvart, Chur 1867, S. ITI-VII.
Zum Kalendar von Churwalden aus dem Jahre 1210 siche
BUB II, Nr. 537.

69 Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte 55 (1961),
21-34, 91-138. Vgl. auch Kalendar aus Trub oder Erlach
ebendort 63 (1969), 332-352; 67 (1973), 155-158.

70 E. MunpING, Die Kalendarien von St.Gallen, Texte, Beuron
1948, S. 4: Kalendarien 10-21, ausgenommen 14, 18. Zum
12. Jahrhundert: BRUCKNER (vgl. Anm. 48), 3 (1938), 54.

71 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 113-135.

72 Rubeus = ruber. BiscHOFF, Schatzverzeichnisse, 1 (1967), Nr. 7,
31, 91, 138, zu 12. und erste Halfte 13. Jahrhundert.

73 So bei Pfifers (siehe Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte 55 [1961], 29) und in St.Gallen, Mu~pING (vgl. Anm.
70), S. 3, 9, 16.

74 GoswiN 5-30 (Nekrolog), 35-37 (Chronik).

75 Uber die Initialen von Cod.Sang.403 siehe Biindner Monats-
blatt 1972, S. 153-162.

76 Ottobeuren, Festschrift, Augsburg 1964, S. 21-25, dazu Abbil-
dungen S. 16, 32, 48-49, 96.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1,2:

50

Daniel Schénbéichler, Disentis



	Die Tarasper Freiherren als Förderer der Kunst

