
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die Fresken in Fischbach-Göslikon und ihre Vorbilder : eine
ikonographisch-ikonologische Studie

Autor: Raeber-Züst, Edith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Fresken in Fischbach-Göslikon und ihre Vorbilder
Eine ikonographisch-ikonologische Studie

von Edith Raeber-Züst

Vorwort

Innerhalb der schweizerischen Kirchenmalerei um die
Mitte des 18.Jahrhunderts nehmen die 1757 entstandenen
Fresken der Pfarrkirche von Fischbach-Göslikon einen
besonderen Rang ein. Wenn sie sich auch nicht als
überragendes Meisterwerk klassifizieren lassen, so stehen sie
doch ihrer künstlerischen Qualität nach weit über dem
Durchschnitt der zeitgenössischen Kirchenmalerei. Sie
bezaubern vorerst durch ihre feinfühlig-lyrische Heiterkeit

und den aparten Farbklang; der verweilende
Betrachter jedoch wird von ihrer reichen theologischen
Aussagekraft gefesselt. Ikonographisch gehören sie noch dem
späten Rokoko an, stilistisch weisen sie bereits auf den
beginnenden Klassizismus.

Die Fresken stammen von Franz Anton Rebsamen, einem
1715 in Sigmaringen geborenen und 1790 in Saulgau
verstorbenen, in seiner süddeutschen Heimat völlig
vergessenen Maler. Daß er in der Schweiz unlängst bekannt
geworden ist, verdanken wir der Kunstdenkmäler-Inven-
tarisation, vor allem dem für den Kanton Aargau zuständigen

Bearbeiter, Dr. Peter Felder. Unter seiner kundigen
Leitung wurden Rebsamens Fresken in der Schloßkapelle
Hilfikon (1752) und in Fischbach-Göslikon (1757) restauriert

und inventarisiert. Die Freilegung der mit einem
Gipsverputz überdeckten Fresken in Hermetschwil (1757)
ist im Herbst 1975 abgeschlossen worden, und die Einsegnung

der renovierten Klosterkirche hat am Eidgenössischen

Bettag stattgefunden. Andere, rund zehn Jahre früher

entstandene Malereien befinden sich in der Klosterkirche

Fahr (1746), die im 7. Band der Kunstdenkmäler
des Kantons Aargau bearbeitet werden.

Unter den eben aufgeführten Aargauer Fresken sind
diejenigen von Göslikon die weitaus bedeutendsten - nach
dem heutigen Forschungsstand Rebsamens eigentliches
Hauptwerk. Ihrer Bestandesaufnahme durch P. Felder in
den Kunstdenkmälern des Kantons Aargau folgt eine
knappe, prägnante Würdigung1.

Die vorliegende Arbeit beschränkt sich vorwiegend auf
ikonographische Aspekte. Durch das Auffinden von
Vorbildern und den damit sich ergebenden Vergleichen wird
es ermöglicht, Rebsamens eigene künstlerische Leistung
und seine Bedeutung als Freskant im Kanton Aargau zu
beurteilen.

Erster Teil : Die Vorbilder

A. Einleitung

Ein Konzept für das theologische Programm der Gösliko-
ner Fresken, d.h. nach Tintelnots Definition
« die allegorische Ausarbeitung eines Grundthemas, das, in allen
Einzelheiten sinnbezogen und festgelegt, dem Maler als
Kontrakt- und Schaffensgrundlage vorgelegt wurde 2. »

ist urkundlich nicht gesichert - im Gegensatz etwa zu den
früher entstandenen süddeutschen Zyklen in Zwiefalten
(F.J. Spiegier), Pfullendorf (M. von Aw) und Neubirnau
(G.B. Goez) 3. Nach der Jahrhundertmitte wurden solche
literarische Programme immer seltener. Die Auftraggeber
und deren geistliche Berater begnügten sich damit, nur
die Hauptidee und die diesbezüglichen Textstellen zu
fixieren und die weitere Ausarbeitung dem Künstler zu
überlassen. Dies scheint auch in Göslikon der Fall gewesen
zu sein. Rebsamens Aufgabe bestand darin, das gegebene
abstrakte theologische Thema in ein bildnerisch verständliches

Programm auszuweiten und dieses künstlerisch zu
gestalten. Zur Durchführung dieses recht anspruchsvollen
Auftrages bediente er sich bestimmter Vorlagen, die sowohl
religionsgeschichtlich wie auch bildlich von ausschlaggebender

Bedeutung für seinen Freskenzyklus geworden
sind. Dabei handelt es sich um ein damals gedruckt
vorliegendes Erbauungsbuch, nämlich um die 1749 in Augsburg

erschienene Ausgabe der Lauretanischen Litaney mit
57 von Jos. und Joa. Klauber gestochenen Kupferstichen4.

Das Benützen von Vorbildern galt im 18.Jahrhundert
grundsätzlich nicht als Plagiat. Für Künstler und
Auftraggeber war es durchaus legitim, vorhandene Blätter,
Bilderbibeln, Emblembücher usw. als Vorlagen für eigene
Werke zu verwenden. Fraglos entsprachen diese Kupferstiche

der Lauretanischen Litaney zudem weitgehend
Rebsamens persönlichen künstlerischen Intentionen,
sowohl in bezug auf gedankliche als auch stilistische
Formulierung. Aus diesem Grunde ist es notwendig, auf den

Augsburger Druck ausführlich einzugehen, bevor wir uns
den Göslikoner Fresken selber zuwenden.

B. Entwicklung der Marienlitaneien und der Lauretanischen

Litanei

Marienlitaneien lassen sich bis ins 12.Jahrhundert
zurückverfolgen. Die Texte stammen aus dem Alten und dem

119



Neuen Testament, im besonderen aus den Psalmen und
dem Hohenlied. Von den schon früher üblichen Lobgebeten

zu Ehren der Mutter Gottes unterscheiden sie sich
durch die den Titeln zugefügten Anrufungen: «Bitte für
uns» oder «Erbarme dich unser». Ihre Entwicklung folgt
dem Typus der Allerheiligenlitanei des römischen
Breviers, welche als älteste liturgische Litanei gilt und ihren
Ursprung in den Litaneigebeten des frühen Christentums
hat. Durch exorzistische Anrufungen Gottes, Christi, der
Engel und der Heiligen glaubte man, sich vor dämonischen

Mächten schützen zu können.
Eine Verwertung der marianischen Vergleiche aus den

Muttergotteslitaneien im Bereiche der bildenden Künste
setzte erst im 14. und 15.Jahrhundert ein. Die Künstler
assoziierten vorerst Symbole der jungfräulichen Mutterschaft

Marias mit der Verkündigungsdarstellung. Öfters wurden

Bilder des verschlossenen Gartens oder der versiegelten

Quelle in versteckter Weise in den landschaftlichen
Hintergrund eingeschmuggelt5. Zu Beginn des 1 S.Jahr¬
hunderts stoßen wir in den raren Einhornjagden im Hortus
conclusus auf eine freie, offene Verwendung der
Jungfräulichkeitssymbole6. Eine weitere Verbreitung fanden diese,
angereichert mit zusätzlichen Symbolen, wie dem Meerstern,

der Rose usw., in dem um die Wende vom 15. zum
Io.Jahrhundert neu entstehenden Bildtypus der Immaculata

conceptio1.

Populär aber wurden die « arma virginis » in Deutschland
erst mit dem Aufkommen der Lauretanischen Litanei. Zwar
zeigt diese im Aufbau wie im Inhalt Ähnlichkeit mit einer
Handschrift in Wien von 1418. Ihre eigene endgültige
Prägung erhielt sie jedoch erst in Loreto - daher der
Name -, wo sie Anfang des 16.Jahrhunderts in der heute
noch üblichen und beliebten Form rezitiert wurde und wo
sie auch der erste deutsche Jesuit, Peter Canisius - in der
Schweiz durch seinen «Kanisi» genannten Katechismus
bekannt -, 1548 auf einer Reise nach Rom gehört hatte.
Als er 1557 in Begleitung mehrerer Brüder von Loreto
nach Bayern zurückkehrte, wurde sofort die Veröffentlichung

der Lauretanischen Litanei und deren Einführung
in verschiedenen Jesuitenkollegien, darunter auch
Ingolstadt8, veranlaßt. Schon 1558 erschien in Dillingen ihr
Erstdruck; im gleichen Jahr noch wurde sie in ein kleines
Gebetbuch aufgenommen.

Im Gegensatz zu früheren Marienlitaneien zeichnet
sich die Lauretanische aus durch eine klare Ordnung der
Titel und einen festgelegten logischen Zusammenhang.
Ihr Aufbau setzt sich zusammen aus:
1. Einer kurzen allgemeinen Einleitung mit den Anrufungen

der drei göttlichen Personen und dem Kehrreim
« Erbarme dich unser »

2. Dem Hauptteil mit den marianischen Anrufungen,
bestehend aus:
a) 11 Mutteranrufungen d) 4 Patronatsanrufungen
b) 6 Jungfrauanrufungen e) 12 Königinanrufungen
c) 13 Symbolanrufungen

3. Einem kurzen Abschluß allgemeiner Art mit dem drei¬
fachen Ruf « Lamm Gottes »

Für die Barockkünstler bedeutete die Lauretanische Litanei

mit ihren symbolischen Bildern eine wahre
Fundgrube. Sie liierten die Marienlobpreisungen mit einem
weiteren, sich zur höchsten Blüte entfaltenden Bildtypus :

der Himmelfahrt Maria. Oswald Onghers, ein im Erzbistum

Würzburg tätiger, aus der Schule von Rubens

hervorgegangener Niederländer malte auf seiner Neustädter
Altartafel von 16759 erstmals die Assunta, umgeben von
lauretanische Symbole tragenden Engeln.

In den Deckenmalereien des 18.Jahrhunderts erreichte
die Verwertung der marianischen Gleichnisse aus der
Lauretanischen Litanei ihren Höhepunkt. Die symbolischen

Begleitmotive lösten sich aus dem Hauptfresko,
umgaben dieses oft kranzartig als kleine selbständige Bilder
oder füllten Stichkappen und Emporenfelder. In vereinzelten

Fällen sogar wurden ihnen um die Jahrhundertmitte

zentrale Ehrenplätze an den Kirchendecken
zugewiesen.

C. Der Augsburger Druck der Lauretanischen Litaney von 1749

Das kleine Werk, wovon sich ein Exemplar der Erstausgabe

in der Staats- und Stadtbibliothek Augsburg befindet

(Sign. Th. Pr.), stellt den ersten Versuch in Deutschland

dar, die gesamte Lauretanische Litanei mit ihren 57

Anrufungen bildlich zu gestalten. Der ausführliche,
aufschlußreiche Text des Titelblattes lautet:

«Lauretan. Litaney, so zu Lob u. Ehr der ohne Mackel
empfangenen, von aller Sund befreyten, Unbefleckten
Jungfrauen und Glorwürdigsten

Himmelskönigin
Mariae

In dem Wunder-thätigen Hause Loreto
von den Hl. Engeln ist abgesungen,
nachmals von der Catholischen Kirchen angenommen...

Durch Klare Concept, fassbare Sinn-Bilder, Gleichnussen,
und Biblische Figuren in sieben und fünfzig Kupffer-Stichen
nach Ordnung der Ehren-Titeln fürgestellt und mit kurzer Bey-
schrift erkläret

von Francisco Xaverio Dornn
Ordinari Predigern in Fridberg
Augspurg, zu finden bey Johan Bapt. Burckhart
nächst dem Wein-Stadel, 1749. »

Für die Buchform aufschlußreich ist bereits dieser Text
des Titels, in dem ausdrücklich und an erster Stelle auf die

Kupferstiche als Träger des Inhaltes verwiesen wird.
Nicht ein den Text illustrierendes Buch liegt vor uns,
sondern eine zu einem Band gebundene Folge von 57

Kupferstichen, mit kurzem Text dazwischen - also ein

eigentliches Bilderbuch der lauretanischen Anrufungen.
Mit dieser Formgebung steht das Werklein ganz in der

120



Tradition der Augsburger Buchkunst10. Wie in den
vielgerühmten Bilderbibeln aus der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts, z.B. denjenigen des Joh. Ulr. Kraus, dient der
Text der religiösen Erbauung und Belehrung. Er setzt sich
zusammen aus drei sowohl Bild wie Bibelstellen erläuternden

Betrachtungen und einem Gebet in deutscher
Sprache. Für den geschulten Betrachter erübrigt sich der
Text beinahe, da - wie in den Bilderbibeln - in die
Kupferplatte ein Bildtitel mit der jeweiligen lauretanischen

Anrufung und eine Bildunterschrift mit Bibelzitat
und Stellenangabe, beide in lateinischer Sprache,
miteingestochen sind (Abb. 1).

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, wo Maria in ganzer

Gestalt wiedergegeben ist, erscheint in der oberen
Bildhälfte ihr stets phantasievoll variiertes, fein auf den
durch den Bildtitel angegebenen Inhalt abgestimmtes
Brustbild. Nicht unbedingt zentral angeordnet, ist es

gelegentlich in einen reich verzierten Rokokorahmen gefaßt
und wendet sich, wie im Gespräch, himmlischen und
irdischen Gestalten zu; oder das Marienbildnis wächst
direkt aus den ihm beigeordneten Symbolen heraus, dem
Gnadenbrunnen z.B., der Rosa mystica usw. (Abb. 2).
Dieses marianische Hauptmotiv wird im untern Bildteil,
aber auch in den Eckfüllseln, erweitert, sei es durch
typologische Vorbilder, Parallelen aus den Psalmen oder
durch ganz neue emblematische Ausdeutungen.
Zahlreiche kreis- und strahlenförmige Inschriften tragen zum
besseren Verständnis bei. Die Verbindung von Figurengruppen

und Emblematik, die ja zum Teil vom Stoff her
bedingt ist, bedeutet eine weitere - charakteristische -
Bereicherung der Stiche.

Trotz der Fülle der Bilder und der unterschiedlichen
figürlichen Maßstäbe fallen Hauptthema und Nebenthemen

nie auseinander. Die Einzelteile werden dekorativ
außerordentlich geschickt zusammengebunden durch
Rocaillen, Pflanzen, Blumengirlanden, Architekturteile,
Landschaftsandeutungen und fliegende Putten.
Ornamental ebenso phantasievoll sind die Stiche eingefaßt:
Oben und seitlich ohne lineare Begrenzung geöffnet, wird
nur der untere Bildrand fixiert, oft durch ein unregelmäßig

geschlungenes Band, das sich auf der einen Seite zu
einem Bäumchen, zu einer blumengefüllten Volute, einer
Konsole und ähnlichem verwandelt.

Ebenso bezeichnend wie das Kompositionsschema sind
auch die dargestellten Figuren: große, schlanke, verinner-
lichte Gestalten, mehr Träger einer Idee als lebende
Menschen. Auffallend sind ihre langen Oberschenkel und der
eckige Faltenwurf der Gewänder, deren Zipfel oft spitze
Dreiecke bilden. Ihre weichen, fließenden Umrißlinien
entsprechen durchaus der sehr diffusen Lichtführung in
den Stichen.

Wer ist der Entwerfer dieser dekorativ reizvollen, poetischen

und doch etwas dilettantischen Stiche mit der
reichen theologischen Aussage? Da keines der 57 Blätter
seinen Namen mit dem obligaten «invenit» oder «deli-

neavit » auf der linken unteren Bildseite vermerkt, könnte
man versucht sein, ihn in der Werkstatt der Gebr. Klauber

in Augsburg zu vermuten, deren Signatur die Blätter
auf der rechten unteren Seite tragen. Doch aus der
Bezeichnung «Jos. et Joa. Klauber, Cath. sc. et exe. » ergibt
sich zunächst nur die Tatsache, daß die Ausführung der
Stiche in ihren Händen lag, indem sich nämlich «sculp-
sit» auf die graphische Stichelarbeit, «exeudit» auf die

Druckabzüge bezieht.
Der 1740 gegründete Kunstverlag der Catholici

genannten Brüder Klauber - anfänglich unter Mitbeteiligung

des Malers G. B. Goez - war ein ausgesprochen
katholisch orientiertes Unternehmen ; es brachte Andachtsund

Wallfahrtsblätter heraus und machte Reproduktionsgraphik

nach Darstellungen der erfolgreichen Künstler
J.E. Nilson, G.B. Goez, J.E. Holzer, J.W. Baumgartner
usw. Wie weit die Klauber selber schöpferisch tätig
waren, ist heute noch nicht abgeklärt (Abb. 3). Die wenigen
mit «delineataJ. etj. Klauber» signierten Stiche11 zeigen
weder große Originalität noch hohes künstlerisches
Niveau. Ornamental sind sie zwar gekonnt, doch wirken ihr
stereotypes Schema, ihr krasser Helldunkelkontrast, die
scharfe lineare Umgrenzung und die übergroßen, klein-
köpfigen Figuren mit den gezierten Gesten eher langweilig

und phantasielos. Als Inventores der Stiche unserer
Lauretanischen Litaney kommen sie aus eben diesen
stilkritischen Gründen nicht in Frage.

In Augsburg, wo man sich ebenfalls mit der Urheberschaft

der Stiche befaßt hat, ist als Entwurfskünstler der
Stecher Joh. B. Probst in Betracht gezogen worden, auf
den eine Stelle im Vorwort hinweisen könnte. Dieses ist,
wie die Buchform, ein typisches Produkt der Zeit, mit
vielen, heute schwer verständlichen Anspielungen,
geschrieben von F.X. Dorn, Dechant und Stadtprediger in
Friedberg. Er bezeichnet sich darin als Verfasser des
deutschen Textes, nennt sich im übrigen bescheiden Executor
eines Vermächtnisses eines hocherleuchteten Priesters an
dessen Beichttochter, die Gräfin Maria Theresia Fuggerin
von Wellenburg. Mit folgender, für die Autorschaft
bedeutsamen Verschlüsselung fährt er fort :

« Praesentiere also Euer Excellens mit aller Submission das
vermachte Erbtheil, nemlich die in 57 Kupferstichen abgebildete

lauretanische Litaney, als ein Kunst- und BROBSTuck
desjenigen, dessen Namen ich eben genannt habe... »

Wie soll das Wortspiel gedeutet werden? Bezieht sich
das in Majuskeln geschriebene «Brobst » tatsächlich - wie

man eben in Augsburg vermutet - auf den Künstler
namens Joh. Balthasar Probst (1673-1750), einen geschickten,

mit dem Kunstverlag Jeremias Wolf liierten
Kupferstecher? Von diesem sind nur Reproduktionsstiche nach
fremden Werken bekannt; deshalb scheidet er - nach
unserer Ansicht - als Verfasser der Entwürfe zu den
lauretanischen Klauberstichen a priori aus. Andere Künstler
auf den Namen Probst sind in Augsburg um die Mitte des

18.Jahrhunderts nicht nachweisbar.

121



KKfvaiiTM i'Sjccjcrmtxrym
.¦i".vfi

y
• ':

\\

J.J. #*,* ¦¦ ¦¦ ¦¦-

**& ly&

\
v

¦

Memor, em Saab c BaWIonjs fclciib'iuii mr K »'

Water Castissima

p*>Wi ».»

»
«

„--^-

ss«?»*
ìm $bM*

Mu

0 mtîua piiMura eft C&Sfca gtuexatio 7^Çfc$ f
Xis.it 1-.1 kkiStr uà. Sc .t ox. AÌCES.-C.JM.

Abb. 1 «Refugium Peccatorum », Kupferstich aus der Laure- Abb.2 «Mater Castissima», Kupferstich aus der Laureta-
tanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 43). Leuchtturm und nischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 16) mit dem Fons signatus
befestigte Stadt in den unteren Eckfüllseln vgl. Abb. 21 und 22 und dem Hortus conclusus

Nun führten archivalische Erhebungen im Fürstlichen
und Gräflichen Fuggerschen Familien- und S tiftungs-Archiv

in Dillingen an der Donau auf eine gänzlich neue
Spur. Es ließ sich nämlich im Testament der Gräfin Maria

Theresia Fugger-Wellenburg vom 23.Januar 1759 der
Name Probst feststellen12. Die Gräfin vermacht darin
ihrer Ersten Kammerjungfrau ein kleines, hoch in Ehren
gehaltenes Bildnis des seligen P. Udalricus Probst S.J.
Sicherlich handelt es sich um das Konterfei ihres ehemaligen,

im Vorwort der Klauberschen Litanei erwähnten
Beichtvaters. Auch dessen Beziehungen zur Jesuitenmission

- wie aus der Korrespondenz hervorgeht13 - decken
sich mit den Worten von F. X. Dorn, der ihn als geistvollen

Priester bezeichnet, «welcher in der Verkündigung
des Evangelii schier ein anderer Paulus ware». Weitere
Nachforschungen ergaben, daß Udalricus Probst am

'VF-i-ipl

A

hl ':¦.¦ I,

AVtixA«. Cath

Abb. 3 Eigenhändiger Kupferstich der Stecher J.
J. Klauber aus Horae Canonicae, Beiband 3, etwa 1750

und

122



6. März 1690 in Landsberg am Lech geboren ist, einem
oberbayerischen Städtchen, das sich im späten 17. und
18.Jahrhundert durch rege barocke Kunstentfaltung
hervortat und wo seit 1716 auch der Rokokobaumeister
Dominikus Zimmermann ansäßig war. Bestimmt hat der
junge Udalricus Probst die Barockisierung der Stadtpfarrkirche

und den Neubau des Rathauses, wahrscheinlich
auch die Anfänge der Dominikus-Zimmermann-Periode
miterlebt. Jedenfalls wuchs er in einer von modernem
Barockgeist geprägten Umgebung auf, die den aufgeweckten

Jüngling auch künstlerisch formte und anregte. In
dem am Hang über der Stadt gelegenen Kloster zum
Heiligen Kreuz trat er dem Jesuitenorden bei. Seine
Studien in Rhetorik, Philosophie und Theologie schloß er
mit Insigni cum laude ab. Ein paar Jahre war er als
Lehrer in verschiedenen bayerischen Gymnasien tätig,
wurde dann zum Prediger promoviert und kam als solcher
1731 nach Augsburg in die Kollegiatsstiftskirche St. Moritz.

Probst galt als außerordentlich beliebter Prediger, dessen

aus allen Ständen zusammengesetzte Zuhörerschaft
die Kirche bis in die hinterste Ecke füllte. Ebenso beliebt
war er als «unermüdeter Beichtvater: er betrachtete die
Seelen und nicht die Personen14 ». Als er am 22. Dezember
1748 starb, wurde sein Begräbnis aufs ehrenvollste begangen

mit öffentlicher Trauer und heiligen Opfern auf allen
Altären. Sowohl aus der von einem berühmten Dominikaner

Prediger gehaltenen Trauerrede, in welcher
P. U. Probst «in schönsten Sinnbildern vorgestellt ware»15,
als auch aus einem Abschnitt seines Lebenslaufes von
Veith geht hervor, welch großen Wert er darauf legte,
religiöse Ideen in seinem Werk durch anschauliche
Sinnbilder faßbar und populär zu machen. Dieser verweist
auch auf so viele Tausende von sakralen Bildern, die nach
seiner Anweisung mit Emblemen zur Anspornung der
Frömmigkeit geschmückt wurden, was nicht nur zur
Verbreitung der Heiligenverehrung beitrug, sondern auch zu
weitem Reichtum der vorher so armen katholischen
Künstler16. Der Ausdruck «artifices amplis divitiis
donati » schließt sicherlich - über den konkreten materiellen
Sinn hinaus - die Bedeutung von geistig-fruchtbarer
Bereicherung mit ein, d.h. die Probstschen Sinnbilder sind
zu einem reichen Schatz an Vorbildern für die katholischen

Künstler geworden.
Der heilige Eifer von P.U. Probst, das ihm offenbar

eigene Verständnis für barocke Kunst sowie seine zeichnerische

Begabung waren wohl die treibenden Kräfte,
welche ihn veranlaßten, selbst Vorlagen für die Stiche zu
seinen Werken zu entwerfen17. Ein Blatt unter den
zahlreichen (Abb. 4) trägt am unteren linken Bildrand sogar
seine persönliche Signatur «R. P. Udal. Probst S.J. inve-
nit18 ». Es handelt sich um das Titelkupfer der dritten
lateinischen Ausgabe der Lauretanischen Litanei von
1771, das auch der deutschen Erstausgabe mit unwesentlichen

Abweichungen, jedoch ohne seine Signatur, voran-

Liugua mea-medirabitur landein tuam. Er. s+

tjni^A, Sof,,t

3*
¦"><>

m --

W&Sift

•x.

mmmmW*

L<çoaurcm leiupertperaKÏTFr adiiciam iiiper oumem
lairdeitt ru.ira Vf. rott

n tm.Jh**x-t. ionia i «r.n.v »•..#. çjcj^rCiA.A ****¦•*&*

Abb. 4 Eigenhändiges Titelkupfer mit Signatur von Pater
Udalricus Probst aus Litaniae Lauretanae, Augsburg 1771

gestellt ist. Da außerdem der Schriftzug des Stechers dieses

Blattes nicht mit demjenigen der folgenden übereinstimmt,

vermuten wir, Probsts eigenster Entwurf sei noch
zu seinen Lebzeiten gestochen, doch erst in die spätere -
lateinische - Ausgabe aufgenommen worden19.

Ins Zentrum des Stiches ist das Gnadenbild von Loreto
gerückt. Kleine Engel mit Mutter- und Jungfrauanrufungen

enthaltenden Spruchbändern umfliegen die Regina
angelorum, die von der Dreifaltigkeit im Himmel erwartet

wird. Je ein Patriarch, Prophet und eine Jungfrau
links, ein Bekenner, Märtyrer und Apostel rechts bieten
ihr gemeinsam die Königinnenkrone an. Darunter tragen
Engel das heilige Haus von Nazareth nach Loreto herbei.
Sehr geschickt sind auf den beiden rahmenden Seiten die
Embleme der übrigen lauretanischen Anrufungen
angeordnet. Fast wie in einem mathematischen Artistenstück-

123



lein ist es Probst gelungen, sämtliche 57 marianischen
Anrufungen auf dem kleinen Titelkupfer unterzubringen.
Handelt es sich auch nicht um ein großes Kunstwerk, so

ist doch dessen Komposition beachtlich, welche die Vielzahl

in ein Dreiecksschema gliedert und mit den beiden
festigenden Türmen an den Bildrändern zusammenfaßt.

Für die Bescheidenheit des St.-Moritz-Predigers ist es

bezeichnend, daß die meisten seiner Schriften erst postum
veröffentlicht worden sind, wie auch sein letztes Werk, die
Lauretanische Litaney. Diese Stichfolge hat besonders großen

Anklang und Verbreitung gefunden. Zum Teil sind
die Bilder der dritten lateinischen Ausgabe von 1771

schon umgestochen und weichen, besonders im Ausdruck
der Figuren, wesentlich von der Erstausgabe ab20.

Betrachten wir zum Schluß das Porträt von Udalricus
Probst (Abb. 5). Der schöne, klare Kupferstich steht in
dem Büchlein «Heylsame Gedancken von dem Zihl und
Ende des Menschen » 1752 und ist von Joann Rudolph
Störcklin nach einem Ölbildnis seines Vaters, des gebürtigen

Zugers Johann Heinrich Störcklin, gestochen21. Bei
dem vor 1736 entstandenen Bild handelt es sich vermutlich

um das im Testament der Gräfin Maria Theresia
Fugger-Wellenburg erwähnte Porträt. P. Udalricus
Probst, im Lehnstuhl vor einem Bücherschaft sitzend, den
Rücken einem Fenster mit Sicht auf den Komplex des St.-

Moritz-Kollegiums kehrend, ist dem Betrachter voll
zugewandt. Die breite Gesichtsform mit der plastisch durchgebildeten

Stirne und den vollen Augenbrauen hat etwas
Bäuerlich-Volkstümliches; der gesammelte Ausdruck mit
dem introvertierten Blick und dem verschlossenen Mund
zeugt von intensivem geistigem Forschen. Diese beiden
Komponenten prädestinierten ihn zum begnadeten
Kanzelredner, zu einem mit Wort und Bild anschaulichen
Interpreten des Evangeliums, der in seinen Händen
bezeichnenderweise das von ihm bevorzugte Liber ecclesiastici

hält.
Udalricus Probsts schönste uns bekannte Bilderschöpfung

ist die Lauretanische Litaney, « ein echtes Kunst- und
Brobstuck », wie sie im Vorwort genannt wird. Als geistiger

Verfasser hat er die zu den marianischen Anrufungen
passenden Bibelstellen ausgewählt, die Beziehungen
zwischen Altem und Neuem Testament hergestellt, gelegentlich

auf die Lehre der Kirchenväter hingewiesen und
anhand der lauretanischen Ehrentitel eine kleine mariologische

Abhandlung aufgebaut.
All diese verschiedenen Aspekte werden konzentriert

und auf kleinstem Raum auf den Kupferstichen dargestellt.

Vermutlich hat Probst nur summarische Entwürfe
dazu gemacht, die von ungleich begabten Gehilfen in der
Werkstatt der Klauber gestochen worden sind. Sicherlich
geht auch nicht alles auf eigene Invention zurück: Probst
wird wie andere aus dem großen Vorrat von Vorlagen
geschöpft haben. Seine Leistung besteht darin, daß er eine

neue geistige Aussage gemacht und dazu die entsprechende

bildliche Form geschaffen oder veranlaßt hat.

et Awnunzuiu
memvrij- m hauJictàru. zst

a» écH vs.

i

fi
111

li"Wjf
f§ttùi

>n.
Va- av,

i'crm,S

¦7*.r-

--»»

Vera effigi« E,r usurici Pi^obffj^oc.IefY p.m
natus eff 6. Martii Jfgo. Rdiegms in Soci •

etatem 17. Octob. J70p .ìnortosfca&.Decem;
174-8. AuvuBcc Vmdel. ubi {tjggpjtf, A.nnos
in Kcclef. Colleg. S.Mauritii iùìt Conciona

'iir. toKâ*.celebel*rifti«Ul**"«i

htkjtulp..

Abb. 5 Porträtstich des P. Udalricus Probst von J.R. Störcklin
aus « Heylsame Gedancken von dem Zihl und Ende des
Menschen », Augsburg 1752

Wir sind so ausführlich auf den Augsburger Druck der
Lauretanischen Litanei eingegangen, nicht nur weil
Rebsamen daraus Vorbilder für seinen Göslikoner Zyklus
geschöpft hat, sondern vor allem auch weil das bis heute der
Forschung unbekannt gebliebene, reizvolle kleine Werk
eine Veröffentlichung verdient.

Zweiter Teil: Die Fresken in Göslikon

A. Themenkreise

Beim Betreten des saalartigen, 1757 im Rokokostil
umgebauten Kirchenschiffes, über dessen Decke und Wände
sich die von Franz Anton Rebsamen signierten Fresken

ziehen, wird der Betrachter vorerst von dem mariologischen
Thema in Bann gezogen. Es dominiert am Deckenspiegel
mit der großen Himmelfahrt Maria, den sie umschließen-

124



den kleineren Malereien und den vier Bildern in den
Eckfeldern. Über den beiden Sakristeieingängen und der
Kanzel klingt es vereinzelt wieder auf. Den Blick des die
Kirche Verlassenden zieht es noch einmal an mit den drei
ungewöhnlichen Fresken über der Empore der
Westwand.

Neben das mariologische tritt das - beim ersten Augenschein

sich nicht so deutlich offenbarende - trinitarische
Thema. Bildlich dargestellt begegnet uns die Trinität dreimal:

im großen Deckenfresko das Abbild der Heiligen
Dreifaltigkeit, horizontal gegliedert in die drei einzelnen
Figuren; am Hochaltar die symbolische Bildschöpfung des

Gnadenstuhls in vertikaler Anordnung aufsteigend vom
gekreuzigten Christus des Altarblattes zu Gottvater im
Giebelfeld und der Taube des Heiligen Geistes im Baldachin;

über der Mittelszene an der Westwand das geometrische

Zeichen der Dreieinigkeit in Form eines gleichseitigen

Dreiecks. Alle drei Darstellungen folgen sich in der
Längsachse des Kirchenschiffes.

Zu diesen bildhaften Trinitätsdarstellungen kommt die
häufige architektonische und dekorative Verwendung der
Dreizahl, am auffallendsten wohl in der Gliederung des

Ostraumes. Zu einer Dreiergruppe schließen sich die beiden

Eckaltäre mit dem Hauptaltar, der selbst wiederum
aus drei Teilen besteht, zusammen. Zu weiteren Dreiklängen

fügen sich der Thronbaldachin mit den beiden
Emporenarkaden und der Hauptaltar mit den zwei Bildern über
dem Lettner. In den Fresken der Westwand wiederholt
sich nochmals die Dreizahl, und schließlich reihen sich die
Kreuzwegstationen zwischen den Fenstern der Seitenwände

wiederum zu Dreiergruppen.
Dem Ostraum der Kirche ist das christologische Thema

vorbehalten. Darauf beziehen sich die Darstellungen des

Hauptaltarblattes und die beiden Fresken über dem Lettner,

die zum Passionszyklus Christi gehören.
Zusammenfassend läßt sich sagen, daß das den weitaus

größten Platz beanspruchende mariologische Thema vom
christologischen klar getrennt ist und daß die Abwicklung
von Westen nach Osten erfolgt. Der dritte, der trinitarische

Themenkreis, durchzieht die beiden anderen und
ist überall gegenwärtig. So ergibt sich eine einfache,
systematische Gliederung, die auf ein den gesamten Freskenzyklus

umfassendes, keineswegs historisches, sondern
dogmatisches Programm hinweist.

B. Die Westwand

Die mariologischen Aussagen setzen ein mit drei Fresken
über der westlichen Empore (Abb. 6). Je eine klar ablesbare

alttestamentliche Szene, eingefügt in eine nach der
Wandmitte hin orientierte Kartusche, flankiert das Fresko
im Zentrum, den Marienbrunnen, welcher, nicht in einen
Rahmen gefaßt, ohne räumliche Definierung bleibt. Er
hebt sich von den beiden seitlichen Malereien durch seine
surrealistische Ausstrahlung ab. Von P. Felder wird er
bezeichnet als «symbolische Darstellung der Mutter Gottes

als fons signatus22». Es kann sich jedoch hier nicht um
die Darstellung des marianischen Sinnbildes aus dem
Hohenlied (4, 12) handeln. Der versiegelte Brunnen ist zwar
im 18.Jahrhundert ein beliebtes Motiv, das, wie andere

Mariensymbole in kleine Medaillons oder Kartuschen
gefaßt, mehr dekorativen als künstlerischen Wert hat.
Üblicherweise wird der Fons signatus als ein mit einem Dek-
kel verschlossener Brunnen dargestellt und gilt als

Keuschheitssymbol Maria. Eine ähnliche Bedeutung hat

"

»V <f *%~s\
¦sanr»

7fi

y
W Th

H

Abb. 6 Mariologisches Leitmotiv zum Rebsamenschen Freskenzyklus, Westwand der Pfarrkirche Göslikon

125



L^

m >R

3ÏAÏXK JfrvrioL GsaTiä.

«ù%

9Ü

P

tf>!fi\
v

' ^Y.v^1 ,'|;

HS ' Kk?

m?&v v
V*

Abb. 7 Marienbrunnen, zentrales Fresko
der Pfarrkirche Göslikon

der Westwand

•Adcamiiä - ad "Damnum" gxatüe. Hei

| CMS.C2T.. l„..*U.k7,vJ-cr OA.St.itaa.Ay\

Abb. 8 « Mater Divinae Gratiae », Kupferstich aus der
Lauretanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 14). Vorbild zu Abbildung

7

der Hortus conclusus (ebenfalls Hohelied 4, 12), ein von
einer hohen, meist sechseckigen Mauer umgebener Garten,

in dessen Mitte ein Wasserbecken liegt. Auch in der
Klauberschen Litanei begegnen wir diesen beiden Bildtypen,

sogar nebeneinander, auf dem Kupferstich «Mater
Castissima» (vgl. Abb.2). Eine dritte Brunnendarstellung,

ein Brunnen mit fließendem Wasser, das sich in
mehrere Schalen ergießt, ist im Sinne des Fons vitae
(Hohelied 4, 15) zu verstehen.

Das Göslikoner Fresko deckt sich mit keinem der drei
angeführten Typen (Abb. 7). Es unterscheidet sich von
ihnen durch seine dreiteilige Komposition mit der rechts
beigefügten Inschrift: Hebr. 4. Allerdings liegt der Hauptakzent

auf dem dreifach gestaffelten Brunnen mit der ihn
bekrönenden Marienbüste, die sich - man denkt an die
Geburt der Venus - aus einer muschelförmigen Schale
erhebt. Ihrem Herzen entspringen drei Wasserstrahlen,
die im Bogen in eine von zwei Meerwesen gehaltene
Schale fallen, aus der sich das Wasser in regelmäßigen
Abständen in das untere Becken ergießt. Ein zweischwän-

ziger Delphin - schon in der Antike der meerentstiegenen
Aphrodite beigesellt - mit breitgezogenem Maul und spitzen

Ohren bildet hier den Schalenträger. Maria, die
Hände über der Brust gekreuzt, neigt demütig ihr schmales

Haupt nach links. Mit niedergeschlagenen Augen völlig

in sich versunken lauscht sie auf die Worte, welche die
zweite Figur, der von links herabschwebende Engel, zu
ihr spricht: «Gratia plena. » In seiner Rechten hält
Gabriel einen Lilienstengel, mit seiner Linken zeigt er hinauf
und hinüber auf die dritte Figur der Komposition : das
hoch oben stehende, goldene Dreieck der Trinität, wo die
Heilig-Geist-Taube ihre Flügel entfaltet und aus dem
Strahlen auf Maria ausgesendet werden. Ganz eindeutig
stellt der obere Teil des Freskos die Verkündigungsszene dar,
nach dem Text des Evangelisten Lukas (Luk. 1, 28).

Diese ungewöhnliche Kombination von Marienbrunnen
mit Verkündigungsszene findet sich ebenfalls in der

Klauberschen Litanei (Abb. 8), auf dem Kupferstich mit
dem Titel Mater Divinae Gratiae und dem begleitenden
Bibelwort : «Adeamus ad thronum gratiae. Hebr. 4 »

126



(S. 14). Es ist einer der künstlerisch besten und
einheitlichsten Stiche aus der ganzen Folge. Rebsamen hat ihn
für sein Fresko fast wortgetreu übernommen. Von der
dreiteiligen Komposition bis in die kleinsten Details lassen
sich Übereinstimmungen verfolgen, wie z.B. in der Frisur
der Maria: Das in großen Wellen in die Stirn fallende
Haar ist in der Mitte gescheitelt und wird von einem nach
rechts ausflatternden Band zusammengehalten; die der
rechten Wange entlang gleitende Locke legt sich spielerisch

über die Schulter. Und dennoch ist aus dem kleinen
graphischen Blatt eine monumentale Freskomalerei

hervorgegangen. Das Weglassen der landschaftlichen Motive
um den Brunnen herum isoliert denselben und bringt
seinen dreiteiligen Aufbau zu klarer Wirkung. Die stärkere
Betonung der himmlischen Ferne, die sich aus der größeren

Distanz zwischen dem Bildzentrum und den beiden
oberen seitlichen Figuren ergibt, erhöht die schon im
Gesamtmotiv enthaltene surreale Wirkung.

Um dieses sich nicht auf den ersten Blick enthüllende
Sujet richtig zu interpretieren, wollen wir uns dessen

Erklärung durch das Wort zuwenden, dem Kommentar von
F. X. Dorn. In Betrachtung I und III schreibt er dazu
(S. 27, 28):

«I. Maria als eine Mutter der göttlichen Gnaden, wird vorgestellt

durch einen von allen Seiten überlaufenden Brunnen, und
billig, weil der Erzengel Gabriel sie voll der Gnaden nannte. Ja
Maria ist voll der Gnaden wie das Meer voll des Wassers; und
gleichwie in das Meer alle Flüsse laufen, also sind alle Gnaden,
die alle Heilige und Engel insgesammt gehabt, in Maria allein
versammelt.

III. Was folgt aus diesem? Antwort: Gleichwie der Brunn
sich leicht ausgießt, wenn er voll ist, also Maria, ein Brunn, ja
ein Meer der Gnaden, gießt sich leicht aus, und läßt ganze
Gnadenströme auf uns Menschen fließen. Die Israeliten wollten
lieber durch Moses, als selbst mit Gott reden; also wenn auch
wir unsere Bitte bey Christo uns nicht getrauen vorzubringen, so
können wir, wie die Unterschrift im Bilde sagt, gehen zu dem
Gnadenthrone Maria, und durch sie um Gnade bitten. »

Das den Kupferstich allgemein verständlich erklärende
Thema ist nicht neu ; es geht auf literarische Quellen des

Mittelalters zurück. Schon Bonaventura (1221-1274)
stellte Marias Gnadenvermittlung ins Zentrum seiner

Mariologie und brachte diese in direkten Zusammenhang
mit deren Gottesmutterschaft. Nach einer bedeutungsreichen

Einleitung verband er ohne Übergang «unsere»
beiden Bibeltexte miteinander: Zuerst verkehrte Gott mit
dem Menschen per verbum increatum...

Postquam rero homo lapsus est in peccatum, providit (Deus)
modum condescensionis per verbum incarnatum, per quod
homo adaptaretur ad gratiam. Et quia istud factum est in utero
Virginis gloriosae, iste dictum est: «Ave gratia plena; Dominus
tecum» (Luc. 1, 28), et Apostolus Paulus suadet volentibus
gratiam obtinere, ut accédant ad thronum gratiae id est ad Virgi-
nem gloriosam. «Adeamus » inquit, «cum fiducia ad thronum gratiae
eius.» (Hebr. 4, 16)23.

Als Tertium comparationis der beiden Bibeltexte, das

auch Rebsamens allegorischer Darstellung zugrunde liegt,

ist der Begriff der göttlichen Gnade gebraucht, in der

Verkündigung im passiven Sinne angewendet (Maria
wird durch die göttliche Gnade zur Mutter des Messias

auserwählt), in Hebr. 4, 16, im aktiven Sinn (Maria ist
Vermittlerin der göttlichen Gnade). Wenn somit dem
Vers Hebr. 4, 16, eine Schlüsselstellung zukommt, muß
noch kurz auf eine weitere Stelle verwiesen werden : auf
Hebr. 4, 2:

«Denn frohe Botschaft haben wir empfangen (Luther übersetzt:

denn es ist uns verkündigt), gleich wie jene (d.h. die
Wüstenwanderer zur Zeit Moses, welchen Ruhe verheißen worden

war), aber das gehörte Wort half jenen nichts, da nicht
glaubten die, so es hörten. »

Frohe Botschaft hat auch Maria erhalten durch den

Verkündigungsengel, doch von ihr wurde das Wort gläubig

angenommen.
Obwohl die Verknüpfung der Themen Verkündigung

mit marianischer Gnadenvermittlung bereits lose im
Hebräerbriefund ausdrücklich in der mittelalterlichen Mariologie

verankert ist, wurde ihre adäquate Bildform erst

Jahrhunderte später, im zweiten Viertel des 1 S.Jahrhun¬
derts, gefunden, damals, als sich das Motiv mit der
Verbreitung der Lauretanischen Litanei reaktiviert und
verselbständigt hatte.

Dem seltenen Doppelthema vorangegangen ist die
künstlerische Gestaltung des Einzelthemas «Gnaden-

jt«* *
»¦t»a»w

:

x
¦¦*

>

y

*K *«

Abb. 9 Maria als lebendiger Brunnen, Fresko von J.B.
Zimmermann in der Wallfahrtskirche Maria Brünnlein in Wemding
am Ries von 1752

127



I

-

WÊÈ

fi

11

v ^

v

.' liai
Abb. 10 Ausschnitt aus dem Deckenfresko des CD. Asam im Bürgersaal Maria de Victoria zu Ingolstadt

brünnen», von J.B. Zimmermann verschiedentlich reizvoll

variiert. Als frühes Beispiel erwähnen wir die
Brunnendarstellung - bisher als Fons signatus oder Hortus
conclusus bezeichnet - im großen Kuppelfresko in
Steinhausen von 1730/31. J.B. Zimmermann hat als Antithese
zum Sündenfall, der sich chorwärts in einer parkähnlichen

Schneise abspielt, auf der Westseite des Deckenspiegels

den Brunnen mit dem Herzen Maria, aus dem der
Gnadenstrahl springt, inmitten einer Pappelallee gemalt.

Diesem symbolischen Springbrunnen in idyllischer
Gartenlandschaft begegnen wir bei Zimmermann noch
öfters. Einzigartig in seinem Werk ist die Darstellung von
«Maria als lebendiger Brunnen» in der Wallfahrtskirche
Maria Brünnlein in Wemding am Ries, wo der Künstler
1752 zusammen mit seinem Sohn Michael die Stuck- und
Freskoarbeiten ausführte (Abb. 9). Ganz ähnlich wie in
Göslikon steht über dem Eingang an der Westwand -
allerdings unter der Empore und in viel bescheidenerem
Format - das Leitmotiv zum Gesamtprogramm, der
Marienbrunnen : In einer muschelförmigen, von zwei Putten

getragenen Schale ruht die rot-blau gekleidete Büste Maria.

Gesenkten Hauptes, von einem weißen Strahlenkranz
umgeben, kreuzt die Gottesmutter die Hände über der
Brust, aus der die Gnadenströme fließen. Fast möchte
man annehmen, Zimmermann habe den Stich aus der
Klauberschen Litanei gekannt, auch wenn die unteren
Brunnenschalen fehlen und vor allem die Verknüpfung
mit der Verkündigungsszene nicht stattfindet.

Auf diese spezielle Allegation sind wir, außer in Göslikon,

nur noch einmal gestoßen, nämlich im großen Dek-
kenbild des Bürgersaals S.Maria de Victoria in Ingolstadt
(Abb. 10). Schon in der Einleitung (S. 120) haben wir darauf

hingewiesen, daß die durch P. Canisius vermittelte
Lauretanische Litanei hier früh übernommen und
regelmäßig gesungen worden ist. Dort hat sie auch einen
frühen bildlichen Niederschlag gefunden in dem aus
geistlich-jesuitischen Universitätskreisen stammenden
Programm des von Cosmas Damian Asam 1735/36 ausgeführten

Deckenfreskos: Maria als Mittlerin der göttlichen
Gnade, welche sich in der Menschwerdung Christi mani-

128



festiert und sich über die Welt verbreitet. Über der auf
einem Podest knienden Maria steht links der
Verkündigungsengel, unter ihr steigen die Wasser des Fons vitae
empor, und zu beiden Seiten erscheinen Symbole aus der
Lauretanischen Litanei wie der elfenbeinerne Turm und
der Turm Davids.

Die dogmatische Aussage des Asamschen Freskos
kommt derjenigen unserer bescheidenen Mater-Divinae-
Gratiae-Darstellung sehr nahe, wenn auch deren
bildhafte Verwirklichungen weit auseinandergehen. Die Eigenart

des Göslikoner Freskos - damit verbunden vielleicht
auch eine künstlerische Disqualifikation - beruht auf
seiner Abstraktion. Es kann seinen Ursprung nicht verleugnen,

seine Herkunft als «sinnreiches Concept-Bild »,
ausgedacht von einem «hocherleuchteten Priester».

Bereits in der Einleitung haben wir darauf verwiesen,
daß die Klaubersche Litaney als Buchdruck ganz der
barocken Augsburger Tradition angehört. Am Beispiel des

Göslikoner Freskos der Mater Divinae Gratiae zeigt sich
eindrücklich, wie sehr auch dieses Stück Monumentalmalerei

in seiner Bildschöpfung dem süddeutschen, von Predigt

und Literatur geprägten Spätbarock verpflichtet ist.
Seine zur allegorischen Komposition erweiterte Form bot
dem Künstler die Möglichkeit, Aussagen auf zwei
verschiedenen Ebenen zu machen und sie zu allegieren. Da
sind einmal die historisch-biblischen Erzählungen vom
Ratschluß der Erlösung rechts oben, von der Verkündigung

durch Gabriel links oben und von der Verwirklichung

des Beschlusses, d.h. der Inkarnation Christi in
Maria, in der Bildmitte. Die zweite Aussage ist irrationaler

Natur. Der Künstler konnte sich nicht auf eine
geschehnishafte Handlung beziehen; seine Einbildungskraft
mußte ein in der Realität nicht existierendes Gebilde
erschaffen, welches das Wunder der göttlichen Gnade und
deren Vermittlung an die Menschheit auszudrücken
vermochte: den Gnadenbrunnen. Sehr geschickt ist die
konkrete Marienbüste ins geistige und kompositionelle
Zentrum des Geschehens gerückt. Sie bildet den eigentlichen
Schnittpunkt, in dem sich historische und dogmatische
Aussage treffen.

Außer dem allegorischen Hauptmotiv enthält die
Brunnenfigur eine Anzahl von Einzelsymbolen. So gilt die
Muschel als Sinnbild der Conceptio immaculata. Nach der
naturgeschichtlichen Vorstellung des Mittelalters findet
bei der Perlmuschel keine natürliche Befruchtung statt;
man nahm an, daß die - obschon im Meer lebende -
Muschel vom Wasser unberührt bleibe und daß erst die
zur Frühlingszeit Emporsteigende unter göttlichem Einfluß

den vom Himmel fallenden Tau empfange24.
Ein weiteres, äußerst seltenes Emblem sind die den

Muschelschalen entwachsenden Korallenästchen. Wiederum

findet eine naturgeschichtliche Merkwürdigkeit ihre
emblematische Auslegung: die Koralle, im Wasser eine
weiche, hellgrüne Alge, wird, an die Luft gehoben, sofort
rot und hart. Auf Maria bezogen verweisen die Korallen

mit ihrer Verhärtung auf die in der Gottesmutter
gefestigte Gnade und mit ihrer roten Farbe auf das zur Erlösung

der Menschheit geflossene Blut Christi25.
Die Anwendung der Muschel in unserer Gnadenbrun-

nendarstellung ist für das Rokoko charakteristisch. Von
der im ersten Jahrhundertdrittel beliebten reinen
Ornamentmuschel hat sie sich zum motivierten Bildgegenstand
mit symbolischer Bedeutung gewandelt.

Ähnliches gilt auch für die übrigen Brunnenbestandteile.

Wir weisen nur kurz auf den die untere Brunnenschale

stützenden Delphin hin - schon in der frühchristlichen

Zeit Delphinus salvator genannt -, welcher den tragenden,

rettenden und die Menschheit erlösenden Christus
versinnbildlicht.

Die Mater-Divinae-Gratiae-Darstellung hat einen

theologischen, verschiedene Themen umfassenden und
ausschöpfenden Gedankengang in Abbreviatur malerisch

umgesetzt. Ihre Aussage bleibt präzis, wenn auch für den

heutigen Betrachter nicht leicht verständlich.
Aus dem umfangreichen Hebräerbrief konnte bisher

der Vers Hebr. 4, 16, mit dem Zentralbild in Korrelation
gebracht und kurz auf Hebr. 4, 9, hingewiesen werden.
Die zwei flankierenden kleinen Fresken stellen zwar altte-
stamentliche Szenen dar, doch stehen auch sie mit
Hebr. 4 in Beziehung. Dessen Verfasser, Apostel Paulus,
hatte mit seinem Schreiben beabsichtigt, die gefährdeten
palästinischen Judenchristen in ihrem Glauben zu bestärken,

und schrieb in Hebr. 4, 12, sehr anschaulich:

« Denn das Wort Gottes ist lebendig und kräftig und schärfer
denn kein zweischneidig Schwert, und dringt durch, bis daß es

scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein, und ist ein
Richter der Gedanken und Sinne des Herzens. »

Ebenso drastisch wie Paulus sich mit Worten ausdrückt,
malt Rebsamen mit dem Pinsel die beiden alttestamentlichen

Nationalheldinnen, Jael und Judith (Abb. 11 und

12), die ihr Volk mit Hammer und Säbel vom Feind
befreien und den Unglauben durch das richtende und
strafende Schwert des Gotteswortes ausrotten. Schon im
Mittelalter galten die beiden mutigen Jüdinnen als Präfi-

gurationen von Maria:
Für diese beiden Fresken gibt es keine Vorbilder in der

Klauberschen Litaney. Auf dem Göslikoner Bild rechts

(Abb. 11) steht Judith (Apokryphen, Judith 13) groß, stolz

und selbstbewußt vor einer zeltartigen, rotbräunlichen
Draperie. Triumphierend zeigt sie das abgeschlagene

Haupt des Holofernes. In der herabhängenden Rechten

hält sie den Säbel, mit dem sie die Tat vollbracht hat, und
weist auf den mit einem Tuch bedeckten Rumpf des

Geköpften, der stark verkürzt aus dem Hintergrund hervorstößt.

Zwischen den baumelnden Armen fließt das Blut
aus der frischen Wunde. Die gräulichweiße Leiche könnte

aus einem Moritatenhelgen stammen - uns erinnert sie an
die drastisch-populären Ermahnungen im Hebräerbrief.
Auffallend sind an Judiths Bekleidung die Farben. Über

129



r\—— "X

»«x iv/tr<* <w**^k7\X " jr ^|

<

-r

fi A

¦ •

Abb. 11 Judith enthauptet Holofernes, Fresko an der Westwand

von Göslikon
Abb. 12 Jael erschlägt Sisera, Fresko an der Westwand von
Göslikon

einem blauen, schlicht gegürteten Kleid trägt sie einen
roten, über Holofernes' Haupt weit ausflatternden Überwurf:

Es ist das leuchtende Rot der Siegerin. Die Farben
der Marienbüste des Gnadenbrunnens sind gerade umgekehrt:

das rote, nur am Ärmel sichtbare Unterkleid wird
fast völlig bedeckt von einem blauen, umhüllenden Tuch:
Blau bedeutet das Himmlische. Gerade auf diesen Kontrast

zwischen weltlicher und himmlischer Macht wird
durch die Farbgebung und die schon beschriebene
unterschiedliche Haltung von Judith und Maria hingewiesen,
obwohl sich bei Vorbild und Bild auch frappante
Ähnlichkeiten zeigen. Die schmale Kopfform, die
niedergeschlagenen Augen, die Frisur mit den Locken über den
Schultern sind bei beiden Gestalten fast identisch. Eine
derartige Mischung von Identifikation und Gegensatz
gehört bereits zu den mittelalterlichen typologischen
Gegenüberstellungen. Wiederum können wir uns auf Bonaventura

beziehen. Er verbindet z.B. den Begriff der Gnade
mit der Judithszene und setzt ihn in Parallele zur
Verkündigungsszene, zieht aber eine scharfe Trennung zwischen
weltlicher und göttlicher Gnade. In der reizenden
Übersetzung des Speculum Mariae von 1506 der Basler
Universitätsbibliothek werden dem «Ave Maria, der Gnade
voll » die Worte des Holofernes an Judith vorausgeschickt:
«nu trinck und sitz in froidenlust, denn du hast Gnad
funden bei mir26. » Judith erkennt die menschliche Gna¬

denbezeugung als ein in Holofernes verkörpertes teuflisches

Trugbild und vollbringt ihre Tat - während Maria,
von der göttlichen Gnade erfüllt, diese an die Menschheit
weitergibt.

Als Pendant zur Judithdarstellung steht auf der linken
Seite die alttestamentliche Szene mit Jael (Rieht. 4, 17)

(Abb. 12).
Auch sie galt bereits im Mittelalter als Präfiguration von

Maria und wurde im Speculum Humanae Salvationis mit
Judith assoziiert, beide als Symbole des Sieges über Dä-
mone und Unglauben.

Das Rebsamensche Fresko bildet inhaltlich präzis eine
Vorstufe zur Judithszene. Jael wird bei der Tat, Judith
nach der Tat dargestellt. In seiner naiv ursprünglichen
Auffassung entspricht das Bild so sehr seinem Pendant,
daß es sich erübrigt, weiter darauf einzugehen.

Zusammenfassend muß betont werden, daß die beiden
alttestamentlichen Seitenbilder nicht nur in Parallele
gesetzt sind zum Mittelbild als marianische Präfiguratio-
nen; sie sind ebenfalls als Antiparallelen aufzufassen, von
der die zentrale Mariengestalt ein neues Licht empfängt.
Im Gegensatz zu Judith und Jael, die mit einem Akt der
Gewalt, mit Hammer und Schwert, die Befreiung ihres
Volkes erwirkten und deren Taten keine weiteren
heilsgeschichtlichen Folgen nach sich zogen, wird Maria zur
Erlöserin der Menschheit ohne eigene Handlung, einzig

130



durch die Zuwendung der göttlichen Gnade : Als Mutter
des göttlichen Sohnes und als Mittlerin der göttlichen
Gnade wird sie zur Gestalt des heilsgeschichtlichen
Neuansatzes - mit der Verkündigung an Maria wurde das
alttestamentliche Zeitalter sub lege abgelöst durch den
neuen Bund sub gratia. Damit wird der marianische
Gnadenbrunnen in erweitertem Sinn auch zum Symbol der
Ecclesia.

C. Die Deckenbilder

In der gedanklichen Fülle der von den beiden
alttestamentlichen Szenen begleiteten Darstellung der Mater
Divinae Gratiae an der Westwand klingt leitmotivisch an, was
in den - zentral in der Himmelfahrt Maria gipfelnden -
Deckenfresken an mariologischen Themen verarbeitet ist.

Die vier Eckfelder mit den Maria huldigenden
Frauengestalten sind besonders reizvoll in ihrer Anordnung und
in ihrer Verschmelzung von Malerei mit Stuck. Im
Gegensatz zu anderen Darstellungen sind die Fresken nicht
von festen Rahmen umschlossen; die Figuren «thronen
auf luftigem Gewölk» (P.Felder), nur auf der unteren
Seite von Stuckbändern spielerisch umschlungen.

Die östlichen Eckfelder enthalten jeweils nur eine
Einzelfigur, während in den westlichen Ecken je zwei Gestalten

zu einer Gruppe zusammengefaßt sind - womit auch
auf eine inhaltliche Differenzierung hingewiesen wird27.

Im Osten huldigt die Kirche, im Westen der Erdkreis der
Maria.

Die radial gerichtete Begrüßungsinschrift «Ave Mater
Dei filii » des nördlichen Westfeldes wird auf der südlichen
gegenüberliegenden Seite ergänzt durch den Bittruf
«Miserere Nobis » Es handelt sich dabei nicht um eine wörtlich

übernommene Anrufung aus der Lauretanischen
Litanei. Begrüßt wird die Mutter des Erlösers der Welt, und
in dieser Eigenschaft wird sie von den vier Erdteilen
bittend um Gnadenvermittlung angerufen.

Im nördlichen Westfeld (Abb. 13) ist mit der stattlichen
Frauengestalt im reichen, sich in schweren Falten weit
ausladenden Brokatkleid und dem über die Schultern
gebreiteten Hermelincape Europa gemeint. Huldigend richtet

sie ihr in scharfem Profil gezeigtes, gekröntes Haupt
aufwärts. Über diese königliche Gestalt hält eine im
Hintergrund hockende, viel kleinere Figur einen Sonnenschirm

aufgespannt. Der Federschmuck auf dem Kopf
und der brennende Pfeil im Schoß deuten auf eine
Personifizierung von Amerika.

Rebsamen hat sich auch hier an einem Kupferstich aus
der Klauberschen Litaney inspiriert (Abb. 14), nämlich
an der noch zur allgemeinen Einleitung gehörenden
Anrufung: «Fili redemptor mundi Deus - miserere nobis»
(S. 12). Für uns von Interesse sind nur die unteren Ecken
des Stiches, die von den vier Erdteilen - ebenfalls in
Zweiergruppen aufgeteilt mit dem Erdball zwischen sich

- gefüllt werden: links die kniende Europa, die Worte auf

Tm Heuehptok -Mtnm: Birrs

<

**.
•«

m

m
¦s'-

r«

<tMm

•v»».

ï
Sraè^liòd BXDËHPÏtHt .meus -rivit-. Icvt»^.T Ij..Su. ttJsa,-Malfa'- &&.&** exe.. Atts-TW

7>

i!*,.,*.
•i

.»

%
'« * -

<*.N

<-

Abb. 13 Europa und Amerika, Kartusche
im nördlichen Westfeld des Deckenspiegels
von Göslikon

Abb. 14 «Fili Redemptor Mundi Abb. 15 Asien und Afrika, Kartusche
Deus », Kupferstich aus der Laureta- im südlichen Westfeld des Deckenspiegels
nischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 7). von Göslikon
Vorbild zu den Abbildungen 13 und 15

131



den Lippen: «Ave Maria Mater Dei Filii», hinter ihr die
stehende Amerika. Ihnen wenden sich von der rechten
Seite her Afrika und Asien zu mit der Bitte «Miserere
nobis. », so wie auch Rebsamen diesen Bittruf an Maria in
den Mund der Verkörperung Asiens legt, die zusammen
mit Afrika das südliche Westfeld bestreitet (Abb. 15). Asien
wird als königliche Figur dargestellt, hat sie doch den
Garten Eden getragen und als erste den Messias gesehen.
Ein Hermelinkragen bereichert ihr üppiges Gewand. Auf
dem um den Kopf geschlungenen Turban steht die
Mondsichel. Unter ihrer ausgestreckten Rechten steigt
der Dampf des Weihrauchfasses empor. Als zweite Figur
erhebt sich hinter Asien die dunkle Afrika mit entblößtem
Oberkörper, einer Muschelkette um den Hals und einem
malerisch über die rechte Schulter geworfenen, weit
ausflatternden Tuch.

Die Vertreter der vier Erdteile in Göslikon haben nicht
nur dieselben sparsamen Attribute wie diejenigen in der
Klauberschen Litaney. Sie sind in gleiche Zweiergruppen
aufgeteilt und führen eine ähnliche Gebärdensprache,
wenn auch diejenige Rebsamens bewegter ist. Der
Eindruck einer sinnvollen Bewegtheit, eines spannungsvollen
Staunens und der hingebenden Ovation wird verstärkt
durch lose Tücher und Bänder, die in Richtung der
himmelwärts fahrenden Maria wehen. In den Eckfeldern
zeigt sich, daß Rebsamen zwar einzelne Motive aus einem
Stich der Klauberschen Litaney übernommen, sie aber frei
und monumental am Deckenspiegel übersetzt hat. Zudem
gelang es ihm, durch kleine Abänderungen einen neuen
Akzent zu setzen, der für das Programm der ganzen Bildfolge

von Bedeutung ist.
Das Motiv der Erdteile findet im Barock häufig

Verwendung, allerdings in verschiedenartigen Zusammenhängen.

In Göslikon repräsentieren die Erdteile gesamthaft

die Welt, d.h. die Gemeinschaft der Christen, die der
Erlösung harrt und bei Maria die vermittelnde
Fürsprache sucht. Gleichzeitig ist die weltumspannende
Bedeutung der Marienverehrung und die Verbreitung des

Evangeliums in allen Weltteilen angedeutet. Somit wird
die Verherrlichung der himmelfahrenden Maria, wie sie

im Hauptbild des Deckenspiegels gezeigt ist, darüber hinaus

zur Apotheose der Kirche.
Die zentrale Darstellung des Deckenspiegels, die Assumptio

Mariae (Abb. 16), ist in ein Hochoval komponiert. Gefaßt
wird sie von einem zwölffach ondulierenden Stuckrahmen,

dessen Wellenlinien kleine Rocaillen mit Camaïeu-
malereien entwachsen, wovon die obere und untere etwas
größer ist als die je drei seitlichen. - Der optische Längszug

der Deckenkomposition wird gebremst durch zwei
breit gezogene Kartuschen zu beiden Seiten der
Himmelfahrtsszene, was eine wohlgelungene Zentralisierung
bewirkt.

In den Evangelien werden weder der Tod Maria noch
ihre Himmelfahrt erwähnt. Diese in der Kunst so beliebten

Themen gehen auf apokryphe Berichte zurück, in

Analogie zu Christi Tod und Auferstehung gebildet.
Schon Ende des 6.Jahrhunderts, seit Gregor von Tours'
Schrift «de Gloria martyrum», festigte sich - zuerst in
Frankreich - der Glaube an die Auferstehung des Leibes
Maria und dessen Verklärung im Paradies, obwohl diese

Auffassung von der römischen Kirche nur geduldet und
nicht offiziell zugelassen wurde. Noch um die Mitte des

18.Jahrhunderts fixierte sich Papst Benedikt XIV. dahin,
die Himmelfahrt Maria sei zwar nicht « de fide, aber wohl
eine pia sententia». Erst in unserer Zeit, im Jahre 1950,
anerkannte Papst Pius XII. Maria Himmelfahrt als

Dogma. Am 1. November verkündete er in der Peterskirche

:

«Kraft unseres höchsten Lehramtes proklamieren, erklären
und entscheiden wir, daß die Lehre, nach der die unbefleckte
und stets jungfräuliche Mutter Gottes am Ende ihres irdischen
Lebens mit Seele und Leib in die ewige Glorie aufgenommen
wurde, eine von Gott geoffenbarte Weisheit ist. »

Auf dieser langen Unentschlossenheit der Kirche, die
Lehre von der Himmelfahrt Maria zu dogmatisieren,
beruhen zum Teil die großen ikonographischen Variationen,

die für die bildlichen Darstellungen charakteristisch
sind. Im byzantinischen Osten betonte man Marias Tod
und die Aufnahme ihrer Seele in den Himmel, beide zu
einer Szene zusammengefaßt : Maria liegt mit gekreuzten
Händen auf dem Totenbett, umgeben von den zwölf
Aposteln. In ihrer Mitte erscheint Christus, der in seinen
Armen die Seele seiner Mutter, als kleines Kind dargestellt,

empfängt, um es in den Himmel zu tragen ; so wird
Marias Tod als Schlaf, als Dormitio, aufgefaßt mit
anschließender Seelenassumptio.

Die körperliche Assumptio dagegen, als ausgesprochen
abendländisches Thema, führte im Westen schon frühzeitig

zu künstlerischen Darstellungen28 und verdrängte
schließlich das byzantinische Schema der Dormitio.
Anfänglich gab es verschiedene Bildtypen, aus denen sich
nach dem Konzil von Trient ein einziger herauskristallisierte.

Im deutschen Barock hat er seine großartigste
Ausdeutung erfahren. Von E. Staedel wird er als historischer

Himmelfahrtstypus bezeichnet und folgendermaßen
definiert :

«Er ist die Darstellung der körperlichen Himmelfahrt aus
dem Grab, wobei die Erweckung des Leibes im Grab vorausgesetzt

wird. Maria wird im Beisein der Apostel, die das Wunder
schauen, von Engeln zur himmlischen Herrlichkeit emporgetragen,

wo sie Gott-Christus oder die Trinität erwarten29. »

Das Göslikoner Fresko fügt sich in das als «historischer
Himmelfahrtstypus » benannte Schema ein. Zweizonig
komponiert gliedert es sich in einen irdischen und einen
himmlischen Bereich, wobei die obere Zone zwei ineinander

überfließende Szenen enthält: die himmelfahrende
Maria inmitten von musizierenden Engeln und die Trinität,

bereit zum Empfang der Dei parae.
Sowohl inhaltlich wie kompositionell ist die untere

Darstellung mit den Aposteln um das Grab gut angeschlossen an

132



3
m

pP<<

v
f%%

jäjjjljLjr

• *

^ä»

ïy

»...

^SPHHEh

y,

JrL.
K

"Tirk\*A?

ft
rif

Abb. 16 Deckenspiegel von Göslikon mit der Himmelfahrt Maria im Zentrum und den acht Camaïeu-
malereien in den Rocaillen

133



die obere Bildhälfte. Die Szenerie ist auf das Notwendigste
beschränkt. Ein paar Stufen, deren Anordnung nicht ganz
klar ist, führen von links und von vorne rechts zum Podest
mit dem schlichten Sarkophag, der in starker perspektivischer

Verkürzung nach links hinten gesehen ist. Auf
seinen beiden Längsseiten agieren die Apostel, aufgeteilt in
zwei Gruppen zu je sechs Figuren, jedoch so, daß die
linke, über die Stufen verteilte Gruppe sich unterhalb der
rechten befindet und in die Bildtiefe hineinführt. Staunen
und gläubiges Anbeten drückt sich in ihren Gesten aus.
Am Fuß der Treppe links im Vordergrund ist ein in
Rückenansicht gesehener Apostel ins Knie gesunken; in
seliger Verzückung schaut er zur himmelfahrenden Maria
empor. Ein erhöht hinter ihm Stehender scheint
beschwichtigend auf ihn einzureden : Ob es sich um Petrus
und Paulus handelt? In der gegenüberstehenden Gruppe
lassen sich Thomas und Johannes identifizieren: die beiden

halten das aus dem Grab gerissene, leere Leichentuch
in ihren Händen. Während der hochaufgerichtete Thomas,

zwischen Zweifel und Glauben noch schwankend,
darauf schaut, dreht sich ihm der jugendliche, bartlose
Johannes mit überzeugender, Bestätigung heischender
Gebärde zu.

Von dieser bewegten Apostelgruppe heben sich zwei
leicht in die Knie gebeugte Frauengestalten durch ihre
ruhige, in sich versunkene Haltung ab. Am Fuß des

Sarkophages stehend und durch das ausgestreckte Bahrentuch

völlig isoliert von ihnen, kehren sie den Aposteln den
Rücken zu. Sie blicken weder ins Grab noch zum Himmel
hinauf, sondern still vor sich nieder. Der vorderen jungen,
in frischen Farben gemalten Frau fallen vom unbedeckten
Haupt lange blonde Strähnen über den Rücken. In ihren
Händen hält sie Rosen. Die hintere, ältere Frau hat über
ihren tiefgebeugten Kopfdas dunkle Umschlagtuch gezogen.

Das Bildmotiv der Frauen am Grabe - meistens sind es

drei - wird im Barock und im deutschen Rokoko häufig
verwendet. Es scheint niederländisch-französischen
Ursprungs zu sein30 und ist vor allem von Rubens aufgenommen

und popularisiert worden. Man bezeichnet diese

Frauengestalten gewöhnlich als die drei Marien (Maria
Magdalena, Maria Cleophas und Maria Salomas), die
nach der Legenda aurea Mariens toten Leib gewaschen
und ins Sterbetuch gehüllt haben. Aus Analogie dazu
nimmt man an, die drei Marien seien auch bei der
Himmelfahrt zugegen gewesen. Gelegentlich werden nur zwei
Frauen dargestellt, z.B. auf Rubens' Brüsseler Bild von
1617 und der fast zwanzig Jahre jüngeren Wiener
Himmelfahrt, doch sind sie stets in den Kreis der trauernden
Apostel eingeschlossen. Wie läßt sich die Absonderung der
Zweiergruppe in Göslikon erklären, der eine besondere

Wichtigkeit zukommt durch ihren Standort im Vordergrund,

die helle Beleuchtung und das Einbezogensein
in die Diagonale Maria - Christus? Ein Hinweis von
E. Mâle31 ist für unsere Darstellung aufschlußreich. Mâle

bezieht sich auf den Text, den der Priester am Fest Maria
Himmelfahrt aus dem Evangelium vorliest, nämlich auf
den Bericht über Christi Besuch bei Martha und Maria
Magdalena (Luk. 10, 38-42). Diese Stelle scheint keinen

Zusammenhang mit dem Fest Maria Himmelfahrt zu
haben. Doch beruft sich Mâle aufJohannes von Cartha-

gena, der dieses Evangelium symbolisch verstanden haben
will : «Marthe, c'est le corps de la Vierge, et Marie Madeleine,

c'est son âme; séparés un instant par la mort, l'âme
et le corps glorieux de la Vierge furent réunies par Dieu en
ce jour. » Daß sich aus der traditionellen Liturgie auch
Bildmotive entwickeln können, werden wir später noch
einmal bei den Darstellungen des Hochaltars beobachten.
Jedenfalls trifft Mâles Auslegung der zwei Frauen am
Grab motivisch ganz genau auf Rebsamens Darstellung
zu : Der körperliche und seelische Tod der Gottesmutter,
personifiziert in den zwei Gestalten Martha und Maria
Magdalena, nebeneinander vor dem leeren Sarkophag
stehend und sich deutlich als Individuen von den schema-
tischer gehaltenen Aposteln abhebend, ist im Bild
festgehalten.

Eine liebliche Ergänzung dazu bilden die ebenfalls

symbolisch aufzufassenden Rosen in Maria Magdalenas
Händen. Wir glauben nicht, daß sie sich auf das häufig
dargestellte sogenannte Blumenwunder beziehen32; wäre
dies der Fall, so müßten Rosen und Lilien im leeren Grab
oder auf dem Leichentuch verstreut sein. Hier aber liegt
in Maria Magdalenas geöffneter rechten Hand eine
einzelne rote Rose, ein Symbol mit zwei sich anscheinend

widersprechenden Bedeutungen: Bild des vergänglichen
menschlichen Lebens und zugleich Ewigkeitsbild33. Beide

Bedeutungen ergänzen sich am Grab der himmelfahrenden

Maria aufs schönste. - In ihrer herunterhängenden
Linken hält Maria Magdalena drei langstielige Rosen,
zwei rote und eine weißliche. In ihnen sehen wir spezielle
marianische Sinnbilder, die Symbole für drei Eigenschaften

Marias, so wie sie in der Klauberschen Litaney unter
der Anrufung Rosa mystica (S. 69, 70) beschrieben werden:

« Maria wird von der katholischen Kirche genannt eine geistliche

Rose, weil sie die Eigenschaften einer Rose vollkommen
besitzt. Denn erstens, gleich wie die Rose allen Blumen vorgeht
und gleichsam eine Königin aller Blumen ist; also ist auch
Maria eine Königin des Himmels und der Erde... Zweytens ist
die Rose wegen schöner weißer und rötlicher Farbe eine
Jungfraublume und zeigt an die Reinheit und Schamhaftigkeit...
Drittens, gleich wie der Geruch der Rose nicht nur überaus
angenehm, sondern auch ungemein stark ist ; also hat Maria an
dem Gerüche der Tugenden alle Menschen übertroffen. »

Von den beiden hellbeleuchteten Frauen Maria
Magdalena und Martha wird das Licht diagonal weitergeführt
zur himmelfahrenden Maria und zu Christus. Leib und
Seele, durch den Tod getrennt, sind wieder vereinigt.

Für diese Art der Lichtführung und für die gesamte
Darstellung auf der unteren Hälfte des Himmelfahrtsfreskos

der Apostel um das Grab gibt es kein Vorbild in der

134



Klauberschen Litanei; auch anderswo sind wir nicht auf
das gleiche Motiv gestoßen. Kompositioneil aber läßt sie
sich möglicherweise von der Neapolitaner Schule herleiten.

Francesco Solimena (1657-1747) - dessen Bilder
durch unzählige, leider zum größten Teil verlorengegangenen

Nachstiche in Deutschland sehr verbreitet waren34
und der auch deutsche Künstler, z.B. den später in
Ottobeuren und Fürstenzell tätigen J.J. Zeiller, ausgebildet
hatte - und sein Schüler Francesco de Mura hatten in
ihren Assuntagemälden ein neues Bildideal geschaffen. Es
zeichnet sich durch seine Serpentinenkomposition aus und
durch einen aus dem Grab aufsteigenden Wolkenzug, der
die Verbindung zwischen unten und oben herstellt.

Daß Rebsamen von der Neapolitaner Schule beeinflußt

ist, bleibt einstweilen Hypothese. Doch gebraucht
auch er dunkel sich ballende Wolken, hinter der Thomasgruppe

strudeiförmig aufziehend, das Diesseits ans Jenseits

anschließend.
Im Bildzentrum verdichten sich die Wolken zu einer

festen Bank, welche die himmelfahrende Maria trägt. Der
Vorgang des Emporschwebens scheint zum Stillstand
gelangt zu sein. Maria hat die himmlische Zone erreicht und
ist mit ausgebreiteten Armen bereit, von der Heiligen
Trinität empfangen zu werden. In ihrer nicht ganz stabilen

Haltung - mit dem rechten Bein kniend, das linke,
abgewinkelte, nur leicht auf durchsichtige Wolkengebilde
aufgestützt - wird sie von zwei Engeln gehalten. Als
Begleiter und Führer weist Erzengel Gabriel, in Rückenansicht

gesehen, mit erhobener Linken auf das Ziel und das
Ende der Fahrt hin. Auf der gegenüberliegenden Seite
führt, noch im Flug, Erzengel Michael35 ein Engelskonzert

an, ähnlich wie in den im Oktogon von Einsiedeln gemalten

Fresken von CD. Asam. Von ihm übernimmt der
unter ihm ungezwungen auf luftiger Wolke hockende
Taktschläger, selber mitsingend, die Melodie. Auf der
Harfe begleitet ein dahinter sitzender Engel die da und
dort aus den Wolken auftauchenden großen und kleinen
Sänger. Auf der anderen Seite intonieren ein Lauten- und
ein Gambenspieler. Dem Vorsänger mit dem Notenbuch
stimmt ein Flötist zu. Zwei Posaunenbläser vervollständigen

das kleine Orchester. Auch auf dieser Seite schlägt ein
schöner kräftiger Engeljüngling den Takt; diesmal steht
der Dirigierende mitten unter den Musizierenden. Das
Engelskonzert, in dem Maria wohl mit dem Salve Regina,
dem berühmten Muttergotteshymnus, von Petrus
Venerabilis in die Prozession des Assumptiofestes eingeführt,
gehuldigt wird, ist meisterhaft dargestellt: Licht- und
Schattenspiel, die vielfältige Bewegtheit der Figuren, der
Wechsel von großen und kleinen Engeln, das Spontane in
den individuellen frischen Gesichtern, alles trägt dazu bei,
das Tönen und Schwingen der Musik bildlich wiederzugeben.

Und doch führt diese allgemeine Beschwingtheit nicht
zu einem Chaos. Die musizierenden Engel sind eingeordnet
in einen horizontalen Streifen, der sich über die Bildmitte

erstreckt und die himmelfahrende Maria in eine statische
Bildbasis einbindet.

Die himmelfahrende Maria ist als Immaculata dargestellt
(Off. Joh. 12, l)36. Das weiße Kleid mit dem blauen
Mantel darüber und der Kranz von zwölf Sternen um das

Haupt - die als Apostel oder Propheten gedeutet werden

- sind die zu diesem Thema gehörenden Attribute. Die
Vorstellung der von Ewigkeit her im göttlichen Heilsplan
existierenden, jungfräulich reinen und ohne Erbsünde

empfangenen Gottesmutter hatte in der Gegenreformation

eine starke Intensivierung erfahren und im Io.Jahr¬
hundert die ersten bildlichen Darstellungen gefunden, die
sich dann im 17. und 18.Jahrhundert oft mit anderen
Motiven verquickten. Daß Rebsamen für seine Himmelfahrende

den Immaculata typ gewählt hat, ist im Hinblick
auf das Gesamtprogramm aufschlußreich: Die schon

vorgeschichtlich durch den göttlichen Ratschluß
Auserwählte kehrt zur Dreifaltigkeit heim.

Ihre Stellung, die sie im Himmel einnehmen wird, ist
ersichtlich aus den von Engeln herbeigetragenen zwei
Kronen. Der große, etwas plump unter Maria aufsteigende,

weißgelblich bekleidete Engel bringt aus der
irdischen Zone ein Purpurkissen mit gezackter Krone und
Zepter, den Insignien der weltlich-kaiserlichen Macht.
Aus der himmlischen Zone schweben zwei kleine,
halbnackte Genien herab. Über seinem Kopf stemmt der eine

spielerisch die runde Engelskrone empor. Wir wohnen
also noch nicht dem eigentlichen Krönungsakt bei,
sondern erst den Vorbereitungen, die zur Erhebung Marias
« als Königin und Kaiserin von Himmel, Erde und allem,
was darinnen ist » führen, wie Eadmer (1124), ein Schüler
Anseimus' von Canterbury, in seinem «Liber de excellen-
tia virginis Mariae » betont. Erst in der abendländischen
Frühscholastik hatte das Thema der Marienkrönung an
Bedeutung gewonnen.

Ein anderer Vorgang jedoch ist ganz gegenwärtig und
vollzieht sich vor unseren Augen: Marias Aufnahme in den

Himmel durch die Dreifaltigkeit, die in breitgelagerter
Dreieckskomposition den Abschluß des Freskos bildet. Die drei
Gestalten sind sich gleichwertig; Haltung, Gebärde und
Blicke einer jeden sind nach Maria ausgerichtet, doch
stellt sich eine besondere Beziehung zu Christus ein durch
der Gottesmutter weit geöffnete Arme und den zum Sohn

gerichteten Blick. Dieser antwortet mit seiner ausgestreckten

Rechten auf die Armbewegung Marias; das kleine
kahlköpfige Engelein unter ihm wiederholt den Gestus.

Auf einer Wolke sitzend hält Christus zwischen seinen

hochgezogenen Knien das Kreuz, das Symbol seines

Erlösertodes. Der Querbalken des Kreuzes nimmt die
Armbewegung Christi auf, so daß ein direkter Diagonalzug von
Maria über Christus zum Kreuz entsteht, wodurch Marias

Aufnahme in den Himmel klar definiert wird: Sie

erfolgt im Hinblick auf ihren Anteil am Erlösungswerk.
Im Zenit thront frontal Gottvater in wallendem Mantel,

aus dessen Falten ein Engel und ein Putto neugierig

135



Sancta Trinità? Vxrxra Urna ~fi

5*-

friM

run*
F*-?™

-
n

«C^*
*¦

-Tr.s cm
Ht très iu»ion. iknr

Abb. 17 «Sancta Trinitas Unus Deus», Kupferstich aus der
Lauretanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 9). Vorbild zur
Göslikoner Dreifaltigkeitsdarstellung

hervorschauen. Seine Rechte hat er grüßend, fast gebieterisch

erhoben. - Als dritte göttliche Figur, Christus gegenüber

auf der rechten Bildseite, empfängt der Heilige Geist
Maria. Er ist in menschlicher Gestalt, als blondgelockter
Jüngling in weißem Gewand, wiedergegeben. In einer
Gloriole von Feuerflammen schwebt er herbei. Um sein

Haupt erstrahlen sieben Feuerzungen, die sieben Gaben
des Heiligen Geistes. Sein Attribut, die Taube, hat vor
seiner Brust die Flügel entfaltet. Auch diese lichte,
entmaterialisierte Erscheinung hat zum Empfang der Maria die
Arme geöffnet - doch tritt sie keineswegs als Seelenbräutigam

auf wie andernorts; sie ist nur die Verkörperung der
dritten Figur der Heiligen Dreifaltigkeit, welche hier,
inhaltlich und künstlerisch, als wahrhaftige Trinitas darge¬

stellt ist, oder wie es im Untertitel der Klauberschen
Litaney heißt: «Hi très unum sunt.» (Vgl. den Exkurs
S. 152-155.)

Auf dem Kupferstich zur Sancta Trinitas Unus Deus

(Abb. 17), der achten Anrufung in der Lauretanischen
Litaney, welcher Rebsamen als Vorbild für seine

Dreifaltigkeitsdarstellung gedient hat, ist in die obere Bildhälfte
ein großes A gezeichnet, über dessen Spitze sich Gottvater
mit geöffneten Händen neigt und an dessen Schenkeln
links Christus mit dem Kreuz und rechts der Heilige-
Geist-Jüngling mit der Taube vor der Brust schweben.
Aus der unteren Bildhälfte ragt die Marienbüste mit über
der Brust gekreuzten Händen (ob als Himmelfahrende, ist
nicht abklärbar) in das A hinein, an dessen unterem
linken Schenkel der Buchstabe B eingeschrieben ist. Der
erklärende Text dazu lautet in Betrachtung I (S. 17) :

«Das Bild stellt vor den lateinischen Buchstaben A, und
durch diesen ein Sinnbild der heiligen Dreyfaltigkeit : denn
gleichwie dieser Buchstab zwar dreyeckig, doch nur ein einziger

Buchstab ist, also besteht die göttliche Dreyfaltigkeit in drey
Personen, welche aber nur ein einiger Gott sind, also, daß man
von dem göttlichen Vater, Sohn, und heiligen Geiste sagen kann
und muß, was die Unterschrift sagt: Diese Drey sind Eins,
nämlich der Gottheit nach. »

Dieses Beispiel aus der Klauberschen Litaney zeigt
vortrefflich, auf welche Art Rebsamen sich des Vorbildes
bedient hat. Er hat sich keineswegs weder buchstäblich an
den Text noch an dessen Illustration gehalten. Wohl
übernahm er die drei göttlichen Gestalten und die
Dreieckskomposition, doch rückte er die Figuren so zusammen,

daß trotz deren größerer Individualisierung eine
wirkliche Sancta Trinitas Unus Deus entstanden ist. In
dieser Dreiergruppe bekommt Gottvater das ihm zukommende

Gewicht als Herrscher über Himmel und Erde:
Rebsamen stellt ihn in ganzer Gestalt dar, mit Erdkugel
und Zepter. Großartig ist die magische Gebärde seiner

Rechten, mit der er Maria emporzuheben scheint und die
eigentlich den vertikalen Zug der Himmelfahrtskomposition

auslöst, im Gegensatz zu dem statischen Aufbau des

Stiches. Vor allem aber brachte der Freskant Maria in
eine ganz andere Beziehung zur Trinität als der Kupferstecher,

der Maria als jugendliches Mädchen mit
schwärmerisch aufwärts gerichtetem, doch nicht fixiertem Blick
und in demütig bittender Haltung mit dem Lilienzweig in
den Händen dargestellt hat. Dieses Bildthema ließe sich
bezeichnen mit « Die Heilige Dreifaltigkeit empfängt Maria

unter Hinweis auf die Conceptio virginalis », während

- wie wir schon festgestellt haben - Rebsamen Mariens
Aufnahme unter Hinweis auf ihren Anteil am Erlösungswerk

darstellt. Die Gottesmutter ist der irdischen Welt
entrückt, sie ist gewandelt, verklärt.

Gerade die verschiedenartige Stellung der beiden Marien

weist auf einen weiteren wesentlichen Unterschied in
der Bildauffassung hin : Indem Rebsamen nicht die
kindlich-demütige Jungfrau malt, sondern eine reife, selbstbe-

136



wußte Maria, die mit ausgebreiteten Armen, von
huldigenden, musizierenden Engeln begleitet, zum Himmel
fährt, stellt er die Maria-Ecclesia- Triumphans dar. Auch
diese Vorstellung läßt sich zurückverfolgen bis in die
Theologie der Kirchenväter, wo man auf die verschiedensten

Aussagen stößt, welche Maria und die Kirche als

Urbild und Abbild, als Typus und Antitypus, ja als Einheit

erscheinen lassen. Als erster hat Ambrosius von Mailand

(f 397) in bezug auf Maria den Ausdruck «Typus
ecclesiae » geprägt. Von Augustin wurde diese Paralleli-
sierung als Lieblingsidee aufgenommen. Ephraim, ein
syrischer Mariologe, präzisierte Maria als Vorbild der
Kirche folgendermaßen:

«Die Botschaft des Engels an Maria war das erste kirchliche
Ereignis, die erste Verkündigung des Evangeliums an die
Menschheit, und darum ist Maria die erste und eigentliche
Kirche. Deshalb wir auch mit dem Namen Maria die Kirche
bezeichnen37. »

Maria interessierte also schon in der patristischen
Tradition nicht so sehr wegen ihrer persönlichen Vorzüge als

vielmehr wegen ihrer Funktion in der Heilsgeschichte,
wegen ihrer spezifischen Stellung als Typus der Kirche.

Dieser Gedanke hat in den mittelalterlichen Krönungsund

Himmelfahrtsszenen seine bildliche Darstellung
gefunden und wird im Frühbarock weiterentwickelt.
Rubens brachte die Vorstellung der Ecclesia triumphans auf
einen Höhepunkt, die für den Barock vorbildlicher Typus
wurde38.

Das Göslikoner Fresko ist ein charakteristisches spätes
Beispiel für diese Strömung im großen Verlauf der Him-
melfahrtsdarstellungen. Es darf nicht nur als Verherrlichung

der historischen und legendären Maria angesehen
werden, sondern als darüber hinausweisende Apotheose
der katholischen Kirche.

Wie ein roter Faden zieht sich die Parallele Maria -
Ecclesia durch die Freskenfolge. Wir haben sie schon an
der Westwand festgestellt und begegnen ihr wieder in der
nächsten Darstellung des Moses vor dem feurigen
Dornbusch, worin der brennende Busch letztendlich auch als

Symbol der Ecclesia aufgefaßt wird, die brennt, ohne in
den Flammen der Verfolgung zu verbrennen.

In den Rahmen um die große Himmelfahrtsszene sind,
wie Blumen in einen Kranz, acht kleine Camàieumalereien, in
zierliche Kartuschen gefaßt, eingefügt. Man kann sie im
erweiterten Sinn als Emblembilder bezeichnen39, steht
doch über jeder Ikon ein zu ihrer Deutung entscheidender
Text, auch wenn es sich dabei nicht um die in der Emblematik

charakteristischen Lemmata, sondern um Zitate
aus der Bibel, meist aus den Psalmen, handelt. Auf die
lauretanischen Anrufungen alludierend sind die Sinnbilder

in vier sich gegenüberstehende Paare gegliedert, die
jeweils einen gemeinsamen Nenner haben: «Du wunder-
barliche Mutter», «Du Zuflucht der Sünder», «Du
Trösterin der Betrübten » und - als nicht rein lauretanische
Anrufung - «Du Morgen- und Abendstern».

Am unteren und oberen Ende des ovalen Rocaillen-
kranzes befinden sich zwei alttestamentliche Szenen,
wovon die untere westliche - der Verkündigung über der

Eingangswand also am nächsten und inhaltlich an sie

anschließend - die Darstellung des Moses vor dem feurigen
Dornbusch (2.Mos. 3, 2) enthält (Abb. 18), gilt doch der
brennende Dornbusch als frühestes Vorbild der
unbefleckten Empfängnis Maria. Auf unserem Bildchen ist der
links sitzende Moses eben im Begriff, seinen Schuh vom
hochgezogenen Bein zu lösen. Er gehorcht dem Befehl des

Engels aus dem brennenden Dornbusch: «solve calcea-

mentum de pedibus tuis; locus in quo stas terra sancta»

(2.Mos. 3, 1-14). Der zweite Teil dieses Textes steht

halbkreisförmig über der Szene. Das Wunder des

brennenden Dornbusches, der brennt, aber doch nicht
verbrennt, wird zum Vorbild der jungfräulichen Mutterschaft

Maria: «Rubus sustinuit ignem et non perdidit
viriditatem. Maria concepit fìlium et non amisit virginita-
tem40. »

Noch ein zweites, zeitlich vorangehendes Wunder ist in
der allegorischen Darstellung des brennenden Busches

enthalten, nämlich die Conceptio immaculata der Maria,
d.h. Maria selbst ist unbefleckt, ohne den Makel der

Erbsünde, empfangen worden. Aus dem Text der
Klauberschen Litaney geht die Vereinigung der beiden Wunder,

Conceptio passiva und Conceptio activa, in ein einziges

Symbol deutlich hervor:

«Wer näher zu dem marianischen Dornbusche hinzugeht, und
die Augen des Verstandes recht eröffnet, ersieht darin große Wunder:

eine Jungfrau, gebohren von unfruchtbaren Eltern; eine

Jungfrau und Mutter zugleich; ja eine Mutter ohne Manne; das
heißt ja soviel, als brennen und nicht verbrennen » (S. 39).

Ih /S.

-*

C
k.
*:>

rs^
Abb. 18 Moses vor dem brennenden Dornbusch, Cama'ieu-
malerei am Deckenspiegel von Göslikon

137



fi w3"r-

r
*>'**&* X 9

fjS, */-,i rC

^ y >
TX >
V

»tf * Émk> '-.

?*«
/*ï

*;:K:;«-;: ¦¦¦>

*£ §

s*
¦i'

"A

¥W
*9

1 J^
S >:>

Sì. '4Js

ri

Abb. 19 Der Prophet Jeremias, Camaïeumalerei ander Decke Abb. 20 Der Prophet Jeremias, Detail aus dem Kupferstich
von Göslikon Abbildung 17

V
mmm* ar^s*+

TS
•L"'*^fc*

""Ii/^
^Rk

s
I • L» • -' "'fi

,,.; y, ' *rt..;^ | /^ •\

^>\ •Hl.
Ml -II ^o

¦.5%

""W
V*'

,•:..„...

Î. «-'*

S :\y vr-»

V» ¦¦¦ ¦

WKmmw mt
¦

wMi *v

/ \

Abb. 21 Mauerbewehrte Stadt, Camaïeumalerei an der Decke Abb. 22 Leuchtturm, Camaïeumalerei an der Decke
von Göslikon (vgl. Abb. 1) Göslikon (vgl. Abb. 1)

138



IJfämfeCWP
ì HO>f <U\

\ •¦*
>

;'-/
'f.> pH:

<
r *

ry

Y

ft

'"*

.<-¦

/;
*

fâ^âfri*
^^¦éài

Abb. 23 Schiff im Sturm, Camaïeumalerei an der Decke von Abb. 24 Wanderer, Camaïeumalerei an der Decke von Gösli-

Göslikon (vgl. Abb. 28) kon (vgl- Abb. 28)

Stella Matutina

N \
¦ ^$S NUK- a» ¦' *^Tj/

i«*

Ùy

"C-

St •V

V"

•TX

,-.,.,...*-

..¦'
•^*.

>^siflpp

Stell, i lplendida et matutina Ap. 42 ¦

CT-..1 C-J* Klaulm-C.,lh .Cr rttxc U IT

Abb. 25 Aufgehende Sonne mit flüchtendem Löwen, Camaïeu- Abb. 26 «Stella Matutina», Kupferstich aus Litaniae Laure-
malerei an der Decke von Göslikon tanae, Augsburg 1771 (S. 41). Vorbild zu Abbildung 25

139



'- y
8 h.,.W

R^SH^c:k 7
A. I.

7¦ \ <*

< 1..V

i ;

Y/ fy
¦»¦

/ 'r' -

'JT^'

»r. ¦¦¦

Abb. 27 Das zweite Mahl der Esther, breitgezogene nördliche Kartusche an der Decke von Göslikon

Diese Betrachtung ist eine Erklärung zum Kupferstich
des Moses vor dem Dornbusch, wiederum ein Vorbild für
die Rebsamsche Darstellung, der die Anrufung aus der
Lauretanischen Litaney Mater Admirabilis illustriert. Die
Übersetzung für den lateinischen Ausdruck heißt hier
richtigerweise: «Du wunderbarliche Mutter!»

Auf Marias außergewöhnliches, übermenschliches und
einmaliges Wesen wird auch hingewiesen im Pendant
zum feurigen Busch, im obersten Medaillon über der Tri-
nitätsgruppe der Himmelfahrt, in der schwer verständlichen

Darstellung des Propheten Jeremia (Abb. 19). Der
Kniende hebt seine weitausgebreiteten Arme einem vom
Himmel niederschwebenden Engel entgegen, welcher
eine Zange zum Munde des Propheten führt. Diese Szene
kann sich nur aufJes. 6, 5-7, beziehen: auf die Gottesvision,

deren Jesaia sich nicht würdig findet - und auf die
Reinigung der Zunge durch einen Seraphim mit einer in
eine Zange gefaßten glühenden Kohle. Diese Stelle wurde
schon früh von Ephraim dem Syrer ("f 373) auf Maria
bezogen :

«Du des Jesaias feuertragende Zange,
seraphische Zange des mystischen Feuers,
den Untragbaren hieltst du umschlossen;
Du trugst die Kohle der Gottheit;
durch ihre Berührung
sind rein unsere Lippen
von jeglicher Sünde. »

Zu diesem schönen seraphischen Zangensymbol kommt
in der Göslikoner Rocaille ein zweites hinzu. Dem Munde
des Propheten entströmen die Worte: «A, A, A Domine. »

Sie sind im Buch Jesaia nicht belegt, sondern treffen eher
auf Jeremia zu : «Ach Herr, Herr, ich tauge nicht zu
predigen » Jer. 1,6). Auf diese Stelle bezieht sich auch
der Text der Klauberschen Litaney und macht uns einmal
mehr eine verschlüsselte Rebsamensche Darstellung
verständlich. In Betrachtung II, S. 17, heißt es:

«Durch den Buchstaben A wird in göttlicher Schrift öfters
Gott angedeutet, als welcher von sich selbst sagt: Ich bin das
Alpha ; als wollte er sagen : Das A ist der Anfang, und der erste
aus allen Buchstaben ; also bin auch ich der Anfang und Urheber

aller Dinge, aber ein Anfang ohne Anfang, weil ich bin von

140



CbsrsoLATÄRf Asfrxxcïmam

y. *

JVui.i miJn popiJrun meiim,pro <jito obsecit». litiui. r
I CT. S. CM lv *T*,XUhr CM.Sr.ittxc.A^
j

Abb. 28 « Consolatrix Afflictorum », Kupferstich aus der
Lauretanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 44). Vorbild zu
Abbildung 27 (vgl. auch Abb. 23 und 24)

Ewigkeit. Diesen Buchstaben A hatJeremias dreymal ausgesprochen
mit dem Beysatz : Herr Gott sieh ich kann nicht reden ;

also muß jeder Mensch mit Augustin sagen: Ich kann nicht
reden, das ist, nicht ergründen das Geheimnis der heiligen
Dreyfaltigkeit. »

Als Ergebnis der äußerst komplexen Jeremia-Jesaia-
Darstellung läßt sich festhalten, daß die Vision Gottes
oder der Dreifaltigkeit für einen Propheten zwar möglich
ist, doch blendendes Geheimnis bleibt. Einzig für Maria
bleibt es nicht bei der Vision allein wie bei Jesaia. Sie
rückt der Dreifaltigkeit ganz nahe, ja sie wird von ihr als

ihresgleichen im Himmel empfangen.
Formal hat Rebsamen sein Vorbild aus der Klauberschen

Litaney (Abb. 20), das die linke untere Ecke des

schon besprochenen Kupferstiches Sancta Trinitas Unus
Deus füllt, völlig abgewandelt: Sein verzückt die innere
Vision schauender Jesaia kniet in einer weiten, mit Bäumen

bestandenen Landschaft, während der Klaubersche
Prophet eher steif und unberührt, mehr dozierend als

ergriffen, in seiner Ecke sitzt.
Ähnliche motivische Abhängigkeiten von der Klauberschen

Litaney und deren persönliche künstlerische
Umgestaltung lassen sich auch in den weiteren kleinen Camaïeu-
malereien feststellen. Die beiden westlichen Medaillons
beziehen sich auf die lauretanische Anrufung: Refugium
Peccatorum. Das Sinnbild auf der linken Seite (Abb. 21)
zeigt eine mauerbewehrte Stadt mit der Inschrift: «Erat haec

eis ad refugium» (l.Makk. 10, 14), also die Zufluchtsstadt,

«welche den Übelthätern Freyheit und Sicherheit
mittheilet» (Kl.Lit., S. 43).

Im dazugehörigen Pendant auf der rechten Seite

(Abb. 22) wird der berühmte Leuchtturm auf der kleinen
Insel Pharos bei Alexandrien als Refugiumssymbol
verwendet. Er leuchtet den im Meere Fahrenden und weist
ihnen den Hafen, wie die Inschrift «deduxit in porto»
(Ps. 106, 30) sagt.

Auf die lauretanische Anrufung: Consolatrix afflictorum
alludiert das östliche Bilderpaar: Das Schiff im Sturm

(Abb. 23) mit dem Titel: «haec mihi sit consolatio » (Job. 6,

10) ist Symbol für die Menschheit in Gefahr. Der sich auf
seinen Stab stützende Wanderer in öder Landschaft: «.haec

mea consolata» (Ps. 118, 50) (Abb. 24) verkörpert den

einsamen, heimatlosen, gebrechlichen Menschen. Von Maria
erflehen die Betrübten Stärkung in Gefahr und Trost in
Trübsal. - Ähnliche Darstellungen finden sich auch auf
den Klauberschen Stichen, doch sind sie wiederum als

weniger bedeutungsvolle Szenen in die unteren Bildecken
gedrängt (vgl. Abb. 1 und 28).

Die beiden zentralen Rocaillen auf den Breitseiten des

Kranzes liegen innerhalb der Stuckumrahmung; sie greifen

in das Hauptbild hinein und tragen zu dessen kompo-
sitioneller Gliederung in irdische und himmlische Zone
bei. Auch diese zwei Camaïeumalereien - echte Emblembilder

mit ausgesprochenen Lemmata - sind nicht ganz
leicht zugänglich. Über der linken Darstellung (Abb. 25)
mit dem vor der aufgehenden Sonne fliehenden Löwen steht: «hac

orientefugor ab inde. » Sie bezieht sich auf die lauretanische
Anrufung: «Stella Matutina» (Off. 22, 16) und ist eine
vereinfachte Wiedergabe des Klauberschen Stiches auf
Seite 81 (Abb. 26). Besonders lehrreich ist die anschauliche

Interpretation von Prediger F.X.Dorn:
«Sobald der Morgenstern aufgeht, fliehen die Nachteulen,

und verbergen sich alle Licht scheuende Thiere; also ist der
marianische Morgenstern ein Schrecken der Ketzer, und des

Teufels, der als brüllender Löwe auf die Seelen lauert, vor dem
Glanz dieses Sterns aber flieht. »

Dieses Beispiel zeigt deutlich, wie ein Text bildmäßig
interpretiert und allegorisch dargestellt wird. Auch hier
kann das Sinnbild der aufgehenden Sonne als Verheißung

141



des Lichtes über Maria hinaus auf die Ecclesia bezogen
werden.

Die gegenüberliegende Darstellung zeigt die

untergehende Sonne in einer kahlen Landschaft mit einem
verdorrten Baum. Sie trägt die Inschrift: «non obyt sed abyt. »

Leider ließ sich dazu weder die diesbezügliche Bibelstelle
noch ein Vorbild finden. Wir vermuten, daß der
Sonnenuntergang (abyt) auf Marias leiblichen Tod anspielt und
daß das « non obyt » als Verheißung auf das ewige Leben
aufgefaßt werden kann. Sinnverwandt ist das öfters mit
dem Emblem der untergehenden Sonne verbundene
Lemma: «occido sed Surgam.»

Zusammenfassend läßt sich zu den kleinen Bildern um
die große Himmelfahrtsszene sagen, daß mit ihnen eine

ganz bewußte, wohlüberlegte Auswahl getroffen worden
ist aus der Reichhaltigkeit der Marienanrufungen und daß
sie in Korrelation zu den Hauptdarstellungen gebracht
sind. Gesamthaft aber hebt sich der Kranz der Mariensymbole

durch seine andersartige Maltechnik und die

sparsame Farbgebung in den zwei Tönen Braun und Rot
wiederum sehr bewußt von dem lichten, vielfarbigen
Fresko ab. Ist er nur ein Schmuck, der das Hauptthema
dekorativ umspielt? Die vorgängig ausgeführten
Einzelanalysen lassen erkennen, daß es sich nicht um ornamentale

Füllstücke handelt, sondern daß sie mit ihrer
überindividuellen Aussage Wesentliches zur Bereicherung der
großen theologischen Idee beitragen.

Agraffenartig angeschlossen sind die wieder in farbiger
Freskomalerei gehaltenen, breit ausladenden, das Kranzgesims

über den Fenstern berührenden Kartuschen mit
den präfigurativen Darstellungen der Abigail und der
Esther aus dem Alten Testament.

Rebsamen hat für seine Estherdarstellung das selten
verwendete Thema des zweiten Mahles der Esther (Esth. 7,

1-6) gewählt (Abb. 27). Unter einem zeltartigen, roten
Baldachin steht der mit einem schlichten weißen Tuch41
gedeckte Tisch. Wir wohnen dem spannungsgeladenen
Höhepunkt der Szene bei : Esther beantwortet die Frage,
die der am oberen Tischende sitzende König Ahasvérus
an sie gestellt hat. Von ihrem hochlehnigen Stuhl
aufgesprungen wendet sie sich ihm temperamentvoll zu mit
den eher fordernden als bittenden Worten: «Dona mihi
populum meum pro qui obsecro. » Gleichzeitig, fast
nebenbei, weist sie anklagend mit ihrer Rechten auf den
Verräter Haman, der vom Tisch abgerückt mit abwehrend

erhobenen Händen, in zusammengesunkener
Haltung, am Boden kniet. Einzig der König hat seine Ruhe
bewahrt; aufmerksam lauscht er Esthers Worten, sie mit
seiner Rechten wie beschwichtigend abwägend. Doch
seine Linke streckt sich schon, gleichsam die Bitte
erfüllend, der Gastgeberin entgegen.

Rebsamen hat diese Szene mit einfachsten Mitteln sehr
eindrücklich gestaltet ; auch sie geht auf eine kleine drei-
figurige Darstellung in der Klauberschen Litaney (S. 44)
zurück (Abb. 28), welche die gleiche Aussage macht und

sich in einer fast identischen Szenerie abspielt. Beim
näheren Vergleich fallen jedoch Rebsamens psychologisches

und künstlerisches Gestaltungsvermögen auf: Aus
der steifen Klauberschen Konversation zwischen den
isoliert dasitzenden, untereinander beziehungslosen
Gestalten macht er ein dramatisches Gespräch, in dem jede
Figur auf ihre eigene Art beteiligt ist. Auch komposi-
tionell gelingt ihm ein kleines Kunstwerk : Der zeltartigen
Draperie entspricht als Kontrapunkt die Bewegung der
Arme von Ahasver und Esther; die Rückenlinie des

knienden Haman verbindet geschickt den Innenraum
mit der sich über einer Balustrade öffnenden
Gartenlandschaft, deren grüne Farben wiederum mit des Königs
Kleid korrespondieren. Die Horizontalen von Tisch und
Balustrade setzen dem Zickzack der Bewegungen einen
beruhigenden Akzent. Es ist ein in seiner Einfachheit
meisterlich abgewogenes Bild.

Bei dem typologischen Esthervorbild läßt sich, ähnlich
wie bei den Judith- und Jaeldarstellungen auf der
Westwand, ebenfalls eine Steigerung in heilsgeschichtlichem
Sinne feststellen: Esther hat durch ihre Vermittlung ein
Volk zu einer bestimmten Zeit und bei einem bestimmten
historischen Anlaß -die für den März 473 a. Ch. festgesetzte
Ausrottung derJuden -vor dem Untergang bewahrt. Maria

aber ist Mittlerin für die ganze Welt, zu jeder Zeit
und bei jeder Gelegenheit.

In der süddeutschen Malerei des 18.Jahrhunderts
begegnen wir häufig Estherdarstellungen42, doch weichen
sie thematisch von der unsrigen ab, indem sie die
Überreichung von Zepter und Krone an Esther zum
Bildinhalt nehmen und damit die Aufnahme Marias in den
Himmel und ihre Krönung versinnbildlichen - im
Gegensatz zum Göslikoner Fresko, das die Vermittlerrolle

der Esther betont.
Auch Abigail vor David (Reg. 25) (Abb. 29) in der

gegenüberliegenden Kartusche wird im 18.Jahrhundert
oft als typologisches Vorbild gebraucht43. Abigail gilt als

eine «Virgo prüdentissima », weil sie sich gedemütigt und
eine Magd Davids genannt hat - gerade wie Maria zum
Erzengel Gabriel voller Demut sagte: «Sieh, ich bin eine

Magd des Herrn. » Das Fresko in Göslikon konzentriert
die üblicherweise sehr figurenreiche Szene auf die beiden
Gegenspieler mit ihrem notwendigsten Gefolge. Vom
höchsten Punkt oben links, von David, fällt die Linie zur
knienden Abigail, von wo sie ganz sachte nochmals
ansteigt zur Magd, die auf einem Esel Geschenke herbeiführt.

Obwohl der von seinen Kriegern umgebene David
die Arme zur gnadenvollen Aufnahme der Abigail schon
weit geöffnet hat, ist das Spannungsmoment noch spürbar
in dem leeren Zwischenraum, der die zwei sich
gegenüberstehenden Gruppen trennt.

Beide, Esther und Abigail, sind Mittlerinnen zwischen
ihrem Volk und dem König, doch wird eine jede durch
ihre besondere Aufgabe charakterisiert: Esther, welche
die zum Tode verurteilten Juden rettet, wird zum Trost

142



%
a

v*- I »stcs- •

< ufi
% i

7K

J

X "\

V«\ ^
.> -/—

Abb. 29 Abigails Fürbitte bei David, breitgezogene südliche Kartusche an der Decke von Göslikon

der Betrübten; Abigail, welche die Freisprechung ihres
Gatten Nabel erwirkt, wird zur Zuflucht der Sünder. So
sind die zwei uns aus der marianischen Litanei bekannten
Begriffe in Parallele gesetzt zu den alttestamentlichen
Figuren. Gleichzeitig aber sind diese auch als literarische
Kontrastmittel angewandt, mit deren Hilfe der Gegensatz

zwischen alttestamentlicher Verheißung und neu-
testamentlicher Erfüllung demonstriert wird.

Ihren Abschluß finden die Deckenfresken des
Langhauses in den beiden östlichen, als Pendants konzipierten
Eckfeldern mit den lobpreisenden weiblichen Gestalten
der «Ecclesia» und der «Synagoge» (P.Felder). Sie
gehören, wie schon auf Seite 131 gesagt worden ist, in engsten
Zusammenhang mit den Darstellungen in den westlichen
Eckfeldern, den Maria huldigenden Erdteilen, sind aber,
im Gegensatz zu diesen, nur einfigurig komponiert.

Die Ecclesia - oder der neue Bund (Abb. 30), wie wir
sie bezeichnen möchten - wird als königliche Frau, ähnlich

wie Europa, mit stolz erhobenem Haupt und maje¬

stätischen Gesten auf einer Wolkenbank thronend
gezeigt. Die päpstlichen Attribute zeichnen sie aus: auf dem
Kopf die dreistöckige Tiara, zu Füßen der Schlüssel und
in der Linken der Kreuzstab. Triumphierend, sich auf die
felsgebaute Kirche stützend, hält sie in ihrer Rechten den
Hostienkelch im Strahlenkranz empor. Die verhältnismäßig

übergroße und hellbeleuchtete Hostie lenkt die
Aufmerksamkeit auf das von Christus eingesetzte Sakrament,

von dem der neue Bund lebt. Gehuldigt wird Maria
mit den Worten: «Ave Filii [Filia] Dei Patris.»
Dieselben Worte werden in der Klauberschen Litaney in der
ersten Betrachtung zum Stich « Pater de Coelis » (S. 6)
der Kirche in den Mund gelegt, die auf die Frage «Cujus
es Filia? indica mihi» (l.Mos. 24, 23) ruft: «Sei gegrüßt
du Tochter des himmlischen Vaters - Woraus denn klar
erhellet, wessen Tochter Maria sey. » Vielleicht ist der
Schreibfehler Ave Filii statt Filia dadurch erklärbar, daß
in der Vorlage diese Stelle nur auf deutsch und nicht auf
lateinisch zitiert wird.

143



*/

>#j
»^P4-

<r\K
>

*r>§^£}j

,7
?v":

:*)a

w>

C (~%
"*-*z

¦ * S/'/ a
Abb. 30 Der neue Bund, Kartusche im nördlichen Ostfeld des Abb. 31 Der alte Bund, Kartusche im südlichen Ostfeld des

Deckenspiegels von Göslikon Deckenspiegels von Göslikon

Die gegenübersitzende Frauengestalt, die Personifikation

der Synagoge oder des alten Bundes (Abb. 31), trägt
einfache Kleidung, hat ein Tuch über den
emporgehobenen Kopf gezogen und ist durch keines der
üblichen Attribute (Binde über den Augen oder die ihren
Händen entfallenden Gesetzestafeln) gekennzeichnet.
Vielleicht weisen aber ihre leeren Hände, welche sie fast
demonstrativ ausstreckt, auf das letzterwähnte Attribut
hin. Wenn auch für diese Darstellung kein direktes Vorbild

gefunden werden konnte, so läßt sie sich doch - als

Pendant zum neuen Bund - mit größter Wahrscheinlichkeit
als Sinnbild des Vergangenen, des alten Bundes,

bestimmen. Diese beiden Begriffe stehen einander also nicht
wie die «Ecclesia» und «Synagoge» autonom gegenüber;
hier wird das Alte Testament als Ergänzung zum Neuen
dargestellt.

Die Huldigungsworte des alten Bundes an Maria lauten :

«Ave Regina Angelorum. » Durch ihre Dienste geben die
Engel zu verstehen, daß Maria ihre Königin ist: Bei der
Himmelfahrt stützen sie die Emporschwebende und
tragen Krone und Zepter herbei. Bei der Verkündigung ist

Erzengel Gabriel der Bote ; in der Zeit der Gefahr mahnt
ein Engel Joseph, das Land zu verlassen.

D. Die Sopraporten über Sakristeieingängen und Kanzel

Der Traum des heiligen Joseph (Abb. 32) wird außerhalb
der Deckenmalereien, doch ikonographisch ihnen
angehörend, in der Sopraporte des rechten Sakristeieinganges
gezeigt : Joseph schaut in halb sitzender, halb liegender Stellung

verzückt nach oben. Auch die Geste seiner spontan
emporfahrenden Rechten drückt Erstaunen aus. Von der
linken Seite schwebt ein großer, jünglingshafter Engel auf
einer Wolke herab. Er fordert Joseph auf, dem Kindermord

zu entfliehen : « Surge et accipe puerum et matrem
ejus et fuge in Aegyptum. » Des Engels ausgestreckte
Rechte deutet auf die im Hintergrund sitzende Maria, die
das Jesuskind auf dem Schoß hält und es beschützend mit
ihrem Mantel umschließt.

Das Thema zu dieser konzentriert und großzügig
gestalteten Darstellung ist sicherlich durch den benachbarten

Josephsaltar gegeben, so wie die Sopraporte des

linken Sakristeieinganges in Beziehung zum Marienaltar auf
der Evangelienseite gebracht ist. Wir sehen Maria als
Fürbitterin der Heiligen Franziskus und Dominikus (Abb. 33). Die
Bildbeschreibung ersparen wir uns und zitieren an ihrer
Stelle den Text aus der Klauberschen Litaney, der zum

144



c

' Uftr

7

T
.7

vf -wj>* s^Ä^r 7\^

.¦-' V

Jt> :

Abb. 32 Der Traum des heiligen Joseph, Sopraporte über dem
südlichen Sakristeieingang von Göslikon

Stich «Christe Eleison» (S. 3, Betr. I) gehört (Abb. 34)
und von Rebsamen wohl als bildgetreueste Vorlage
benützt worden ist:

«Das Bild stellet vor in der Höhe Christum mit Strafpfeilen,
welche er einstens der lasterhaften Welt wirklich schon
zubereitet, auf die Fürbitte Maria aber wieder barmherzig
eingehalten hat. Nämlich Franziskus und Dominikus haben damals
bey solch gefährlichem Zustande, da das Strafurteil gleichsam
schon gesprochen war, Mariam als eine Fürbitterin erhalten,
und aufgerufen: Unter deinen Schutz und Schirm fliehen wir; und
sieh durch Mariam hat die Welt Gnade erlangt. »

Zum Verständnis des Kupferstiches ist Betrachtung II
nicht unbedingt notwendig, doch ist sie für uns besonders

wertvoll, weil gerade sie die Rebsamensche Abweichung
von der Vorlage, nämlich die innige und direkte Beziehung

zwischen Maria und Christus, erklärt44. Im Stich
dreht Maria ihrem Sohn den Rücken zu; im Fresko ist sie

ihm ganz zugewandt, und ihre Blicke treffen sich. Es ist
das dramatische Gespräch zwischen Mutter und Sohn,
dessen alttestamentliche Vorstufe die Bitte der Bethsabea

an Salomon ist, das aber weder vom Stecher noch von
Rebsamen als typologisches Vorbild verwendet wird.

In den eigentlichen marianischen Themenkreis gehört
auch das Fresko an der Rückwand der Kanzel mit der Dar-

Abb. 33 Maria als Fürbitterin der
Heiligen Franziskus und Dominikus,
Sopraporte über dem nördlichen
Sakristeieingang von Göslikon

5 >

S

SN

145



Stellung des Pfingstwunders (Abb. 35). Nach der
Apostelgeschichte des Lukas (2, 1-41) ist bei der Ausgießung des

Heiligen Geistes Maria nicht anwesend, doch kann ihre
Gegenwart durch eine Stelle im vorangehenden Kapitel
(1, 14) belegt werden, wo es heißt, daß die Apostel in
Jerusalem aufdem Söller mit Maria betend vereint waren.
Diese beiden Bibeltexte vereinigt Rebsamen wie viele
seiner Zeitgenossen zu einer Darstellung: Die steif, fast
starr dasitzende Maria, das aufgeschlagene Gebetbuch
im Schoß haltend, beherrscht als geistiges Zentrum die
Szene. Um sie sind die gestikulierenden Jünger in zwei
Gruppen versammelt. Die vorderen vier Apostel knien in
betender Versenkung um Maria, alle in verschiedenen
Stellungen und Verkürzungen. Die übrigen stehen, zu der
im Kulminationspunkt erscheinenden Heilig-Geist-Taube
aufblickend, in geschlossener Linie hinter Maria. Die
Ausgießung des Heiligen Geistes ist bereits geschehen.

Chkistx IiEisosr.

•jj

7m

e^3

,<».

•SL

fcs

^i

', I'etitionem imam parvolam nVprecor a te, ne coiifiuida.s £vi(d
m«uu/etcüxitei Xejopete; JVLrter jiie.i: ncque enim fa.s eshuf

.CP.S.CM-
avertam i&ric-m huun. j.Xr$. s.

W

c

Abb. 34 « Christe Eleison », Kupferstich aus der Lauretanischen

Litaney, Augsburg 1749 (S. 2). Vorbild zu Abbildung 33

Abb. 35 Das Pfingstwunder, Fresko an der Rückwand der
Kanzel von Göslikon

Die über die Häupter gesetzten Feuerzungen befähigen
die Jünger, das Evangelium in jeder Sprache zu
verkündigen.

Zweierlei Themen wird das Kanzelfresko gerecht:
Mariologisch zeigt es die Gottesmutter in einem neuen
Aspekt, nämlich als geistige Mutter der Apostel, als

Regina et mater Apostolorum - allgemein theologisch
weist es inhaltlich und durch seinen Standort über der
Kanzel auf die Verbreitung des christlichen Glaubens
hin.

Obwohl das Kanzelbild und die beiden Sopraporten in
ihrer Thematik durch den Standort fixiert sind,
unterbrechen sie den ikonographischen Gesamtzug nicht; sie

sind der großen, umfassenden Idee untergeordnet.

E. Die Ostwand

Die beiden - leider schlecht erhaltenen und
nachgedunkelten - Fresken der Lettnerempore, das Abendmahl
und Christus am Ölberg darstellend, bilden zusammen
mit der Kreuzigung des Hochaltarblattes eine in sich
geschlossene christologische Dreiergruppe (Abb. 36). Auch
sie fügt sich als bedeutendes Glied in das Gesamtprogramm

ein: Sie zeigt die Erfüllung dessen, was an der
Westwand - ebenfalls in drei Darstellungen - verheißen
wird, nämlich die Erlösung der Menschheit durch die
göttliche Gnade.

146



fl\\

\Y\
»s.

w
v

D

V
ÉLl^Kl"

k><.n
s

** —»»»f./Sé*1"*'** own?
M>.<K üiTiiiriiK-—•-¦¦" ¦'Y!5?

Abb. 36 Ostwand von Göslikon mit dem christologischen Abschluß des Freskenzyklus

Das Abendmahl. Im Gegensatz zu der durch Leonardos
Mailänder Darstellung von 1495 weltweit bekannten,
aus den Evangelien von Matthäus (26, 17-29), Markus
(14, 12-25) und Lukas (22, 7-21) herauskristallisierten,
historisch-erzählenden Verratsankündigung («Wahrlich,
ich sage euch : Einer unter euch wird mich verraten ») ist
hier die symbolische Einsetzung des eucharistischen Mahles
(Abb. 37) beziehungsweise die Kommunion der Apostel
wiedergegeben :

«Da sie aber aßen, nahm Jesus das Brot, dankte und brach's
und gab's den Jüngern und sprach : Nehmet, esset ; das ist mein
Leib. Und er nahm den Kelch und dankte, gab ihnen den und
sprach : Trinket alle daraus ; das ist mein Blut des neuen
Testaments, welches vergossen wird für viele zur Vergebung der Sünden

» (Matth. 26, 26-28).

Dieses Thema ist als byzantinische Kunstschöpfung zu
uns gekommen. Aber erst in der Gegenreformation
entfaltete es sich im Westen und verdrängte die geläufige
Formel des leonardesken Abendmahls. Als Archetyp der
süddeutschen Darstellungen bezeichnet Dr. K. Ross-
acher45 das Hochaltarblatt von Carlo Carlone in der

Schloßkirche zu Ludwigsburg von 1720, das vermutlich
nach einem heute verschollenen Vorbild von Luca
Giordano konzipiert worden ist. Das Thema hatte großen
Anklang gefunden, was zahlreiche Beispiele bezeugen46.
Auch Rebsamen wählte für seine Abendmahlsdarstellung
die Einsetzung des eucharistischen Mahles: Die Szene

spielt in einem nachtdunklen Raum, nur schwach definiert
durch eine Pilastergruppe im Hintergrund links, durch
einen Ausblick ins Freie im Zentrum und einen rotbräunlichen,

bühnenmäßig hochgezogenen Vorhang, der den
rechten oberen Bildrand abschließt. Ein weiteres
hochbarockes Motiv ist der vielarmige Leuchter, der
allerdings nicht als Lichtquelle dient. Diese liegt außerhalb
des Bildes und bescheint grell das weiße Tischtuch.
Obschon die Symmetrieachse aus der Mitte des Bildfeldes
verschoben ist, gibt es dennoch einen kompositionellen
und gedanklichen Mittelpunkt, den Kelch, der auf dem
voll belichteten Tisch steht. Um ihn gruppieren sich drei
Einzelgestalten. Links vor dem Tisch sitzt Christus.
Seinen im Verhältnis zum rotbekleideten schmalen
Oberkörper zu groß geratenen Unterkörper mit den vorge-

147



/ Ss«, JS7w 9 7.'

l -^

vV.I \
/7

/
¦•"«%.\ r "~ß7jt7

I

r
K K*•¦

> Ci rs *v

Abb. 37 Einsetzung des eucharistischen Mahles, Fresko an der Abb. 38 Tröstung Christi durch den Engel, Fresko an der
Rückwand der Lettnerempore von Göslikon Rückwand der Lettnerempore von Göslikon

drückten Knien bedeckt ein weißer, voluminös
gebauschter Überwurf. Christus beugt sich vor; er greift
nach dem Kelch. Sein umstrahltes Haupt wendet er einem
auf der rechten Seite vor ihm Knienden in gelbem Mantel
zu. Die dritte Figur der Dreiergruppe ist Johannes.
Obwohl er hinter dem Tisch sitzt, schließt er sich durch seine

Kopfneigung eng an die Christusgestalt an.
Die übrigen Apostel im Hintergrund sind nur schematisch

angedeutet. Es ist ein Auf und Ab von Köpfen und
Gestalten, die sitzend oder stehend, zum Teil kaum mehr
sichtbar, aus dem Dunkeln auftauchen. Es ging
Rebsamen weniger darum, eine Tischrunde perspektivisch
richtig wiederzugeben, als dem symbolischen Gehalt der
Szene gerecht zu werden, eben der Einsetzung des
eucharistischen Mahles.

Gethsemane. Von den verschiedenen Ölbergszenen, die
bei Matthäus, Markus und Lukas geschildert werden, ist
hier die einzig bei Lukas (22, 39-44) erwähnte Tröstung
Christi durch den Engel verbildlicht (Abb. 38). In die
Schwingungen der das Fresko rahmenden Rocaille sind
unten die drei «jeder seinen eigenen Schlaf» schlafenden
Lieblingsjünger eingefügt. Hervorstechend der in die
rechte Ecke gerückte, weißhaarige, mit einem gelben
Mantel drapierte Petrus. In diagonaler Sitzstellung, den
Kopf in die linke Hand gestützt, scheint er nur leicht zu
schlummern. Seine herunterhängende Rechte hält das

Schwert, mit dem er Malchus das Ohr abschlagen wird. -
In der gegenüberliegenden Ecke schläft bäuchlings, unter
einem dunkelroten Tuch, Jakobus, und dazwischen, das

Haupt zurückgeworfen, wie in visionärer Trance, Johannes.

Über dem breit hingelagerten Sockel der drei schlafenden

Gefährten erhebt sich im Zentrum in vertikaler
Stufung die schöne Zweiergruppe des knienden Christus
mit dem ihn umfangenden Engel. Die beiden Figuren
sind nicht genau umschrieben, sie verschmelzen miteinander,

doch drückt das Gesicht von Jesus seinen inneren
Kampf, seine Todesangst aus, während die weit
ausgebreiteten Flügel des Engels die beschützende Funktion
anzeigen. Mit seiner Rechten deutet Christus auf den
Kelch, der hell beleuchtet vor dem rechten Fittich des

Engels auf Wolken schwebt. Mit seinen Worten: «Vater,
nimm diesen Kelch von mir ...» gebraucht Jesus eine

Metapher; es ist der Kelch seines Leidens, den er leeren
muß, der Kelch, der symbolisch auf seinen Kreuzestod
hinweist - während der Kelch in der Abendmahlsszene
als Symbol des Altarsakramentes aufzufassen ist.

In beiden Darstellungen spielen sich die erzählten
Vorgänge in kahlen, abstrakten Räumen ab. So haben die
zwei dekorativen Palmen auf dem Gethsemanebild keine
raumerschließende Funktion. Ikonographisch dagegen
sind sie von Bedeutung, veranschaulichen sie doch auf
lapidarste Weise den Begriff «Ölgarten »47.

Optisch gesehen fügen sich die zwei Darstellungen an
der Lettnerrückwand zu einem Dreiklang mit dem bis zur
Decke emporgezogenen Hochaltar (Abb. 39). Auch inhaltlich

gehören sie eng zusammen: Das Altarblatt mit der
Kreuzigung Christi, Opfertod und Erlösung in einem, bringt

148



die Verwirklichung dessen, was in den beiden Kelchszenen

vorausgeht. Eine weitere thematische Verbindung
läßt sich zu den beiden Eckbildern, die den Hochaltar
sozusagen an der Decke flankieren, herstellen, nämlich
zu den Personifikationen des Alten und des Neuen Testaments

- wurde doch schon im Mittelalter die Kreuzigung
Christi als symbolische Union von altem und neuem
Bund aufgefaßt. Häufig rahmen die beiden Personifikationen

links und rechts den Gekreuzigten ein48. Auf dem
Göslikoner Altarblatt trauern Maria und Johannes unter
dem rechten Kreuzesarm und die am Fuß des Kreuzes
kniende Magdalena. Wir gehen nicht weiter auf dieses

Tafelbild ein, da es nicht von Rebsamen stammt, sondern
schon 1672 von Johann Melchior Suter für den damaligen
Neubau gemalt worden ist. Von Rebsamen jedoch sind

die zwei Fresken im Giebelaufsatz, mit dem man das

frühbarocke Hochaltarretabel im Rokokoumbau aufgestockt
hatte. Im eigentlichen Giebelfeld sehen wir Gottvater mit
dem Trinitätsdreieck hinter dem Haupt in aufrechter
Haltung. Seine weit ausgebreiteten Arme weisen empfangend
nach unten ; er nimmt das Kreuzesopfer seines Sohnes an
und reicht es als Sühnemittel an die Menschheit weiter.

Im Baldachinhimmel schwebt die Heilig-Geist-Taube im
Strahlenkranz.

Sehr geschickt ist der in den düsteren Himmel ragende,

überlange Christus am Kreuz vom Altarblatt in eine

Trinitötsdarstellung einbezogen worden, die sich aus den

drei vertikal übereinander gestaffelten Figuren Christus,
Gottvater und Heiliger Geist ergibt. Sie ist völlig anders

als im großen Deckenbild, wo die drei göttlichen Per-

y .7 £% IL*

ESm^ Hfc3 Jr H

^j^« Mr II
Bh v.* Tm -^^¦^ * "^w ^^iL • 1

'
»» yC-jy- ~~ & m-*"^ *

' ß :'\ y Ì^^Z

mm t f {¦ Vf -v m.

¦V "¦ 4 V %. -, s M j v

-: '-7 y
_^y fi ^ prf-Jfifi '

^AS'eâ? '
-. ¦„,'¦ ~- * »r

%~^<_*v-- '¦ '
v '• 7 ' •

..»»»».g ^ Y,

H**sY"\-'v"v-- V i*b j7
-,-,-7- *. sP J*¥*' ¦• *W^

Abb. 39 Hochaltar von Göslikon: Darstellung des Gnadenstuhles in Zusammenhang mit
dem Altarblatt von J.M. Suter (1672) und den Rebsamenschen Fresken im Giebelfeld und
im Baldachin

149



sonen an einem zeitlich begrenzten Vorgang mitwirken,
beim Empfang Maria im Himmel. Am Hochaltar
dagegen wird die Trinität in ihrem «zeitlosen Sein » (Braunfels)

gezeigt, es ist eine eigentliche Gnadenstuhldarstellung:
Gottvater präsentiert den Gläubigen seinen Sohn nach
vollzogenem Kreuzesopfer; der in der Taube personifizierte

Heilige Geist als dritte göttliche Person schwebt
über ihnen. In der Regel sind in den Gnadenstuhldarstel-
lungen der gekreuzigte Christus und Gottvater zu einer
festen Bildeinheit gefügt: Gott hält das Kreuz in seinen
Händen. In Göslikon war eine derartige Union nicht
möglich, da ja das Hochaltarblatt von 1672 gegeben war.
Doch gelang es dem Künstler, die ideenmäßige Einheit
aufrechtzuerhalten: Die Spannweite der empfangenden
Arme Gottvaters, der mit seinen Gesten auf das Opfer
unter sich weist, entspricht derjenigen des ans Kreuz
genagelten Christus; die Blick-in-Blick-Versunkenheit von
Gottvater mit seinem Sohn hat mystischen Charakter.
W. Braunfels bringt das geheimnisvolle Bildgefüge des

Gnadenstuhls, eine Schöpfung des abendländischen
Mittelalters, mit einem Messekanon zum Gedächtnis an den
Kreuzestod Christi in Zusammenhang. Der Ursprung der
Darstellung sei im Verlangen zu suchen, «jenes Mysterium
der heiligen Messe anschaulich zu machen, in dem der
Erlöser zugleich das Opfer ist und sich als Opfer darreicht»49.
Auf das Wesentliche der schwer zu erfassenden
Gnadendarstellungen weist Braunfels mit seiner Charakterisierung:

«Es sind Gebilde von undeutbarer sakraler Macht. Das
Geheimnis der drei Personen in dem einen Gott verbindet sich
dem Mysterium von Christi Tod und Erlösung. Die Einheit in
der Dreiheit wird in einer Bildschöpfung anschaulich, die die
Summe der christlichen Heilslehre umfaßt. Diese Bildschöpfung
ist <anagogischer Natur), d.h. sie führt stufenweise von dem
Altar über das Kreuz und das Opfer zu dem Heiligen Geist und
dem Vater. Sie ist ein Stuhl, eine Leiter der Gnade, eine
Erscheinung auf der höchsten denkbaren Stufe des Seins, und
diesen Sinn hat ihm Luther schon mit dem Namen gegeben50. »

Tatsächlich hat Luther in seiner deutschen Bibelübersetzung

von 1534 zum ersten Mal das Wort Gnadenstuhl
verwendet. Er gebraucht es für den Begriff « Opferaltar »

und hat es speziell in Beziehung zum blutigen Kreuzopfer

gebracht (2. Mos. 26, 17-22; 3.Mos. 14). Die wort-
und sinngemäß treueste Übersetzung findet sich im
Hebr. 4, 16, wo der «thronum gratiae» aus der Vulgata
mit Gnadenstuhl wiedergegeben wird. Wenige Kapitel
weiter, im Hebr. 8, 5 (oder im Röm. 3, 23-25), übersetzt
Luther mit dem gleichen deutschen Wort das lateinische
propitiatorium (griechisch hilasterion; deutsch
Sühnemittel). Dadurch, daß Luther für die zwei Begriffe
«thronum gratiae» und «propitiatorium» ein und
denselben Ausdruck «Gnadenstuhl» benutzt, verdeutlicht er
die Zusammenhänge, die zwischen dem Blutopfer Christi
und der Erlösung aus göttlicher Gnade bestehen. Auf
seine Anregung gehen auch bildliche Gnadenstuhldarstel-
lungen in der Buchgraphik seines Freundes L. Cranach

d. Ä. zurück. Die dogmatische Weiterentwicklung von
Hebr. 4, 16 hat ihre künstlerische Umsetzung in dem
Weimarer Bild «Allegorie der Erlösung» von L. Cranach d.J.
gefunden, wo der rechts des Kreuzes stehende Luther
auf die offene Bibel mit dem Hebräertext weist. Jedoch
ist es dem Künstler nicht gelungen, das theologische
Agglomérat in eine einfache Bildform zu fassen.

Wir sind so ausführlich auf den Begriff des Gnadenstuhls

eingegangen, weil diese Darstellung im Göslikoner
Freskenzyklus nicht nur Abschluß des Gesamtprogram-
mes ist, sondern das Fernziel, wohin von der gegenüberliegenden

Eingangswand die Worte «gratia plena» des

Gnadenbrunnenbildes und die dazugehörige Textstelle
Hebr. 4, 16 «adeamus ad thronum gratiae» lenken.

Ergebnisse

Rückblickend auf die einzelnen Bildanalysen und
Vergleiche läßt sich erkennen, daß Rebsamen seinen Göslikoner

Zyklus als ein Ganzes entworfen und bearbeitet
hat. Das Motto zum Programm liefert das am Beginn
stehende Schlüsselstück, der Gnadenbrunnen Maria mit
der Textstelle Hebr. 4, die wir im marianischen Sinn
erweitern: «Adeamus - per Mariam Ecclesiam - ad
thronum gratiae.» Daraufist ein jegliches eingestimmt;
hier wird tatsächlich «die allegorische Ausarbeitung
eines Generalthemas, das in allen Einzelheiten sinnbezogen

ist» (Tintelnot, S. 304), verwirklicht. Auf dem Weg
vom Gnadenbrunnen Maria zum Gnadenstuhl Gottes

gelang es dem Künstler, die biblisch-historischen
Begebenheiten auf ein Minimum zu reduzieren und in
einem gleichnishaften Vorgang die Essenz des dogmatischen

Geschehens sichtbar werden zu lassen - etwa im
Gegensatz zu Cranachs «Allegorie der Erlösung» (siehe

oben). Rebsamen hat das zu seiner Zeit hochaktuelle Thema

der Gnadenvermittlung Maria51 in ein zur Heilslehre
erweitertes Programm eingespannt.

In diesen geistigen Ablauf scheint uns noch etwas völlig
Andersartiges, Modernes, dem Künstler wahrscheinlich
unbewußt, miteinbezogen zu sein - eine Andeutung von
mythischen Urbildern : im Gnadenbrunnen die Verkörperung

des spezifisch weiblich-irdischen Prinzips, im
Gnadenstuhl diejenige des männlich-göttlichen Prinzips und
die Vereinigung beider Prinzipien im großen Deckenbild
mit der Heimkehr der Immaculata zur Dreifaltigkeit,
womit die Wiederherstellung des psychischen Lebens

vollzogen ist52. So schließt sich der Kreis des ikonographischen
Programmes sowohl im theologischen wie im menschlichpsychischen

Bereich aufs schönste.
Wie weit Rebsamen bei seiner schwierigen Aufgabe ein

Auftraggeber oder ein Berater zur Seite gestanden hat,
wissen wir nicht. Doch vermuten wir, daß er bei seinem
Oheim und speziellen Protektor, dem Saulgauer Dekan
Maximilian Rebsamen53, profunde religionsgeschichtliche

Kenntnisse erworben und vielleicht unter dessen

150



Leitung das Programm ausgearbeitet hat. Jedenfalls ist es

ihm gelungen, den theologischen Anforderungen restlos
nachzukommen und eine eigene künstlerische Leistung zu
vollbringen. Diese besteht gleichermaßen in der
selbstverständlichen und freien Verwendung und Verwandlung

fremder Vorbilder zu einem neuen Programm, wie
deren Umsetzung in monumentale Freskomalerei.

Mit der künstlerischen Bewältigung seines Themas
setzt sich Rebsamen deutlich ab vom Autor der Klauberschen

Marienlitanei. Beim ersten flüchtigen Anblick
scheinen die vierzehn Motive, die er ihr entnommen hat,
beinahe getreue Kopien zu sein; doch beim genauen
Vergleich unterscheidet sich Rebsamens eigene Prägung
vom Vorbild vor allem durch die Betonung des Wesentlichen.

Erinnern wir uns an die Darstellungen der Esther
und der Abigail (S. 142/143) : keine erzählende Weitläufigkeit,

Verzicht auf schmückende Szenerie, Nebenfiguren
und Details; dafür Konzentrierung auf die inneren
Begebenheiten, die sich in Haltung, Gebärdensprache oder
auch nur durch überlegte Distanzierung der Protagonisten

ausdrücken.
In einem anderen Sinn noch unterscheidet sich

Rebsamens Werk von den Stichen der Marienlitanei : Das nur
Allegorische wird vergeistigt, verklärt, zum Sinnbildhaften

erhoben. Aufschlußreich in dieser Hinsicht ist seine

andersartige Auffassung und künstlerische Gestaltung der
Zentralfigur Maria. In der Himmelfahrtsszene hat
Rebsamen, wie schon in deren Analyse festgestellt, die
sentimental-bürgerliche, schwärmerisch aufblickende
jungfräuliche Maria aus der Litanei zu einer reifen, verklärten
Gestalt gewandelt, die sich in einem frei aufstrebenden
Körpergestus zur Dreifaltigkeit erhebt. Sie beherrscht als

Königin das äußere Geschehen und ist als Ecclesia
zugleich Sinnbild eines größeren verinnerlichten Vorgangs.
Ein geistiges Geschehen ist sichtbar gemacht worden.

Diese wenigen, doch entscheidenden Unterschiede, die
wir hervorgehoben haben, bezeugen, daß Rebsamen
weder Kopist noch Plagiator ist, sondern ein auf den
Spuren des Verfassers der marianischen Litaney wandelnder

Künstler, der seinen eigenen Ausdruck gefunden hat.
Die deutlichen Übereinstimmungen von Motiven und
zum Teil Kompositionen mit den Vorbildern erweisen
gerade Rebsamens eigene Verwandlungskraft und
bildschöpferische Gestaltungskunst. An Stelle einer klein-
teiligen, vielstimmigen, verwirrend komplizierten Schilderung

tritt eine großzügige Transponierung in einen
schlichten, in sich abgewogenen Freskostil.

Wenn das symbolisch-dogmatische Programm der
Göslikoner Fresken mit seiner visionären Schau noch ganz
im Geist des süddeutschen Rokoko54 verwurzelt ist, so
weist dessen künstlerische Formulierung auf das späte
Rokoko, ja bereits auf den beginnenden Klassizismus hin.
Rebsamen gibt die Raumillusion, das Ineinanderspielen
von Fresko und Architektur auf zugunsten einer klaren
Grenzziehung: Die Darstellungen sind nicht mehr in

Untersicht gemalt, sie werden als Tafelbilder konzipiert
mit einem deutlichen Oben und Unten. Dieselbe formale
Klärung läßt sich weiterverfolgen in einer leicht
überschaubaren Gliederung des Kompositionsschemas, dem
Weglassen von theatralischen Architekturaufbauten und
der Konzentrierung auf wenige Figuren. Allerdings sind
es überschlanke, vergeistigte Gestalten ohne eigentliches
Knochengerüst, mit überlangen, keulenförmigen
Oberschenkeln, typisch Rebsamensche Schöpfungen, die noch
nichts mit den im antikisch-klassizistischen Geist
geformten, plastisch durchgebildeten menschlichen Figuren
gemeinsam haben. Auch des Künstlers zarte, reich
abgestufte Skala der Farbgebung mit den dominierenden
gebrochenen Blau- und Ockertönen, von einem seltsamerweise

nie ins Kitschige ausartenden Rosa zusammengebunden,

gehört ins Rokoko. Es gibt keine lauten Töne;
die Farben behalten eine vibrierende, sensibelste

Transparenz im Gegensatz zum harten, kühlen, begrenzenden
Kolorit des werdenden Klassizismus.

Diese wenigen stilistischen Hinweise - sie überschreiten

ja bereits den Rahmen einer ikonographischen Studie -
müssen genügen, um Rebsamens Stellung in seiner Zeit
zu fixieren: Er steht im Zeichen der Auseinandersetzung
der spätbarocken Tradition mit den neuaufkommenden
Ideen des Klassizismus, die seinem künstlerischen

Temperament offenbar zusagten. Die Göslikoner Fresken
bilden eine Zwischenstufe, auf der sich emotionelle,
übersinnliche Rokokoelemente mit vereinfachend-klärenden
klassizistischen Motiven vereinigen. Die Eigenart von
Rebsamens Freskostil ergibt sich aus der Verarbeitung
sowohl der Zeitströmungen als auch der greifbaren
Vorbilder zu einer persönlichen Bildsprache. Sie ist geprägt
von stillem Ernst und zarter lyrischer Heiterkeit und
vermag gerade dadurch Surrealistisches auszusagen - wie
hier in Göslikon: die wunderbare menschliche Teilhabe
an der göttlichen Gnade durch die Vermittlung der
Maria-Ecclesia.

Obschon die Fresken von Göslikon, wie übrigens auch

diejenigen in den Klosterkirchen von Hermetschwil und
Fahr sowie in der Schloßkapelle von Hilfikon, von einer
überdurchschnittlichen künstlerischen Begabung zeugen,
scheint Rebsamen weder zu seiner Zeit noch bei den
Nachfahren besonderes Ansehen genossen zu haben.
Auch im aargauischen Freiamt, wo sich merkwürdigerweise

seine Hauptwerke befinden, hat er zu den

vergessenen Künstlern gehört und ist erst bei der Inventarisation

der Kunstdenkmäler in den verdienten Rang
eingeordnet worden. Das ist um so unbegreiflicher, als er in
dieser um die Mitte des 18.Jahrhunderts an umfassenden
Kirchendekorationen eher armen Gegend der einzige
Freskant von Belang und darüber hinaus einer der letzten
Vermittler später süddeutscher Barockmalerei gewesen ist.
Es wäre auch interessant zu wissen, womit es zusammenhing,

daß der in seiner Heimat nur mit einigen nebensächlichen

Werken vertretene Meister gerade im Freiamt so

151



ausgiebig zum Zuge kam. Sicher spielte die Zugehörigkeit
sowohl des Aargaus wie auch des hohenzollerischen
Sigmaringen zum Bistum Konstanz mit, offenbar auch
Beziehungen zum Geschlechte der von Roll in Solothurn
(Fahr, Hilfikon) und möglicherweise sogar die Herkunft
der Familie Rebsamen selber. Ist doch urkundlich
gesichert, daß der »Stammvater des Sigmaringer Geschlech¬

tes und Großvater des Malers, Martin Rebsamen (Rieb-
som), im Jahre 1676 aus einer nicht näher bezeichneten
Ortschaft in der Schweiz dorthin zugewandert ist55. Die
Frage bleibt allerdings offen, ob es sich bei ihm um einen

Angehörigen des im aargauischen Freiamt - insbesondere
in den Gemeinden Muri und Auw - damals und auch
heute noch weit verbreiteten Geschlechtes gehandelt habe.

SUMMARISCHER EXKURS ZUR DARSTELLUNG DES HEILIGEN GEISTES

IN MENSCHLICHER GESTALT IM DREIFALTIGKEITSBILD

In einem Aufsatz von 1956 macht O.Küng56 auf die in
der Schweiz ungewöhnliche Darstellung des Heiligen
Geistes im Göslikoner Deckenbild aufmerksam und ruft
ähnliche, im süddeutschen Raum ungefähr gleichzeitig
oder etwas früher entstandene Motive in Erinnerung. Vor
allem bezieht er sich auf Fresken von Matthäus Günther,
der 1748 in Altdorf bei Kaufbeuren und in Schongau am
Lech den Heiligen Geist als Jüngling dargestellt hat,
beide Male innerhalb von Marienkrönungen. Diese
Auffassung des Heiligen Geistes wird in Zusammenhang
gebracht mit den Offenbarungen der Kreszentia Höss: Sie

war eine visionär begnadete Franziskaner Nonne in
Kaufbeuren und sah in innerer Schau die dritte göttliche Person

in leiblicher Gestalt. Schon Schröder57 und, auf ihn
zurückgreifend, Gundersheimer58 haben auf eine solche

Beeinflussung hingewiesen. Für Günthers Fresken scheint
sie jedenfalls plausibel, für die Göslikoner Decke hingegen
nicht zutreffend zu sein. Rebsamens personifizierter
Heiliger Geist tritt keineswegs als Marias Seelenbräutigam
aufwie bei Matthäus Günther, sondern nur als dritte Person

der Heiligen Dreifaltigkeit. In diesem trinitären Sinn
fügt sich die Göslikoner Darstellung in eine andersartig
gelagerte alte Tradition ein :

Schon im io.Jahrhundert hat sich die Formel geprägt,
alle drei göttlichen Personen nebeneinander sitzend
vorzustellen als drei gleiche Gestalten, nur durch verschiedene

Attribute gekennzeichnet: Gottvater trägt die Krone
und gelegentlich auch die Weltkugel, der Sohn das Kreuz
und der Heilige Geist die Taube oder einen Lilienstengel.
Die Grundlage zu einer solchen Darstellungsweise gab
eine Stelle aus dem Alten Testament: Abraham und die
drei Engel (l.Mose 18). Sie muß als Präfiguration zum
Neuen Testament, das ja erstmals das Dogma der Heiligen
Dreifaltigkeit enthält (Matth. 28, 19-20), verstanden werden.

Diese Art der Verbildlichung setzt sich fort in den
Arbeiten vieler anonymer und bekannter Meister bis ins
16.Jahrhundert59.

In der Renaissance gerät der eben beschriebene Typus
der Heiligen Dreifaltigkeit in drei einzelnen Gestalten in
Vergessenheit. Schon im ausgehenden Mittelalter wird
versucht, an seiner Stelle die Trinität in einer einzigen

Figur zu verkörpern. Dies geschieht in der Weise, daß

man einer menschlichen Gestalt einen Kopf gibt, der eine
Stirn und drei Nasen60 oder aber ein frontales Gesicht mit
je einem Profil links und rechts besitzt61. Auch die Form
eines dreigesichtigen Kopfes kommt vor62. Da bei
derartigen Formulierungen die Gefahr von Monsterbildungen

zu groß war, verbot Papst Urban III. im Jahr 1628

solche Trinitätsdarstellungen - ganz unterdrücken ließen
sie sich nicht.

Das beginnende 18. Jahrhundert greift zurück auf die
frühmittelalterliche Konzeption des Dreifaltigkeitsbildes,
in welchem alle drei göttlichen Personen in leiblicher
Gestalt auftreten - doch in verwandelter, neuer Form.
Unseres Erachtens gab den Anstoß dazu das Hochaltarblatt

von J.A.Wolf (1652-1716) in der Dreifaltigkeitskirche in
München (Abb. 40). In dessen oberen Bildhälfte thronen
zu beiden Seiten des Kreuzes Gottvater und Christus.
Über ihnen erscheint der Heilige Geist, zum ersten Mal
in lichter Jünglingsgestalt mit weitausgebreiteten Armen.
Sein Haupt ist umstrahlt von sieben Flammen; der
Atemhauch seines Mundes formt sich zu einem Dreieck
mit der darin schwebenden Taube - dem ihm zugehörigen

Attribut. Zu Füssen der Trinität, in der unteren
Bildhälfte, die erst nach Wolfs Tod von seinem Schüler

Degler fertig gemalt worden ist, sitzt die um Fürbitte
flehende Maria mit weitgeöffnetem Mantel, in dessen

Schutz sich eine ältere Frau, vermutlich die Karmeliter-
Terziarin Anna M. Lindmayr, geflüchtet hat. Auf der
rechten Bildseite sieht man das brennende München mit
den beiden hochaufragenden Türmen der Liebfrauenkirche.

- Auf diesem Altarblatt ist im Gegensatz zur
mittelalterlichen Konzeption die Trinität nicht als
horizontale Gruppe vorgestellt, sondern in einer geschlossenen

Dreieckskomposition, mit dem alles überstrahlenden
Heilig-Geist-Jüngling in der Spitze und einer feinen
Individualisierung der drei göttlichen Personen. Das
schwer formulierbare Geheimnis der Dreifaltigkeit scheint

uns hier auf selten gekonnte Art veranschaulicht worden
zu sein. Ikonographisch nimmt das Altarblatt Bezug auf
eine Vision der Mutter Anna Maria Lindmayr (1657-1726),
der Münchner Karmeliter-Terziarin. Sie wurde 1704 -

152



»

1%

^

*•

Abb. 40 Hochaltarblatt von J. A. Wolf in der Dreifaltigkeitskirche

in München

es waren die Schreckenszeiten des Spanischen Erbfolgekrieges

- in einer Traumerscheinung aufgefordert, sich
für den Bau einer Dreifaltigkeitskirche einzusetzen und
dadurch die Stadt vor Brand und Plünderung zu bewahren.

Die drei Stände Münchens legten ein feierliches
Gelübde für den Kirchenbau ab; er wurde 1711-1713
nach den Plänen von Giovanni Antonio Viscardi
errichtet und 1718 geweiht. Im gleichen Jahr stiftete Kurfürst

Max Emanuel das Hochaltarblatt. Der Maler
J.A.Wolf hatte sich in der Dreifaltigkeitsdarstellung
genau an die Vision der Anna Maria Lindmayr gehalten :

«Der Heilige Geist erleuchtet mit seinem göttlichen
Gnadenlicht die blinde Welt. »

Das Bild hatte verschiedenartige künstlerische
Auswirkungen. Wolfs Schüler, Johann Georg Bergmüller 1688-
1762), nahm das Thema ein paar Mal in abgewandelter
Form auf. In das Dominikanerinnenkloster in Landsberg
am Lech, in welches zwei seiner Töchter eingetreten

waren, schenkte er 1748 das von ihm stammende große
Hochaltarblatt mit der Trinität, die eben den Ratschluß
der Erlösung faßt: Christus wird mit dem Kreuz von
Gottvater und dem Heiligen Geist auf die sündige Welt,
veranschaulicht durch die Erdkugel mit Adam und Eva,
geschickt. Als bärtiger Mann im weißen Kleid und mit
Flügeln sitzt der Heilige Geist zur Linken von Gottvater.

Kurz darauf, 1750, hat J.G. Bergmüller an der Decke
der Schloßkapelle von Haimhausen eine weitere alier-
heiligste Trinität gemalt (Abb. 41). Sie könnte eine

Fortsetzung zum Landsberger Altarblatt sein: Hier kehrt
Christus nach Erfüllung seines irdischen Erlösungsauftrages

ins himmlische Reich der Dreifaltigkeit zurück.
Wiederum ist der Heilige Geist in körperlicher Gestalt,
in weißem Gewand und mit Flügeln dargestellt, auch
diesmal nicht als Jüngling, sondern als reifer Mann, der,

ebenbürtig Krone und Zepter tragend, neben dem wie ein
römischer Kaiser thronenden Gottvater aufeiner Wolkenbank

sitzt.
Bergmüllers rationaler Geist hat das von seinem

Münchener Lehrer Wolf übernommene Thema auf klassische

Art geklärt. Seine eigenen Schüler in Augsburg haben das

Motiv wiederum aufgegriffen, dessen mystischen Gehalt
aber stärker betont. Wir denken zuerst an die Fresken von

M. Günther in Altdorf (Abb. 42) und Schongau, beide um
1748 - also fast gleichzeitig mit Bergmüllers Bildern -
entstanden. Hier vollzieht die Trinität Marias Aufnahme in
den Himmel in einer höfischen Zeremonie. Wesentlich

..»::;
,s<

;
1

>
¦ • m

¦•JS

7

¦r
%V

M>.-*»

der Schloß-Abb. 41 Deckenbild von J.G. Bergmüller
kapelle von Haimhausen

153



..«fi
T^^Ê^^tmm '¦ *j

•«***«, '

w
Ht

•1

* %
c

•»Y.''»,,-, '

mt ¦ I Y '¦.ï^ A.;

J"»

gPM| ,-

Abb. 42 Deckenfresko von M. Günther im Chor der
Pfarrkirche von Altdorf bei Kaufbeuren

Abb. 43 Deckenfresko von Fr. F. Dent in der Pfarrkirche von
Egesheim

neu ist, daß der Heilige Geist als Jüngling in kurfürstlicher

Gewandung seiner himmlischen Braut entgegeneilt
und losgelöst ist aus der Christus-Gottvater-Gruppe.

Die Betonung liegt nicht auf der geschlossenen trinitari-
schen Einheit, sondern auf der quasi persönlichen
Beziehung des Heiligen Geistes zu Maria. Sicherlich hängt
diese Auffassung, wie bereits eingangs erwähnt, mit den

Offenbarungen der seligen Kreszentia von Kaufbeuren
zusammen. Die im dortigen Meierhof Klösterlein lebende
Franziskanerin (1682-1744) hatte schon als Kind Visionen

vom Heiligen Geist gehabt, der als lichtes Knäblein,
in weißem Gewand und mit den sieben Feuerzungen ums
Haupt, ihre Jugend erfüllte und dessen Führung sie sich

anvertraute, nachdem er sich zum strahlenden Jüngling
entwickelt hatte. Als sie später in schwerer innerer und
äußerer Not stand, machte sie 1721 der Anna Maria
Lindmayr in München einen Besuch. Gewiß berührten
die beiden Klosterfrauen in ihrem Gespräch ihre
vergleichbaren Visionen. Damals sah Kreszentia wohl auch
das Dreifaltigkeitsbild von Wolf und muß davon beein¬

druckt gewesen sein. Während aber für die reife Frau
Anna Maria Lindmayr die Gegenwart des Heiligen Geistes

eine entpersonifizierte göttliche Erleuchtung
bedeutete, war er für Kreszentia ein beinah greifbarer, mit
sinnhaften Zügen ausgestatteter Begleiter, dessen

Verehrung sie zu fördern suchte. Sie fand darin
Unterstützung bei ihrer Oberin, Mutter Johanna. Im Jahre
1728 wurde der Maler J.Ruffini (f 1749)63 mit dem Auftrag

ins Kloster berufen, nach Kreszentias Angaben ein

genaues Bild des Heiligen Geistes zu malen:

«Es stellte den göttlichen Jüngling allein, vor einer Wolke
schwebend, dar, das weißgelockte Haupt von blauem Nimbus
umgeben, im windbewegten weißen Gewand, mit ausgebreiteten

Händen sich darbietend. Vom Körper und vom Kopf gingen
Strahlen aus, in deren Krone sieben weiße Flämmlein leuchteten.

Das oberste von ihnen aber brach in eine rote Zunge aus64. »

Das Bild wurde im Kloster aufgehängt und Kopien
danach für die Kurfürstin Amalie von Bayern, den Abt
Anselm von Ottobeuren, für den Kurfürsten Clemens
August in Köln und andere Auftraggeber gemalt. Die

154



Darstellung fand so großes Gefallen, daß Mutter Johanna
vom Stecher Simon Thadäus Sondermayr kleine Kupferstiche

anfertigen ließ. Als Andachtsbildchen legte
Kreszentia diese bescheidenen Kunstwerke ihren Briefen bei65.

Heute sind die auf den Visionen der seligen Kreszentia
basierenden Heilig-Geist-Bilder verschwunden. Der
Grund dafür liegt in einer päpstlichen Verfügung von
Benedikt XIV. vom 1. Oktober 1745, in welcher der
Bischof von Augsburg vor einer Darstellung der Trinität
in drei Einzelpersonen zwar gewarnt, diese jedoch nicht
gänzlich untersagt wird; hingegen wird die Darstellung
des Heiligen Geistes allein in Jünglingsgestalt strikte verboten66.

Dieses in der Literatur oft mißverstandene und
mißdeutete päpstliche Breve wurde von den Künstlern und
deren Auftraggebern klar interpretiert. Unseres Wissens
ist der Heilige Geist nach 1745 nie mehr als ausschließlicher

Bildinhalt in Einzelgestalt dargestellt worden -
wenngleich er noch häufig im Zusammenhang mit der
Trinität personifiziert auftrat. Es lassen sich hier zwei
divergierende Strömungen unterscheiden:

1. Der Heilige Geist als Seelenbräutigam Marias nach
den Visionen der Kreszentia von Kaufbeuren konzipiert

und in mystisch-romantisierendem Stil
weiterentwickelt wie etwa bei Günther, Riepp und Dent67

(Abb. 43).

2. Der Heilige Geist, ebenfalls in körperlicher Gestalt,
doch nur als Teil der Heiligen Dreifaltigkeit aufgefaßt

- als göttliches Gnadenlicht, so wie ihn Anna
Maria Lindmayr sah und wie er später, 1749 in der
Lauretanischen Litaney des Jesuitenpaters Udalricus
Probst geprägt (vgl. Abb. 17), in den Fresken von
Göslikon und in zahlreichen anderen weiterlebt68.
Diese Darstellungen können nicht als provinzielle Ar-

«i

w,

/
¥

%

Abb. 44 Trinitätsdarstellung aus dem zentralen Deckenfresko
von Göslikon

beiten in Unkenntnis des päpstlichen Breves abgetan
werden. Im Gegenteil: sie sind eine besondere
künstlerische Neuschöpfung innerhalb einer langen Tradition,

deren eigenartig formulierten Abschluß sie

bilden, zu dem auch F. A. Rebsamen mit seinem Sancta-
Trinitas-Unus-Deus-Fresko an der Decke von Göslikon
(Abb. 44) einen wertvollen Beitrag geleistet hat (vgl.
S. 136).

ANMERKUNGEN

1 Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Aargau, Bd. IV, S. 199ff.
2 Hans Tintelnot, Die Barocke Freskomalerei in Deutschland.

München 1951, S. 261.
3 a) Hans Möhrle, Die Cistercienser Propstei Birnau. Überlingen

am Bodensee 1920.

b) Zwiefalten : Ernst Kreuzer, Forschungen zum Programm
einer oberschwäbischen Benediktiner Kirche um 1750. Diss. Berlin
1967.

c) Pfarrkirche St. Jakob in Pfullendorf: Im Birnauerkalender
1929. Überlingen am Bodensee 1929, S. 114.

4 Genauere Titelangabe siehe S. 120 im Text.
5 Speculum humanae salvationis. Bilderhandschrift aus Schlettstadt,

Mitte 14.Jh., in der Münchener Staatsbibliothek.
6 Thüringische Altartafel um 1430/40 im Schloßmuseum in

Weimar; Wirkteppich aus Lachen 1480 im Schweizerischen
Landesmuseum, Zürich.

7 Epitaph des Renvard Göldlin im Münster zu Freiburg im
Breisgau um 1500: die Immaculata steht in einer von 15
Symbolen gebildeten Umrahmung. Eine ähnliche Darstellung im
Kölner Missale von 1514.

8 Bericht aus dem Jesuitenkollegium zu Ingolstadt vom

29. Oktober 1576: «Ainer aus den unsern hat einen
Geistlichen dahin bewegt und vermanet, das er unser lieben frawen
Letaney, wie sie zu Laureta gesungen wird, allhie in unser
Pfarrkirche gestifft und aufgesetzt hat, daß sie nemlich alle
acht tag ein mal und ewiglich gesungen werden soll ...»
Aus: Carl Kammer, Die Lauretanische Litanei. Innsbruck 1960,
S. 12.

9 Abteikirche zu Neustadt am Main (rechte Chorwand).
10 Ausst. Kat. Augsburger Barock. Augsburg 1968, Aufsatz von

J. Bellot: Augsburger Buchkunst des Barock.
11 In der Stadtbibliothek Augsburg sind unter dem Titel Horae

Canonicae um 1750 verschiedene Bildfolgen zu einem Sammelband

gebunden. Unter 3° figurieren die Sacra Jesu Christi
Evangelia in Singulas Anni Dominicas Divisa a Rom-Cath-Ecclesia,
für uns interessant, weil hier die Brüder Klauber auf dem
Titelblatt als Inventores zeichnen. Auf der rechten Seite
eines aufgeschlagenen Buches lesen wir: «Delineata, Sculpta,
Excusa a Jos. et Joan Klauber. »

12 «Meiner ersten Kammerjungfer aber extra das gemahlene, in
einem hibsch vergoldeten Ramb sich befündete Contrafet des

in Gott ruhenden P.Udalric Probst SJ. » (Sign.: F.A. 26,7.)

155



13 In den Korrespondenzen der Gräfin M. T. Fugger-Wellenburg
mitJesuitenmissionen in China, Cochinchina und Indien

befindet sich auf einem Brief folgender Vermerk: «scripsit
hanc P. Bahr, Peckino, ad P. Udalricum Probst 9. Nov. 1740. »

(Sign.: F.A. 1.2.148.)
14 Aus: Heylsamer, Tröstlicher Gedancken über Sonn- u. Feyertägliche

H.H.Evangelien. Augsburg 1760 (Staatsbibliothek München),
Vorwort S. a 6.

15 Wie Anm. 14, S. a6: «P.U.Probst war ein sinnreichister
Beförderer der Ehre der Heiligen, welches die Klaubersche
Kunst gebildet [unter Kunst sind hier im Sinn des 18.Jh. die
handwerklich-künstlerischen Fähigkeiten der Kupferstecher
zu verstehen], besonders in der Lauretanischen Litaney, die
ein wohlehrwürdiger Herr Franz Xaveri Dorn würdig
erachtet zu verdeutschen. »

16 Freie Übersetzung aus: Bibliotheca Augustana von Fr. A. Veith
1793. Alphabet X, p.51.

17 Bekannt ist uns noch die Schrift Das Allerheiligste Herz Jesu...
vorgestellt von Udalricus Probst S.J. mit 12 Kupferstichen,
gestochen von J. und J.Klauber, 5. Aufl. Augsburg 1757
(Stadtbibliothek Augsburg).

18 Litaniae Lauretanae... Elucidatae ac Expensae A Francisco Xaverio
Dornn, Editio Tertia 1771.

19 Um das Anfangs-K des Namens Klauber zieht sich ein kunstvoller

Schnörkel, derselbe Schnörkel, der uns auf dem Stich
des Bruderschaftszettels der unbefleckten Empfängnis Maria
von Maria Schray (Pfullendorf) begegnet, der im August 1748
sehr wahrscheinlich nach einem heute verschollenen Tafelbild

von Fr. A. Rebsamen gestochen worden ist.
20 Beim Vergleich der Stiche S. 2 « Christe Eleison », wovon

derjenige von 1749 Rebsamen als Vorbild gedient hat, läßt sich
kurz folgendes feststellen: In der frühen Ausgabe ist die
Mariengestalt im Zentrum eine jugendliche, mädchenhaftbeschwingte

Figur; in der lateinischen Ausgabe kniet eine
matronenhaft-bürgerliche Maria schwer auf dem Wolkenknäuel.

Völlig verändert ist auch der obere Teil des Bildes:
der Stecher von 1771 stellt einen fast kindlichen, frontal im
Zentrum sitzenden Christus dar, währenddem die reife
Christusgestalt der Erstausgabe eine kompositioneile Parallele
zu Maria bildet.

21 Staatsbibliothek München.
22 Vgl. Anm. 1, S. 202.
23 Bonaventura: Collationes de septem donis Spiritus Sancti; Pars I,

5. Caracchi-Ausgabe, Bd. V, S. 458.
24 Dieses scheinbare Wunder hat der Wiener Theologieprofessor

und Dominikaner Franz von Retz Anfang des 15.Jahrhunderts

in sein Buch Defensorium Inviolatae Virginis aufgenommen.
25 Vgl. : Joseph Zoller, Conceptus Chronographicus de Concepta

Sacra Dei parae. Mit Stichen vonJohann Asam. Augustae 1712:
Darstellung Nr. 628, S. 313.

26 Speculum Mariae (Marie Spiegel Sant Bonaventure) von
Michael Furter, 1506 (Universitätsbibliothek Basel).

27 Wir teilen nicht vollständig Peter Felders Ansicht, der in den
weiblichen Gestalten der vier Eckfelder gleichmäßig verteilt
die vier Religionen sieht (vgl. Anm. 1). S. 202.

28 Die wohl älteste Darstellung Ende 7.Jh. befindet sich auf
einem Goldkreuz und ist süditalienischen oder römischen
Ursprungs. Im Cabinet Dzyalinska, Schloß Goluchow. Abb.
in: Cabrol, Dictionnaire d'archéologie chrétienne, Paris 1924,
Bd. I, 2, S. 2994. - Die älteste französische Darstellung ist auf
einem Stofffragment in der Kathedrale von Sens erhalten.

29 Else Staedel, Ikonographie der Himmelfahrt Mariens. Diss.
Straßburg 1935.

30 Stich von Martin de Vos, 1580.
31 Emile Mâle, L'Art religieux après le Concile de Trente. Paris 1932,

p. 362, 363.
32 Nach Johannes Damascenus stellen die um das Grab ver¬

sammelten Apostel fest, daß es, statt den Leichnam Maria zu
enthalten, mit stark duftenden Rosen und Lilien gefüllt ist
(L. Réau, Iconographie de l'art chrétien. Bd. II, Paris 1957, S. 616.

33 Dieser Doppelsinn geht auf griechische Symbolik zurück:
1. Der Name der Rose qóòov wird von qssiv fließen,
strömen abgeleitet mit der Begründung, die Rose entsende
einen Strom von Duft, wobei sich ihre Lebenssubstanz
verflüchtige. 2. Ableitung von der fünfblättrigen Heckenrose, die
den Kreislauf des Kosmos versinnbildliche (der nach Aristoteles

aus fünf Elementen besteht) mit seiner steten Wiederholung

bestimmter Zeitabschnitte und so eine irdische Ewigkeit

bilde. Dorothea Forstner, Die Welt der Symbole. Verlag
Tyrolia, Innsbruck/Wien/München 1967, S. 198, 199.

34 Stiche der Augsburger J.E.Haid und P.A.Kilian in:
Allgemeines Künstlerlexikon von J.H. Füssli, Zürich 1810ff. Bd. III,
S. 1672.

35 Schon 1378 hat der Benediktiner Georg von Gengenbach den
heiligen Michael als Führer des Sängerchores bezeichnet.

36 1708 ist das Fest der Maria-Immaculata eingeführt worden,
nachdem schon um die Mitte des 17.Jh. die Erbsündelosigkeit
Mariens an etwa 50 Universitäten, darunter auch Ingolstadt,
verteidigt worden war.

37 Alois Müller, Ecclesia Maria. Diss. Freiburg im Üechtland
1951, S. 149, 150.

38 Augsburg: Heilig-Kreuz-Kirche; Wien: Slg. Prinz von
Liechtenstein.

39 Definition des Terminus Emblem: Es besteht aus dem Bild,
auch Ikone oder Symbol genannt, und aus dem Spruchband,
auch Lemma, Motto oder Devise genannt. Grete Lesky,
Barocke Embleme. Graz 1963, S. 31.

40 Vgl. Anm. 32, S. 86.
41 Der Saum des Tischtuches ist mit einer rot-schwarz-roten

Borde geziert; genau das gleiche Motiv ist für die
Abendmahlsdecke auf dem Rebsamenschen Fresko in Mieterkingen
verwendet.

42 Ölbild in Schloß Salem von Fr.J. Spiegier um 1734; Deckenfresken

von M. Günther in der Wallfahrtskapelle Hohen-
peißenberg 1748; Friedberg bei Augsburg 1749; Wilten bei
Innsbruck 1754; Schongau 1761.

43 Friedberg bei Augsburg von M.Günther 1749; Eggelhof bei
Augsburg von J. B. Enderle 1765; Seeg bei Füssen von J.B.
Enderle 1768.

44 Betrachtung II, S. 3: «Wie unten stehender Text lautet, sagte
einstens die Mutter Bethsabea zu Salomon ihrem Sohne. Ich
bitte eine kleine Bitte von dir, du wollest mein Angesicht
nicht beschämen; und der König sprach zu ihr: Bitt, meine
Mutter, denn es gebühret sich nicht, daß ich dein Angesicht
abwende, als wollte er sagen, es gebühret sich nicht, daß der
Sohn der Mutter, sonderbar wenn sie bittet, etwas versage.
Auf gleiche Weise redet Christus mit Maria: Bitt, meine
Mutter, und um was du bittest, dieses soll geschehen. »

45 Ausst. Kat. Visionen des Barock. Salzburg 1966, Residenzgalerie,

S. 30, Nr. 12.
46 Jos.Jg. Wegscheider: Ölskizze um 1740 in der Kunsthalle

Bremen. - Benedikt Gambs: Chordeckenbild in der
Pfarrkirche von Riegel, 1745. - Meinrad von Aw: Chordeckenbild

in der Kirche von Meßkirch 1773. - F.Anton Maul-
bertsch: Hauptaltarfresko in Korneuburg/Wien 1773.

47 Ähnliche Christus-am-Ölberg-Darstellungen gibt es von :

J. C. Stauder im Nonnenoratorium von St. Katharinental
1733; J.G. Bergmüller in der Schloßkapelle von Haimhausen
1748 ; Meinrad von Aw im nördlichen Seitenschiff der
Pfarrkirche St. Jakob in Pfullendorf um 1750.

48 Vgl. Anm. 32, S. 485, 487.
49 W. Braunfels : Die Heilige Dreifaltigkeit. Lukas-Bücherei zur

christlichen Ikonographie, Bd. VI. Düsseldorf 1954, Seite
XXXVIII.

156



50 Vgl. Anm. 49, S. XLII.
51 Die Gnadenvermittlung Maria ist durch Papst Benedikt XIV.

in der Bulla aurea vom 27. September 1748 historisch
verankert und eigentlich sanktioniert worden. Maria wird darin
bezeichnet als «himmlischer Strom, durch den alle Gnadengaben

in die Herzen der armen Sterblichen geleitet werden ».

Lexikon der Marienkunde, K.Algermissen, Regensburg
1967, Bd. I, S. 672.

52 C.G.Jung erachtet das von Pius XII. 1952 erlassene Dogma
über die Assumptio Mariae als psychische Notwendigkeit zur
Beendung der Diskriminierung des Weiblichen und zur
Wiederherstellung des psychischen Lebens. Nach seiner
Auffassung hatte auch die christliche Trinität eine ursprünglich
anders gelagerte Struktur gehabt: Sie bestand aus Vater,
Mutter und Sohn, wobei das weibliche Prinzip im Heiligen
Geist personifiziert war. Aus dieser Sicht wird das Symbol der
Heilig-Geist-Taube hergeleitet.

53 Lie. theol. Maximilian Anton Rebsamen, 1687 in Sigmaringen

geboren, war von 1713-1733 Pfarrer in Bad Buchau-
Kappel, dann Stadtpfarrer in Saulgau und von 1749 bis zu
seinem Tod am 24. Oktober 1759 Dekan des Kapitels Saulgau.

Er wird als einer der tüchtigsten Pfarrer der Gemeinde
gerühmt mit großem Kunstverständnis und großen
Sprachkenntnissen.

54 CD.Asam, G.B.Goez, J.B.Zimmermann, F.J.Spiegier, M.
Günther u. a.

55 Verhörprotokolle der Stadt Sigmaringen, Bd. 27, S. 25
(12. Dezember 1676). Frdl. Mitteilung von Herrn Superior
Joh. Gresser, Kloster Sießen, dessen profunder Kenntnis der
Sigmaringer Archive die Verfasserin mannigfach verpflichtet
ist.

56 O.Küng: Eine bemerkenswerte Darstellung der Dreifaltigkeit in
der Pfarrkirche zu Göslikon. Freiämter Kalender 1956, S. 45f.

57 Steichele-Schröder: Das Bistum Augsburg. Bd. VII, S. 28.
58 H. Gundersheimer: Matthäus Günther. Verlag B. Filser, Augsburg

1930, S. 38-39.
59 Einige wenige Beispiele aus der ansehnlichen Reihe in der

Buchkunst :

- Manuskript des heiligen Dunstan, Erzbischof von Canterbury

(f 908);
- Karolingische Miniaturen aus Lorsch im Vatikan;
- Hortus Deliciarum des Herrad von Landsberg (1170—

1180);
- J.Fouquet: Illustrationen zum Stundenbuch des Etienne

Chevalier in Chantilly um 1460.
in der Malerei:
- Krönung Maria durch die Dreifaltigkeit. Oberrheinischer

Meister um 1490. Öffentl. Kunstsammlung Basel;
- Jan Polack, Altar in Blutenburg bei München, 1491 ;

- H.Holbein d.Ä., Marienbasilikabild in Augsburg, 1499.
in der Plastik:
- Töpferaltar in Baden bei Wien um 1515;
- Hans Leinberger, Röhrer-Epitaph an der Martinskirche
in Landshut, 1524.

60 A. Dürer, Entwurf zu einem Glasgemälde für die Landauer-
sche Brüderkapelle in Nürnberg, etwa 1511/1512.

61 Andrea del Sarto, Trinitas, 1519, Florenz.
62 Holzschnitt, anonym, um 1524, Paris.
63 Joseph Ruffini, geboren in Meran, gestorben 1749 in Augsburg,

malte zwischen 1714 und 1719 im Kloster Ottobeuren
und 1718 das Altarbild Heiliger Joseph mit Jesuskind in der
Dreifaltigkeitskirche in München ; er muß folglich das
Hochaltarblatt von J.A.Wolf gekannt haben.

64 A. M. Miller : Crescentia von Kaufbeuren. Verlag Winfried
Werk, Augsburg, 1968.

65 Im Archiv von Muri-Gries wird ein solcher Stich mit der
Signatur von Kreszentia aufbewahrt. Er war einem Briefvom
1. März 1741 an den hochwürdigen Herrn Dekan P. Placidus
Vigier aus Solothurn beigelegt.

66 Magnum Bullarum Romanum, Bd. 16, S. 321 ff"., und Bullarum
Benedicti, XIV, Tom. I, S. 560ff.

87 Fresken von M. Günther
1. Altdorf 1748
2. Schongau 1748
Fresko von Balthasar Riepp
in der Pfarrkirche St. Niklaus in Großaitingen 1754:
Aufnahme Marias in den Himmel: Sie kniet auf Wolkenballen

in weißem Kleid mit blauem Überwurf; zwei Engel
halten den weit ausgebreiteten höfischen Hermelinmantel
hinter ihr, ein anderer trägt Krone und Zepter. Ihre Blicke
und Gesten sind auf den Heiligen Geist gerichtet, der, blond
gelockt, in weicher, fast weiblicher Gestalt Maria auffordert,
auf dem bereitstehenden Thronsessel Platz zu nehmen.
Christus und Gottvater, nahe zusammengerückt, bilden eine
Einheit für sich.
Fresken von Franz Ferdinand Dent (1723-1791) (Schüler von
Wegscheider) in Egesheim 1758:
Auch hier, in einem Rundbild mit der Aufnahme Marias in
den Himmel, liegt die Betonung auf dem persönlichen Bezug
von Maria und dem Heiligen Geist in Jünglingsgestalt.

™ Fr. A. Erler (1700-1745)
Im Kloster Ottobeuren um 1740:
Darstellung der Heiligen Trinität in drei einzelnen
Ovalbildern. Gottvater, Christus und der Heilige Geist sind in
Brustbildern dargestellt; der Heilige Geist als strahlender
Jüngling mit der Heilig-Geist-Taube vor der Brust.
Joseph Esperlin (1707-1775)
Große Ölbilder an den Chorwänden der Pfarrkirche St. Maria
und Martin in Biberach 1742:
1. Bild rechts vom Altar: Der personifizierte Heilige Geist
in weißem Kleid schwebt in einer Wolke mit hocherhobener
segnender Rechten über Meer und Erde; von dem in
ähnlicher Gestalt dargestellten Christus unterscheidet er sich
durch den Strahlenkranz mit den sieben Zungen. Das Bild
gehört in einen größeren Zyklus von acht Chorbildern.
J. G. Bergmüller
Hochaltarblatt in der Dominikanerinnenkirche in Landsberg
1748 ; Deckenbild in der Schloßkapelle in Haimhausen 1750.
Jesuitenpater Udalricus Probst

Kupferstich in der Lauretanischen Litaney 1749.
F.Anton Rebsamen

Deckenfresko in Göslikon 1757.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 3, 8, 14, 17, 20, 28, 34: Staats- und Stadtbibliothek
Augsburg

Abb. 4, 5, 26: Bayerische Staatsbibliothek, München
Abb. 6, 7, 11-13, 15, 16, 18, 19, 21-25, 27, 29-33, 35-39, 44:

Kantonale Denkmalpflege Aargau

Abb. 10: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege, München
Abb. 40: Dr. Hugo Schnell, D-8999 Scheidegg
Abb. 9, 41, 43: Edith Raeber-Züst
Abb. 42: aus H. Gundersheimer, Matthäus Günther, Augsburg

1930 (Abb. 51)

157


	Die Fresken in Fischbach-Göslikon und ihre Vorbilder : eine ikonographisch-ikonologische Studie

