Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die Fresken in Fischbach-Gdslikon und ihre Vorbilder : eine
ikonographisch-ikonologische Studie

Autor: Raeber-Zust, Edith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Fresken in Fischbach-Goslikon und ihre Vorbilder

Eine tkonographisch-ikonologische Studie

von EpiTH RAEBER-ZUST

VORWORT

Innerhalb der schweizerischen Kirchenmalerei um die
Mitte des 18. Jahrhunderts nehmen die 1757 entstandenen
Fresken der Pfarrkirche von Fischbach-Géslikon einen
besonderen Rang ein. Wenn sie sich auch nicht als iiber-
ragendes Meisterwerk klassifizieren lassen, so stehen sie
doch ihrer kinstlerischen Qualitidt nach weit iiber dem
Durchschnitt der zeitgenéssischen Kirchenmalerei. Sie
bezaubern vorerst durch ihre feinfiihlig-lyrische Heiter-
keit und den aparten Farbklang; der verweilende Be-
trachter jedoch wird von ihrer reichen theologischen Aus-
sagekraft gefesselt. Ikonographisch gehéren sie noch dem
spaten Rokoko an, stilistisch weisen sie bereits auf den
beginnenden Klassizismus.

Die Fresken stammen von Franz Anton Rebsamen, einem
1715 in Sigmaringen geborenen und 1790 in Saulgau
verstorbenen, in seiner siiddeutschen Heimat véllig ver-
gessenen Maler. Daf} er in der Schweiz unlingst bekannt
geworden ist, verdanken wir der Kunstdenkméler-Inven-
tarisation, vor allem dem fiir den Kanton Aargau zustin-
digen Bearbeiter, Dr. Peter Felder. Unter seiner kundigen
Leitung wurden Rebsamens Fresken in der SchloBkapelle
Hilfikon (1752) und in Fischbach-Géslikon (1757) restau-
riert und inventarisiert. Die Freilegung der mit einem
Gipsverputz iiberdeckten Fresken in Hermetschwil (1757)
ist im Herbst 1975 abgeschlossen worden, und die Einseg-
nung der renovierten Klosterkirche hat am Eidgenéssi-
schen Bettag stattgefunden. Andere, rund zehn Jahre frii-
her entstandene Malereien befinden sich in der Kloster-
kirche Fahr (1746), die im 7.Band der Kunstdenkmiler
des Kantons Aargau bearbeitet werden.

Unter den eben aufgefiihrten Aargauer Fresken sind
diejenigen von Géslikon die weitaus bedeutendsten — nach
dem heutigen Forschungsstand Rebsamens eigentliches
Hauptwerk. Ihrer Bestandesaufnahme durch P. Felder in
den Kunstdenkmilern des Kantons Aargau folgt eine
knappe, pragnante Wiirdigung!.

Die vorliegende Arbeit beschrinkt sich vorwiegend auf
ikonographische Aspekte. Durch das Auffinden von Vor-
bildern und den damit sich ergebenden Vergleichen wird
es ermoglicht, Rebsamens eigene kiinstlerische Leistung
und seine Bedeutung als Freskant im Kanton Aargau zu
beurteilen.

ErsTER TEIL: DIE VORBILDER

A. Einleitung

Ein Konzept fiir das theologische Programm der Gosliko-
ner Fresken, d.h. nach Tintelnots Definition

«die allegorische Ausarbeitung eines Grundthemas, das, in allen
Einzelheiten sinnbezogen und festgelegt, dem Maler als Kon-
trakt- und Schaffensgrundlage vorgelegt wurde 2. »

ist urkundlich nicht gesichert — im Gegensatz etwa zu den
frither entstandenen siiddeutschen Zyklen in Zwiefalten
(F.]J. Spiegler), Pfullendorf (M. von Aw) und Neubirnau
(G.B. Goez) 3. Nach der Jahrhundertmitte wurden solche
literarische Programme immer seltener. Die Auftraggeber
und deren geistliche Berater begniigten sich damit, nur
die Hauptidee und die diesbeziiglichen Textstellen zu
fixieren und die weitere Ausarbeitung dem Kiinstler zu
iiberlassen. Dies scheint auch in Géslikon der Fall gewesen
zu sein. Rebsamens Aufgabe bestand darin, das gegebene
abstrakte theologische Thema in ein bildnerisch verstand-
liches Programm auszuweiten und dieses kiinstlerisch zu
gestalten. Zur Durchfithrung dieses recht anspruchsvollen
Auftrages bediente er sich bestimmter Vorlagen, die sowohl
religionsgeschichtlich wie auch bildlich von ausschlagge-
bender Bedeutung fur seinen Freskenzyklus geworden
sind. Dabei handelt es sich um ein damals gedruckt vorlie-
gendes Erbauungsbuch, namlich um die 1749 in Augs-
burg erschienene Ausgabe der Lauretanischen Litaney mit
57 von Jos. und Joa. Klauber gestochenen Kupfersti-
chen?.

Das Beniitzen von Vorbildern galt im 18. Jahrhundert
grundsitzlich nicht als Plagiat. Fur Kinstler und Auf-
traggeber war es durchaus legitim, vorhandene Blitter,
Bilderbibeln, Emblembiicher usw. als Vorlagen fiir eigene
Werke zu verwenden. Fraglos entsprachen diese Kupfer-
stiche der Lauretanischen Litaney zudem weitgehend
Rebsamens personlichen kiinstlerischen Intentionen, so-
wohl in bezug auf gedankliche als auch stilistische Formu-
lierung. Aus diesem Grunde ist es notwendig, auf den
Augsburger Druck ausfiihrlich einzugehen, bevor wir uns
den Goslikoner Fresken selber zuwenden.

B. Entwicklung der Marienlitaneien und der Lauretanischen
Litanet

Marienlitaneien lassen sich bis ins 12. Jahrhundert zuriick-
verfolgen. Die Texte stammen aus dem Alten und dem

119



Neuen Testament, im besonderen aus den Psalmen und
dem Hohenlied. Von den schon frither iiblichen Lobge-
beten zu Ehren der Mutter Gottes unterscheiden sie sich
durch die den Titeln zugefiigten Anrufungen: «Bitte fiir
uns » oder «Erbarme dich unser ». Thre Entwicklung folgt
dem Typus der Allerheiligenlitanei des rémischen Bre-
viers, welche als alteste liturgische Litanei gilt und ihren

Ursprung in den Litaneigebeten des frithen Christentums

hat. Durch exorzistische Anrufungen Gottes, Christi, der

Engel und der Heiligen glaubte man, sich vor dimoni-

schen Michten schiitzen zu kénnen.

Eine Verwertung der marianischen Vergleiche aus den
Muttergotteslitanecien im Bereiche der Lildenden Kiinste
setzte erst im 14. und 15.Jahrhundert ein. Die Kunstler
assoziierten vorerst Symbole der jungfriulichen Mutter-
schaft Marias mit der Verkiindigungsdarstellung. Ofters wur-
den Bilder des verschlossenen Gartens oder der versiegel-
ten Quelle in versteckter Weise in den landschaftlichen
Hintergrund eingeschmuggelts. Zu Beginn des 15. Jahr-
hunderts stoBen wir in den raren Einhornjagden im Hortus
conclusus auf eine freie, offene Verwendung der Jungfriau-
lichkeitssymbole®. Eine weitere Verbreitung fanden diese,
angereichert mit zusitzlichen Symbolen, wie dem Meer-
stern, der Rose usw., in dem um die Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert neu entstehenden Bildtypus der Immacu-
lata conceptio®.

Populir aber wurden die «arma virginis » in Deutschland

erst mit dem Aufkommen der Lauretanischen Litanei. Zwar

zeigt diese im Aufbau wie im Inhalt Ahnlichkeit mit einer

Handschrift in Wien von 1418. Ihre eigene endgiiltige

Pragung erhielt sie jedoch erst in Loreto — daher der

Name —, wo sie Anfang des 16. Jahrhunderts in der heute

noch tiblichen und beliebten Form rezitiert wurde und wo

sie auch der erste deutsche Jesuit, Peter Canisius — in der

Schweiz durch seinen «Kanisi» genannten Katechismus

bekannt —, 1548 auf einer Reise nach Rom gehort hatte.

Als er 1557 in Begleitung mehrerer Briider von Loreto

nach Bayern zuriickkehrte, wurde sofort die Veroffentli-

chung der Lauretanischen Litanei und deren Einfithrung
in verschiedenen Jesuitenkollegien, darunter auch Ingol-
stadt®, veranlaB3t. Schon 1558 erschien in Dillingen ihr

Erstdruck; im gleichen Jahr noch wurde sie in ein kleines

Gebetbuch aufgenommen.

Im Gegensatz zu fritheren Marienlitaneien zeichnet
sich die Lauretanische aus durch eine klare Ordnung der
Titel und einen festgelegten logischen Zusammenhang.
Ihr Aufbau setzt sich zusammen aus:

1. Einer kurzen allgemeinen Einleitung mit den Anrufun-
gen der drei géttlichen Personen und dem Kehrreim
«Erbarme dich unser »

2. Dem Hauptteil mit den marianischen Anrufungen, be-
stehend aus:

a) 11 Mutteranrufungen

b) 6 Jungfrauanrufungen

c¢) 13 Symbolanrufungen

d) 4 Patronatsanrufungen
e) 12 Koéniginanrufungen

120

3. Einem kurzen Abschluf3 allgemeiner Art mit dem drei-
fachen Ruf «Lamm Gottes »

Fiir die Barockkiinstler bedeutete die Lauretanische Lita-
nei mit ihren symbolischen Bildern eine wahre Fund-
grube. Sie liierten die Marienlobpreisungen mit einem
weiteren, sich zur héchsten Bliite entfaltenden Bildtypus:
der Himmelfahrt Marid. Oswald Onghers, cin im Erzbi-
stum Wiirzburg tatiger, aus der Schule von Rubens her-
vorgegangener Niederlinder malte auf seiner Neustadter
Altartafel von 16759 erstmals die Assunta, umgeben von
lauretanische Symbole tragenden Engeln.

In den Deckenmalereien des 18. Jahrhunderts erreichte
die Verwertung der marianischen Gleichnisse aus der
Lauretanischen Litanei ihren Hohepunkt. Die symboli-
schen Begleitmotive l6sten sich aus dem Hauptfresko, um-
gaben dieses oft kranzartig als kleine selbstindige Bilder
oder fiillten Stichkappen und Emporenfelder. In verein-
zelten Fillen sogar wurden ihnen um die Jahrhundert-
mitte zentrale Ehrenplidtze an den Kirchendecken zuge-
wiesen.

C. Der Augsburger Druck der Lauretanischen Litaney von 1749

Das kleine Werk, wovon sich ein Exemplar der Erstaus-
gabe in der Staats- und Stadtbibliothek Augsburg befin-
det (Sign. Th. Pr.), stellt den ersten Versuch in Deutsch-
land dar, die gesamte Lauretanische Litanei mit ihren 57
Anrufungen bildlich zu gestalten. Der ausfiihrliche, auf-
schluBireiche Text des Titelblattes lautet:

«Lauretan. Litaney, so zu Lob u. Ehr der ohne Mackel
empfangenen, von aller Siind befreyten, Unbefleckten Jung-
frauen und Glorwiirdigsten

Himmelskonigin
MARIAE
In dem Wunder-thitigen Hause Loreto
von den HI. Engeln ist abgesungen,
nachmals von der Catholischen Kirchen angenommen...
Durch Klare Concept, fassbare Sinn-Bilder, Gleichnussen,
und Biblische Figuren in sieben und fiinfzig Kupffer-Stichen
nach Ordnung der Ehren-Titeln fiirgestellt und mit kurzer Bey-
schrift erklaret
von Francisco Xaverio Dornn
Ordinari Predigern in Fridberg
Augspurg, zu finden bey Johan Bapt. Burckhart
nichst dem Wein-Stadel, 1749. »

Fiir die Buchform aufschluBreich ist bereits dieser Text
des Titels, in dem ausdriicklich und an erster Stelle auf die
Kupferstiche als Triager des Inhaltes verwiesen wird.
Nicht ein den Text illustrierendes Buch liegt vor uns,
sondern eine zu einem Band gebundene Folge von 57
Kupferstichen, mit kurzem Text dazwischen — also ein
eigentliches Bilderbuch der lauretanischen Anrufungen.
Mit dieser Formgebung steht das Werklein ganz in der



Tradition der Augsburger Buchkunst!?. Wie in den vielge-
rithmten Bilderbibeln aus der zweiten Hélfte des 17. Jahr-
hunderts, z.B. denjenigen des Joh. Ulr. Kraus, dient der
Text der religiosen Erbauung und Belehrung. Er setzt sich
zusammen aus drei sowohl Bild wie Bibelstellen erliautern-
den Betrachtungen und einem Gebet in deutscher
Sprache. Fiir den geschulten Betrachter eriibrigt sich der
Text beinahe, da — wie in den Bilderbibeln — in die
Kupferplatte ein Bildtitel mit der jeweiligen lauretani-
schen Anrufung und eine Bildunterschrift mit Bibelzitat
und Stellenangabe, beide in lateinischer Sprache, mitein-
gestochen sind (Abb. 1).

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, wo Maria in gan-
zer Gestalt wiedergegeben ist, erscheint in der oberen
Bildhalfte ihr stets phantasievoll variiertes, fein auf den
durch den Bildtitel angegebenen Inhalt abgestimmtes
Brustbild. Nicht unbedingt zentral angeordnet, ist es gele-
gentlich in einen reich verzierten Rokokorahmen gefaBt
und wendet sich, wie im Gesprich, himmlischen und
irdischen Gestalten zu; oder das Marienbildnis wichst
direkt aus den ithm beigeordneten Symbolen heraus, dem
Gnadenbrunnen z.B., der Rosa mystica usw. (Abb. 2).
Dieses marianische Hauptmotiv wird im untern Bildteil,
aber auch in den Eckfiillseln, erweitert, sei es durch typo-
logische Vorbilder, Parallelen aus den Psalmen oder
durch ganz neue emblematische Ausdeutungen. Zahl-
reiche kreis- und strahlenférmige Inschriften tragen zum
besseren Verstindnis bei. Die Verbindung von Figuren-
gruppen und Emblematik, die ja zum Teil vom Stoff her
bedingt ist, bedeutet eine weitere — charakteristische —
Bereicherung der Stiche.

Trotz der Fiille der Bilder und der unterschiedlichen
figiirlichen MaBstibe fallen Hauptthema und Nebenthe-
men nie auseinander. Die Einzelteile werden dekorativ
auBBerordentlich geschickt zusammengebunden durch Ro-
caillen, Pflanzen, Blumengirlanden, Architekturteile,
Landschaftsandeutungen und fliegende Putten. Orna-
mental ebenso phantasievoll sind die Stiche eingefaf3t:
Oben und seitlich ohne lineare Begrenzung gesfinet, wird
nur der untere Bildrand fixiert, oft durch ein unregelmi-
Big geschlungenes Band, das sich auf der einen Seite zu
einem Baumchen, zu einer blumengefiillten Volute, einer
Konsole und dhnlichem verwandelt.

Ebenso bezeichnend wie das Kompositionsschema sind
auch die dargestellten Figuren: gro3e, schlanke, verinner-
lichte Gestalten, mehr Tréger einer Idee als lebende Men-
schen. Auffallend sind ihre langen Oberschenkel und der
eckige Faltenwurf der Gewinder, deren Zipfel oft spitze
Dreiecke bilden. Thre weichen, flieBenden UmriBlinien
entsprechen durchaus der sehr diffusen Lichtfithrung in
den Stichen.

Wer ist der Entwerfer dieser dekorativ reizvollen, poeti-
schen und doch etwas dilettantischen Stiche mit der rei-
chen theologischen Aussage? Da keines der 57 Blatter
seinen Namen mit dem obligaten «invenit» oder «deli-

neavit» auf der linken unteren Bildseite vermerkt, kénnte
man versucht sein, ihn in der Werkstatt der Gebr. Klau-
ber in Augsburg zu vermuten, deren Signatur die Blatter
auf der rechten unteren Seite tragen. Doch aus der Be-
zeichnung «Jos. et Joa. Klauber, Cath. sc. et exc. » ergibt
sich zunichst nur die Tatsache, da3 die Ausfithrung der
Stiche in ihren Hinden lag, indem sich namlich «sculp-
sit» auf die graphische Stichelarbeit, «excudit» auf die
Druckabziige bezieht.

Der 1740 gegriindete Kunstverlag der Catholici ge-
nannten Briider Klauber — anfinglich unter Mitbeteili-
gung des Malers G.B. Goez —war ein ausgesprochen ka-
tholisch orientiertes Unternehmen; es brachte Andachts-
und Wallfahrtsblitter heraus und machte Reproduktions-
graphik nach Darstellungen der erfolgreichen Kiinstler
J.E. Nilson, G.B. Goez, J.E. Holzer, J.W. Baumgartner
usw. Wie weit die Klauber selber schépferisch titig wa-
ren, ist heute noch nicht abgeklirt (Abb. 3). Die wenigen
mit «delineata J. et J. Klauber » signierten Stiche!! zeigen
weder groBe Originalitit noch hohes kiinstlerisches Ni-
veau. Ornamental sind sie zwar gekonnt, doch wirken ihr
stereotypes Schema, ihr krasser Helldunkelkontrast, die
scharfe lineare Umgrenzung und die iibergroBen, klein-
kopfigen Figuren mit den gezierten Gesten eher langwei-
lig und phantasielos. Als Inventores der Stiche unserer
Lauretanischen Litaney kommen sie aus eben diesen stil-
kritischen Griinden nicht in Frage.

In Augsburg, wo man sich ebenfalls mit der Urheber-
schaft der Stiche befaBt hat, ist als Entwurfskiinstler der
Stecher Joh. B. Probst in Betracht gezogen worden, auf
den eine Stelle im Vorwort hinweisen kénnte. Dieses ist,
wie die Buchform, ein typisches Produkt der Zeit, mit
vielen, heute schwer verstindlichen Anspielungen, ge-
schrieben von F.X. Dorn, Dechant und Stadtprediger in
Friedberg. Er bezeichnet sich darin als Verfasser des deut-
schen Textes, nennt sich im {ibrigen bescheiden Executor
eines Vermichtnisses eines hocherleuchteten Priesters an
dessen Beichttochter, die Grifin Maria Theresia Fuggerin
von Wellenburg. Mit folgender, fiir die Autorschaft be-
deutsamen Verschliisselung fihrt er fort:

«Praesentiere also Euer Excellens mit aller Submission das
vermachte Erbtheil, nemlich die in 57 Kupferstichen abgebil-
dete lauretanische Litaney, als ein Kunst- und BROBSTuck
desjenigen, dessen Namen ich eben genannt habe...»

Wie soll das Wortspiel gedeutet werden? Bezieht sich
das in Majuskeln geschriebene «Brobst» tatsichlich — wie
man eben in Augsburg vermutet — auf den Kiinstler na-
mens Joh. Balthasar Probst (1673-1750), einen geschick-
ten, mit dem Kunstverlag Jeremias Wolf liierten Kupfer-
stecher ? Von diesem sind nur Reproduktionsstiche nach
fremden Werken bekannt; deshalb scheidet er — nach
unserer Ansicht — als Verfasser der Entwiirfe zu den laure-
tanischen Klauberstichen a priori aus. Andere Kiinstler
auf den Namen Probst sind in Augsburg um die Mitte des
18. Jahrhunderts nicht nachweisbar.

121



- ReFvGium PrccaTortU M,

.

b
i
-4
E
o 5 ?
Memor, ero Raab , (Babylonis fcrentum me. Prow
LPsoM, et Tor Rlabor 3. Secotove. Y
Abb. 1

«Refugium Peccatorum », Kupferstich aus der Laure-
tanischen Litaney, Augsburg 1749 (S.43). Leuchtturm und
befestigte Stadt in den unteren Eckfiillseln vgl. Abb. 21 und 22

Nun fiihrten archivalische Erhebungen im Fiirstlichen
und Griflichen Fuggerschen Familien- und Stiftungs-Ar-
chiv in Dillingen an der Donau auf eine gidnzlich neue
Spur. Es lieB sich ndmlich im Testament der Grifin Ma-
ria Theresia Fugger-Wellenburg vom 23. Januar 1759 der
Name Probst feststellen!2. Die Grifin vermacht darin ih-
rer Ersten Kammerjungfrau ein kleines, hoch in Ehren
gehaltenes Bildnis des seligen P. Udalricus Probst S.]J.
Sicherlich handelt es sich um das Konterfei ihres ehemali-
gen, im Vorwort der Klauberschen Litanei erwihnten
Beichtvaters. Auch dessen Beziehungen zur Jesuitenmis-
sion — wie aus der Korrespondenz hervorgeht!3 — decken
sich mit den Worten von F.X. Dorn, der ihn als geistvol-
len Priester bezeichnet, «welcher in der Verkiundigung
des Evangelii schier ein anderer Paulus ware». Weitere
Nachforschungen ergaben, dafl UpaLricus ProesT am

122

A & : » ’ % ;
O quam Pnlchra,left' C'an& generatio . " Sy, 4
‘ CPSEM.

Tor. ot Toa Kbvubor Gith. 8o ot g, 11

Abb. 2 «Mater Castissima», Kupferstich aus der Laureta-

nischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 16) mit dem Fons signatus
und dem Hortus conclusus

o P ST ;
v oy . it Nolite efde. pradatter apied
e Lol : B ‘mxnn‘ig’ ‘I[{mﬁ ® L

\t o
Crrne a?:,:‘&‘elu)‘x/://'(f Zerwr e mronte .

Klaicher Cath fe. st are (2.1~

Abb. 3 Eigenhidndiger Kupferstich der Stecher J. wund
J. Klauber aus Horae Canonicae, Beiband 3, etwa 1750



6.Mirz 1690 in Landsberg am Lech geboren ist, einem
oberbayerischen Stidtchen, das sich im spiten 17. und
18. Jahrhundert durch rege barocke Kunstentfaltung her-
vortat und wo seit 1716 auch der Rokokobaumeister Do-
minikus Zimmermann ansdBig war. Bestimmt hat der
Jjunge Udalricus Probst die Barockisierung der Stadtpfarr-
kirche und den Neubau des Rathauses, wahrscheinlich
auch die Anfinge der Dominikus-Zimmermann-Periode
miterlebt. Jedenfalls wuchs er in einer von modernem
Barockgeist gepriagten Umgebung auf, die den aufgeweck-
ten Jiingling auch kiinstlerisch formte und anregte. In
dem am Hang iiber der Stadt gelegenen Kloster zum
Heiligen Kreuz trat er dem Jesuitenorden bei. Seine Stu-
dien in Rhetorik, Philosophie und Theologie schloB er
mit Insigni cum laude ab. Ein paar Jahre war er als
Lehrer in verschiedenen bayerischen Gymnasien titig,
wurde dann zum Prediger promoviert und kam als solcher
1731 nach Augsburg in die Kollegiatsstiftskirche St. Mo-
ritz.

Probst galt als auBerordentlich beliebter Prediger, des-
sen aus allen Standen zusammengesetzte Zuhorerschaft
die Kirche bis in die hinterste Ecke fiillte. Ebenso beliebt
war er als «unermiideter Beichtvater: er betrachtete die
Seelen und nicht die Personen!4». Als er am 22. Dezember
1748 starb, wurde sein Begribnis aufs ehrenvollste began-
gen mit 6ffentlicher Trauer und heiligen Opfern auf allen
Altaren. Sowohl aus der von einem beriithmten Domini-
kaner Prediger gehaltenen Trauerrede, in welcher
P. U. Probst «inschénsten Sinnbildern vorgestellt ware »15,
als auch aus einem Abschnitt seines Lebenslaufes von
Veith geht hervor, welch groen Wert er darauf legte,
religiose Ideen in seinem Werk durch anschauliche Sinn-
bilder faBbar und populir zu machen. Dieser verweist
auch auf'so viele Tausende von sakralen Bildern, die nach
seiner Anweisung mit Emblemen zur Anspornung der
Frommigkeit geschmiickt wurden, was nicht nur zur Ver-
breitung der Heiligenverehrung beitrug, sondern auch zu
weitem Reichtum der vorher so armen katholischen
Kiinstler's. Der Ausdruck «artifices amplis divitiis do-
nati» schlief3t sicherlich — tiber den konkreten materiellen
Sinn hinaus — die Bedeutung von geistig-fruchtbarer Be-
reicherung mit ein, d.h. die Probstschen Sinnbilder sind
zu einem reichen Schatz an Vorbildern fiir die katholi-
schen Kiinstler geworden.

Der heilige Eifer von P.U. Probst, das ihm offenbar
eigene Verstindnis fiir barocke Kunst sowie seine zeichne-
rische Begabung waren wohl die treibenden Krifte,
welche ihn veranlaf3ten, selbst Vorlagen fiir die Stiche zu
seinen Werken zu entwerfen'?. Ein Blatt unter den zahl-
reichen (Abb. 4) tragt am unteren linken Bildrand sogar
seine personliche Signatur «R. P.Udal. Probst S.J. inve-
nit'8». Es handelt sich um das Titelkupfer der dritten
lateinischen Ausgabe der Lauretanischen Litanei von
1771, das auch der deutschen Erstausgabe mit unwesentli-
chen Abweichungen, jedoch ohne seine Signatur, voran-

f,ingua mea-meditabitur laudem tuam . Pr.s4 .
. . safi .
‘i'y ’ %‘»

i

I*.goautcm [uupfr rabdret adiiciam fupe'r omnem 2

audem tuam . Pr. .

B P Ul Bobot 3.1 inzenit-. CREC.M. C%ﬁ‘v.ﬁm‘h “:'»&M'w:fngl) |

Abb. 4 Eigenhiandiges Titelkupfer mit Signatur von Pater
Udalricus Probst aus Litaniae Lauretanae, Augsburg 1771

gestellt ist. Da auBBerdem der Schriftzug des Stechers die-
ses Blattes nicht mit demjenigen der folgenden iiberein-
stimmt, vermuten wir, Probsts eigenster Entwurf sei noch
zu seinen Lebzeiten gestochen, doch erst in die spatere —
lateinische — Ausgabe aufgenommen worden!'®.

Ins Zentrum des Stiches ist das Gnadenbild von Loreto
geriickt. Kleine Engel mit Mutter- und Jungfrauanrufun-
gen enthaltenden Spruchbidndern umfliegen die Regina
angelorum, die von der Dreifaltigkeit im Himmel erwar-
tet wird. Je cin Patriarch, Prophet und eine Jungfrau
links, ein Bekenner, Mirtyrer und Apostel rechts bieten
ihr gemeinsam die Koniginnenkrone an. Darunter tragen
Engel das heilige Haus von Nazareth nach Loreto herbei.
Sehr geschickt sind auf den beiden rahmenden Seiten die
Embleme der uibrigen lauretanischen Anrufungen ange-
ordnet. Fast wie in einem mathematischen Artistenstiick-

123



lein ist es Probst gelungen, simtliche 57 marianischen
Anrufungen auf dem kleinen Titelkupfer unterzubringen.
Handelt es sich auch nicht um ein groBes Kunstwerk, so
ist doch dessen Komposition beachtlich, welche die Viel-
zahl in ein Dreiecksschema gliedert und mit den beiden
festigenden Tirmen an den Bildrindern zusammenfaBt.

Fir die Bescheidenheit des St.-Moritz-Predigers ist es
bezeichnend, daf3 die meisten seiner Schriften erst postum
ver6ffentlicht worden sind, wie auch sein letztes Werk, die
Lauretanische Litaney. Diese Stichfolge hat besonders gro-
Ben Anklang und Verbreitung gefunden. Zum Teil sind
die Bilder der dritten lateinischen Ausgabe von 1771
schon umgestochen und weichen, besonders im Ausdruck
der Figuren, wesentlich von der Erstausgabe ab 20,

Betrachten wir zum SchluB3 das Portrit von Udalricus
Probst (Abb. 5). Der schone, klare Kupferstich steht in
dem Biichlein «Heylsame Gedancken von dem Zihl und
Ende des Menschen» 1752 und ist von Joann Rudolph
Storcklin nach einem Olbildnis seines Vaters, des gebiirti-
gen Zugers Johann Heinrich Stércklin, gestochen2t. Bei
dem vor 1736 entstandenen Bild handelt es sich vermut-
lich um das im Testament der Grifin Maria Theresia
Fugger-Wellenburg erwihnte Portrat. P. Udalricus
Probst, im Lehnstuhl vor einem Biicherschalft sitzend, den
Riicken einem Fenster mit Sicht auf den Komplex des St.-
Moritz-Kollegiums kehrend, ist dem Betrachter voll zuge-
wandt. Die breite Gesichtsform mit der plastisch durchge-
bildeten Stirne und den vollen Augenbrauen hat etwas
Bauerlich-Volkstimliches; der gesammelte Ausdruck mit
dem introvertierten Blick und dem verschlossenen Mund
zeugt von intensivem geistigem Forschen. Diese beiden
Komponenten pradestinierten ihn zum begnadeten Kan-
zelredner, zu einem mit Wort und Bild anschaulichen
Interpreten des Evangeliums, der in seinen Handen be-
zeichnenderweise das von ihm bevorzugte Liber ecclesia-
stici halt.

Udalricus Probsts schonste uns bekannte Bilderschép-
fung ist die Lauretanische Litaney, «ein echtes Kunst-und
Brobstuck », wie sie im Vorwort genannt wird. Als geisti-
ger Verfasser hat er die zu den marianischen Anrufungen
passenden Bibelstellen ausgewihlt, die Beziehungen zwi-
schen Altem und Neuem Testament hergestellt, gelegent-
lich auf die Lehre der Kirchenviter hingewiesen und
anhand der lauretanischen Ehrentitel eine kleine mariolo-
gische Abhandlung aufgebaut.

All diese verschiedenen Aspekte werden konzentriert
und auf kleinstem Raum auf den Kupferstichen darge-
stellt. Vermutlich hat Probst nur summarische Entwiirfe
dazu gemacht, die von ungleich begabten Gehilfen in der
Werkstatt der Klauber gestochen worden sind. Sicherlich
geht auch nicht alles auf eigene Invention zuriick: Probst
wird wie andere aus dem groBen Vorrat von Vorlagen
geschopft haben. Seine Leistung besteht darin, daB er eine
neue geistige Aussage gemacht und dazu die entspre-
chende bildliche Form geschaffen oder veranlaBt hat.

124

’ (datrici Prob
6. Martii 1690. fufce

| etatem 17 ‘Octob. 1’700 mor
/ j’ 1748, Aug ulkr Vindel. ubi
.«Cclef oﬂeg S, Mau i

ior

Abb. 5 Portritstich des P. Udalricus Probst von J.R. Storcklin
aus «Heylsame Gedancken von dem Zihl und Ende des Men-
schen », Augsburg 1752

Wir sind so ausfiihrlich auf den Augsburger Druck der
Lauretanischen Litanei eingegangen, nicht nur weil Reb-
samen daraus Vorbilder fur seinen Goéslikoner Zyklus ge-
schopft hat, sondern vor allem auch weil das bis heute der
Forschung unbekannt gebliebene, reizvolle kleine Werk
eine Veroffentlichung verdient.

ZWEITER TEIL: DIE FRESKEN IN GOSLIKON

A. Themenkreise

Beim Betreten des saalartigen, 1757 im Rokokostil umge-
bauten Kirchenschiffes, iiber dessen Decke und Winde
sich die von Franz Anton Rebsamen signierten Fresken
ziehen, wird der Betrachter vorerst von dem mariologischen
Thema in Bann gezogen. Es dominiert am Deckenspiegel
mit der groen Himmelfahrt Marid, den sie umschlieen-



den kleineren Malereien und den vier Bildern in den
Eckfeldern. Uber den beiden Sakristeieingingen und der
Kanzel klingt es vereinzelt wieder auf. Den Blick des die
Kirche Verlassenden zieht es noch einmal an mit den drei
ungewdhnlichen Fresken iiber der Empore der West-
wand.

Neben das mariologische tritt das — beim ersten Augen-
schein sich nicht so deutlich offenbarende — trinitarische
Thema. Bildlich dargestellt begegnet uns die Trinitit drei-
mal: im groBen Deckenfresko das Abbild der Heiligen
Dreifaltigkeit, horizontal gegliedert in die drei einzelnen
Figuren; am Hochaltar die symbolische Bildschipfung des
Gnadenstuhls in vertikaler Anordnung aufsteigend vom
gekreuzigten Christus des Altarblattes zu Gottvater im
Giebelfeld und der Taube des Heiligen Geistes im Balda-
chin; iiber der Mittelszene an der Westwand das geome-
trische Zeichen der Dreieinigkeit in Form eines gleichseiti-
gen Dreiecks. Alle drei Darstellungen folgen sich in der
Langsachse des Kirchenschiffes.

Zu diesen bildhaften Trinititsdarstellungen kommt die
haufige architektonische und dekorative Verwendung der
Dreizahl, am auffallendsten wohl in der Gliederung des
Ostraumes. Zu einer Dreiergruppe schlieBen sich die bei-
den Eckaltire mit dem Hauptaltar, der selbst wiederum
aus drei Teilen besteht, zusammen. Zu weiteren Dreiklin-
gen fiigen sich der Thronbaldachin mit den beiden Empo-
renarkaden und der Hauptaltar mit den zwei Bildern tiber
dem Lettner. In den Fresken der Westwand wiederholt
sich nochmals die Dreizahl, und schlieBlich reihen sich die
Kreuzwegstationen zwischen den Fenstern der Seiten-
wénde wiederum zu Dreiergruppen.

Dem Ostraum der Kirche ist das christologische Thema
vorbehalten. Darauf beziehen sich die Darstellungen des

Hauptaltarblattes und die beiden Fresken iiber dem Lett-
ner, die zum Passionszyklus Christi gehéren.

Zusammenfassend 1406t sich sagen, daB das den weitaus
groBten Platz beanspruchende mariologische Thema vom
christologischen klar getrennt ist und daB3 die Abwicklung
von Westen nach Osten erfolgt. Der dritte, der trinita-
rische Themenkreis, durchzieht die beiden anderen und
ist iiberall gegenwirtig. So ergibt sich eine einfache, syste-
matische Gliederung, die auf ein den gesamten Fresken-
zyklus umfassendes, keineswegs historisches, sondern dog-
matisches Programm hinweist.

B. Die Westwand

Die mariologischen Aussagen setzen ein mit drei Fresken
iiber der westlichen Empore (Abb. 6). Je eine klar ables-
bare alttestamentliche Szene, eingefiigt in eine nach der
Wandmitte hin orientierte Kartusche, flankiert das Fresko
im Zentrum, den Marienbrunnen, welcher, nicht in einen
Rahmen gefaBt, ohne rdumliche Definierung bleibt. Er
hebt sich von den beiden seitlichen Malereien durch seine
surrealistische Ausstrahlung ab. Von P. Felder wird er
bezeichnet als «symbolische Darstellung der Mutter Got-
tes als_fons signatus??». Es kann sich jedoch hier nicht um
die Darstellung des marianischen Sinnbildes aus dem Ho-
henlied (4, 12) handeln. Der versiegelte Brunnen ist zwar
im 18. Jahrhundert ein beliebtes Motiv, das, wie andere
Mariensymbole in kleine Medaillons oder Kartuschen ge-
faBt, mehr dekorativen als kiinstlerischen Wert hat. Ub-
licherweise wird der Fons signatus als ein mit einem Dek-
kel verschlossener Brunnen dargestellt und gilt als
Keuschheitssymbol Marii. Eine dahnliche Bedeutung hat




Abb. 7 Marienbrunnen,
der Pfarrkirche Goslikon

zentrales Fresko an der Westwand

der Hortus conclusus (ebenfalls Hohelied 4, 12), ein von
einer hohen, meist sechseckigen Mauer umgebener Gar-
ten, in dessen Mitte ein Wasserbecken liegt. Auch in der
Klauberschen Litanei begegnen wir diesen beiden Bildty-
pen, sogar nebeneinander, auf dem Kupferstich « Mater
Castissima» (vgl. Abb. 2). Eine dritte Brunnendarstel-
lung, ein Brunnen mit flieBendem Wasser, das sich in
mehrere Schalen ergieft, ist im Sinne des Fons vitae (Ho-
helied 4, 15) zu verstehen.

Das Goslikoner Fresko deckt sich mit keinem der drei
angefithrten Typen (Abb. 7). Es unterscheidet sich von
ihnen durch seine dreiteilige Komposition mit der rechts
beigefiigten Inschrift: Hebr. 4. Allerdings liegt der Haupt-
akzent auf dem dreifach gestaffelten Brunnen mit der ihn
bekronenden Marienbiiste, die sich — man denkt an die
Geburt der Venus — aus einer muschelférmigen Schale
erhebt. Threm Herzen entspringen drei Wasserstrahlen,
die im Bogen in eine von zwei Meerwesen gehaltene
Schale fallen, aus der sich das Wasser in regelmiBigen
Abstanden in das untere Becken ergieBt. Ein zweischwin-

126

MAtrmz Drving. GRATIA..

ﬁdc.fnnus a&’ﬂ;mnmn mah,r Hebre' & .

T, ot Joa. Klmaber (aths St cxeA- T"’!

Abb. 8 «Mater Divinae Gratiae », Kupferstich aus der Laure-
tanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 14). Vorbild zu Abbil-
dung 7

ziger Delphin — schon in der Antike der meerentstiegenen
Aphrodite beigesellt — mit breitgezogenem Maul und spit-
zen Ohren bildet hier den Schalentriger. Maria, die
Hinde tiber der Brust gekreuzt, neigt demiitig ihr schma-
les Haupt nach links. Mit niedergeschlagenen Augen vo!-
lig in sich versunken lauscht sie auf die Worte, welche die
zweite Figur, der von links herabschwebende Engel, zu
ihr spricht: «Gratia plena.» In seiner Rechten hilt Ga-
briel einen Lilienstengel, mit seiner Linken zeigt er hinauf
und hiniiber auf die dritte Figur der Komposition: das
hoch oben stehende, goldene Dreieck der Trinitit, wo die
Heilig-Geist-Taube ihre Fliigel entfaltet und aus dem
Strahlen auf Maria ausgesendet werden. Ganz eindeutig
stellt der obere Teil des Freskos die Verkiindigungsszene dar,
nach dem Text des Evangelisten Lukas (Luk. 1, 28).
Diese ungewohnliche Kombination von Marienbrun-
nen mit Verkiindigungsszene findet sich ebenfalls in der
Klauberschen Litanei (Abb. 8), auf dem Kupferstich mit
dem Titel Mater Divinae Gratiae und dem begleitenden
Bibelwort: «Adeamus ad thronum gratiae. Hebr. 4»



(S. 14). Es ist einer der kiinstlerisch besten und einheit-
lichsten Stiche aus der ganzen Folge. Rebsamen hat ihn
fir sein Fresko fast wortgetreu tibernommen. Von der
dreiteiligen Komposition bis in die kleinsten Details lassen
sich Ubereinstimmungen verfolgen, wie z. B. in der Frisur
der Maria: Das in groen Wellen in die Stirn fallende
Haar ist in der Mitte gescheitelt und wird von einem nach
rechts ausflatternden Band zusammengehalten; die der
rechten Wange entlang gleitende Locke legt sich spiele-
risch iiber die Schulter. Und dennoch ist aus dem kleinen
graphischen Blatt eine monumentale Freskomalerei her-
vorgegangen. Das Weglassen der landschaftlichen Motive
um den Brunnen herum isoliert denselben und bringt
seinen dreiteiligen Aufbau zu klarer Wirkung. Die starkere
Betonung der himmlischen Ferne, die sich aus der groBe-
ren Distanz zwischen dem Bildzentrum und den beiden
oberen seitlichen Figuren ergibt, erhoht die schon im
Gesamtmotiv enthaltene surreale Wirkung.

Um dieses sich nicht auf den ersten Blick enthiillende
Sujet richtig zu interpretieren, wollen wir uns dessen Er-
klarung durch das Wort zuwenden, dem Kommentar von
F.X. Dorn. In Betrachtung I und III schreibt er dazu
(S. 27, 28):

«I. Maria als eine Mutter der gottlichen Gnaden, wird vorge-
stellt durch einen von allen Seiten iiberlaufenden Brunnen, und
billig, weil der Erzengel Gabriel sie voll der Gnaden nannte. Ja
Maria ist voll der Gnaden wie das Meer voll des Wassers; und
gleichwie in das Meer alle Fliisse laufen, also sind alle Gnaden,
die alle Heilige und Engel insgesammt gehabt, in Maria allein
versammelt.

ITI. Was folgt aus diesem? Antwort: Gleichwie der Brunn
sich leicht ausgieBt, wenn er voll ist, also Maria, ein Brunn, ja
ein Meer der Gnaden, gielt sich leicht aus, und laBt ganze
Gnadenstrome auf uns Menschen flieBen. Die Israeliten wollten
lieber durch Moses, als selbst mit Gott reden; also wenn auch
wir unsere Bitte bey Christo uns nicht getrauen vorzubringen, so
konnen wir, wie die Unterschrift im Bilde sagt, gehen zu dem
Gnadenthrone Maria, und durch sie um Gnade bitten. »

Das den Kupferstich allgemein verstandlich erkliarende
Thema ist nicht neu; es geht auf literarische Quellen des
Mittelalters zuriick. Schon Bonaventura (1221-1274)
stellte Marias Gnadenvermittlung ins Zentrum seiner
Mariologie und brachte diese in direkten Zusammenhang
mit deren Gottesmutterschaft. Nach einer bedeutungsrei-
chen Einleitung verband er ohne Ubergang «unsere»
beiden Bibeltexte miteinander: Zuerst verkehrte Gott mit
dem Menschen per verbum increatum...

Postquam rero homo lapsus est in peccatum, providit (Deus)
modum condescensionis per verbum incarnatum, per quod
homo adaptaretur ad gratiam. Et quia istud factum est in utero
Virginis gloriosae, iste dictum est: «dve gratia plena; Dominus
tecum» (Luc. 1, 28), et Apostolus Paulus suadet volentibus gra-
tiam obtinere, ut accedant ad thronum gratiae id est ad Virgi-
nem gloriosam. «Adeamus » inquit, «cum fiducia ad thronum gratiae
eius. » (Hebr. 4, 16) 23,

Als Tertium comparationis der beiden Bibeltexte, das
auch Rebsamens allegorischer Darstellung zugrunde liegt,

ist der Begriff der gottlichen Gnade gebraucht, in der
Verkiindigung im passiven Sinne angewendet (Maria
wird durch die géttliche Gnade zur Mutter des Messias
auserwihlt), in Hebr. 4, 16, im aktiven Sinn (Maria ist
Vermittlerin der géttlichen Gnade). Wenn somit dem
Vers Hebr. 4, 16, eine Schliisselstellung zukommt, muf3
noch kurz auf eine weitere Stelle verwiesen werden: auf
Hebr. 4, 2:

«Denn frohe Botschaft haben wir empfangen (Luther tiber-
setzt: denn es ist uns verkiindigt), gleich wie jene (d.h. die
Wiistenwanderer zur Zeit Moses, welchen Ruhe verheilen wor-
den war), aber das gehérte Wort half jenen nichts, da nicht
glaubten die, so es horten. »

Frohe Botschaft hat auch Maria erhalten durch den
Verkiindigungsengel, doch von ihr wurde das Wort glau-
big angenommen.

Obwohl die Verkniipfung der Themen Verkiindigung
mit marianischer Gnadenvermittlung bereits lose im He-
brierbrief und ausdriicklich in der mittelalterlichen Mario-
logie verankert ist, wurde ihre adiquate Bildform erst
Jahrhunderte spiter, im zweiten Viertel des 18.Jahrhun-
derts, gefunden, damals, als sich das Motiv mit der Ver-
breitung der Lauretanischen Litanei reaktiviert und ver-
selbstandigt hatte.

Dem seltenen Doppelthema vorangegangen ist die
kiinstlerische Gestaltung des Einzelthemas «Gnaden-

Abb. 9 Maria als lebendiger Brunnen, Fresko von J.B. Zim-
mermann in der Wallfahrtskirche Maria Briinnlein in Wemding
am Ries von 1752

127



Abb. 10 Ausschnitt aus dem Deckenfresko des C.D.Asam im Biirgersaal Maria de Victoria zu Ingolstadt

brunnen», von J.B. Zimmermann verschiedentlich reiz-
voll variiert. Als frithes Beispiel erwdahnen wir die Brun-
nendarstellung — bisher als Fons signatus oder Hortus
conclusus bezeichnet — im groBen Kuppelfresko in Stein-
hausen von 1730/31. J.B. Zimmermann hat als Antithese
zum Siindenfall, der sich chorwiirts in einer parkidhnli-
chen Schneise abspielt, auf der Westseite des Deckenspie-
gels den Brunnen mit dem Herzen Marii, aus dem der
Gnadenstrahl springt, inmitten einer Pappelallee gemalt.

Diesem symbolischen Springbrunnen in idyllischer
Gartenlandschaft begegnen wir bei Zimmermann noch
ofters. Einzigartig in seinem Werk ist die Darstellung von
«Maria als lebendiger Brunnen » in der Wallfahrtskirche
Maria Briinnlein in Wemding am Ries, wo der Kiinstler
1752 zusammen mit seinem Sohn Michael die Stuck- und
Freskoarbeiten ausfithrte (Abb. 9). Ganz dhnlich wie in
Goslikon steht tiber dem Eingang an der Westwand —
allerdings unter der Empore und in viel bescheidenerem
Format — das Leitmotiv zum Gesamtprogramm, der Ma-
rienbrunnen: In einer muschelférmigen, von zwei Putten

128

getragenen Schale ruht die rot-blau gekleidete Biste Ma-
rid. Gesenkten Hauptes, von einem weillen Strahlenkranz
umgeben, kreuzt die Gottesmutter die Hande iiber der
Brust, aus der die Gnadenstréome flieBen. Fast mochte
man annehmen, Zimmermann habe den Stich aus der
Klauberschen Litanei gekannt, auch wenn die unteren
Brunnenschalen fehlen und vor allem die Verkniipfung
mit der Verkiindigungsszene nicht stattfindet.

Auf diese spezielle Allegation sind wir, auler in Gosli-
kon, nur noch einmal gestoflen, ndmlich im groBen Dek-
kenbild des Biirgersaals S. Maria de Victoria in Ingolstadt
(Abb. 10). Schon in der Einleitung (S. 120) haben wir dar-
auf hingewiesen, daf3 die durch P. Canisius vermittelte
Lauretanische Litanei hier frith itbernommen und regel-
miBig gesungen worden ist. Dort hat sie auch einen frii-
hen bildlichen Niederschlag gefunden in dem aus geist-
lich-jesuitischen Universititskreisen stammenden Pro-
gramm des von Cosmas Damian Asam 1735/36 ausgefiihr-
ten Deckenfreskos: Maria als Mittlerin der gottlichen
Gnade, welche sich in der Menschwerdung Christi mani-



festiert und sich iiber die Welt verbreitet. Uber der auf
einem Podest knienden Maria steht links der Verkiindi-
gungsengel, unter ihr steigen die Wasser des Fons vitae
empor, und zu beiden Seiten erscheinen Symbole aus der
Lauretanischen Litanei wie der elfenbeinerne Turm und
der Turm Davids.

Die dogmatische Aussage des Asamschen Freskos
kommt derjenigen unserer bescheidenen Mater-Divinae-
Gratiae-Darstellung sehr nahe, wenn auch deren bild-
hafte Verwirklichungenweit auseinandergehen. Die Eigen-
art des Goslikoner Freskos — damit verbunden vielleicht
auch eine kiinstlerische Disqualifikation — beruht auf sei-
ner Abstraktion. Es kann seinen Ursprung nicht verleug-
nen, seine Herkunft als «sinnreiches Concept-Bild », aus-
gedacht von einem «hocherleuchteten Priester ».

Bereits in der Einleitung haben wir darauf verwiesen,
daB die Klaubersche Litaney als Buchdruck ganz der ba-
rocken Augsburger Tradition angehért. Am Beispiel des
Goslikoner Freskos der Mater Divinae Gratiae zeigt sich
eindriicklich, wie sehr auch dieses Stiick Monumentalma-
lerei in seiner Bildschoépfung dem stiddeutschen, von Pre-
digt und Literatur gepriagten Spatbarock verpflichtet ist.
Seine zur allegorischen Komposition erweiterte Form bot
dem Kiinstler die Méglichkeit, Aussagen auf zwei ver-
schiedenen Ebenen zu machen und sie zu allegieren. Da
sind einmal die historisch-biblischen Erzihlungen vom
Ratschlull der Erlésung rechts oben, von der Verkiindi-
gung durch Gabriel links oben und von der Verwirkli-
chung des Beschlusses, d.h. der Inkarnation Christi in
Maria, in der Bildmitte. Die zweite Aussage ist irrationa-
ler Natur. Der Kiinstler konnte sich nicht auf eine ge-
schehnishafte Handlung beziehen; seine Einbildungskraft
mufite ein in der Realitdt nicht existierendes Gebilde
erschaffen, welches das Wunder der gottlichen Gnade und
deren Vermittlung an die Menschheit auszudriicken ver-
mochte: den Gnadenbrunnen. Sehr geschickt ist die kon-
krete Marienbiiste ins geistige und kompositionelle Zen-
trum des Geschehens geriickt. Sie bildet den eigentlichen
Schnittpunkt, in dem sich historische und dogmatische
Aussage treffen.

AufBler dem allegorischen Hauptmotiv enthilt die Brun-
nenfigur eine Anzahl von Einzelsymbolen. So gilt die
Muschel als Sinnbild der Conceptio immaculata. Nach der
naturgeschichtlichen Vorstellung des Mittelalters findet
bei der Perlmuschel keine natiirliche Befruchtung statt;
man nahm an, dafl die — obschon im Meer lebende —
Muschel vom Wasser unberiihrt bleibe und daB erst die
zur Frithlingszeit Emporsteigende unter gottlichem Ein-
fluB den vom Himmel fallenden Tau empfange 4.

Ein weiteres, duBlerst seltenes Emblem sind die den
Muschelschalen entwachsenden Korallendsichen. Wieder-
um findet eine naturgeschichtliche Merkwiirdigkeit ihre
emblematische Auslegung: die Koralle, im Wasser eine
weiche, hellgriine Alge, wird, an die Luft gehoben, sofort
rot und hart. Auf Maria bezogen verweisen die Korallen

mit ihrer Verhirtung auf die in der Gottesmutter gefe-
stigte Gnade und mit ihrer roten Farbe auf das zur Erlo-
sung der Menschheit geflossene Blut Christi 23,

Die Anwendung der Muschel in unserer Gnadenbrun-
nendarstellung ist fiir das Rokoko charakteristisch. Von
der im ersten Jahrhundertdrittel beliebten reinen Orna-
mentmuschel hat sie sich zum motivierten Bildgegenstand
mit symbolischer Bedeutung gewandelt.

Ahnliches gilt auch fiir die iibrigen Brunnenbestand-
teile. Wir weisen nur kurz auf den die untere Brunnen-
schale stiitzenden Delphin hin — schon in der frithchristli-
chen Zeit Delphinus salvator genannt —, welcher den tragen-
den, rettenden und die Menschheit erlésenden Christus
versinnbildlicht.

Die Mater-Divinae-Gratiae-Darstellung hat einen
theologischen, verschiedene Themen umfassenden und
ausschopfenden Gedankengang in Abbreviatur malerisch
umgesetzt. [hre Aussage bleibt prizis, wenn auch fiir den
heutigen Betrachter nicht leicht verstindlich.

Aus dem umfangreichen Hebrderbrief konnte bisher
der Vers Hebr. 4, 16, mit dem Zentralbild in Korrelation
gebracht und kurz auf Hebr. 4, 9, hingewiesen werden.
Die zwei flankierenden kleinen Fresken stellen zwar altte-
stamentliche Szenen dar, doch stehen auch sie mit
Hebr. 4 in Beziehung. Dessen Verfasser, Apostel Paulus,
hatte mit seinem Schreiben beabsichtigt, die gefahrdeten

palistinischen Judenchristen in threm Glauben zu bestér-
ken, und schrieb in Hebr. 4, 12, sehr anschaulich:

«Denn das Wort Gottes ist lebendig und kriftig und schirfer
denn kein zweischneidig Schwert, und dringt durch, bis dal3 es
scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein, und ist ein
Richter der Gedanken und Sinne des Herzens. »

Ebenso drastisch wie Paulus sich mit Worten ausdriickt,
malt Rebsamen mit dem Pinsel die beiden alttestamentli-
chen Nationalheldinnen, 7ael und Fudith (Abb. 11 und
12), die ihr Volk mit Hammer und Sibel vom Feind
befreien und den Unglauben durch das richtende und
strafende Schwert des Gotteswortes ausrotten. Schon im
Mittelalter galten die beiden mutigen Jiidinnen als Préfi-
gurationen von Maria:

Fiir diese beiden Fresken gibt es keine Vorbilder in der
Klauberschen Litaney. Auf dem Géslikoner Bild rechts
(Abb. 11) steht Fudith (Apokryphen, Judith 13) groB, stolz
und selbstbewuBt vor einer zeltartigen, rotbraunlichen
Draperie. Triumphierend zeigt sie das abgeschlagene
Haupt des Holofernes. In der herabhingenden Rechten
halt sie den Sibel, mit dem sie die Tat vollbracht hat, und
weist auf den mit einem Tuch bedeckten Rumpf des Ge-
kopften, der stark verkiirzt aus dem Hintergrund hervor-
stoBt. Zwischen den baumelnden Armen flieBt das Blut
aus der frischen Wunde. Die graulichweile Leiche kénnte
aus einem Moritatenhelgen stammen — uns erinnert sie an
die drastisch-popularen Ermahnungen im Hebraerbrief.
Auffallend sind an Judiths Bekleidung die Farben. Uber

129



Abb. Il Judith enthauptet Holofernes, Fresko an der West-
wand von Géslikon

einem blauen, schlicht gegiirteten Kleid trigt sie einen
roten, iiber Holofernes’ Haupt weit ausflatternden Uber-
wurf: Es ist das leuchtende Rot der Siegerin. Die Farben
der Marienbiiste des Gnadenbrunnens sind gerade umge-
kehrt: das rote, nur am Armel sichtbare Unterkleid wird
fast vollig bedeckt von einem blauen, umhiillenden Tuch:
Blau bedeutet das Himmlische. Gerade auf diesen Kon-
trast zwischen weltlicher und himmlischer Macht wird
durch die Farbgebung und die schon beschriebene unter-
schiedliche Haltung von Judith und Maria hingewiesen,
obwohl sich bei Vorbild und Bild auch frappante Ahn-
lichkeiten zeigen. Die schmale Kopflform, die niederge-
schlagenen Augen, die Frisur mit den Locken iiber den
Schultern sind bei beiden Gestalten fast identisch. Eine
derartige Mischung von Identifikation und Gegensatz ge-
hért bereits zu den mittelalterlichen typologischen Gegen-
iiberstellungen. Wiederum kénnen wir uns auf Bonaven-
tura beziehen. Er verbindet z.B. den Begriff der Gnade
mit der Judithszene und setzt ihn in Parallele zur Verkiin-
digungsszene, zieht aber eine scharfe Trennung zwischen
weltlicher und gottlicher Gnade. In der reizenden Uber-
setzung des Speculum Mariae von 1506 der Basler Uni-
versitatsbibliothek werden dem «Ave Maria, der Gnade
voll » die Worte des Holofernes an Judith vorausgeschickt:
«nu trinck und sitz in froidenlust, denn du hast Gnad
funden bei mir26. » Judith erkennt die menschliche Gna-

130

Abb. 12 Jael erschlagt Sisera, Fresko an der Westwand von
Gaoslikon

denbezeugung als ein in Holofernes verkorpertes teufli-
sches Trugbild und vollbringt ihre Tat — wiahrend Maria,
von der gottlichen Gnade erfiillt, diese an die Menschheit
weitergibt.

Als Pendant zur Judithdarstellung steht auf der linken
Seite die alttestamentliche Szene mit Fael (Richt. 4, 17)
(Abb. 12).

Auch sie galt bereits im Mittelalter als Prifiguration von
Maria und wurde im Speculum Humanae Salvationis mit
Judith assoziiert, beide als Symbole des Sieges iiber Da-
mone und Unglauben.

Das Rebsamensche Fresko bildet inhaltlich prizis eine
Vorstufe zur Judithszene. Jael wird be: der Tat, Judith
nach der Tat dargestellt. In seiner naiv urspringlichen
Auffassung entspricht das Bild so sehr seinem Pendant,
daB es sich eriibrigt, weiter darauf einzugehen.

Zusammenfassend mul} betont werden, daB3 die beiden
alttestamentlichen Seitenbilder nicht nur in Parallele ge-
setzt sind zum Mittelbild als marianische Prafiguratio-
nen; sie sind ebenfalls als Antiparallelen aufzufassen, von
der die zentrale Mariengestalt ein neues Licht empfangt.
Im Gegensatz zu Judith und Jael, die mit einem Akt der
Gewalt, mit Hammer und Schwert, die Befreiung ihres
Volkes erwirkten und deren Taten keine weiteren heilsge-
schichtlichen Folgen nach sich zogen, wird Maria zur
Erloserin der Menschheit ohne eigene Handlung, einzig



durch die Zuwendung der géttlichen Gnade: Als Mutter
des gottlichen Sohnes und als Mittlerin der goéttlichen
Gnade wird sie zur Gestalt des heilsgeschichtlichen
Neuansatzes — mit der Verkiindigung an Maria wurde das
alttestamentliche Zeitalter sub lege abgeldst durch den
neuen Bund sub gratia. Damit wird der marianische Gna-
denbrunnen in erweitertem Sinn auch zum Symbol der
Ecclesia.

C. Dte Deckenbilder

In der gedanklichen Fiille der von den beiden alttesta-
mentlichen Szenen begleiteten Darstellung der Mater Di-
vinae Gratiae an der Westwand klingt leitmotivisch an, was
in den — zentral in der Himmelfahrt Maria gipfelnden —
Deckenfresken an mariologischen Themen verarbeitet ist.

Die vier Eckfelder mit den Maria huldigenden Frauen-
gestalten sind besonders reizvoll in ihrer Anordnung und
in ihrer Verschmelzung von Malerei mit Stuck. Im Ge-
gensatz zu anderen Darstellungen sind die Fresken nicht
von festen Rahmen umschlossen; die Figuren «thronen
auf luftigem Gewolk» (P. Felder), nur auf der unteren
Seite von Stuckbidndern spielerisch umschlungen.

Die 6stlichen Eckfelder enthalten jeweils nur eine Ein-
zelfigur, wihrend in den westlichen Ecken je zwei Gestal-
ten zu einer Gruppe zusammengefa8t sind — womit auch
auf eine inhaltliche Differenzierung hingewiesen wird 27.

Abb. 13 Europa und Amerika, Kartusche
im noérdlichen Westfeld des Deckenspiegels
von Goéslikon

Abb. 14

«Fili Redemptor Mundi
Deus », Kupferstich aus der Laureta-
nischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 7).

Im Osten huldigt die Kirche, im Westen der Erdkreis der
Maria.

Die radial gerichtete BegriBungsinschrift «Ave Mater
Dei filii » des nérdlichen Westfeldes wird auf der stidlichen
gegeniiberliegenden Seite ergénzt durch den Bittruf « Mi-
serere Nobis!» Es handelt sich dabei nicht um eine wort-
lich iibernommene Anrufung aus der Lauretanischen Li-
tanei. BegriiBt wird die Mutter des Erlosers der Welt, und
in dieser Eigenschaft wird sie von den vier Erdteilen bit-
tend um Gnadenvermittlung angerufen.

Im nirdlichen Westfeld (Abb. 13) ist mit der stattlichen
Frauengestalt im reichen, sich in schweren Falten weit
ausladenden Brokatkleid und dem iiber die Schultern ge-
breiteten Hermelincape Europa gemeint. Huldigend rich-
tet sie ihr in scharfem Profil gezeigtes, gekrontes Haupt
aufwirts. Uber diese konigliche Gestalt hélt eine im Hin-
tergrund hockende, viel kleinere Figur einen Sonnen-
schirm aufgespannt. Der Federschmuck auf dem Kopf
und der brennende Pfeil im Schof3 deuten auf eine Perso-
nifizierung von Amerika.

Rebsamen hat sich auch hier an einem Kupferstich aus
der Klauberschen Litaney inspiriert (Abb. 14), namlich
an der noch zur allgemeinen Einleitung gehoérenden An-
rufung: «Fili redemptor mundi Deus — miserere nobis»
(S. 12). Fiir uns von Interesse sind nur die unteren Ecken
des Stiches, die von den vier Erdteilen — ebenfalls in
Zweiergruppen aufgeteilt mit dem Erdball zwischen sich
— gefiillt werden: links die kniende Europa, die Worte auf

Abb. 15 Asien und Afrika, Kartusche
im siidlichen Westfeld des Deckenspiegels
von Goslikon

Vorbild zu den Abbildungen 13 und 15

131



den Lippen: «Ave Maria Mater Dei Filii », hinter ihr die
stehende Amerika. Thnen wenden sich von der rechten
Seite her Afrika und Asien zu mit der Bitte «Miserere
nobis. », so wie auch Rebsamen diesen Bittruf an Maria in
den Mund der Verkérperung Asiens legt, die zusammen
mit Afrika das siidliche Westfeld bestreitet (Abb. 15). Asien
wird als konigliche Figur dargestellt, hat sie doch den
Garten Eden getragen und als erste den Messias gesehen.
Ein Hermelinkragen bereichert ihr tippiges Gewand. Auf
dem um den Kopf geschlungenen Turban steht die
Mondsichel. Unter ihrer ausgestreckten Rechten steigt
der Dampf des Weihrauchfasses empor. Als zweite Figur
erhebt sich hinter Asien die dunkle Afrika mit entbloBtem
Oberkérper, einer Muschelkette um den Hals und einem
malerisch tiber die rechte Schulter geworfenen, weit aus-
flatternden Tuch.

Die Vertreter der vier Erdteile in Géslikon haben nicht
nur dieselben sparsamen Attribute wie diejenigen in der
Klauberschen Litaney. Sie sind in gleiche Zweiergruppen
aufgeteilt und fithren eine dhnliche Gebirdensprache,
wenn auch diejenige Rebsamens bewegter ist. Der Ein-
druck einer sinnvollen Bewegtheit, eines spannungsvollen
Staunens und der hingebenden Ovation wird verstirkt
durch lose Tiicher und Binder, die in Richtung der him-
melwirts fahrenden Maria wehen. In den Eckfeldern
zeigt sich, dafl Rebsamen zwar einzelne Motive aus einem
Stich der Klauberschen Litaney tibernommen, sie aber frei
und monumental am Deckenspiegel iibersetzt hat. Zudem
gelang es ihm, durch kleine Abdnderungen einen neuen
Akzent zu setzen, der fiir das Programm der ganzen Bild-
folge von Bedeutung ist.

Das Motiv der Erdteile findet im Barock hiufig Ver-
wendung, allerdings in verschiedenartigen Zusammen-
hangen. In Géslikon reprisentieren die Erdteile gesamt-
haft die Welt, d.h. die Gemeinschaft der Christen, die der
Erlosung harrt und bei Maria die vermittelnde Fiir-
sprache sucht. Gleichzeitig ist die weltumspannende Be-
deutung der Marienverehrung und die Verbreitung des
Evangeliums in allen Weltteilen angedeutet. Somit wird
die Verherrlichung der himmelfahrenden Maria, wie sie
im Hauptbild des Deckenspiegels gezeigt ist, dariiber hin-
aus zur Apotheose der Kirche.

Die zentrale Darstellung des Deckenspiegels, die Assumptio
Mariae (Abb. 16), ist in ein Hochoval komponiert. GefaBt
wird sie von einem zwélffach ondulierenden Stuckrah-
men, dessen Wellenlinien kleine Rocaillen mit Camaieu-
malereien entwachsen, wovon die obere und untere etwas
groBer ist als die je drei seitlichen. — Der optische Langs-
zug der Deckenkomposition wird gebremst durch zwei
breit gezogene Kartuschen zu beiden Seiten der Himmel-
fahrtsszene, was eine wohlgelungene Zentralisierung be-
wirkt.

In den Evangelien werden weder der Tod Marii noch
ihre Himmelfahrt erwidhnt. Diese in der Kunst so belieb-
ten Themen gehen auf apokryphe Berichte zuriick, in

132

Analogie zu Christi Tod und Auferstehung gebildet.
Schon Ende des 6. Jahrhunderts, seit Gregor von Tours’
Schrift «de Gloria martyrum », festigte sich — zuerst in
Frankreich — der Glaube an die Auferstehung des Leibes
Marid und dessen Verklarung im Paradies, obwohl diese
Auffassung von der rémischen Kirche nur geduldet und
nicht offiziell zugelassen wurde. Noch um die Mitte des
18. Jahrhunderts fixierte sich Papst Benedikt XIV. dahin,
die Himmelfahrt Marii sei zwar nicht «de fide, aber wohl
eine pia sententia». Erst in unserer Zeit, im Jahre 1950,
anerkannte Papst Pius XII. Marid Himmelfahrt als
Dogma. Am 1.November verkiindete er in der Peters-
kirche:

«Kraft unseres hochsten Lehramtes proklamieren, erklaren
und entscheiden wir, dal3 die Lehre, nach der die unbefleckte
und stets jungfrauliche Mutter Gottes am Ende ihres irdischen
Lebens mit Seele und Leib in die ewige Glorie aufgenommen
wurde, eine von Gott geoffenbarte Weisheit ist. »

Auf dieser langen Unentschlossenheit der Kirche, die
Lehre von der Himmelfahrt Mari4 zu dogmatisieren, be-
ruhen zum Teil die groBen ikonographischen Variatio-
nen, die fiir die bildlichen Darstellungen charakteristisch
sind. Im byzantinischen Osten betonte man Marias Tod
und die Aufnahme ihrer Seele in den Himmel, beide zu
einer Szene zusammengefaBt: Maria liegt mit gekreuzten
Hinden auf dem Totenbett, umgeben von den zwélf Apo-
steln. In ihrer Mitte erscheint Christus, der in seinen
Armen die Seele seiner Mutter, als kleines Kind darge-
stellt, empfangt, um es in den Himmel zu tragen; so wird
Marias Tod als Schlaf, als Dormitio, aufgefaBt mit an-
schlieBender Seelenassumptio.

Die korperliche Assumptio dagegen, als ausgesprochen
abendlindisches Thema, fithrte im Westen schon friihzei-
tig zu kiinstlerischen Darstellungen2® und verdringte
schlieBlich das byzantinische Schema der Dormitio. An-
fanglich gab es verschiedene Bildtypen, aus denen sich
nach dem Konzil von Trient ein einziger herauskristalli-
sierte. Im deutschen Barock hat er seine groflartigste Aus-
deutung erfahren. Von E. Staedel wird er als historischer
Himmelfahrtstypus bezeichnet und folgendermafBen defi-
niert:

«Er ist die Darstellung der koérperlichen Himmelfahrt aus
dem Grab, wobei die Erweckung des Leibes im Grab vorausge-
setzt wird. Maria wird im Beisein der Apostel, die das Wunder
schauen, von Engeln zur himmlischen Herrlichkeit emporgetra-
gen, wo sie Gott-Christus oder die Trinitit erwarten 2. »

Das Goslikoner Fresko fiigt sich in das als «historischer
Himmelfahrtstypus» benannte Schema ein. Zweizonig
komponiert gliedert es sich in einen irdischen und einen
himmlischen Bereich, wobei die obere Zone zwei ineinan-
der iiberflieBende Szenen enthilt: die himmelfahrende
Maria inmitten von musizierenden Engeln und die Trini-
tit, bereit zum Empfang der Dei parae.

Sowohl inhaltlich wie kompositionell ist die untere Dar-
stellung mit den Aposteln um das Grab gut angeschlossen an



Abb. 16  Deckenspiegel von Géslikon mit der Himmelfahrt Marii im Zentrum und den acht Camaieu-
malereien in den Rocaillen

133



die obere Bildhalfte. Die Szenerie ist auf das Notwendigste
beschréankt. Ein paar Stufen, deren Anordnung nicht ganz
klar ist, fiihren von links und von vorne rechts zum Podest
mit dem schlichten Sarkophag, der in starker perspektivi-
scher Verkiirzung nach links hinten gesehen ist. Auf sei-
nen beiden Lingsseiten agieren die Apostel, aufgeteilt in
zwei Gruppen zu je sechs Figuren, jedoch so, daf3 die
linke, iiber die Stufen verteilte Gruppe sich unterhalb der
rechten befindet und in die Bildtiefe hineinfiihrt. Staunen
und gliaubiges Anbeten driickt sich in ihren Gesten aus.
Am FuB der Treppe links im Vordergrund ist ein in
Riickenansicht gesehener Apostel ins Knie gesunken; in
seliger Verziickung schaut er zur himmelfahrenden Maria
empor. Ein erhoht hinter ihm Stehender scheint be-
schwichtigend auf ihn einzureden: Ob es sich um Petrus
und Paulus handelt? In der gegeniiberstehenden Gruppe
lassen sich Thomas und Johannes identifizieren: die bei-
den halten das aus dem Grab gerissene, leere Leichentuch
in ihren Handen. Wihrend der hochaufgerichtete Tho-
mas, zwischen Zweifel und Glauben noch schwankend,
darauf schaut, dreht sich ihm der jugendliche, bartlose
Johannes mit iiberzeugender, Bestitigung heischender
Gebirde zu.

Von dieser bewegten Apostelgruppe heben sich zwei
leicht in die Knie gebeugte Frauengestalten durch ihre
ruhige, in sich versunkene Haltung ab. Am FuB3 des Sar-
kophages stehend und durch das ausgestreckte Bahren-
tuch vollig isoliert von ihnen, kehren sie den Aposteln den
Riicken zu. Sie blicken weder ins Grab noch zum Himmel
hinauf, sondern still vor sich nieder. Der vorderen jungen,
in frischen Farben gemalten Frau fallen vom unbedeckten
Haupt lange blonde Strihnen iiber den Riicken. In ihren
Hénden hilt sie Rosen. Die hintere, dltere Frau hat iiber
ihren tief gebeugten Kopf das dunkle Umschlagtuch gezo-
gen.

Das Bildmotiv der Frauen am Grabe — meistens sind es
dreit — wird im Barock und im deutschen Rokoko hiufig
verwendet. Es scheint niederlindisch-franzésischen Ur-
sprungs zu sein 3° und ist vor allem von Rubens aufgenom-
men und popularisiert worden. Man bezeichnet diese
Frauengestalten gewohnlich als die drei Marien (Maria
Magdalena, Maria Cleophas und Maria Salomas), die
nach der Legenda aurea Mariens toten Leib gewaschen
und ins Sterbetuch gehiillt haben. Aus Analogie dazu
nimmt man an, die drei Marien seien auch bei der Him-
melfahrt zugegen gewesen. Gelegentlich werden nur zwei
Frauen dargestellt, z.B. auf Rubens’ Briisseler Bild von
1617 und der fast zwanzig Jahre jiingeren Wiener Him-
melfahrt, doch sind sie stets in den Kreis der trauernden
Apostel eingeschlossen. Wie 146t sich die Absonderung der
Zweiergruppe in Goslikon erkldren, der eine besondere
Wichtigkeit zukommt durch ihren Standort im Vorder-
grund, die helle Beleuchtung und das Einbezogensein
in die Diagonale Maria — Christus? Ein Hinweis von
E. Male31 ist fiir unsere Darstellung aufschluBBreich. Male

134

bezieht sich auf den Text, den der Priester am Fest Marii
Himmelfahrt aus dem Evangelium vorliest, nimlich auf
den Bericht iiber Christi Besuch bei Martha und Maria
Magdalena (Luk. 10, 38-42). Diese Stelle scheint keinen
Zusammenhang mit dem Fest Maria Himmelfahrt zu
haben. Doch beruft sich Male auf Johannes von Cartha-
gena, der dieses Evangelium symbolisch verstanden haben
will: «Marthe, c’est le corps de la Vierge, et Marie Made-
leine, c’est son ame; séparés un instant par la mort, I’ame
et le corps glorieux dela Vierge furent réunies par Dieu en
ce jour.» Daf} sich aus der traditionellen Liturgie auch
Bildmotive entwickeln kénnen, werden wir spiter noch
einmal bei den Darstellungen des Hochaltars beobachten.
Jedenfalls trifft Males Auslegung der zwei Frauen am
Grab motivisch ganz genau auf Rebsamens Darstellung
zu: Der korperliche und seelische Tod der Gottesmutter,
personifiziert in den zwei Gestalten Martha und Maria
Magdalena, nebeneinander vor dem leeren Sarkophag
stehend und sich deutlich als Individuen von den schema-
tischer gehaltenen Aposteln abhebend, ist im Bild festge-
halten.

Eine liebliche Erginzung dazu bilden die ebenfalls
symbolisch aufzufassenden Rosen in Maria Magdalenas
Hianden. Wir glauben nicht, daB sie sich auf das hiufig
dargestellte sogenannte Blumenwunder beziehen32; wire
dies der Fall, so miiBten Rosen und Lilien im leeren Grab
oder auf dem Leichentuch verstreut sein. Hier aber liegt
in Maria Magdalenas geéfIneter rechten Hand eine ein-
zelne rote Rose, ein Symbol mit zwei sich anscheinend
widersprechenden Bedeutungen: Bild des verginglichen
menschlichen Lebens und zugleich Ewigkeitsbild 33. Beide
Bedeutungen erginzen sich am Grab der himmelfahren-
den Maria aufs schénste. — In ihrer herunterhingenden
Linken hilt Maria Magdalena drei langstielige Rosen,
zwei rote und eine weiBlliche. In ihnen sehen wir spezielle
marianische Sinnbilder, die Symbole fiir drei Eigenschaf-
ten Marias, so wie sie in der Klauberschen Litaney unter
der Anrufung Rosa mystica (S. 69, 70) beschrieben wer-
den:

«Maria wird von der katholischen Kirche genannt eine geist-
liche Rose, weil sie die Eigenschaften einer Rose vollkommen
besitzt. Denn erstens, gleich wie die Rose allen Blumen vorgeht
und gleichsam eine Kénigin aller Blumen ist; also ist auch
Maria eine Kénigin des Himmels und der Erde... Zweytens ist
die Rose wegen schéner weiller und rotlicher Farbe eine Jung-
fraublume und zeigt an die Reinheit und Schambhaftigkeit...
Drittens, gleich wie der Geruch der Rose nicht nur iberaus

angenehm, sondern auch ungemein stark ist; also hat Maria an
dem Geruche der Tugenden alle Menschen tibertroffen. »

Von den beiden hellbeleuchteten Frauen Maria Mag-
dalena und Martha wird das Licht diagonal weitergefiihrt
zur himmelfahrenden Maria und zu Christus. Leib und
Seele, durch den Tod getrennt, sind wieder vereinigt.

Fiir diese Art der Lichtfithrung und fiir die gesamte
Darstellung auf der unteren Hilfte des Himmelfahrtsfres-
kos der Apostel um das Grab gibt es kein Vorbild in der



Klauberschen Litanei; auch anderswo sind wir nicht auf
das gleiche Motiv gestoBen. Kompositionell aber 148t sie
sich méglicherweise von der Neapolitaner Schule herlei-
ten. Francesco Solimena (1657-1747) — dessen Bilder
durch unzzhlige, leider zum gréBten Teil verlorengegan-
genen Nachstiche in Deutschland sehr verbreitet waren 34
und der auch deutsche Kiinstler, z.B. den spiter in Otto-
beuren und Firstenzell titigen J.J. Zeiller, ausgebildet
hatte — und sein Schiiler Francesco de Mura hatten in
ihren Assuntagemilden ein neues Bildideal geschaffen. Es
zeichnet sich durch seine Serpentinenkomposition aus und
durch einen aus dem Grab aufsteigenden Wolkenzug, der
die Verbindung zwischen unten und oben herstellt.

DalBl Rebsamen von der Neapolitaner Schule beein-
fluBt ist, bleibt einstweilen Hypothese. Doch gebraucht
auch er dunkel sich ballende Wolken, hinter der Thomas-
gruppe strudelférmig aufziehend, das Diesseits ans Jen-
seits anschlieBend.

Im Bildzentrum verdichten sich die Wolken zu einer
festen Bank, welche die himmelfahrende Maria trigt. Der
Vorgang des Emporschwebens scheint zum Stillstand ge-
langt zu sein. Maria hat die himmlische Zone erreicht und
ist mit ausgebreiteten Armen bereit, von der Heiligen
Trinitat empfangen zu werden. In ihrer nicht ganz stabi-
len Haltung — mit dem rechten Bein kniend, das linke,
abgewinkelte, nur leicht auf durchsichtige Wolkengebilde
aufgestiitzt — wird sie von zwei Engeln gehalten. Als Be-
gleiter und Fiihrer weist Erzengel Gabriel, in Riickenan-
sicht gesehen, mit erhobener Linken auf das Ziel und das
Ende der Fahrt hin. Auf der gegeniiberliegenden Seite
fithrt, noch im Flug, Erzengel Michael % ein Engelskonzert
an, ahnlich wie in den im Oktogon von Einsiedeln gemal-
ten Fresken von C.D. Asam. Von ihm iibernimmt der
unter ihm ungezwungen auf luftiger Wolke hockende
Taktschlager, selber mitsingend, die Melodie. Auf der
Harfe begleitet ein dahinter sitzender Engel die da und
dort aus den Wolken auftauchenden groBen und kleinen
Singer. Auf der anderen Seite intonieren ein Lauten- und
ein Gambenspieler. Dem Vorsinger mit dem Notenbuch
stimmt ein Flotist zu. Zwei Posaunenbliser vervollstindi-
gen das kleine Orchester. Auch auf dieser Seite schligt ein
schoner kraftiger Engeljiingling den Takt; diesmal steht
der Dirigierende mitten unter den Musizierenden. Das
Engelskonzert, in dem Maria wohl mit dem Salve Regina,
dem berithmten Muttergotteshymnus, von Petrus Vene-
rabilis in die Prozession des Assumptiofestes eingefiihrt,
gehuldigt wird, ist meisterhaft dargestellt: Licht- und
Schattenspiel, die vielfiltige Bewegtheit der Figuren, der
Wechsel von groBen und kleinen Engeln, das Spontane in
den individuellen frischen Gesichtern, alles tragt dazu bei,
das Ténen und Schwingen der Musik bildlich wiederzu-
geben.

Und doch fiihrt diese allgemeine Beschwingtheit nicht
zu einem Chaos. Die musizierenden Engel sind eingeordnet
in einen horizontalen Streifen, der sich iiber die Bildmitte

erstreckt und die himmelfahrende Maria in eine statische
Bildbasis einbindet.

Die himmelfahrende Maria ist als Immaculata dargestellt
(Off. Joh. 12, 1)36. Das weille Kleid mit dem blauen
Mantel dariiber und der Kranz von zwélf Sternen um das
Haupt — die als Apostel oder Propheten gedeutet werden
— sind die zu diesem Thema gehoérenden Attribute. Die
Vorstellung der von Ewigkeit her im goéttlichen Heilsplan
existierenden, jungfriulich reinen und ohne Erbsiinde
empfangenen Gottesmutter hatte in der Gegenreforma-
tion eine starke Intensivierung erfahren und im 16. Jahr-
hundert die ersten bildlichen Darstellungen gefunden, die
sich dann im 17. und 18.Jahrhundert oft mit anderen
Motiven verquickten. DaB3 Rebsamen fiir seine Himmel-
fahrende den Immaculatatyp gewéihlt hat, ist im Hinblick
auf das Gesamtprogramm aufschluBreich: Die schon vor-
geschichtlich durch den gottlichen RatschluB Auser-
wihlte kehrt zur Dreifaltigkeit heim.

Thre Stellung, die sie im Himmel einnehmen wird, ist
ersichtlich aus den von Engeln herbeigetragenen zwei
Kronen. Der grofle, etwas plump unter Maria aufstei-
gende, weiBlgelblich bekleidete Engel bringt aus der irdi-
schen Zone ein Purpurkissen mit gezackter Krone und
Zepter, den Insignien der weltlich-kaiserlichen Macht.
Aus der himmlischen Zone schweben zwei kleine, halb-
nackte Genien herab. Uber seinem Kopf stemmt der eine
spielerisch die runde Engelskrone empor. Wir wohnen
also noch nicht dem eigentlichen Krénungsakt bei, son-
dern erst den Vorbereitungen, die zur Erhebung Marias
«als Konigin und Kaiserin von Himmel, Erde und allem,
was darinnen ist » fithren, wie Eadmer (1124), ein Schiiler
Anselmus’ von Canterbury, in seinem «Liber de excellen-
tia virginis Mariae » betont. Erst in der abendlidndischen
Frithscholastik hatte das Thema der Marienkronung an
Bedeutung gewonnen.

Ein anderer Vorgang jedoch ist ganz gegenwartig und
vollzieht sich vor unseren Augen: Marias Aufnahme in den
Himmel durch die Dreifaltigkeit, die in breitgelagerter Drei-
eckskomposition den Abschluf3 des Freskos bildet. Die drei
Gestalten sind sich gleichwertig; Haltung, Gebarde und
Blicke einer jeden sind nach Maria ausgerichtet, doch
stellt sich eine besondere Beziehung zu Christus ein durch
der Gottesmutter weit ge6flnete Arme und den zum Sohn
gerichteten Blick. Dieser antwortet mit seiner ausgestreck-
ten Rechten auf die Armbewegung Marias; das kleine
kahlkoépfige Engelein unter ihm wiederholt den Gestus.

Auf einer Wolke sitzend hélt Christus zwischen seinen
hochgezogenen Knien das Kreuz, das Symbol seines Erlo-
sertodes. Der Querbalken des Kreuzes nimmt die Armbe-
wegung Christi auf, so daf3 ein direkter Diagonalzug von
Maria iiber Christus zum Kreuz entsteht, wodurch Ma-
rias Aufnahme in den Himmel klar definiert wird: Sie
erfolgt im Hinblick auf ihren Anteil am Erlosungswerk.

Im Zenit thront frontal Gottvater in wallendem Man-
tel, aus dessen Falten ein Engel und ein Putto neugierig

135



N e ——

SaxcrA TriNTras Unvs DErs,

ST Xl T

Hr tres unmwm  funr .

[ CPS O ke atJoa Kiwber Cath Se et e -

Abb. 17 «Sancta Trinitas Unus Deus», Kupferstich aus der
Lauretanischen Litaney, Augsburg 1749 (S.9). Vorbild zur
Goslikoner Dreifaltigkeitsdarstellung

hervorschauen. Seine Rechte hat er griiend, fast gebiete-
risch erhoben. — Als dritte gottliche Figur, Christus gegen-
utber auf der rechten Bildseite, empfingt der Heilige Geist
Maria. Er ist in menschlicher Gestalt, als blondgelockter
Jungling in weilem Gewand, wiedergegeben. In einer
Gloriole von Feuerflammen schwebt er herbei. Um sein
Haupt erstrahlen sieben Feuerzungen, die sieben Gaben
des Heiligen Geistes. Sein Attribut, die Taube, hat vor
seiner Brust die Fligel entfaltet. Auch diese lichte, entma-
terialisierte Erscheinung hat zum Empfang der Maria die
Arme gedfInet — doch tritt sie keineswegs als Seelenbriuti-
gam auf wie andernorts; sie ist nur die Verkérperung der
dritten Figur der Heiligen Dreifaltigkeit, welche hier, in-
haltlich und kiinstlerisch, als wahrhaftige Trinitas darge-

136

stellt ist, oder wie es im Untertitel der Klauberschen
Litaney hei3t: «Hi tres unum sunt.» (Vgl. den Exkurs
S. 152-155.)

Auf dem Kupferstich zur Sancta Trinitas Unus Deus
(Abb. 17), der achten Anrufung in der Lauretanischen
Litaney, welcher Rebsamen als Vorbild fiir seine Dreifal-
tigkeitsdarstellung gedient hat, ist in die obere Bildhalfte
ein grof3es A gezeichnet, iiber dessen Spitze sich Gottvater
mit gedffneten Hinden neigt und an dessen Schenkeln
links Christus mit dem Kreuz und rechts der Heilige-
Geist-Jiingling mit der Taube vor der Brust schweben.
Aus der unteren Bildhilfte ragt die Marienbiuiste mit iiber
der Brust gekreuzten Hénden (ob als Himmelfahrende, ist
nicht abklidrbar) in das A hinein, an dessen unterem lin-
ken Schenkel der Buchstabe B eingeschrieben ist. Der
erklirende Text dazu lautet in Betrachtung I (S. 17):

«Das Bild stellt vor den lateinischen Buchstaben A, und
durch diesen ein Sinnbild der heiligen Dreyfaltigkeit: denn
gleichwie dieser Buchstab zwar dreyeckig, doch nur ein einzi-
ger Buchstab ist, also besteht die gottliche Dreyfaltigkeit in drey
Personen, welche aber nur ein einiger Gott sind, also, dal3 man
von dem géttlichen Vater, Sohn, und heiligen Geiste sagen kann
und muf}, was die Unterschrift sagt: Diese Drey sind Eins,
namlich der Gottheit nach. »

Dieses Beispiel aus der Klauberschen Litaney zeigt vor-
trefflich, auf welche Art Rebsamen sich des Vorbildes
bedient hat. Er hat sich keineswegs weder buchstiablich an
den Text noch an dessen Illustration gehalten. Wohl
tibernahm er die drei gottlichen Gestalten und die Drei-
eckskomposition, doch riickte er die Figuren so zusam-
men, daB trotz deren groBerer Individualisierung eine
wirkliche Sancta Trinitas Unus Deus entstanden ist. In
dieser Dreiergruppe bekommt Gottvater das ihm zukom-
mende Gewicht als Herrscher tiber Himmel und Erde:
Rebsamen stellt ihn in ganzer Gestalt dar, mit Erdkugel
und Zepter. GroBartig ist die magische Gebarde seiner
Rechten, mit der er Maria emporzuheben scheint und die
eigentlich den vertikalen Zug der Himmelfahrtskomposi-
tion auslést, im Gegensatz zu dem statischen Aufbau des
Stiches. Vor allem aber brachte der Freskant Maria in
eine ganz andere Beziehung zur Trinitit als der Kupfer-
stecher, der Maria als jugendliches Midchen mit schwir-
merisch aufwirts gerichtetem, doch nicht fixiertem Blick
und in demiitig bittender Haltung mit dem Lilienzweig in
den Hinden dargestellt hat. Dieses Bildthema lieBe sich
bezeichnen mit «Die Heilige Dreifaltigkeit empfingt Ma-
ria unter Hinweis auf die Conceptio virginalis », wihrend
— wie wir schon festgestellt haben — Rebsamen Mariens
Aufnahme unter Hinweis auf ihren Anteil am Erlésungs-
werk darstellt. Die Gottesmutter ist der irdischen Welt
entrickt, sie ist gewandelt, verklart.

Gerade die verschiedenartige Stellung der beiden Ma-
rien weist auf einen weiteren wesentlichen Unterschied in
der Bildauffassung hin: Indem Rebsamen nicht die kind-
lich-demiitige Jungfrau malt, sondern eine reife, selbstbe-



wulite Maria, die mit ausgebreiteten Armen, von huldi-
genden, musizierenden Engeln begleitet, zum Himmel
fahrt, stellt er die Maria-Ecclesia- Triumphans dar. Auch
diese Vorstellung 1aBt sich zurtckverfolgen bis in die
Theologie der Kirchenviter, wo man auf die verschieden-
sten Aussagen stoBt, welche Maria und die Kirche als
Urbild und Abbild, als Typus und Antitypus, ja als Ein-
heit erscheinen lassen. Als erster hat Ambrosius von Mai-
land (+397) in bezug auf Maria den Ausdruck «Typus
ecclesiae » gepriagt. Von Augustin wurde diese Paralleli-
sierung als Lieblingsidee aufgenommen. Ephraim, ein sy-
rischer Mariologe, prizisierte Maria als Vorbild der
Kirche folgendermaBen:

«Die Botschaft des Engels an Maria war das erste kirchliche
Ereignis, die erste Verkiindigung des Evangeliums an die
Menschheit, und darum ist Maria die erste und eigentliche
Kirche. Deshalb wir auch mit dem Namen Maria die Kirche
bezeichnen37. »

Maria interessierte also schon in der patristischen Tra-
dition nicht so sehr wegen ihrer persénlichen Vorziige als
vielmehr wegen ihrer Funktion in der Heilsgeschichte,
wegen ihrer spezifischen Stellung als Typus der Kirche.

Dieser Gedanke hat in den mittelalterlichen Kréonungs-
und Himmelfahrtsszenen seine bildliche Darstellung ge-
funden und wird im Frithbarock weiterentwickelt. Ru-
bens brachte die Vorstellung der Ecclesia triumphans auf
einen Hohepunkt, die fiir den Barock vorbildlicher Typus
wurde 38,

Das Goslikoner Fresko ist ein charakteristisches spites
Beispiel fiir diese Stromung im grofen Verlauf der Him-
melfahrtsdarstellungen. Es darf nicht nur als Verherrli-
chung der historischen und legendiaren Maria angesehen
werden, sondern als dariiber hinausweisende Apotheose
der katholischen Kirche.

Wie ein roter Faden zieht sich die Parallele Maria —
Ecclesia durch die Freskenfolge. Wir haben sie schon an
der Westwand festgestellt und begegnen ihr wieder in der
niachsten Darstellung des Moses vor dem feurigen Dorn-
busch, worin der brennende Busch letztendlich auch als
Symbol der Ecclesia aufgefal3t wird, die brennt, ohne in
den Flammen der Verfolgung zu verbrennen.

In den Rahmen um die groe Himmelfahrtsszene sind,
wie Blumen in einen Kranz, acht kleine Camaieumalereien, in
zierliche Kartuschen gefaB3t, eingefiigt. Man kann sie im
erweiterten Sinn als Emblembilder bezeichnen3??, steht
doch iiber jeder Ikon ein zu ihrer Deutung entscheidender
Text, auch wenn es sich dabei nicht um die in der Emble-
matik charakteristischen Lemmata, sondern um Zitate
aus der Bibel, meist aus den Psalmen, handelt. Auf die
lauretanischen Anrufungen alludierend sind die Sinnbil-
der in vier sich gegeniiberstehende Paare gegliedert, die
jeweils einen gemeinsamen Nenner haben: «Du wunder-
barliche Mutter », « Du Zuflucht der Siinder », «Du Tro-
sterin der Betriibten » und — als nicht rein lauretanische
Anrufung — «Du Morgen- und Abendstern ».

Am unteren und oberen Ende des ovalen Rocaillen-
kranzes befinden sich zwei alttestamentliche Szenen, wo-
von die untere westliche — der Verkiindigung iiber der
Eingangswand also am nichsten und inhaltlich an sie
anschlieBend — die Darstellung des Moses vor dem feurigen
Dornbusch (2. Mos. 3, 2) enthélt (Abb. 18), gilt doch der
brennende Dornbusch als frithestes Vorbild der unbe-
fleckten Empfingnis Maria. Auf unserem Bildchen ist der
links sitzende Moses eben im Begriff, seinen Schuh vom
hochgezogenen Bein zu 16sen. Er gehorcht dem Befehl des
Engels aus dem brennenden Dornbusch: «solve calcea-
mentum de pedibus tuis; locus in quo stas terra sancta»
(2.Mos. 3, 1-14). Der zweite Teil dieses Textes steht
halbkreisférmig iiber der Szene. Das Wunder des bren-
nenden Dornbusches, der brennt, aber doch nicht ver-
brennt, wird zum Vorbild der jungfriulichen Mutter-
schaft Maria: «Rubus sustinuit ignem et non perdidit
viriditatem. Maria concepit filium et non amisit virginita-
tem40, »

Noch ein zweites, zeitlich vorangehendes Wunder ist in
der allegorischen Darstellung des brennenden Busches
enthalten, nimlich die Conceptio immaculata der Maria,
d.h. Maria selbst ist unbefleckt, ohne den Makel der
Erbsiinde, empfangen worden. Aus dem Text der Klau-
berschen Litaney geht die Vereinigung der beiden Wun-
der, Conceptio passiva und Conceptio activa, in ein einzi-
ges Symbol deutlich hervor:

«Wer niher zu dem marianischen Dornbusche hinzugeht, und
die Augen des Verstandes recht erdffnet, ersieht darin grole Wun-
der: eine Jungfrau, gebohren von unfruchtbaren Eltern; eine

Jungfrau und Mutter zugleich; ja eine Mutter ohne Manne; das
heiBt ja soviel, als brennen und nicht verbrennen » (S. 39).

Abb. 18 Moses vor dem brennenden Dornbusch, Camaieu-
malerei am Deckenspiegel von Goslikon

137



¥

Abb. 19 Der Prophet Jeremias, Camaieumalerei an der Decke ~ Abb. 20 Der Prophet Jeremias, Detail aus dem Kupferstich
von Géslikon Abbildung 17

Abb. 21  Mauerbewehrte Stadt, Camaieumalerei an der Decke  Abb. 22 Leuchtturm, Camaieumalerei an der Decke von
von Goslikon (vgl. Abb. 1) Goslikon (vgl. Abb. 1)

138



i i 2 s

Abb. 23  Schiff im Sturm, Camaieumalerei an der Decke von Abb. 24 Wanderer, Camaieumalerei an der Decke von Gosli-
Goslikon (vgl. Abb. 28) kon (vgl. Abb. 28)

STELLA MATUT!*NA .

i

Stelia Iplendida et matutina . A}n 22.

CEX O, Aloniben Coth - st s A -

Abb. 25 Aufgehende Sonne mit fliichtendem Lowen, Camaieu- ~ Abb. 26 «Stella Matutina », Kupferstich aus Litaniae Laure-
malerei an der Decke von Goslikon tanae, Augsburg 1771 (S. 41). Vorbild zu Abbildung 25

139



Abb. 27

Diese Betrachtung ist eine Erklirung zum Kupferstich
des Moses vor dem Dornbusch, wiederum ein Vorbild fiir
die Rebsamsche Darstellung, der die Anrufung aus der
Lauretanischen Litaney Mater Admirabilis illustriert. Die
Ubersetzung fiir den lateinischen Ausdruck heiBt hier
richtigerweise: «Du wunderbarliche Mutter! »

Auf Marias auBBergewéhnliches, iibermenschliches und
einmaliges Wesen wird auch hingewiesen im Pendant
zum feurigen Busch, im obersten Medaillon iiber der Tri-
nititsgruppe der Himmelfahrt, in der schwer verstandli-
chen Darstellung des Propheten Feremia (Abb. 19). Der
Kniende hebt seine weitausgebreiteten Arme einem vom
Himmel niederschwebenden Engel entgegen, welcher
eine Zange zum Munde des Propheten fiihrt. Diese Szene
kann sich nur auf Jes. 6, 5-7, beziehen: auf die Gottesvi-
sion, deren Jesaia sich nicht wiirdig findet — und auf die
Reinigung der Zunge durch einen Seraphim mit einer in
eine Zange gefaliten glithenden Kohle. Diese Stelle wurde
schon frith von Ephraim dem Syrer (1373) auf Maria
bezogen:

140

Das zweite Mahl der Esther, breitgezogene nérdliche Kartusche an der Decke von Goslikon

«Du des Jesaias feuertragende Zange,
seraphische Zange des mystischen Feuers,
den Untragbaren hieltst du umschlossen;
Du trugst die Kohle der Gottheit;
durch ihre Berithrung
sind rein unsere Lippen
von jeglicher Siinde. »

Zu diesem schoénen seraphischen Zangensymbol kommt
in der Goslikoner Rocaille ein zweites hinzu. Dem Munde
des Propheten entstrémen die Worte: «A, A, A Domine. »
Sie sind im Buch Jesaia nicht belegt, sondern treffen eher
auf Jeremia zu: «Ach Herr, Herr, ich tauge nicht zu
predigen» (Jer. 1, 6). Auf diese Stelle bezieht sich auch
der Text der Klauberschen Litaney und macht uns einmal
mehr eine verschliisselte Rebsamensche Darstellung ver-
stindlich. In Betrachtung I1, S. 17, hei3t es:

«Durch den Buchstaben A wird in gottlicher Schrift 6fters
Gott angedeutet, als welcher von sich selbst sagt: Ich bin das
Alpha; als wollte er sagen: Das A ist der Anfang, und der erste
aus allen Buchstaben; also bin auch ich der Anfang und Urhe-
ber aller Dinge, aber ein Anfang ohne Anfang, weil ich bin von



(ONSOLATRIX AFFIICTORUM . j

mg:!‘ ;g} mﬂlﬂlm;?‘ Tob. 5.

i
t
i o - ‘

! Dona miht populum meum, pro quo obsecro. Eiher. 7
I cRsr M « D ot Too Klber Cath. S:. ot exe. ;LTE

Abb. 28 «Consolatrix Afflictorum», Kupferstich aus der
Lauretanischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 44). Vorbild zu
Abbildung 27 (vgl. auch Abb. 23 und 24)

Ewigkeit. Diesen Buchstaben A hat Jeremias dreymal ausgespro-
chen mit dem Beysatz: Herr Gott! sieh! ich kann nicht reden;
also muB jeder Mensch mit Augustin sagen: Ich kann nicht
reden, das ist, nicht ergriinden das Geheimnis der heiligen Drey-
faltigkeit. »

Als Ergebnis der duBlerst komplexen Jeremia-Jesaia-
Darstellung 1aBt sich festhalten, daf die Vision Gottes
oder der Dreifaltigkeit fiir einen Propheten zwar méglich
ist, doch blendendes Geheimnis bleibt. Einzig fiir Maria
bleibt es nicht bei der Vision allein wie bei Jesaia. Sie
riickt der Dreifaltigkeit ganz nahe, ja sie wird von ihr als
ihresgleichen im Himmel empfangen.

Formal hat Rebsamen sein Vorbild aus der Klauber-
schen Litaney (Abb. 20), das die linke untere Ecke des

schon besprochenen Kupferstiches Sancta Trinitas Unus
Deus fiillt, vollig abgewandelt: Sein verziickt die innere
Vision schauender Jesaia kniet in einer weiten, mit Bau-
men bestandenen Landschaft, wihrend der Klaubersche
Prophet eher steif und unberiihrt, mehr dozierend als er-
griffen, in seiner Ecke sitzt.

Ahnliche motivische Abhingigkeiten von der Klauber-
schen Litaney und deren personliche kiinstlerische Umge-
staltung lassen sich auch in den weiteren kleinen Camaieu-
malereien feststellen. Die beiden westlichen Medaillons
beziehen sich auf die lauretanische Anrufung: Refugium
Peccatorum. Das Sinnbild auf der linken Seite (Abb. 21)
zeigt eine mauerbewehrte Stadt mit der Inschrift: « Erat haec
ets ad refugium» (1.Makk. 10, 14), also die Zufluchts-
stadt, «welche den Ubelthatern Freyheit und Sicherheit
mittheilet» (KI. Lit., S. 43).

Im dazugehérigen Pendant auf der rechten Seite
(Abb. 22) wird der berithmte Leuchtturm auf der kleinen
Insel Pharos bei Alexandrien als Refugiumssymbol ver-
wendet. Er leuchtet den im Meere Fahrenden und weist
ihnen den Hafen, wie die Inschrift «deduxit in porto»
(Ps. 106, 30) sagt.

Auf die lauretanische Anrufung: Consolatrix afflictorum
alludiert das ostliche Bilderpaar: Das Schiff im Sturm
(Abb. 23) mit dem Titel: «haec mihi sit consolatio» ( Job. 6,
10) ist Symbol fiir die Menschheit in Gefahr. Der sich auf
seinen Stab stiitzende Wanderer in ider Landschaft: «haec
mea consolata» (Ps. 118, 50) (Abb. 24) verkorpert den ein-
samen, heimatlosen, gebrechlichen Menschen. Von Maria
erflehen die Betriibten Stirkung in Gefahr und Trost in
Triibsal. — Ahnliche Darstellungen finden sich auch auf
den Klauberschen Stichen, doch sind sie wiederum als
weniger bedeutungsvolle Szenen in die unteren Bildecken
gedrangt (vgl. Abb. 1 und 28).

Die beiden zentralen Rocaillen auf den Breitseiten des
Kranzes liegen innerhalb der Stuckumrahmung; sie grei-
fen in das Hauptbild hinein und tragen zu dessen kompo-
sitioneller Gliederung in irdische und himmlische Zone
bei. Auch diese zwei Camaieumalereien — echte Emblem-
bilder mit ausgesprochenen Lemmata — sind nicht ganz
leicht zuginglich. Uber der linken Darstellung (Abb. 25)
mit dem vor der aufgehenden Sonne flichenden Liwen steht: «hac
oriente fugor ab inde. » Sie bezieht sich auf die lauretanische
Anrufung: «Stella Matutina» (Off. 22, 16) und ist eine
vereinfachte Wiedergabe des Klauberschen Stiches auf
Seite 81 (Abb. 26). Besonders lehrreich ist die anschau-
liche Interpretation von Prediger F.X.Dorn:

«Sobald der Morgenstern aufgeht, flichen die Nachteulen,
und verbergen sich alle Licht scheuende Thiere; also ist der
marianische Morgenstern ein Schrecken der Ketzer, und des
Teufels, der als briillender Lowe auf die Seelen lauert, vor dem
Glanz dieses Sterns aber flieht. »

Dieses Beispiel zeigt deutlich, wie ein Text bildmaBig
interpretiert und allegorisch dargestellt wird. Auch hier
kann das Sinnbild der aufgehenden Sonne als VerheiBung

141



des Lichtes tiber Maria hinaus auf die Ecclesia bezogen
werden.

Die gegeniiberliegende Darstellung zeigt die unter-
gehende Sonne in einer kahlen Landschaft mit einem ver-
dorrten Baum. Sie tragt die Inschrift: «non 0byt sed abyt. »
Leider lieB sich dazu weder die diesbeziigliche Bibelstelle
noch ein Vorbild finden. Wir vermuten, da8 der Sonnen-
untergang (abyt) auf Marias leiblichen Tod anspielt und
daB3 das «non obyt» als VerheiBBung auf das ewige Leben
aufgefalit werden kann. Sinnverwandt ist das 6fters mit
dem Emblem der untergehenden Sonne verbundene
Lemma: «occido sed surgam. »

Zusammenfassend 1aBt sich zu den kleinen Bildern um
die groBe Himmelfahrtsszene sagen, dal mit ihnen eine
ganz bewullte, wohliiberlegte Auswahl getroffen worden
ist aus der Reichhaltigkeit der Marienanrufungen und daf3
sie in Korrelation zu den Hauptdarstellungen gebracht
sind. Gesamthaft aber hebt sich der Kranz der Marien-
symbole durch seine andersartige Maltechnik und die
sparsame Farbgebung in den zwei T6nen Braun und Rot
wiederum sehr bewul3t von dem lichten, vielfarbigen
Fresko ab. Ist er nur ein Schmuck, der das Hauptthema
dekorativ umspielt? Die vorgingig ausgefiihrten Einzel-
analysen lassen erkennen, daB es sich nicht um ornamen-
tale Fillstiicke handelt, sondern daf3 sie mit ihrer iiber-
individuellen Aussage Wesentliches zur Bereicherung der
groBen theologischen Idee beitragen.

Agraffenartig angeschlossen sind die wieder in farbiger
Freskomalerei gehaltenen, breit ausladenden, das Kranz-
gesims iiber den Fenstern berithrenden Kartuschen mit
den prifigurativen Darstellungen der Abigail und der
Esther aus dem Alten Testament.

Rebsamen hat fiir seine Estherdarstellung das selten
verwendete Thema des zweiten Mahles der Esther (Esth. 7,
1-6) gewihlt (Abb. 27). Unter einem zeltartigen, roten
Baldachin steht der mit einem schlichten weiBlen Tuch#
gedeckte Tisch. Wir wohnen dem spannungsgeladenen
Hohepunkt der Szene bei: Esther beantwortet die Frage,
die der am oberen Tischende sitzende Kénig Ahasverus
an sie gestellt hat. Von ihrem hochlehnigen Stuhl auf-
gesprungen wendet sie sich ihm temperamentvoll zu mit
den eher fordernden als bittenden Worten: «Dona mihi
populum meum pro qui obsecro.» Gleichzeitig, fast
nebenbei, weist sie anklagend mit ihrer Rechten auf den
Verrater Haman, der vom Tisch abgeriickt mit abweh-
rend erhobenen Hinden, in zusammengesunkener Hal-
tung, am Boden kniet. Einzig der Kénig hat seine Ruhe
bewahrt; aufmerksam lauscht er Esthers Worten, sie mit
seiner Rechten wie beschwichtigend abwigend. Doch
seine Linke streckt sich schon, gleichsam die Bitte er-
fullend, der Gastgeberin entgegen.

Rebsamen hat diese Szene mit einfachsten Mitteln sehr
eindriicklich gestaltet; auch sie geht auf eine kleine drei-
figurige Darstellung in der Klauberschen Litaney (S. 44)
zuriick (Abb. 28), welche die gleiche Aussage macht und

142

sich in einer fast identischen Szenerie abspielt. Beim
niheren Vergleich fallen jedoch Rebsamens psychologi-
sches und kiinstlerisches Gestaltungsvermégen auf: Aus
der steifen Klauberschen Konversation zwischen den
isoliert dasitzenden, untereinander beziehungslosen Ge-
stalten macht er ein dramatisches Gespréch, in dem jede
Figur auf ihre eigene Art beteiligt ist. Auch komposi-
tionell gelingt ihm ein kleines Kunstwerk: Der zeltartigen
Draperie entspricht als Kontrapunkt die Bewegung der
Arme von Ahasver und Esther; die Riickenlinie des
knienden Haman verbindet geschickt den Innenraum
mit der sich tber einer Balustrade 6ffnenden Garten-
landschaft, deren griine Farben wiederum mit des Kénigs
Kleid korrespondieren. Die Horizontalen von Tisch und
Balustrade setzen dem Zickzack der Bewegungen einen
beruhigenden Akzent. Es ist ein in seiner Einfachheit
meisterlich abgewogenes Bild.

Bei dem typologischen Esthervorbild 148t sich, dhnlich
wie bei den Judith- und Jaeldarstellungen auf der West-
wand, ebenfalls eine Steigerung in heilsgeschichtlichem
Sinne feststellen: Esther hat durch ihre Vermittlung ein
Volk zu einer bestimmten Zeit und bei einem bestimmten
historischen Anlal3 —die fiir den Méarz 473 a. Ch. festgesetzte
Ausrottung der Juden —vor dem Untergang bewahrt. Ma-
ria aber ist Mittlerin far die ganze Welt, zu jeder Zeit
und bel jeder Gelegenheit.

In der siiddeutschen Malerei des 18.Jahrhunderts be-
gegnen wir hiufig Estherdarstellungen2, doch weichen
sie thematisch von der unsrigen ab, indem sie die Uber-
reichung von Zepter und Krone an Esther zum Bild-
inhalt nehmen und damit die Aufnahme Marias in den
Himmel und ihre Krénung versinnbildlichen - im
Gegensatz zum Géslikoner Fresko, das die Vermittler-
rolle der Esther betont.

Auch Abigail vor David (Reg.25) (Abb.29) in der
gegeniiberliegenden Kartusche wird im 18.Jahrhundert
oft als typologisches Vorbild gebraucht#s. Abigail gilt als
eine « Virgo prudentissima », weil sie sich gedemiitigt und
eine Magd Davids genannt hat — gerade wie Maria zum
Erzengel Gabriel voller Demut sagte: «Sieh, ich bin eine
Magd des Herrn.» Das Fresko in Goéslikon konzentriert
die tiblicherweise sehr figurenreiche Szene auf die beiden
Gegenspieler mit ihrem notwendigsten Gefolge. Vom
hochsten Punkt oben links, von David, fillt die Linie zur
knienden Abigail, von wo sie ganz sachte nochmals an-
steigt zur Magd, die auf einem Esel Geschenke herbei-
fithrt. Obwohl der von seinen Kriegern umgebene David
die Arme zur gnadenvollen Aufnahme der Abigail schon
weit geoflnet hat, ist das Spannungsmoment noch spiirbar
in dem leeren Zwischenraum, der die zwei sich gegen-
iiberstehenden Gruppen trennt.

Beide, Esther und Abigail, sind Mittlerinnen zwischen
ihrem Volk und dem Koénig, doch wird eine jede durch
ihre besondere Aufgabe charakterisiert: Esther, welche
die zum Tode verurteilten Juden rettet, wird zum Trost



Abb. 29  Abigails Fiirbitte bei David, breitgezogene siidliche Kartusche an der Decke von Géslikon

der Betriibten; Abigail, welche die Freisprechung ihres
Gatten Nabel erwirkt, wird zur Zuflucht der Siinder. So
sind die zwei uns aus der marianischen Litanei bekannten
Begriffe in Parallele gesetzt zu den alttestamentlichen
Figuren. Gleichzeitig aber sind diese auch als literarische
Kontrastmittel angewandt, mit deren Hilfe der Gegen-
satz zwischen alttestamentlicher VerheiBung und neu-
testamentlicher Erfiillung demonstriert wird.

Ihren AbschluB8 finden die Deckenfresken des Lang-
hauses in den beiden 6stlichen, als Pendants konzipierten
Eckfeldern mit den lobpreisenden weiblichen Gestalten
der «Ecclesia» und der «Synagoge» (P.Felder). Sie ge-
héren, wie schon auf Seite 131 gesagt worden ist, in engsten
Zusammenhang mit den Darstellungen in den westlichen
Eckfeldern, den Maria huldigenden Erdteilen, sind aber,
im Gegensatz zu diesen, nur einfigurig komponiert.

Die Ecclesia — oder der neue Bund (Abb. 30), wie wir
sie bezeichnen méchten — wird als konigliche Frau, #hn-
lich wie Europa, mit stolz erhobenem Haupt und maje-

statischen Gesten auf einer Wolkenbank thronend ge-
zeigt. Die pépstlichen Attribute zeichnen sie aus: auf dem
Kopf die dreistockige Tiara, zu Fiilen der Schlissel und
in der Linken der Kreuzstab. Triumphierend, sich auf die
felsgebaute Kirche stiitzend, hilt sie in ihrer Rechten den
Hostienkelch im Strahlenkranz empor. Die verhiltnis-
mafBig iibergroBe und hellbeleuchtete Hostie lenkt die
Aufmerksamkeit auf das von Christus eingesetzte Sakra-
ment, von dem der neue Bund lebt. Gehuldigt wird Maria
mit den Worten: «Ave Filii [Filia] Dei Patris.» Die-
selben Worte werden in der Klauberschen Litaney in der
ersten Betrachtung zum Stich «Pater de Coelis» (S. 6)
der Kirche in den Mund gelegt, die auf die Frage « Cujus
es Filia? indica mihi» (1. Mos. 24, 23) ruft: «Sei gegriiBt
du Tochter des himmlischen Vaters! — Woraus denn klar
erhellet, wessen Tochter Maria sey.» Vielleicht ist der
Schreibfehler Ave Filii statt Filia dadurch erklirbar, daB
in der Vorlage diese Stelle nur auf deutsch und nicht auf
lateinisch zitiert wird.

143



(!

Abb. 30 Der neue Bund, Kartusche im nérdlichen Ostfeld des
Deckenspiegels von Goslikon

Die gegentibersitzende Frauengestalt, die Personifika-
tion der Synagoge oder des alten Bundes (Abb. 31), tragt
einfache Kleidung, hat ein Tuch tiiber den empor-
gehobenen Kopf gezogen und ist durch keines der iibli-
chen Attribute (Binde tiber den Augen oder die ihren
Handen entfallenden Gesetzestafeln) gekennzeichnet.
Vielleicht weisen aber ihre leeren Hinde, welche sie fast
demonstrativ ausstreckt, auf das letzterwihnte Attribut
hin. Wenn auch fiir diese Darstellung kein direktes Vor-
bild gefunden werden konnte, so 1aBt sie sich doch — als
Pendant zum neuen Bund — mit groter Wahrscheinlich-
keit als Sinnbild des Vergangenen, des alten Bundes, be-
stimmen. Diese beiden Begriffe stehen einander also nicht
wie die « Ecclesia » und «Synagoge » autonom gegeniiber;
hier wird das Alte Testament als Erginzung zum Neuen
dargestellt.

Die Huldigungsworte des alten Bundes an Maria lauten:
«Ave Regina Angelorum. » Durch ihre Dienste geben die
Engel zu verstehen, dafl Maria ihre Koénigin ist: Bei der
Himmelfahrt stiitzen sie die Emporschwebende und tra-
gen Krone und Zepter herbei. Bei der Verkiindigung ist
Erzengel Gabriel der Bote; in der Zeit der Gefahr mahnt
ein Engel Joseph, das Land zu verlassen.

144

7
;;\/ o = L e M N
Abb. 31 Der alte Bund, Kartusche im siidlichen Ostfeld des
Deckenspiegels von Goslikon

D. Die Sopraporten iiber Sakristeieingingen und Kanzel

Der Traum des heiligen Foseph (Abb. 32) wird auBlerhalb
der Deckenmalereien, doch ikonographisch ihnen ange-
horend, in der Sopraporte des rechten Sakristeieinganges ge-
zeigt: Joseph schaut in halb sitzender, halb liegender Stel-
lung verziickt nach oben. Auch die Geste seiner spontan
emporfahrenden Rechten driickt Erstaunen aus. Von der
linken Seite schwebt ein grofler, jiinglingshafter Engel auf
einer Wolke herab. Er fordert Joseph auf, dem Kinder-
mord zu entfliehen: «Surge et accipe puerum et matrem
ejus et fuge in Aegyptum.» Des Engels ausgestreckte
Rechte deutet auf die im Hintergrund sitzende Maria, die
das Jesuskind auf dem Schof hilt und es beschiitzend mit
ihrem Mantel umschlieBt.

Das Thema zu dieser konzentriert und grofziigig ge-
stalteten Darstellung ist sicherlich durch den benach-
barten Josephsaltar gegeben, so wie die Sopraporte des
linken Sakristeieinganges in Beziehung zum Marienaltar auf
der Evangelienseite gebracht ist. Wir sehen Maria als Fiir-
bitterin der Heiligen Franziskus und Dominikus (Abb. 33). Die
Bildbeschreibung ersparen wir uns und zitieren an ihrer
Stelle den Text aus der Klauberschen Litaney, der zum



Abb. 32 Der Traum des heiligen Joseph, Sopraporte iiber dem
siidlichen Sakristeieingang von Géslikon

Abb. 33 Maria als Firbitterin der
Heiligen Franziskus und Dominikus,
Sopraporte iiber dem noérdlichen Sa-
kristeieingang von Goslikon

Stich «Christe Eleison» (S. 3, Betr. I) gehort (Abb. 34)
und von Rebsamen wohl als bildgetreueste Vorlage be-
niitzt worden ist:

«Das Bild stellet vor in der Hohe Christum mit Strafpfeilen,
welche er einstens der lasterhaften Welt wirklich schon zube-
reitet, auf die Furbitte Maria aber wieder barmherzig einge-
halten hat. Nimlich Franziskus und Dominikus haben damals
bey solch gefihrlichem Zustande, da das Strafurteil gleichsam
schon gesprochen war, Mariam als eine Firbitterin erhalten,
und aufgerufen: Unter deinen Schutz und Schirm fliehen wir; und
sich! durch Mariam hat die Welt Gnade erlangt. »

Zum Verstindnis des Kupferstiches ist Betrachtung I1I
nicht unbedingt notwendig, doch ist sie fiir uns besonders
wertvoll, weil gerade sie die Rebsamensche Abweichung
von der Vorlage, nimlich die innige und direkte Bezie-
hung zwischen Maria und Christus, erklart#. Im Stich
dreht Maria ihrem Sohn den Riicken zu; im Fresko ist sie
ihm ganz zugewandt, und ihre Blicke treffen sich. Es ist
das dramatische Gespriach zwischen Mutter und Sohn,
dessen alttestamentliche Vorstufe die Bitte der Bethsabea
an Salomon ist, das aber weder vom Stecher noch von
Rebsamen als typologisches Vorbild verwendet wird.

In den eigentlichen marianischen Themenkreis gehort
auch das Fresko an der Riickwand der Kanzel mit der Dar-

145



stellung des Pfingstwunders (Abb. 35). Nach der Apostel-
geschichte des Lukas (2, 1-41) ist bei der AusgieBung des
Heiligen Geistes Maria nicht anwesend, doch kann ihre
Gegenwart durch eine Stelle im vorangehenden Kapitel
(1, 14) belegt werden, wo es heiBt, daB die Apostel in
Jerusalem aufdem Soller mit Maria betend vereint waren.
Diese beiden Bibeltexte vereinigt Rebsamen wie viele
seiner Zeitgenossen zu einer Darstellung: Die steif, fast
starr dasitzende Maria, das aufgeschlagene Gebetbuch
im SchofB3 haltend, beherrscht als geistiges Zentrum die
Szene. Um sie sind die gestikulierenden Jiinger in zwei
Gruppen versammelt. Die vorderen vier Apostel knien in
betender Versenkung um Maria, alle in verschiedenen
Stellungen und Verkiirzungen. Die {ibrigen stehen, zu der
im Kulminationspunkt erscheinenden Heilig-Geist-Taube
aufblickend, in geschlossener Linie hinter Maria. Die
AusgieBung des Heiligen Geistes ist bereits geschehen.

'CHRISTE E1ETSON.

g,

rPemmnem unam anmlam dcpre(ox' a te,ne confundas f'meﬁ
- meam, et dixit e Mater mea: neque enim fas estut
avertm famom mam. 3.Reg. 2.

|

‘,L“Bs. cM Tos, ot Toa, Ksbor uL! f & oo
Abb. 34 «Christe Eleison», Kupferstich aus der Laureta-

nischen Litaney, Augsburg 1749 (S. 2). Vorbild zu Abbildung 33

146

Abb. 35 Das Pfingstwunder, Fresko an der Riickwand der

Kanzel von Goslikon

Die iiber die Hiupter gesetzten Feuerzungen befihigen
die Junger, das Evangelium in jeder Sprache zu ver-
kiindigen.

Zweierlei Themen wird das Kanzelfresko gerecht:
Mariologisch zeigt es die Gottesmutter in einem neuen
Aspekt, namlich als geistige Mutter der Apostel, als
Regina et mater Apostolorum — allgemein theologisch
weist es inhaltlich und durch seinen Standort tiber der
Kanzel auf die Verbreitung des christlichen Glaubens
hin.

Obwohl das Kanzelbild und die beiden Sopraporten in
ithrer Thematik durch den Standort fixiert sind, unter-
brechen sie den ikonographischen Gesamtzug nicht; sie
sind der groBen, umfassenden Idee untergeordnet.

E. Die Ostwand

Die beiden — leider schlecht erhaltenen und nachge-
dunkelten — Fresken der Lettnerempore, das Abendmahl
und Christus am Olberg darstellend, bilden zusammen
mit der Kreuzigung des Hochaltarblattes eine in sich ge-
schlossene christologische Dreiergruppe (Abb. 36). Auch
sie fugt sich als bedeutendes Glied in das Gesamtpro-
gramm ein: Sie zeigt die Erfullung dessen, was an der
Westwand — ebenfalls in drei Darstellungen — verheilen
wird, namlich die Erlésung der Menschheit durch die
gottliche Gnade.



Abb. 36  Ostwand von Géslikon mit dem christologischen Abschluf3 des Freskenzyklus

Das Abendmahl. Im Gegensatz zu der durch Leonardos
Mailander Darstellung von 1495 weltweit bekannten,
aus den Evangelien von Matthius (26, 17-29), Markus
(14, 12-25) und Lukas (22, 7-21) herauskristallisierten,
historisch-erzahlenden Verratsankiindigung («Wahrlich,
ich sage euch: Einer unter euch wird mich verraten ») ist
hier die symbolische Einsetzung des eucharistischen Mahles
(Abb. 37) beziehungsweise die Kommunion der Apostel
wiedergegeben:

«Da sie aber aflen, nahm Jesus das Brot, dankte und brach’s
und gab’s den Jiingern und sprach: Nehmet, esset; das ist mein
Leib. Und er nahm den Kelch und dankte, gab ihnen den und
sprach: Trinket alle daraus; das ist mein Blut des neuen Testa-
ments, welches vergossen wird fiir viele zur Vergebung der Siin-

den» (Matth. 26, 26-28).

Dieses Thema ist als byzantinische Kunstschépfung zu
uns gekommen. Aber erst in der Gegenreformation ent-
faltete es sich im Westen und verdringte die geldufige
Formel des leonardesken Abendmahls. Als Archetyp der
siddeutschen Darstellungen bezeichnet Dr. K. Ross-
acher® das Hochaltarblatt von Carlo Carlone in der

SchloBkirche zu Ludwigsburg von 1720, das vermutlich
nach einem heute verschollenen Vorbild von Luca
Giordano konzipiert worden ist. Das Thema hatte groen
Anklang gefunden, was zahlreiche Beispiele bezeugen?.
Auch Rebsamen wiihlte fur seine Abendmahlsdarstellung
die Einsetzung des eucharistischen Mahles: Die Szene
spielt in einem nachtdunklen Raum, nur schwach definiert
durch eine Pilastergruppe im Hintergrund links, durch
einen Ausblick ins Freie im Zentrum und einen rotbriun-
lichen, bithnenmifBig hochgezogenen Vorhang, der den
rechten oberen Bildrand abschliet. Ein weiteres hoch-
barockes Motiv ist der vielarmige Leuchter, der aller-
dings nicht als Lichtquelle dient. Diese liegt auBerhalb
des Bildes und bescheint grell das weile Tischtuch. Ob-
schon die Symmetrieachse aus der Mitte des Bildfeldes
verschoben ist, gibt es dennoch einen kompositionellen
und gedanklichen Mittelpunkt, den Kelch, der auf dem
voll belichteten Tisch steht. Um ihn gruppieren sich drei
Einzelgestalten. Links vor dem Tisch sitzt Christus.
Seinen im Verhiltnis zum rotbekleideten schmalen Ober-
korper zu grof3 geratenen Unterkérper mit den vorge-

147



Abb. 37 Einsetzung des eucharistischen Mahles, Fresko an der
Riickwand der Lettnerempore von Goslikon

driickten Knien bedeckt ein weiBler, voluminés ge-
bauschter Uberwurf. Christus beugt sich vor; er greift
nach dem Kelch. Sein umstrahltes Haupt wendet er einem
aufder rechten Seite vor ihm Knienden in gelbem Mantel
zu. Die dritte Figur der Dreiergruppe ist Johannes. Ob-
wohl er hinter dem Tisch sitzt, schlieBt er sich durch seine
Kopfneigung eng an die Christusgestalt an.

Die tibrigen Apostel im Hintergrund sind nur schema-
tisch angedeutet. Es ist ein Auf und Ab von Képfen und
Gestalten, die sitzend oder stehend, zum Teil kaum mehr
sichtbar, aus dem Dunkeln auftauchen. Es ging Reb-
samen weniger darum, eine Tischrunde perspektivisch
richtig wiederzugeben, als dem symbolischen Gehalt der
Szene gerecht zu werden, eben der Einsetzung des
eucharistischen Mahles.

Gethsemane. Von den verschiedenen Olbergszenen, die
bei Matthdus, Markus und Lukas geschildert werden, ist
hier die einzig bei Lukas (22, 39-44) erwahnte Tristung
Christi durch den Engel verbildlicht (Abb. 38). In die
Schwingungen der das Fresko rahmenden Rocaille sind
unten die drei «jeder seinen eigenen Schlaf» schlafenden
Lieblingsjiinger eingefiigt. Hervorstechend der in die
rechte Ecke geriickte, weiBhaarige, mit einem gelben
Mantel drapierte Petrus. In diagonaler Sitzstellung, den
Kopfin die linke Hand gestiitzt, scheint er nur leicht zu
schlummern. Seine herunterhingende Rechte hilt das
Schwert, mit dem er Malchus das Ohr abschlagen wird. —
In der gegeniiberliegenden Ecke schlift biuchlings, unter
einem dunkelroten Tuch, Jakobus, und dazwischen, das

148

Abb. 38 Trostung Christi durch den Engel, Fresko an der
Riickwand der Lettnerempore von Goslikon

Haupt zuriickgeworfen, wie in visiondrer Trance, Johan-
nes.

Uber dem breit hingelagerten Sockel der drei schlafen-
den Gefdhrten erhebt sich im Zentrum in vertikaler
Stufung die schone Zweiergruppe des knienden Christus
mit dem ithn umfangenden Engel. Die beiden Figuren
sind nicht genau umschrieben, sie verschmelzen mitein-
ander, doch driickt das Gesicht von Jesus seinen inneren
Kampf, seine Todesangst aus, wihrend die weit ausge-
breiteten Fliigel des Engels die beschiitzende Funktion
anzeigen. Mit seiner Rechten deutet Christus auf den
Kelch, der hell beleuchtet vor dem rechten Fittich des
Engels auf Wolken schwebt. Mit seinen Worten: « Vater,
nimm diesen Kelch von mir . ..» gebraucht Jesus eine
Metapher; es ist der Kelch seines Leidens, den er leeren
muB, der Kelch, der symbolisch auf seinen Kreuzestod
hinweist — wihrend der Kelch in der Abendmahlsszene
als Symbol des Altarsakramentes aufzufassen ist.

In beiden Darstellungen spielen sich die erzihlten Vor-
ginge in kahlen, abstrakten Riaumen ab. So haben die
zwei dekorativen Palmen auf dem Gethsemanebild keine
raumerschlieBende Funktion. Ikonographisch dagegen
sind sie von Bedeutung, veranschaulichen sie doch auf
lapidarste Weise den Begriff «Olgarten »47.

Optisch gesehen fiigen sich die zwei Darstellungen an
der Lettnerriickwand zu einem Dreiklang mit dem bis zur
Decke emporgezogenen Hochaltar (Abb. 39). Auch inhalt-
lich gehoéren sie eng zusammen: Das Altarblatt mit der
Kreuzigung Christi, Opfertod und Erlésung in einem, bringt



die Verwirklichung dessen, was in den beiden Kelch-
szenen vorausgeht. Eine weitere thematische Verbindung
148t sich zu den beiden Eckbildern, die den Hochaltar
sozusagen an der Decke flankieren, herstellen, niamlich
zu den Personifikationen des Alten und des Neuen Testa-
ments — wurde doch schon im Mittelalter die Kreuzigung
Christi als symbolische Union von altem und neuem
Bund aufgefaBt. Hiufig rahmen die beiden Personifika-
tionen links und rechts den Gekreuzigten ein4s. Auf dem
Goslikoner Altarblatt trauern Maria und Johannes unter
dem rechten Kreuzesarm und die am Fuf3 des Kreuzes
kniende Magdalena. Wir gehen nicht weiter auf dieses
Tafelbild ein, da es nicht von Rebsamen stammt, sondern
schon 1672 von Johann Melchior Suter fiir den damaligen
Neubau gemalt worden ist. Von Rebsamen jedoch sind

die zwei Fresken im Giebelaufsatz, mit dem man das friih-
barocke Hochaltarretabel im Rokokoumbau aufgestockt
hatte. Im eigentlichen Giebelfeld sehen wir Gottvater mit
dem Trinititsdreieck hinter dem Haupt in aufrechter Hal-
tung. Seine weit ausgebreiteten Arme weisen empfangend
nach unten; er nimmt das Kreuzesopfer seines Sohnes an
und reicht es als Sithnemittel an die Menschheit weiter.

Im Baldachinhimmel schwebt die Heilig-Geist-Taube im
Strahlenkranz.

Sehr geschickt ist der in den diisteren Himmel ragende,
iiberlange Christus am Kreuz vom Altarblatt in eine
Trinititsdarstellung einbezogen worden, die sich aus den
drei vertikal iibereinander gestaffelten Figuren Christus,
Gottvater und Heiliger Geist ergibt. Sie ist vollig anders
als im groBen Deckenbild, wo die drei géttlichen Per-

A M n‘*,n“.,‘,;.\}m e
AR Ty
fm
s e

Abb. 39 Hochaltar von Géslikon: Darstellung des Gnadenstuhles in Zusammenhang mit
dem Altarblatt von J.M. Suter (1672) und den Rebsamenschen Fresken im Giebelfeld und

im Baldachin

149



sonen an einem zeitlich begrenzten Vorgang mitwirken,
beim Empfang Maria im Himmel. Am Hochaltar da-
gegen wird die Trinitit in threm «zeitlosen Sein » (Braun-
fels) gezeigt, es ist eine eigentliche Gnadenstuhldarstellung:
Gottvater prisentiert den Gldubigen seinen Sohn nach
vollzogenem Kreuzesopfer; der in der Taube personifi-
zierte Heilige Geist als dritte gottliche Person schwebt
iiber ihnen. In der Regel sind in den Gnadenstuhldarstel-
lungen der gekreuzigte Christus und Gottvater zu einer
festen Bildeinheit gefiigt: Gott hilt das Kreuz in seinen
Hianden. In Géoslikon war eine derartige Union nicht
moglich, da ja das Hochaltarblatt von 1672 gegeben war.
Doch gelang es dem Kiinstler, die ideenmiBige Einheit
aufrechtzuerhalten: Die Spannweite der empfangenden
Arme Gottvaters, der mit seinen Gesten auf das Opfer
unter sich weist, entspricht derjenigen des ans Kreuz ge-
nagelten Christus; die Blick-in-Blick-Versunkenheit von
Gottvater mit seinem Sohn hat mystischen Charakter.
W.Braunfels bringt das geheimnisvolle Bildgefiige des
Gnadenstuhls, eine Schépfung des abendlindischen Mit-
telalters, mit einem Messekanon zum Gedichtnis an den
Kreuzestod Christi in Zusammenhang. Der Ursprung der
Darstellung sei im Verlangen zu suchen, «jenes Mysterium
der heiligen Messe anschaulich zu machen, in dem der Er-
léser zugleich das Opfer ist und sich als Opfer darreichty» 4.
Auf das Wesentliche der schwer zu erfassenden Gnaden-
darstellungen weist Braunfels mit seiner Charakterisie-
rung:

«Es sind Gebilde von undeutbarer sakraler Macht. Das Ge-
heimnis der drei Personen in dem einen Gott verbindet sich
dem Mysterium von Christi Tod und Erlésung. Die Einheit in
der Dreiheit wird in einer Bildschépfung anschaulich, die die
Summe der christlichen Heilslehre umfaBt. Diese Bildschopfung
ist <anagogischer Natur>, d.h. sie fithrt stufenweise von dem
Altar iber das Kreuz und das Opfer zu dem Heiligen Geist und
dem Vater. Sie ist ein Stuhl, eine Leiter der Gnade, eine Er-

scheinung auf der hochsten denkbaren Stufe des Seins, und
diesen Sinn hat ihm Luther schon mit dem Namen gegeben3°. »

Tatsiachlich hat Luther in seiner deutschen Bibeliiber-
setzung von 1534 zum ersten Mal das Wort Gnadenstuhl
verwendet. Er gebraucht es fiir den Begriff « Opferaltar »
und hat es speziell in Beziehung zum blutigen Kreuz-
opfer gebracht (2. Mos. 26, 17-22; 3. Mos. 14). Die wort-
und sinngemiB treueste Ubersetzung findet sich im
Hebr. 4, 16, wo der «thronum gratiae» aus der Vulgata
mit Gnadenstuhl wiedergegeben wird. Wenige Kapitel
weiter, im Hebr. 8, 5 (oder im Rom. 3, 23-25), {ibersetzt
Luther mit dem gleichen deutschen Wort das lateinische
propitiatorium (griechisch = hilasterion; deutsch =
Stithnemittel). Dadurch, da Luther fiir die zwei Begriffe
«thronum gratiae » und «propitiatorium» ein und den-
selben Ausdruck « Gnadenstuhl » benutzt, verdeutlicht er
die Zusammenhinge, die zwischen dem Blutopfer Christi
und der Erlosung aus gottlicher Gnade bestehen. Auf
seine Anregung gehen auch bildliche Gnadenstuhldarstel-
lungen in der Buchgraphik seines Freundes L. Cranach

150

d. A. zuriick. Die dogmatische Weiterentwicklung von
Hebr. 4, 16 hatihre kiinstlerische Umsetzung in dem Wei-
marer Bild «Allegorie der Erlosung » von L. Cranach d. J.
gefunden, wo der rechts des Kreuzes stehende Luther
auf die offene Bibel mit dem Hebréertext weist. Jedoch
ist es dem Kiinstler nicht gelungen, das theologische Ag-
glomerat in eine einfache Bildform zu fassen.

Wir sind so ausfiihrlich auf den Begriff des Gnaden-
stuhls eingegangen, weil diese Darstellung im Goslikoner
Freskenzyklus nicht nur AbschluB3 des Gesamtprogram-
mes ist, sondern das Fernziel, wohin von der gegeniiber-
liegenden Eingangswand die Worte «gratia plena» des
Gnadenbrunnenbildes und die dazugehorige Textstelle
Hebr. 4, 16 «adeamus ad thronum gratiae » lenken.

ERGEBNISSE

Riickblickend auf die einzelnen Bildanalysen und Ver-
gleiche 148t sich erkennen, da3 Rebsamen seinen Gosli-
koner Zyklus als ein Ganzes entworfen und bearbeitet
hat. Das Motto zum Programm liefert das am Beginn
stehende Schliisselstiick, der Gnadenbrunnen Marid mit
der Textstelle Hebr. 4, die wir im marianischen Sinn er-
«Adeamus — per Mariam Ecclesiam - ad
thronum gratiae. » Darauf ist ein jegliches eingestimmt;
hier wird tatsichlich «die allegorische Ausarbeitung
eines Generalthemas, das in allen Einzelheiten sinnbe-
zogen ist» (Tintelnot, S. 304), verwirklicht. Auf dem Weg
vom Gnadenbrunnen Marid zum Gnadenstuhl Gottes
gelang es dem Kinstler, die biblisch-historischen Be-
gebenheiten auf ein Minimum zu reduzieren und in
einem gleichnishaften Vorgang die Essenz des dogmati-
schen Geschehens sichtbar werden zu lassen — etwa im
Gegensatz zu Cranachs «Allegorie der Erlosung» (siehe
oben). Rebsamen hat das zu seiner Zeit hochaktuelle The-
ma der Gnadenvermittlung Marié5! in ein zur Heilslehre
erweitertes Programm eingespannt.

In diesen geistigen Ablauf scheint uns noch etwas véllig
Andersartiges, Modernes, dem Kiinstler wahrscheinlich
unbewuBt, miteinbezogen zu sein — eine Andeutung von
mythischen Urbildern: im Gnadenbrunnen die Verkérpe-
rung des spezifisch weiblich-irdischen Prinzips, im Gna-
denstuhl diejenige des ménnlich-géttlichen Prinzips und
die Vereinigung beider Prinzipien im grolen Deckenbild
mit der Heimkehr der Immaculata zur Dreifaltigkeit,
womit die Wiederherstellung des psychischen Lebens voll-
zogen ist52. So schlieBt sich der Kreis des ikonographischen
Programmes sowohl im theologischen wie im menschlich-
psychischen Bereich aufs schonste.

Wie weit Rebsamen bei seiner schwierigen Aufgabe ein
Auftraggeber oder ein Berater zur Seite gestanden hat,
wissen wir nicht. Doch vermuten wir, daf3 er bei seinem
Oheim und speziellen Protektor, dem Saulgauer Dekan
Maximilian Rebsamen3’3, profunde religionsgeschicht-
liche Kenntnisse erworben und vielleicht unter dessen

weitern:



Leitung das Programm ausgearbeitet hat. Jedenfalls ist es
ihm gelungen, den theologischen Anforderungen restlos
nachzukommen und eine eigene kiinstlerische Leistung zu
vollbringen. Diese besteht gleichermaBen in der selbst-
verstindlichen und freien Verwendung und Verwand-
lung fremder Vorbilder zu einem neuen Programm, wie
deren Umsetzung in monumentale Freskomalerei.

Mit der kiinstlerischen Bewéltigung seines Themas
setzt sich Rebsamen deutlich ab vom Autor der Klauber-
schen Marienlitanei. Beim ersten fliichtigen Anblick
scheinen die vierzehn Motive, die er ihr entnommen hat,
beinahe getreue Kopien zu sein; doch beim genauen
Vergleich unterscheidet sich Rebsamens eigene Prigung
vom Vorbild vor allem durch die Betonung des Wesent-
lichen. Erinnern wir uns an die Darstellungen der Esther
und der Abigail (S. 142/143) : keine erzahlende Weitldufig-
keit, Verzicht auf schmiickende Szenerie, Nebenfiguren
und Details; dafiir Konzentrierung auf die inneren Be-
gebenheiten, die sich in Haltung, Gebardensprache oder
auch nur durch tberlegte Distanzierung der Protagoni-
sten ausdriicken.

In einem anderen Sinn noch unterscheidet sich Reb-
samens Werk von den Stichen der Marienlitanei: Das nur
Allegorische wird vergeistigt, verklirt, zum Sinnbild-
haften erhoben. AufschluBreich in dieser Hinsicht ist seine
andersartige Auffassung und kiinstlerische Gestaltung der
Zentralfigur Maria. In der Himmelfahrtsszene hat Reb-
samen, wie schon in deren Analyse festgestellt, die senti-
mental-biirgerliche, schwirmerisch aufblickende jung-
frauliche Maria aus der Litanei zu einer reifen, verklirten
Gestalt gewandelt, die sich in einem frei aufstrebenden
Korpergestus zur Dreifaltigkeit erhebt. Sie beherrscht als
Konigin das dullere Geschehen und ist als Ecclesia zu-
gleich Sinnbild eines gréBeren verinnerlichten Vorgangs.
Ein geistiges Geschehen ist sichtbar gemacht worden.

Diese wenigen, doch entscheidenden Unterschiede, die
wir hervorgehoben haben, bezeugen, daB3 Rebsamen
weder Kopist noch Plagiator ist, sondern ein auf den
Spuren des Verfassers der marianischen Litaney wandeln-
der Kiinstler, der seinen eigenen Ausdruck gefunden hat.
Die deutlichen Ubereinstimmungen von Motiven und
zum Teil Kompositionen mit den Vorbildern erweisen
gerade Rebsamens eigene Verwandlungskraft und bild-
schopferische Gestaltungskunst. An Stelle einer klein-
teiligen, vielstimmigen, verwirrend komplizierten Schilde-
rung tritt eine grofziigige Transponierung in einen
schlichten, in sich abgewogenen Freskostil.

Wenn das symbolisch-dogmatische Programm der
Goslikoner Fresken mit seiner visiondren Schau noch ganz
im Geist des siiddeutschen Rokoko® verwurzelt ist, so
weist dessen kiinstlerische Formulierung auf das spite
Rokoko, ja bereits auf den beginnenden Klassizismus hin.
Rebsamen gibt die Raumillusion, das Ineinanderspielen
von Fresko und Architektur auf zugunsten einer klaren
Grenzziehung: Die Darstellungen sind nicht mehr in

Untersicht gemalt, sie werden als Tafelbilder konzipiert
mit einem deutlichen Oben und Unten. Dieselbe formale
Kliarung 148t sich weiterverfolgen in einer leicht uiber-
schaubaren Gliederung des Kompositionsschemas, dem
Weglassen von theatralischen Architekturaufbauten und
der Konzentrierung auf wenige Figuren. Allerdings sind
es iiberschlanke, vergeistigte Gestalten ohne eigentliches
Knochengeriist, mit iiberlangen, keulenférmigen Ober-
schenkeln, typisch Rebsamensche Schopfungen, die noch
nichts mit den im antikisch-klassizistischen Geist ge-
formten, plastisch durchgebildeten menschlichen Figuren
gemeinsam haben. Auch des Kiinstlers zarte, reich ab-
gestufte Skala der Farbgebung mit den dominierenden
gebrochenen Blau- und Ockerténen, von einem seltsamer-
weise nie ins Kitschige ausartenden Rosa zusammenge-
bunden, gehért ins Rokoko. Es gibt keine lauten Tone;
die Farben behalten eine vibrierende, sensibelste Trans-
parenz im Gegensatz zum harten, kithlen, begrenzenden
Kolorit des werdenden Klassizismus.

Diese wenigen stilistischen Hinweise — sie iiberschreiten
ja bereits den Rahmen einer ikonographischen Studie —
miissen geniigen, um Rebsamens Stellung in seiner Zeit
zu fixieren: Er steht im Zeichen der Auseinandersetzung
der spitbarocken Tradition mit den neuaufkommenden
Ideen des Klassizismus, die seinem kiinstlerischen
Temperament offenbar zusagten. Die Goslikoner Fresken
bilden eine Zwischenstufe, auf der sich emotionelle, iiber-
sinnliche Rokokoelemente mit vereinfachend-klarenden
klassizistischen Motiven vereinigen. Die Eigenart von
Rebsamens Freskostil ergibt sich aus der Verarbeitung
sowohl der Zeitstromungen als auch der greifbaren Vor-
bilder zu einer personlichen Bildsprache. Sie ist gepragt
von stillem Ernst und zarter lyrischer Heiterkeit und ver-
mag gerade dadurch Surrealistisches auszusagen — wie
hier in Géslikon: die wunderbare menschliche Teilhabe
an der gottlichen Gnade durch die Vermittlung der
Maria-Ecclesia.

Obschon die Fresken von Géslikon, wie iibrigens auch
diejenigen in den Klosterkirchen von Hermetschwil und
Fahr sowie in der SchloBkapelle von Hilfikon, von einer
iiberdurchschnittlichen kiinstlerischen Begabung zeugen,
scheint Rebsamen weder zu seiner Zeit noch bei den
Nachfahren besonderes Ansehen genossen zu haben.
Auch im aargauischen Freiamt, wo sich merkwiirdiger-
weise seine Hauptwerke befinden, hat er zu den ver-
gessenen Kiinstlern gehort und ist erst bei der Inventari-
sation der Kunstdenkmiler in den verdienten Rang ein-
geordnet worden. Das ist um so unbegreiflicher, als er in
dieser um die Mitte des 18. Jahrhunderts an umfassenden
Kirchendekorationen eher armen Gegend der einzige
Freskant von Belang und dariiber hinaus einer der letzten
Vermittler spéter siiddeutscher Barockmalerei gewesen ist.
Es wire auch interessant zu wissen, womit es zusammen-
hing, daB der in seiner Heimat nur mit einigen nebensach-
lichen Werken vertretene Meister gerade im Freiamt so

151



ausgiebig zum Zuge kam. Sicher spielte die Zugehorigkeit
sowohl des Aargaus wie auch des hohenzollerischen Sig-
maringen zum Bistum Konstanz mit, offenbar auch Be-
ziehungen zum Geschlechte der von Roll in Solothurn
(Fahr, Hilfikon) und méglicherweise sogar die Herkunft
der Familie Rebsamen selber. Ist doch urkundlich ge-
sichert, da3 der Stammvater des Sigmaringer Geschlech-

tes und GroBvater des Malers, Martin Rebsamen (Rieb-
som), im Jahre 1676 aus einer nicht niaher bezeichneten
Ortschaft in der Schweiz dorthin zugewandert ist?5. Die
Frage bleibt allerdings offen, ob es sich bei ihm um einen
Angehérigen des im aargauischen Freiamt — insbesondere
in den Gemeinden Muri und Auw — damals und auch
heute noch weit verbreiteten Geschlechtes gehandelt habe.

SUMMARISCHER EXKURS ZUR DARSTELLUNG DES HEILIGEN GEISTES
IN MENSCHLICHER GESTALT IM DREIFALTIGKEITSBILD

In einem Aufsatz von 1956 macht O.Kiing¢ auf die in
der Schweiz ungewohnliche Darstellung des Heiligen
Geistes im Géoslikoner Deckenbild aufmerksam und ruft
ahnliche, im siiddeutschen Raum ungefihr gleichzeitig
oder etwas frither entstandene Motive in Erinnerung. Vor
allem bezieht er sich auf Fresken von Matthius Giinther,
der 1748 in Altdorf bei Kaufbeuren und in Schongau am
Lech den Heiligen Geist als Jiingling dargestellt hat,
beide Male innerhalb von Marienkrénungen. Diese Auf-
fassung des Heiligen Geistes wird in Zusammenhang ge-
bracht mit den Offenbarungen der Kreszentia Héss: Sie
war eine visionir begnadete Franziskaner Nonne in Kauf-
beuren und sah in innerer Schau die dritte gottliche Per-
son in leiblicher Gestalt. Schon Schréders” und, auf ihn
zuriickgreifend, Gundersheimers® haben auf eine solche
Beeinflussung hingewiesen. Fiir Giinthers Fresken scheint
sie jedenfalls plausibel, fiir die Géslikoner Decke hingegen
nicht zutreffend zu sein. Rebsamens personifizierter
Heiliger Geist tritt keineswegs als Marias Seelenbriutigam
auf wie bei Matthius Giinther, sondern nur als dritte Per-
son der Heiligen Dreifaltigkeit. In diesem trinitiren Sinn
fugt sich die Géslikoner Darstellung in eine andersartig
gelagerte alte Tradition ein:

Schon im 10. Jahrhundert hat sich die Formel geprigt,
alle drei gottlichen Personen nebeneinander sitzend vor-
zustellen als drei gleiche Gestalten, nur durch verschie-
dene Attribute gekennzeichnet: Gottvater trigt die Krone
und gelegentlich auch die Weltkugel, der Sohn das Kreuz
und der Heilige Geist die Taube oder einen Lilienstengel.
Die Grundlage zu einer solchen Darstellungsweise gab
eine Stelle aus dem Alten Testament: Abraham und die
drei Engel (1.Mose 18). Sie muB als Prifiguration zum
Neuen Testament, das ja erstmals das Dogma der Heiligen
Dreifaltigkeit enthilt (Matth. 28, 19-20), verstanden wer-
den. Diese Art der Verbildlichung setzt sich fort in den
Arbeiten vieler anonymer und bekannter Meister bis ins
16. Jahrhundert?9.

In der Renaissance geriit der eben beschriebene Typus
der Heiligen Dreifaltigkeit in drei einzelnen Gestalten in
Vergessenheit. Schon im ausgehenden Mittelalter wird
versucht, an seiner Stelle die Trinitéit in einer einzigen

152

Figur zu verkérpern. Dies geschieht in der Weise, dal3
man einer menschlichen Gestalt einen Kopf gibt, der eine
Stirn und drei Nasen¢® oder aber ein frontales Gesicht mit
je einem Profil links und rechts besitzté!. Auch die Form
eines dreigesichtigen Kopfes kommt voré2. Da bei der-
artigen Formulierungen die Gefahr von Monsterbildun-
gen zu grofl war, verbot Papst Urban III. im Jahr 1628
solche Trinititsdarstellungen — ganz unterdriicken lieBen
sie sich nicht.

Das beginnende 18. Jahrhundert greift zuriick auf die
frithmittelalterliche Konzeption des Dreifaltigkeitsbildes,
in welchem alle drei géttlichen Personen in leiblicher Ge-
stalt auftreten — doch in verwandelter, neuer Form.
Unseres Erachtens gab den Ansto3 dazu das Hochaltarblatt
von J.A. Wolf (1652-1716) in der Dreifaltigkeitskirche in
Miinchen (Abb. 40). In dessen oberen Bildhélfte thronen
zu beiden Seiten des Kreuzes Gottvater und Christus.
Uber ihnen erscheint der Heilige Geist, zum ersten Mal
in lichter Jiinglingsgestalt mit weitausgebreiteten Armen.
Sein Haupt ist umstrahlt von sieben Flammen; der
Atemhauch seines Mundes formt sich zu einem Dreieck
mit der darin schwebenden Taube — dem ihm zugehéri-
gen Attribut. Zu Fiissen der Trinitit, in der unteren
Bildhilfte, die erst nach Wolfs Tod von seinem Schiiler
Degler fertig gemalt worden ist, sitzt die um Fiurbitte
flehende Maria mit weitgeoflnetem Mantel, in dessen
Schutz sich eine iltere Frau, vermutlich die Karmeliter-
Terziarin Anna M. Lindmayr, gefliichtet hat. Auf der
rechten Bildseite sieht man das brennende Munchen mit
den beiden hochaufragenden Tiirmen der Liebfrauen-
kirche. — Auf diesem Altarblatt ist im Gegensatz zur
mittelalterlichen Konzeption die Trinitat nicht als hori-
zontale Gruppe vorgestellt, sondern in einer geschlosse-
nen Dreieckskomposition, mit dem alles iiberstrahlenden
Heilig-Geist-Jiingling in der Spitze und einer feinen
Individualisierung der drei gottlichen Personen. Das
schwer formulierbare Geheimnis der Dreifaltigkeit scheint
uns hier auf selten gekonnte Art veranschaulicht worden
zu sein. Tkonographisch nimmt das Altarblatt Bezug auf
eine Vision der Mutter Anna Maria Lindmayr (1657-1726),
der Miinchner Karmeliter-Terziarin. Sie wurde 1704 —



Abb. 40 Hochaltarblatt von J.A. Wolf in der Dreifaltigkeits-
kirche in Miinchen

es waren die Schreckenszeiten des Spanischen Erbfolge-
krieges — in einer Traumerscheinung aufgefordert, sich
fur den Bau einer Dreifaltigkeitskirche einzusetzen und
dadurch die Stadt vor Brand und Plinderung zu bewah-
ren. Die drei Stinde Minchens legten ein feierliches
Geliibde fiir den Kirchenbau ab; er wurde 1711-1713
nach den Plinen von Giovanni Antonio Viscardi er-
richtet und 1718 geweiht. Im gleichen Jahr stiftete Kur-
furst Max Emanuel das Hochaltarblatt. Der Maler
J-A.Wolf hatte sich in der Dreifaltigkeitsdarstellung
genau an die Vision der Anna Maria Lindmayr gehalten:
«Der Heilige Geist erleuchtet mit seinem gottlichen Gna-
denlicht die blinde Welt. »

Das Bild hatte verschiedenartige kiinstlerische Aus-
wirkungen. Wolfs Schiiler, Johann Georg Bergmiiller (1688—
1762), nahm das Thema ein paar Mal in abgewandelter
Form auf. In das Dominikanerinnenkloster in Landsberg
am Lech, in welches zwei seiner Tochter eingetreten

waren, schenkte er 1748 das von ihm stammende grofe
Hochaltarblatt mit der Trinitit, die eben den Ratschlufl
der Erlésung faBt: Christus wird mit dem Kreuz von
Gottvater und dem Heiligen Geist auf die siindige Welt,
veranschaulicht durch die Erdkugel mit Adam und Eva,
geschickt. Als bartiger Mann im weiBlen Kleid und mit
Fliigeln sitzt der Heilige Geist zur Linken von Gottvater.

Kurz darauf, 1750, hat J.G.Bergmiiller an der Decke
der SchloBkapelle von Haimhausen eine weitere aller-
heiligste Trinitat gemalt (Abb. 41). Sie kénnte eine Fort-
setzung zum Landsberger Altarblatt sein: Hier kehrt
Christus nach Erfiillung seines irdischen Erlésungsauftra-
ges ins himmlische Reich der Dreifaltigkeit zuriick.
Wiederum ist der Heilige Geist in korperlicher Gestalt,
in weiBem Gewand und mit Fliigeln dargestellt, auch
diesmal nicht als Jiingling, sondern als reifer Mann, der,
ebenbiirtig Krone und Zepter tragend, neben dem wie ein
romischer Kaiser thronenden Gottvater auf einer Wolken-
bank sitzt.

Bergmiillers rationaler Geist hat das von seinem Miin-
chener Lehrer Wolf iibernommene Thema auf klassische
Art geklart. Seine eigenen Schiiler in Augsburg haben das
Motiv wiederum aufgegriffen, dessen mystischen Gehalt
aber stiarker betont. Wir denken zuerst an die Fresken von
M. Giinther in Altdorf (Abb. 42) und Schongau, beide um
1748 — also fast gleichzeitig mit Bergmiillers Bildern — ent-
standen. Hier vollzieht die Trinitit Marias Aufnahme in

den Himmel in einer hoéfischen Zeremonie. Wesentlich

Abb. 41 Deckenbild von J.G. Bergmiiller in der SchloB-

kapelle von Haimhausen

153



Abb. 42 Deckenfresko von M. Giinther im Chor der Pfarr-
kirche von Altdorf bei Kaufbeuren

neu ist, da der Heilige Geist als Jiingling in kurfiirst-
licher Gewandung seiner himmlischen Braut entgegen-
eilt und losgelost ist aus der Christus-Gottvater-Gruppe.
Die Betonung liegt nicht auf der geschlossenen trinitari-
schen Einheit, sondern auf der quasi personlichen Be-
ziehung des Heiligen Geistes zu Maria. Sicherlich hingt
diese Auffassung, wie bereits eingangs erwihnt, mit den
Offenbarungen der seligen Kreszentia von Kaufbeuren zu-
sammen. Die im dortigen Meierhof Klésterlein lebende
Franziskanerin (1682-1744) hatte schon als Kind Visio-
nen vom Heiligen Geist gehabt, der als lichtes Kniblein,
in weiBem Gewand und mit den sieben Feuerzungen ums
Haupt, ihre Jugend erfiillte und dessen Fiihrung sie sich
anvertraute, nachdem er sich zum strahlenden Jiingling
entwickelt hatte. Als sie spiter in schwerer innerer und
aullerer Not stand, machte sie 1721 der Anna Maria
Lindmayr in Miinchen einen Besuch. Gewil3 beriihrten
die beiden Klosterfrauen in ihrem Gesprich ihre ver-
gleichbaren Visionen. Damals sah Kreszentia wohl auch
das Dreifaltigkeitsbild von Wolf und muf3 davon beein-

154

& ¥

Abb. 43 Deckenfresko von Fr. F. Dent in der Pfarrkirche von
Egesheim

druckt gewesen sein. Wihrend aber fiir die reife Frau
Anna Maria Lindmayr die Gegenwart des Heiligen Gei-
stes eine entpersonifizierte géttliche Erleuchtung be-
deutete, war er fir Kreszentia ein beinah greifbarer, mit
sinnhaften Ziigen ausgestatteter Begleiter, dessen Ver-
ehrung sie zu foérdern suchte. Sie fand darin Unter-
stiitzung bei ihrer Oberin, Mutter Johanna. Im Jahre
1728 wurde der Maler J. Ruffini (1 1749)63 mit dem Auf-
trag ins Kloster berufen, nach Kreszentias Angaben ein
genaues Bild des Heiligen Geistes zu malen:

«Es stellte den gottlichen Jiingling allein, vor einer Wolke
schwebend, dar, das weilligelockte Haupt von blauem Nimbus
umgeben, im windbewegten weillen Gewand, mit ausgebreite-
ten Hinden sich darbietend. Vom Korper und vom Kopf gingen
Strahlen aus, in deren Krone sieben weille Flammlein leuchte-
ten. Das oberste von ihnen aber brach in eine rote Zunge aus®. »

Das Bild wurde im Kloster aufgehingt und Kopien
danach fiir die Kurfiirstin Amalie von Bayern, den Abt
Anselm von Ottobeuren, fiir den Kurfiirsten Clemens
August in Kéln und andere Auftraggeber gemalt. Die



Darstellung fand so groBes Gefallen, daBl Mutter Johanna
vom Stecher Simon Thadius Sondermayr kleine Kupfer-
stiche anfertigen lieB. Als Andachtsbildchen legte Kres-
zentia diese bescheidenen Kunstwerke ihren Briefen beits.

Heute sind die auf den Visionen der seligen Kreszentia
basierenden Heilig-Geist-Bilder verschwunden. Der
Grund dafiir liegt in einer pépstlichen Verfiigung von
Benedikt XIV. vom 1. Oktober 1745, in welcher der
Bischof von Augsburg vor einer Darstellung der Trinitit
in drei Einzelpersonen zwar gewarnt, diese jedoch nicht
ganzlich untersagt wird; hingegen wird die Darstellung
des Heiligen Geistes allein in Fiinglingsgestalt strikte verbo-
ten®é. Dieses in der Literatur oft miverstandene und mif3-
deutete pépstliche Breve wurde von den Kiinstlern und
deren Auftraggebern klar interpretiert. Unseres Wissens
ist der Heilige Geist nach 1745 nie mehr als ausschlieB3-
licher Bildinhalt in Einzelgestalt dargestellt worden —
wenngleich er noch hiufig im Zusammenhang mit der
Trinitit personifiziert auftrat. Es lassen sich hier zwei
divergierende Strémungen unterscheiden:

1. Der Heilige Geist als Seelenbriutigam Marias nach
den Visionen der Kreszentia von Kaufbeuren konzi-
piert und in mystisch-romantisierendem Stil weiter-
entwickelt wie etwa bei Giinther, Riepp und Dent®
(Abb. 43).

2. Der Heilige Geist, ebenfalls in kérperlicher Gestalt,
doch nur als Teil der Heiligen Dreifaltigkeit aufge-
faBt — als gottliches Gnadenlicht, so wie ihn Anna
Maria Lindmayr sah und wie er spiter, 1749 in der
Lauretanischen Litaney des Jesuitenpaters Udalricus
Probst geprigt (vgl. Abb. 17), in den Fresken von
Goslikon und in zahlreichen anderen weiterlebtss,
Diese Darstellungen kénnen nicht als provinzielle Ar-

Abb. 44 Trinitatsdarstellung aus dem zentralen Deckenfresko
von Goslikon

beiten in Unkenntnis des papstlichen Breves abgetan
werden. Im Gegenteil: sie sind eine besondere kiinst-
lerische Neuschépfung innerhalb einer langen Tradi-
tion, deren eigenartig formulierten Abschlul3 sie bil-
den, zu dem auch F.A. Rebsamen mit seinem Sancta-
Trinitas-Unus-Deus-Fresko an der Decke von Goslikon
(Abb. 44) einen wertvollen Beitrag geleistet hat (vgl.
S. 136).

ANMERKUNGEN

! Die Kunstdenkmiler der Schweiz, Aargau, Bd. IV, S. 199ff.

2 Hans TiNTELNOT, Die Barocke Freskomalerei in Deutschland.
Miinchen 1951, S. 261.

3 a) HaNs MOHRLE, Die Cistercienser Propstei Birnau. Uberlingen
am Bodensee 1920.

b) Zwiefalten: ErnsT KREUZER, Forschungen zum Programm
einer oberschwdbischen Benediktiner Kirche um 1750. Diss. Berlin
1967.

c) Pfarrkirche St. jJakob in Pfullendorf: Im Birnauerkalender
1929. Uberlingen am Bodensee 1929, S. 114.

4 Genauere Titelangabe sieche S. 120 im Text.

5 Speculum humanae salvationis. Bilderhandschrift aus Schlett-
stadt, Mitte 14. Jh., in der Miinchener Staatsbibliothek.

6 Thiringische Altartafel um 1430/40 im SchloBmuseum in Wei-
mar; Wirkteppich aus Lachen 1480 im Schweizerischen Lan-
desmuseum, Ziirich.

7 Epitaph des Renvard Goéldlin im Miinster zu Freiburg im
Breisgau um 1500: die Immaculata steht in einer von 15 Sym-
bolen gebildeten Umrahmung. Eine ahnliche Darstellung im
Kolner Missale von 1514.

8 Bericht aus dem Jesuitenkollegium zu Ingolstadt vom

29. Oktober 1576: «Ainer aus den unsern hat einen Geist-
lichen dahin bewegt und vermanet, das er unser lieben frawen
Letaney, wie sie zu Laureta gesungen wird, allhie in unser
Pfarrkirche gestifft und aufgesetzt hat, dal3 sie nemlich alle
acht tag ein mal und ewiglich gesungen werden soll...»
Aus: CARL KAMMER, Die Lauretanische Litanei. Innsbruck 1960,
S. 12.

9 Abteikirche zu Neustadt am Main (rechte Chorwand).

10 Ausst. Kat. Augsburger Barock. Augsburg 1968, Aufsatz von
J.BeLLoT: Augsburger Buchkunst des Barock.

11 In der Stadtbibliothek Augsburg sind unter dem Titel Horae
Canonicae um 1750 verschiedene Bildfolgen zu einem Sammel-
band gebunden. Unter 3° figurieren die Sacra Jesu Christi
Evangelia in Singulas Anni Dominicas Divisa a Rom-Cath-Ecclesia,
fiir uns interessant, weil hier die Briider Klauber auf dem
Titelblatt als Inventores zeichnen. Auf der rechten Seite
eines aufgeschlagenen Buches lesen wir: «Delineata, Sculpta,
Excusa a Jos. et Joan Klauber. »

12 «Meiner ersten Kammerjungfer aber extra das gemahlene, in
einem hibsch vergoldeten Ramb sich befiindete Contrafet des
in Gott ruhenden P.Udalric Probst S.J.» (Sign.: F.A. 26,7.)

155



13 In den Korrespondenzen der Grifin M. T.Fugger-Wellen-
burg mit Jesuitenmissionen in China, Cochinchina und Indien
befindet sich auf einem Brief folgender Vermerk: «scripsit
hanc P.Bahr, Peckino, ad P. Udalricum Probst 9. Nov. 1740. »
(Sign.: F.A. 1.2.148.)

14 Aus: Heplsamer, Tristlicher Gedancken iiber Sonn- u. Feyertigliche
H.H.Evangelien. Augsburg 1760 (Staatsbibliothek Miinchen),
Vorwort S. ab.

15 Wie Anm. 14, S. a6: «P.U. Probst war ein sinnreichister Be-
forderer der Ehre der Heiligen, welches die Klaubersche
Kunst gebildet [unter Kunst sind hier im Sinn des 18. Jh. die
handwerklich-kiinstlerischen Fahigkeiten der Kupferstecher
zu verstehen], besonders in der Lauretanischen Litaney, die
ein wohlehrwiirdiger Herr Franz Xaveri Dorn wiirdig er-
achtet zu verdeutschen. »

16 Freie Ubersetzung aus: Bibliotheca Augustana von Fr.A. Veith
1793. Alphabet X, p. 51.

17 Bekannt ist uns noch die Schrift Das Allerheiligste Herz Fesu. ..
vorgestellt von Udalricus Probst S.J. mit 12 Kupferstichen, ge-
stochen von J. und J. Klauber, 5. Aufl. Augsburg 1757 (Stadt-
bibliothek Augsburg).

18 Litaniae Lauretanae... Elucidatae ac Expensae A Francisco Xaverio
Dornn, Editio Tertia 1771.

19 Um das Anfangs-K des Namens Klauber zieht sich ein kunst-
voller Schnorkel, derselbe Schnorkel, der uns auf dem Stich
des Bruderschaftszettels der unbefleckten Empfangnis Maria
von Maria Schray (Pfullendorf) begegnet, der im August 1748
sehr wahrscheinlich nach einem heute verschollenen Tafel-
bild von Fr.A.Rebsamen gestochen worden ist.

20 Beim Vergleich der Stiche S. 2 «Christe Eleison », wovon der-
jenige von 1749 Rebsamen als Vorbild gedient hat, 1aB3t sich
kurz folgendes feststellen: In der frithen Ausgabe ist die
Mariengestalt im Zentrum eine jugendliche, madchenhaft-
beschwingte Figur; in der lateinischen Ausgabe kniet eine
matronenhaft-biirgerliche Maria schwer auf dem Wolken-
knduel. Vollig verandert ist auch der obere Teil des Bildes:
der Stecher von 1771 stellt einen fast kindlichen, frontal im
Zentrum sitzenden Christus dar, wihrenddem die reife
Christusgestalt der Erstausgabe eine kompositionelle Parallele
zu Maria bildet.

21 Staatsbibliothek Minchen.

22 Vgl. Anm. 1, S. 202.

23 BONAVENTURA : Collationes de septem donis Spiritus Sancti; Pars 1,
5. Caracchi-Ausgabe, Bd. V, S. 458.

24 Dieses scheinbare Wunder hat der Wiener Theologieprofessor
und Dominikaner FRaNz voN RETz Anfang des 15. Jahrhun-
derts in sein Buch Defensorium Inviolatae Virginis aufgenommen.

25 Vgl.: Josepn ZOLLER, Conceptus Chronographicus de Concepta
Sacra Dei parae. Mit Stichen von Johann Asam. Augustae 1712:
Darstellung Nr. 628, S. 313.

26 Speculum Mariae (Marie Spiegel Sant Bonaventure) von
MicHAEL FURTER, 1506 (Universitatsbibliothek Basel).

27 Wir teilen nicht vollstindig Peter Felders Ansicht, der in den
weiblichen Gestalten der vier Eckfelder gleichmiBig verteilt
die vier Religionen sieht (vgl. Anm. 1). S. 202.

28 Die wohl alteste Darstellung Ende 7.Jh. befindet sich auf
einem Goldkreuz und ist siiditalienischen oder rémischen
Ursprungs. Im Cabinet Dzyalinska, Schlof3 Goluchow. Abb.
in: CABROL, Dictionnaire d’archéologie chrétienne, Paris 1924,
Bd. I, 2, S. 2994. — Die ilteste franzosische Darstellung ist auf
einem Stofffragment in der Kathedrale von Sens erhalten.

29 ELSE STAEDEL, [lkonographie der Himmelfahrt Mariens. Diss.
Straf3burg 1935.

30 Stich von Martin de Vos, 1580.

31 EmiLe MALE, L’ Art religieux aprés le Concile de Trente. Paris 1932,
p- 362, 363.

32 Nach Johannes Damascenus stellen die um das Grab ver-

156

sammelten Apostel fest, dal3 es, statt den Leichnam Marii zu
enthalten, mit stark duftenden Rosen und Lilien gefullt ist
(L. RtAuv, Iconographie de I art chrétien. Bd. 11, Paris 1957, S. 616.

33 Dieser Doppelsinn geht auf griechische Symbolik zuriick:
1. Der Name der Rose = gddor wird von géeiv — flieBen,
stromen abgeleitet mit der Begrindung, die Rose entsende
einen Strom von Duft, wobei sich ihre Lebenssubstanz ver-
fliichtige. 2. Ableitung von der fiinfblittrigen Heckenrose, die
den Kreislauf des Kosmos versinnbildliche (der nach Aristo-
teles aus funf Elementen besteht) mit seiner steten Wieder-
holung bestimmter Zeitabschnitte und so eine irdische Ewig-
keit bilde. DoroTHEA FORSTNER, Die Welt der Symbole. Verlag
Tyrolia, Innsbruck/Wien/Miinchen 1967, S. 198, 199.

34 Stiche der Augsburger J.E.Haid und P.A.Kilian in: A4/-
gemeines Kiinstlerlexikon von J. H. Fssvi, Zarich 1810ff. Bd. I11,
S. 1672.

35 Schon 1378 hat der Benediktiner Georg von Gengenbach den
heiligen Michael als Fiihrer des Sangerchores bezeichnet.

36 1708 ist das Fest der Maria-Immaculata eingefiihrt worden,
nachdem schon um die Mitte des 17. Jh. die Erbsiindelosigkeit
Mariens an etwa 50 Universititen, darunter auch Ingolstadt,
verteidigt worden war.

37 ALots MULLER, FEcclesia Maria. Diss. Freiburg im Uechtland
1951, S. 149, 150.

38 Augsburg: Heilig-Kreuz-Kirche; Wien:
Liechtenstein.

39 Definition des Terminus Emblem: Es besteht aus dem Bild,
auch Tkone oder Symbol genannt, und aus dem Spruchband,
auch Lemma, Motto oder Devise genannt. GReTE LEsky,
Barocke Embleme. Graz 1963, S. 31.

40 Vgl. Anm. 32, S. 86.

4t Der Saum des Tischtuches ist mit einer rot-schwarz-roten
Borde geziert; genau das gleiche Motiv ist fir die Abend-
mahlsdecke auf dem Rebsamenschen Fresko in Mieterkingen
verwendet.

42 Olbild in Schlo Salem von Fr. J.Spiegler um 1734; Decken-
fresken von M. Giinther in der Wallfahrtskapelle Hohen-
peiBlenberg 1748; Friedberg bei Augsburg 1749; Wilten bei
Innsbruck 1754; Schongau 1761.

13 Friedberg bei Augsburg von M. Giinther 1749; Eggelhof bei
Augsburg von J.B.Enderle 1765; Seeg bei Fissen von J.B.
Enderle 1768.

44 Betrachtung II, S. 3: « Wie unten stehender Text lautet, sagte
einstens die Mutter Bethsabea zu Salomon ihrem Sohne. Ich
bitte eine kleine Bitte von dir, du wollest mein Angesicht
nicht beschimen; und der Konig sprach zu ihr: Bitt, meine
Mutter, denn es gebiihret sich nicht, dal3 ich dein Angesicht
abwende, als wollte er sagen, es gebiihret sich nicht, dal3 der
Sohn der Mutter, sonderbar wenn sie bittet, etwas versage.
Auf gleiche Weise redet Christus mit Maria: Bitt, meine
Mutter, und um was du bittest, dieses soll geschehen. »

45 Ausst. Kat. Visionen des Barock. Salzburg 1966, Residenz-
galerie, S. 30, Nr. 12.

46 Jos. Jg. Wegscheider: Olskizze um 1740 in der Kunsthalle
Bremen. — Benedikt Gambs: Chordeckenbild in der Pfarr-
kirche von Riegel, 1745. — Meinrad von Aw: Chordecken-
bild in der Kirche von MeBkirch 1773. — F.Anton Maul-
bertsch: Hauptaltarfresko in Korneuburg/Wien 1773.

47 Ahnliche Christus-am-Olberg-Darstellungen gibt es von:
J.C.Stauder im Nonnenoratorium von St.Katharinental
1733; J.G. Bergmiiller in der SchloBkapelle von Haimhausen
1748; Meinrad von Aw im nérdlichen Seitenschiff der Pfarr-
kirche St. Jakob in Pfullendorf um 1750.

48 Vgl. Anm. 32, S. 485, 487.

49 W. BRAUNFELS: Die Heilige Dreifaltigkeit. Lukas-Biicherei zur
christlichen ITkonographie, Bd. VI. Diusseldorf 1954, Seite
XXXVIII.

Slg. Prinz von



50 Vgl. Anm. 49, S. XLII.

51 Die Gnadenvermittlung Marid ist durch Papst Benedikt XIV.
in der Bulla aurea vom 27. September 1748 historisch ver-
ankert und eigentlich sanktioniert worden. Maria wird darin
bezeichnet als «himmlischer Strom, durch den alle Gnaden-
gaben in die Herzen der armen Sterblichen geleitet werden ».
Lexikon der Marienkunde, K.ALGERMISSEN, Regensburg
1967, Bd. I, S. 672.

52 C.G. Jung erachtet das von Pius XII. 1952 erlassene Dogma
iiber die Assumptio Mariae als psychische Notwendigkeit zur
Beendung der Diskriminierung des Weiblichen und zur
Wiederherstellung des psychischen Lebens. Nach seiner Auf-
fassung hatte auch die christliche Trinitdt eine urspriinglich
anders gelagerte Struktur gehabt: Sie bestand aus Vater,
Mutter und Sohn, wobei das weibliche Prinzip im Heiligen
Geist personifiziert war. Aus dieser Sicht wird das Symbol der
Heilig-Geist-Taube hergeleitet.

53 Lic. theol. Maximilian Anton Rebsamen, 1687 in Sigmarin-
gen geboren, war von 1713-1733 Pfarrer in Bad Buchau-
Kappel, dann Stadtpfarrer in Saulgau und von 1749 bis zu
seinem Tod am 24. Oktober 1759 Dekan des Kapitels Saul-
gau. Er wird als einer der tiichtigsten Pfarrer der Gemeinde
gerithmt mit groBem Kunstverstindnis und groBen Sprach-
kenntnissen.

54 C.D.Asam, G.B.Goez, J.B.Zimmermann, F.].Spiegler, M.
Giunther u.a.

55 Verhorprotokolle der Stadt Sigmaringen, Bd. 27, S. 25
(12. Dezember 1676). Frdl. Mitteilung von Herrn Superior
Joh. Gresser, Kloster SieBen, dessen profunder Kenntnis der
Sigmaringer Archive die Verfasserin mannigfach verpflichtet
ist.

56 O.KUNG: Eine bemerkenswerte Darstellung der Dreifaltigkeit in
der Pfarrkirche zu Gislikon. Freiamter Kalender 1956, S. 45f.

57 STEICHELE-SCHRODER: Das Bistum Augsburg. Bd. VII, S. 28.

58 H. GUNDERSHEIMER : Matthéius Giinther. Verlag B. Filser, Augs-
burg 1930, S. 38-39.

59 Einige wenige Beispiele aus der ansehnlichen Reihe in der
Buchkunst:

— Manuskript des heiligen Dunstan, Erzbischof von Canter-
bury (1 908);

— Karolingische Miniaturen aus Lorsch im Vatikan;

— Hortus Deliciarum des Herrad von Landsberg (1170-—
1180);

— J.Fouquet: Illustrationen zum Stundenbuch des Etienne
Chevalier in Chantilly um 1460.

in der Malerei:

— Krénung Maria durch die Dreifaltigkeit. Oberrheinischer
Meister um 1490. Offentl. Kunstsammlung Basel;

— Jan Polack, Altar in Blutenburg bei Miinchen, 1491 ;

— H.Holbein d. A., Marienbasilikabild in Augsburg, 1499.

in der Plastik:

— Topferaltar in Baden bei Wien um 15153

— Hans Leinberger, Rohrer-Epitaph an der Martinskirche

in Landshut, 1524.

60 A, Direr, Entwurf zu einem Glasgemalde fiir die Landauer-
sche Briiderkapelle in Nirnberg, etwa 1511/1512.

61 Andrea del Sarto, Trinitas, 1519, Florenz.

62 Holzschnitt, anonym, um 1524, Paris.

6 Joseph Ruffini, geboren in Meran, gestorben 1749 in Augs-
burg, malte zwischen 1714 und 1719 im Kloster Ottobeuren
und 1718 das Altarbild Heiliger Joseph mit Fesuskind in der
Dreifaltigkeitskirche in Miinchen ; er muB folglich das Hoch-
altarblatt von J. A. Wolf gekannt haben.

64 A.M.MILLER: Crescentia von Kaufbeuren. Verlag Winfried

Werk, Augsburg, 1968.

Im Archiv von Muri-Gries wird ein solcher Stich mit der

Signatur von Kreszentia aufbewahrt. Er war einem Brief vom

1. Miarz 1741 an den hochwiirdigen Herrn Dekan P. Placidus

Vigier aus Solothurn beigelegt.

Magnum Bullarum Romanum, Bd. 16, S. 321ff., und Bullarum

Benedicti, X1V, Tom. I, S. 560fF.

67 Fresken von M. Giinther
1. Altdorf 1748
2. Schongau 1748
Fresko von Balthasar Riepp
in der Pfarrkirche St.Niklaus in GroBaitingen 1754:
Aufnahme Marias in den Himmel: Sie kniet auf Wolken-
ballen in weiem Kleid mit blauem Uberwurf; zwei Engel
halten den weit ausgebreiteten hofischen Hermelinmantel
hinter ihr, ein anderer trigt Krone und Zepter. Ihre Blicke
und Gesten sind auf den Heiligen Geist gerichtet, der, blond
gelockt, in weicher, fast weiblicher Gestalt Maria auffordert,
auf dem bereitstehenden Thronsessel Platz zu nehmen.
Christus und Gottvater, nahe zusammengeriickt, bilden eine
Einheit fur sich.

Fresken von Franz Ferdinand Dent (1723-1791) (Schiiler von
Wegscheider) in Egesheim 1758:

Auch hier, in einem Rundbild mit der Aufnahme Marias in
den Himmel, liegt die Betonung auf dem persénlichen Bezug
von Maria und dem Heiligen Geist in Jiinglingsgestalt.

68 Fr.A. Erler (1700-1745)

Im Kloster Ottobeuren um 1740:

Darstellung der Heiligen Trinitit in drei einzelnen Oval-
bildern. Gottvater, Christus und der Heilige Geist sind in
Brustbildern dargestellt; der Heilige Geist als strahlender
Jiingling mit der Heilig-Geist-Taube vor der Brust.

Joseph Esperlin (1707—-1775)

GroBe Olbilder an den Chorwinden der Pfarrkirche St. Maria
und Martin in Biberach 1742:

1. Bild rechts vom Altar: Der personifizierte Heilige Geist
in weiBlem Kleid schwebt in einer Wolke mit hocherhobener
segnender Rechten tiber Meer und Erde; von dem in dhn-
licher Gestalt dargestellten Christus unterscheidet er sich
durch den Strahlenkranz mit den sieben Zungen. Das Bild
gehort in einen groBeren Zyklus von acht Chorbildern.

J. G. Bergmiiller

Hochaltarblatt in der Dominikanerinnenkirche in Landsberg
1748 ; Deckenbild in der SchloBkapelle in Haimhausen 1750.
Jesuitenpater Udalricus Probst

Kupferstich in der Lauretanischen Litaney 1749.

F. Anton Rebsamen

Deckenfresko in Goslikon 1757.

6

o

6

&

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 3, 8, 14, 17, 20, 28, 34: Staats- und Stadtbibliothek
Augsburg

Abb. 4, 5, 26: Bayerische Staatsbibliothek, Miinchen

Abb. 6, 7, 11-13, 15, 16, 18, 19, 21-25, 27, 29-33, 35-39, 44:
Kantonale Denkmalpflege Aargau

Abb. 10: Bayerisches Landesamt fiir Denkmalpflege, Miinchen

Abb. 40: Dr. Hugo Schnell, D-8999 Scheidegg

Abb. 9, 41, 43: Edith Raeber-Ziist

Abb. 42: aus H.GUNDERSHEIMER, Matthdus Giinther, Augsburg
1930 (Abb. 51)

157



	Die Fresken in Fischbach-Göslikon und ihre Vorbilder : eine ikonographisch-ikonologische Studie

