
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Die "imago hominis" im Liber Viventium von Pfäfers

Autor: Eggenberger, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «imago hominis» im Liber Viventium von Pfäfers

von Christoph Eggenberger

Der 1973 erschienenen Faksimileedition des Liber Viventium

von Pfäfers im St. Galler Stiftsarchiv wird ein
wissenschaftlicher Kommentarband folgen1. Der vorliegende
Artikel will und kann in keiner Weise dort erarbeitete
Erkenntnisse vorwegnehmen. Es sollen hier lediglich

einige Gedanken zur Miniatur des Matthäussymbols auf
Pagina 4 (Abb. 1 f.) zu Papier gebracht werden.

Zunächst sei kurz die kunsthistorische Fragestellung an
den Liber Viventium und besonders an die «imago
hominis » umrissen. Es besteht Einigkeit darüber, daß die

Vi

m a
v̂>

"f^?*^&-1

9»r
fjäm»

ÀXÇP3T

dm,,:,..,

«Sß@
Attt**¦¦¦¦'¦.

W
i#om*

9.--qi7i^-fi-v
SU 7Ì.V\

rff
mr ?cn»*

ÉàfiMxc^y
*¦'¦

pr****

s-t»*«»

ma%¦>A

"Ö

m

i

Abb. 1 Liber Viventium von Pfäfers. St.Gallen, Stiftsarchiv, Fonds Pfäfers, Cod. 1,

Pag. 4: Matthäussymbol

102



Handschrift in der Zeit um 800 in Churrätien angelegt
worden ist2. Aus dieser Zeit stammt das Evangeliar mit
den vier Symboldarstellungen, während die frühesten
Einträge von Namen usw. um 830 einsetzen3. Die Arkaden,
welche diese Eintragungen umrahmen, sind reich
verziert: Sie wurden zum kleineren Teil von der gleichen
Hand wie die Miniaturen gemalt, zum größeren Teil von
anderen, auch späteren Händen4. Es ist die einzige chur-
rätische Handschrift dieser Zeit, die so aufwendig
geschmückt wurde, was wohl nur dem Zufall der Erhaltung
zuzuschreiben ist5. Der in churrätischer Schrift geschriebene

Codex Sangallensis 348 weist nur ornamentierte
Initialen auf6. In dieser Handschrift stellte David Wright
Elemente des südenglischen Ornamentstiles fest, den er
nach der Beda-Handschrift Cotton Tiberius CU des
British Museum «Tiberiusstil » nennt7. Dieser Ornamentstil

hat nichts zu tun mit demjenigen des Liber Viventium.

Seine Ornamente weisen nach Oberitalien, wie
z.B. gewisse Blattformen8; die Kapitelle in Form von
menschlichen Gesichtern finden wir im churrätischen
Gebiet auch in Mals9. Eine südenglische Vermittlung
mediterraner Motive durch angelsächsische Handschriften ist
nicht ganz von der Hand zu weisen: wir denken dabei
besonders an die sich verbeißenden Tiere10. Aber auch
diese finden wir um 800 auf den Skulpturfragmenten von
Müstair wie auf dem Kästchen von Chur11. Wir kommen
zum Schluß, daß die Blickrichtung nach den Inseln für
die Ornamentik keinen großen Gewinn verspricht, handelt

es sich doch bei allen diesen Motiven im Alpenraum
zu Beginn des 9.Jahrhunderts um fest etablierte Formen.

Die Standfigur des Matthäussymboles dagegen kann
dem allgemeinen Formenschatz der alpenländischen
Kunst nicht so ohne weiteres zugeordnet werden. Die
spätantike Tradition des stehenden Autorenbildes bleibt
in dieser Umformung deutlich spürbar. Auch da blicken
wir primär nach Italien oder auf nördlich der Alpen
entstandene Werke, die ihrerseits wesentliche Elemente von
Italien übernommen haben (s. unten).

Als weitere Prämisse bleibt noch ein Wort zum historischen

Kontext hinzuzufügen12. Die bedeutende Stellung
des Klosters Pfäfers innerhalb Churrätiens haben Franz
Perret und Heinrich Büttner gewürdigt13. Von Pfäfers
aus wurde das Kloster Müstair gegründet14. Und wie
Disentis und Müstair fand auch Pfäfers bei den karolingischen

Herrschern besondere Beachtung als Beschützer der
strategisch wichtigen Alpenübergänge15. Daher ist der
Einschub des Güterverzeichnisses des Klosters Pfäfers im
churrätischen Reichsgutsurbar erklärlich16. Die Besitzungen

von Pfäfers reichten im Süden bis nach Mals (südlich
von Meran)17. Damit und mit den Mönchslisten von
Biasca, Civate und Como im Liber Viventium läßt sich
die Blickrichtung nach Italien, speziell nach Oberitalien,
auch historisch bestätigen18. Obwohl schon im Jahre 614
Bischof Victor von Chur an einer fränkischen Synode
teilgenommen hatte, gehörte das Churer Bistum zur Erz-

H«. »%^

Ä»

J é ¦'¦"

Sfcs*qr HSr

***
V

&

Abb. 2 Detail aus Abbildung 1

diözese Mailand : Erst mit dem Vertrag von Verdun von
843 wurde es Suffraganbistum von Mainz19.

Der eigentlichen Analyse der Miniatur auf Pagina 4

schicken wir eine knappe Beschreibung voraus. Die
Ornamente beziehen wir dabei nicht weiter in unsere
Betrachtung ein.

Im vor allem durch die Füße betonten Kontrapost -
linkes Standbein, rechtes Spielbein - steht eine gelängte
aufrechte Figur auf einem roten, zweistufigen Podest20.

Die Tracht besteht aus einem eng anliegenden nur am
rechten Ärmel erkennbaren roten Untergewand, einer
roten Ärmeltunika und einem blauen Mantel21. Beim
Vergleich dieser Beschreibung mit der Miniatur zeigen sich

Widersprüche. Ein Fehler in der Kolorierung erschwert
die Unterscheidung der drei Gewandstücke22 : Die Tunika
ist über dem Oberkörper inklusive Ärmel blau eingefärbt
statt rot wie über den Beinen. Daß aber oben mit der
blauen Fläche nicht der Mantel gemeint ist, zeigt das

zeichnerische Detail auf der rechten Schulter: Dort ist
gerade noch der Saum des Mantels angedeutet, der hinter
dem Rücken nach unten fällt und in einer Faltenkaskade
endet. Die gelbe Randborte des Mantels wird auf Hüfthöhe

sichtbar, darüber folgt ein roter Streifen: Dieser

103



hätte nach oben zu einer roten Fläche ausgedehnt werden

sollen. Der Mantel wird in dieser antiken Drapierung
über beide Schultern gelegt und um die Hüfte geschlungen,

die Stoffenden sind normalerweise über den linken
Arm gelegt (hier liegt das eine Ende über dem Arm, und
das andere, bereits erwähnte, fällt frei von der rechten
Schulter). Von der Hüfte an aufwärts sollte also die Tunika

zu sehen sein23. In der Linken hält die Figur ein Buch
mit einem andreaskreuzförmigen Dekor auf dem roten
Einband ; die Rechte ist im lateinischen Segensgestus
erhoben. An den Schultern sind zwei kleine Flügel angesetzt;

der Kopf ist von einem gelben Nimbus umgeben.
Die Figur wird umrahmt von einer rundbogigen

Arkade, die mit Flechtband- und Spiralornamenten verziert
ist. Während die Basen in der Abtreppung eine architektonische

Form zeigen, hat der Maler die Kapitelle nicht
der gebauten Architektur entnommen : über dem
Blütenkapitell baut sich auf jeder Seite ein symmetrisches
Tiergeschlinge auf. Innerhalb des Arkadenbogens ist ein
Kleeblattbogen eingeschrieben, der eine blaue Grundfläche
umfaßt, von dem sich Kopf und Oberkörper der Figur
abheben. Aufdieser blauen Fläche begleiten weiße Punktreihen

den Kleeblattbogen wie auch den Oberkörper der
Figur24; im unteren Teil der Fläche erscheint die
abgekürzte Beischrift MATHAEUS EVANGELISTA. Aus
dem Scheitelpunkt des Arkadenbogens wächst ein pflanzliches

Gebilde mit weit ausladenden Blättern und Früchten

Zwei Vögel - durch die mit Augen bedeckten
Kopf- und Schwanzfedern als Pfauen erkennbar - halten
in ihren Schnäbeln je einen Stengel der Früchte.

Auf der gegenüberliegenden Pagina 5 steht das Incipit
des Matthäusevangeliums mit einer kleinen Initiale L
(Liber generationis Der Maler hat die Miniatur auf
diese Seite ausgerichtet: So hat er die Arkade aus der
Mitte der Pergamentseite nach rechts gerückt (die
Schwanzfedern des rechten Pfaus mußte er auf Pagina 5

enden lassen). Aber auch in der Figur selbst kommt diese

Ausrichtung zum Ausdruck: Das Gesicht ist leicht nach
rechts gewandt (nur das rechte Ohr wird sichtbar), und
die Beinstellung weist in die gleiche Richtung.

In Analogie zu den Titelbildern der anderen Evangelien
und im Hinblick auf die angesetzten Flügel kann die
dargestellte Figur einwandfrei als Matthäussymbol
interpretiert werden. Doch lassen verschiedene Elemente
daraufschließen, daß sich der churrätische Maler bei der
Ausführung der Miniatur nicht nach einer
Symboldarstellung orientiert hat.

Zunächst einmal ist die Figur als Evangelist bezeichnet
und nicht etwa als «imago hominis » wie im Echternacher
Evangeliar in Paris25. Die Flügel sind in der churrätischen
Miniatur deutlich als nachträgliche Zufügung zu erkennen:

Sie weisen einen anderen Stilisierungsgrad auf als

die Figur, sie sind nicht mit der Figur zusammen konzi-

M*i
lÉmfÉkC M\ ¦ '¦¦

v«
5a~T- X

aj

/% t~S3&
y&

'¦

mi
»

/y

Abb. 3 Rom, Commodilla-Katakombe: Lukas

piert worden. Der Figurentypus ist spätantik, wie er für
die frühmittelalterlichen Autorenbilder verwendet wurde:
Ausgehend von den Prophetendarstellungen in S.Apolli¬
nare Nuovo zu Ravenna26 und dem Lukasfresko in der
Commodilla-Katakombe zu Rom (Abb. 3)27 können hier
die Miniaturen im Mondsee-Psalter (Abb. 4)28, in den
Wiener Codices 1007 und 133229 und in den Gregor-
Homilien in Vercelli30 angeführt werden. Stehende

Evangelisten - auch sie Autorenbilder - sind aber im
Westen selten: Das Gundohinus-Evangeliar zeigt solche31,

und seine Matthäusfigur wurde denn auch mit dem Liber
Viventium in Zusammenhang gebracht32. Die Vergleichbarkeit

liegt aber nur darin, daß beide Miniaturen auf
denselben spätantiken Figurentypus zurückgehen33. Wir
können nicht annehmen, daß dem churrätischen Maler

104



ein Bild eines stehenden Evangelisten zur Verfügung
gestanden hat.

Der beschriebene Gewandtypus weist die Richtung, wo
wir den Figurentypus suchen müssen. Das kennzeichnende
Charakteristikum dabei ist die Faltenkaskade unter dem
rechten Arm: Es ist das eine Stoffende des Mantels, der
über der rechten Schulter noch knapp zu sehen ist -
links fällt der Stoff über den Arm. Die Zickzackränder
rahmen die Figur symmetrisch ein.

Diese Art der Stofführung finden wir analog wieder in
der Christusfigur des Verklärungsmosaiks auf dem Sinai
aus dem 6. Jahrhundert (Abb. 5)34. Weniger deutlich
taucht dieselbe Art schon im 4.Jahrhundert in Rom auf:
im Mosaik der Traditio legis in S. Costanza35. Im frühen

.-*¦
**

/ M1*

Ym

,¦

-v
m ï¦f •

Y

e

i

.*

i
\^

¦

¦ » .:.

PCX

mttdjL

£

MC ¦>

r

\ m
.••7,

"*W
,-<

****sï*«

Abb. 4 Psalter aus Mondsee. Montpellier, Bibliothèque de la
Faculté de la médecine, Ms. 409, fol. 2 v. : Christus

Abb. 5 Sinai, Marienkirche des Katharinenklosters : Christus
aus dem Apsismosaik

Mittelalter folgen die bekannten Christusfiguren in der
kirchlichen Kunst der Stadt Rom nicht diesem Schema;
aber an anderen Orten wurde dieser spätantike
Gewandtypus bei manchen Christusdarstellungen
angewandt: so auf den Elfenbeinen von Genoels-Elderen36 und
Chelles, heute in Oxford37, aber auch in der Buchmalerei :

im Flavigny-Evangeliar38, in den Gregor-Homilien von
Vercelli (Abb. 6)39 und in der Trierer Apokalypse40. Es

ist sicher kein Zufall, daß alle diese frühmittelalterlichen
Beispiele Christus Victor zeigen, Christus auf Basilisk und
Aspis, auf Löwe und Schlange, den sogenannten Psalmenchristus,

wie er im 90. Psalm, Vers 13, geschildert wird.
Es handelt sich auch hier um die Übernahme eines antiken

Typus, des Herrschers, der seinen Fuß auf den
besiegten (bösen) Feind setzt41; daneben kommt die typologische

Beziehung zwischen Altem und Neuem Testament
zum Ausdruck. Es verwundert deshalb nicht, daß der
Gewandtypus auch bei Propheten angewandt wird wie in
den Stukkaturen des Baptisteriums der Orthodoxen zu
Ravenna42 und auch in der Figur der Sapientia in der
Bibel von Moutier-Grandval43. Der Gewandtypus kann

105



IF
\

YLV

§§

N i

/K

Abb. 6 Gregor-Homilien. Vercelli, Bibl. Cap., Cod. 148, fol.
72 r. : Christus Victor. Nachzeichnung

Eine Bestätigung der geäußerten Thesen finden wir in
der Ritzzeichnung auf dem Deckel des Cuthbert-Sarko-
phages in Durham46. Ernst Kitzinger hat dort gezeigt,
daß die Homodarstellung nicht aus der gleichen Vorlage
stammt wie die anderen Symbole47 - was sicher auch für
den Liber Viventium zutrifft (und was auch die
Einzelbehandlung dieser einen Miniatur rechtfertigt). Und zum
zweiten ist die Gewandung des Engels derjenigen Christi
angeglichen, eine Gewandung, die im Prinzip mit
derjenigen im Liber zu vergleichen ist: Insbesondere finden
sich an beiden Orten die charakteristischen Stoffkaskaden
beidseitig der Figur. In Durham - wie in vielen anderen,
nicht nur insularen Werken - hat der Künstler aber das

Draperieprinzip des Mantels nicht verstanden und hat
den Figuren nicht nur über den linken Arm, sondern
auch über den rechten je ein freies Stoffende fallen
lassen48. Daß der churrätische Maler diesem Mißverständnis

nicht zum Opfer gefallen ist, zeigt deutlich seine völlige
Unabhängigkeit von insularen Vorbildern an - zumindest

was die menschliche Figur angeht.
Während in Durham die «imago hominis» eindeutig

als Engel - im gleichen Gewand wie Christus allerdings -
dargestellt ist, erscheint das Matthäussymbol auf der
Sedia di San Marco als Standfigur in der für Christus
typischen Gewandung49: Die sechs Flügel umgeben die
Figur, ohne mit ihr in irgendeiner Weise verbunden zu
sein.

Mit den Darstellungen in Durham und Venedig kann
die Gleichung «imago hominis» Christus auf eine
solidere, nicht nur theologisch begründbare, sondern
auch kunsthistorisch faßbare Grundlage gestellt werden.
Die Sedia di San Marco kann zusammen mit dem Mosaik
auf dem Sinai (s. Anm. 34) aber nicht dazu verleiten, für
den Liber Viventium ein Vorbild aus dem östlichen
Mittelmeergebiet des 6.Jahrhunderts anzunehmen: Dem
churrätischen Maler lagen die genannten spätantiken und
frühmittelalterlichen Werke beidseits der Alpen als
Vorbildmaterial näher.

vereinzelt auch für andere Figuren verwendet werden
wie z.B. für Petrus im Codex 165 der Biblioteca Capitolare

in Vercelli44. Doch dürften die vorgenannten
Beispiele zur Genüge darlegen, daß diese Art der Gewandung

primär für Christus reserviert bleibt und daß sie

gerade in der karolingischen Kunst nördlich der Alpen,
aber auch in Oberitalien auf Grund spätantiker
Vorlagen, für Christus geläufig war. Wir schließen daraus, der
churrätische Maler habe eine Christusfigur als Vorlage
für die Darstellung der «imago hominis» gewählt, und
dies, wie die Studien von Otto Karl Werckmeister zeigen,
mit Bedacht : als Identifikation von Christus- und
Evangelistenbild im Bild des Inkarnationssymbols, als Illustration

«der heilsgeschichtlich-sakramentalen Konsequenz
der Geburt Christi für die erneuerte Vollkommenheit des

Menschen auf Grund seiner Ebenbildlichkeit mit Gott»45.

Auch die stilistischen Eigenheiten der Pfäferser Figur weisen

auf die gleichen, bereits genannten vorbildlichen
Typen. Als einziges Vergleichsbeispiel wurde bisher die
Matthäusfigur im Gundohinus-Evangeliar herangezogen50

: Dort finden wir den im Westen seltenen Typus des

stehenden Evangelisten. Stilistisch sind die beiden Figuren
nur insofern vergleichbar, als beide eine behäbige Breite,
den ausgeprägten Kontrapost und gewisse Einzelheiten
der Linienführung gemeinsam haben. Außer der
Annahme gemeinsamer Vorbilder verspricht dieser
Vergleich wenig Gewinn. Die Figur des Evangelisten Lukas
aus der Commodilla-Katakombe in Rom aus der Zeit
zwischen 642 und 685 soll diesen Figurentypus, der hier
vorbildlich gewirkt hat, illustrieren (Abb. 3)51. Wir finden

106



dort die gleiche Art der Drapierung des Gewandes - mit
Ausnahme des fehlenden Stoffzipfels links. Auch die
Angabe des Kontrapostes erscheint dort in der gleichen
betonten Art : Auffallend ist die besonders herausgestrichene
Beugung des rechten Knies, das beinahe im Profil
gegeben ist. In der Pfäferser Figur ist diese Formulierung
wörtlich wiederholt. Wir finden sie aber auch in den
bereits erwähnten Christus-Victor-Darstellungen von
Genoels-Elderen, im Vercelleser Codex 148 (Abb. 6) und
in der Trierer Apokalypse52. Die den spätantiken Figurentypus

überlagernden insularen Stilelemente in der
Christusfigur von Genoels-Elderen lassen das Elfenbein als

mögliches Vorbild außer Betracht fallen. Die
oberitalienische Handschrift liegt formal und auch geographisch

näher: auf die Beziehungen des Klosters Pfäfers
und allgemein Churrätiens zu Oberitalien haben wir
hingewiesen. Im Codex 148 in Vercelli tritt ja auch das
stehende Autorenbild des heiligen Gregor auf, das mit der
Pfäferser Figur verwandt ist53. Daneben muß die
Salzburger Miniatur des Hieronymus im Wiener Codex 1332

angeführt werden, die ihrerseits auf oberitalienischen
Vorbildern basiert54. Sie zeigt auch die erwähnte,
charakteristische Massigkeit, wobei sich hier der Kontrapost

in der ganzen Haltung der Figur und nicht nur in der
Beinstellung ausdrückt. Die Wiener Miniatur verdient
auch deshalb unsere Aufmerksamkeit, da Schulterpartie
und Kopf der Figur in die Bogenrundung ragen, die als

Lunette einen andersfarbigen Hintergrund aufweist, wie
wir dies innerhalb des Kleeblattbogens auch in der
Miniatur von Pfäfers beobachtet haben55.

Drei stilistische Details seien noch erwähnt. Die Frisur
scheint aufgelöst in verschiedene Haarbüschel, eine
Formulierung, die - etwas später zwar - in St.Gallen
auftaucht: im Codex Sangallensis 25056. Mit wenigen
Strichen hat der Maler das Gesicht gezeichnet: Es erinnert,
auch in der Art, wie es nach rechts gerichtet ist, an die
Gesichter der Figuren der frühmittelalterlichen
Ausmalung von St. Prokulus zu Naturns (Abb. 7)57. Dort
finden wir auch die gleiche, eigenartige Ausformung der
Mundpartie wie in der Miniatur : Der Mund ist gebildet
aus einem waagrechten Strich mit zwei kurzen, seitlich
abgrenzenden senkrechten Strichen; die Mundöffhung
wird durch einen Kreis angegeben58. In der Miniatur ist
die Zeichnung etwas verunklärt, da die Tinte an dieser
Stelle das Pergament zerfressen hat. Deutlich ist aber zu
sehen, daß hier zwei waagrechte Linien gezeichnet sind
und daß sich in der Mitte ebenfalls ein Kreis befindet.
Unklar bleibt der seitliche Abschluß des Mundes. Die
halbmondförmige Betonung des Kinns und die beiden
Halsfalten treten auch an beiden Orten auf. Der Saum
des Tunikaausschnittes verläuft nicht geradlinig, sondern
ist eckig gebrochen, womit die Stofflichkeit des sich
bauschenden Gewandes angedeutet werden soll : auf ein
ähnliches Formelement haben wir in Naturns
hingewiesen59.

> ¦ /¦

mxm¦sn

:7

;f

I Jm
<*r.

\ : V

\

'JA
»V

s*

\-.

Abb. 7 Naturns, St.Prokulus: Detail einer Figur auf der
Nordwand

Diese Notizen zum Stil des Matthäussymboles mögen
genügen, um seine Zugehörigkeit zum alpenländischen,
churrätischen Kulturkreis in seinem Spannungsfeld
zwischen Alemannien und Oberitalien und in seiner starken
spätantiken Tradition zu kennzeichnen.

Die auf Grund der ikonographischen und stilistischen
Analyse geäußerte Hypothese, der Pfäferser Figur liege
ein Christusbild zugrunde, findet weitere Unterstützung
in der Ausformung der Rahmenelemente. Daß diesen ein
theologischer Gehalt innewohnen kann, hat Werckmeister
am Beispiel der «imago hominis » im Echternacher Evangeliar

in Paris gezeigt60: Dort ist es das Kreuzgerüst, in
Pfäfers ist es der in den Rundbogen eingeschriebene
Kleeblattbogen, der die rahmende Architektur prägt.

Das System der «übergreifenden Arkade» stammt aus
der frühchristlichen Architektur61. Es wurde auch von der
Buchmalerei übernommen: in der Gestaltung
entsprechender Kanontafeln frühchristlicher und frühmittelalterlicher

Zeit62. Der Kleeblattbogen selbst ist in der

karolingischen Kunst nicht geläufig, es sei denn, man
fasse ihn als Abbreviatur der Baldachinarchitektur auf,
als Hoheitsform aus dem imperial-liturgischen
Bereich63. Als eine solche auszeichnende Rahmenform in

107



heilsgeschichtlichem Zusammenhang taucht der
Kleeblattbogen auf den rhein-, maasländischen Reliquiar-
schreinen auf64. Das Motiv hat auch in die
Kathedralarchitektur Eingang gefunden65. Auch aus der
Buchmalerei sind zahlreiche Beispiele zu nennen66. In unserem
Zusammenhang sei das armenische Evangeliar von
Sebaste aus dem Jahre 1066 besonders erwähnt: Dort
finden wir das Incipit des Lukasevangeliums mit der
Darstellung des Symbols unter einem Kleeblattbogen67.

Ein weiteres Element unterstreicht den heilsgeschichtlichen

Aspekt der Rahmenarchitektur: die Darstellung
der heraldisch angeordneten Pfauen auf dem Rundbogen.
In dieser Stellung tauchen Pfauen oft auf, besonders auf
Kanontafeln seit der Spätantike68. In der Hofschule Karls
des Großen war das Motiv sehr beliebt : Es erscheint dort
schon im frühesten faßbaren Werk, im Godescalc-Evan-
gelistar, im Zusammenhang mit der Darstellung des

Lebensbrunnens69. In dieser Miniatur sind auch schon die
charakteristischen augenbesetzten Kopf- und Schwanzfedern

zu sehen, wie sie ganz ähnlich in Pfäfers wiederkehren.

Den Pfau in so markanter Stellung zu finden,
überrascht nicht, galt er doch im Mittelalter als Symbol der
Hoffnung auf ewiges Leben, der Auferstehung also70. Im
Liber Viventium picken die Pfauen an einer Pflanze, die
wir in Analogie zu anderen Denkmälern als Trauben
erkennen, die aus einem Kelch wachsen. Dieser Kombination

von Pfau und Traube wohnt eine eucharistische
Symbolik inne, wie sie in der Darstellung auf der Schmalseite

des Churer Kästchens gesehen wurde71: Aber auch
dort steht wohl das Sinnbild des ewigen Lebens im
Vordergrund, da es sich doch eher um ein Reliquiar, ein
Heiligengrab also, handelt als um ein Eucharistiekästchen72.

Karl Hauck weist bei der Behandlung des Motivs
aufdem sogenannten Rupertuskreuz im Salzburger
Domschatz (vormals Bischofshofen) darauf hin, «wie
selbstverständlich der Vogel-Weinstock-Zusammenhang
auch im literarischen Passionskontext des 8.Jahrhunderts
war » und veranschaulicht dies mit dem Vogel auf fol. 48 r.
im Godescalc-Evangelistar, der vor den Passionslesungen
erscheint73. Und gerade diesen traubenpickenden Vogel -
er ist diesmal eher als Adler stilisiert - sehen wir in
beinahe identischer Ausformung - gewissermaßen heraldisch
verdoppelt - im Liber Viventium unter dem Markussymbol

auf Pagina 52. Im Bild des Johannessymbols auf
Pagina 144 kehrt das Motiv wieder, dort aber mit
zurückgewandtem Kopf des Vogels74. Ob sich daraus Verbindungen

zur Hofschule Karls konstruieren lassen, bleibe
dahingestellt : Wir möchten eher Gewicht darauf legen,
daß diese Motive im 8./9.Jahrhundert zum künstlerischen
Allgemeingut sowohl auf den Inseln wie auf dem Kontinent

zu zählen sind. Hier ist es bedeutender, den Gehalt
des Motivs im Zusammenhang mit dem Kleeblattbogen
und der Darstellung des Evangelistensymbols zu erfassen:

Den Kleeblattbogen konnten wir als auszeichnende

Rahmenform, als Hoheitsform deuten. Das Pfauenpaar
weist auf das ewige Leben, auf die Auferstehung hin. Beides

ist im Zusammenhang mit der Heilsgeschichte zu
sehen und bestätigt so die Deutung der «imago hominis»
als Symbol der Inkarnation, ja als Christusfigur.

Hier drängt es sich auf, eine bereits angeführte Miniatur
etwas näher zu betrachten: Wir meinen das Christusbild
im Psalter aus dem Kloster Mondsee (Abb. 4)75. Die
Figur gehört zur erwähnten Tradition des spätantiken
Autorenbildes; ein solches zeigt die zweite Miniatur der
Handschrift mit der Darstellung Davids, des Verfassers
der Psalmen. Beide Figuren sind in der gleichen Art
gewandet mit Tunika und Mantel, aber auch Christus ohne
den zur Rechten herabfallenden Mantelstoff. Christus
wird hier in typologischem Sinne seinem alttestamentlichen

Vorläufer gegenübergestellt. Es ist festgestellt worden,

daß die beiden Figuren dem Vorbild der Propheten
in S. Apollinare Nuovo zu Ravenna folgen76. Einer solchen

Vorlage sind auch die beiden Attribute der Christusfigur,
das Buch und die Rolle, entnommen.

Ein weiteres Element weitet nun das Christusbild zu
einem ganzen heilsgeschichtlichen Programm aus: Christus

steht auf einem Gebilde, das sich nicht mit den sonst
in der Malerei der Zeit geläufigen Podesten vergleichen
läßt. Christus steht auf zwei sich überkreuzenden
Gegenständen, die mit einer streifenförmigen Strukturierung
und der Angabe eines Loches oder einer Aushöhlung
versehen sind. Wir möchten darin die von Christus
eingebrochenen, über Kreuz am Boden liegenden Höllentore
sehen, über die er bei seinem Abstieg in die Vorhölle
schreitet : Diese Szene - in der byzantinischen Kunst wird
sie als Anastasis bezeichnet - steht weniger für den
Abstieg in die Hölle als vielmehr für den österlichen Gedanken

der Besiegung von Tod und Teufel und der
Auferstehung nach drei Tagen77. Ein zufällig herausgegriffenes

Beispiel, die Anastasisszene in Hosios Lukas78, weist
darauf hin, daß auch die Darstellung einer solchen Handlung

durchaus in hieratischer Strenge mit einer frontalen
Christusfigur gestaltet werden konnte : dies um die
Möglichkeit nicht auszuschließen, daß der bayerische Maler
seine Christusfigur aus einer Anastasisszene hätte kopieren
können79.

Wenn wir also diese Übernahme aus der
Anastasisikonographie richtig sehen, könnte das Bildprogramm
dieser Miniatur damit umschrieben werden, daß Christus
nicht nur als Logos - mit Buch und Rolle - erscheint,
sondern auch als der Erlöser, der die Hölle bezwungen hat
und nach drei Tagen auferstanden ist80. Der
Auferstehungsgedanke ist uns schon bei der Behandlung der

Rahmung der Pfäferser Figur aufgetaucht, nämlich bei den
Pfauen auf dem Bogen : Wir fänden so in der Miniatur
aus Mondsee ein weiteres Mosaiksteinchen zur
Interpretation der churrätischen «imago hominis» und einen
weiteren Beleg für eine solche umfassende heilsgeschichtliche

Deutung einer frühmittelalterlichen Miniatur.

108



ANMERKUNGEN

Abkürzungen

DACL Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie
(Paris)

RAC Reallexikon für Antike und Christentum (Stuttgart)
RBK Reallexikon zur byzantinischen Kunst (Stuttgart)
RDK Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte (Stutt¬

gart/München)

1 Liber Viventium Fabariensis, Stiftsarchiv St.Gallen, Fonds
Pfäfers Codex 1, Bd. 1 : Faksimileedition, hg. von Albert
Bruckner und Hans Rudolf Sennhauser in Verbindung
mit Franz Perret, Alkuin-Verlag, Basel 1973. Zu besonderem

Dank bin ich Herrn Professor Johannes Duft verpflichtet;
er hat mich durch seine freundliche Hilfe zur Abfassung
dieses Artikels ermutigt.

2 Bernhard Bischoff, Panorama der Handschriftenüberlieferung
aus der Zeit Karls des Großen {Karl der Große II, Düsseldorf 1965,
S. 233-254), S. 245, Anm. 85 : Entstehung in Pfäfers nicht
gesichert, «Rätien».

3 Dieter Geuenich, Die ältere Geschichte von Pfäfers im Spiegel
der Mönchslisten des Liber Viventium Fabariensis (Frühmittelalterliche

Studien 9, 1975, S. 226-252), S. 229, 231.
4 Geuenich (vgl. Anm. 3), S. 229.
5 Die Ausmalungen der Kirchen von Müstair, Mals und

Naturns (Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1,

Frauenfeld 21968, S. 263-272) sind Zeugnisse churrätischer
Malerei des 8./9.Jahrhunderts, die ihren Niederschlag sicher
auch in den Skriptorien gefunden haben.

6 Albert Bruckner, Scriptoria medü aevi Helvetica. Denkmäler
schweizerischer Schreibkunst des Mittelalters, Bd. 1, Genf
1935, S. 89, Tf. VI und VII. Kurt Holter, Der Buchschmuck
in Süddeutschland und Oberitalien {Karl der Große III, Düsseldorf
1965, S. 74-114), S. 84, Abb. 28-30. - S. auch: Iso Müller,

Die Initialen des Evangeliars von Müstair (um 800), in:
ZAK 32, 1975, S. 129-134.

7 David H. Wright, The Vespasian Psalter, British Museum,
Cotton Vespasian A.I. (Early English Manuscripts in
Facsimile 14), Kopenhagen 1967, S. 64, 68.

8 Blattformen auf Pagina 144: vgl. mit Egino-Codex (Berlin,
Deutsche Staatsbibliothek, Ms. Phill. 1676), fol. 25 v. Jean
Hubert, Jean Porcher, Wolfgang Fritz Volbach, Frühzeit

des Mittelalters. Von der Völkerwanderung bis an die Schwelle
der Karolingerzeit, München 1968, Abb. 155.

9 Pagina 134f. Stuckkapitelle von St. Benedikt zu Mals: Nicolo
Rasmo, Note preliminari su S. Benedetto di Malles {Stucchi e

Mosaici 1, Atti del 8° Congresso Internazionale di Studi
sull'Alto Medioevo 1, Mailand 1962), S. 86-110.

10 Pagina 44-51, 74f. S. Geneviève L. Micheli, L'enluminure du
haut moyen âge et les influences irlandaises. Histoire d'une influence,
Brüssel 1939, S. 103.

11 Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden,
Bd. 5 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 14), Basel 1943,
Abb. 322. Derselbe, Bd. 1, Basel 1937, Reprint 1975, Abb. 13.

12 Zusammenfassung mit Literaturangaben s. Christoph
Eggenberger, Die frühmittelalterlichen Wandmalereien in St.
Prokulus zu Naturns (Frühmittelalterliche Studien 8, 1974, S. 303-
350), S. 304-308. Geuenich (vgl. Anm. 3), passim.

13 Franz Perret, Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers (98.
Neujahrsblatt, hg. vom Historischen Verein des Kantons St.Gal¬
len), St.Gallen 1958. - Heinrich Büttner, Zur frühen Ge¬

schichte der Abtei Pfäfers. Ein Beitrag zur rätischen Geschichte des

8.j9. Jahrhunderts (Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte

53, 1959), S. 1-17, jetzt in: Schwaben und Schweiz
im frühen und hohen Mittelalter, Sigmaringen 1972, S. 225-
239.

14 Büttner (vgl. Anm. 13), S. 235.
15 Büttner (vgl. Anm. 13), S. 232, 235.
16 Wolfgang Metz, Zur Erforschung des karolingischen Reichsgutes

(Erträge der Forschung 4), Darmstadt 1971, S. 31-34,
mit Quellen- und Literaturangaben.

17 Eggenberger (vgl. Anm. 12), S. 307.
18 Geuenich (vgl. Anm. 3), S. 235f., 251.
19 Geuenich (vgl. Anm. 3), S. 251.
20 Die überflüssige dritte Stufe ist rechts nur im Kontur

angegeben, aber nicht koloriert: Man möchte daraus schließen,
daß Zeichner und Kolorist nicht die gleiche Person waren.

21 Es handelt sich beim Mantel um das römische Pallium, s.

Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft,
36. Halbbd., 2, Stuttgart 1949, Sp. 249-254.

22 S. zum besseren Verständnis des Folgenden die Farbreproduktion

in der in Anm. 1 genannten Faksimileedition.
23 Vgl. Anm. 20. Hier ist der Kolorist der fehlerhaften Zeichnung

gefolgt.
24 Der Maler hat damit links, innerhalb des Kleeblattbogens,

begonnen: Dies wäre zu vergleichen mit Saint-Genis-des-
Fontaines (Bernhard Rupprecht, Romanische Skulptur in
Frankreich, München 1975, Abb. 8f.). S. die rote Punktierung
in der Bibel von Moutier-Grandval, fol. 349v.-351r., 408v.,
409 r. : Die Bibel von Moutier-Grandval. British Museum, Add.
Ms. 10546. Ausgabe: Bern 1971, Tf. 25-28, 36f.

25 Bibliothèque nationale, Ms.lat. 9389, fol. 18v.: Hubert,
Porcher, Volbach (vgl. Anm. 8), Abb. 174. Zu Evangelisten

und Evangelistensymbolen s. Peter Bloch, Ursula
Nilgen, voce «Evangelisten» (RDK, Bd. 6, München 1973,
Sp. 447-517), Sp. 463f. und Ursula Nilgen, voce
«Evangelistensymbole» (ebd., Sp. 517-572), Sp. 526.

26 Friedrich Wilhelm Deichmann, Frühchristliche Bauten und
Mosaiken von Ravenna (Tafelbd.), Wiesbaden 1958, Abb. 101.

27 Guglielmo Matthiae, Pittura romana del medioevo, Bd. 1, Rom
1965, Abb. 76. Ernst Kitzinger, Römische Malerei vom Beginn
des 7. bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts, München 1936, S. 21.
Hans Belting, Probleme der Kunstgeschichte Italiens im
Frühmittelalter (Frühmittelalterliche Studien 1, 1967, S. 94-155),
S. 130.

28 Montpellier, Faculté de la medicine, Ms. 409, datiert vor 788:

Karl der Grosse - Werk und Wirkung, Ausst.-Kat.,
Aachen 1965, Nr. 450.

29 Salzburg, um 800. Hermann Julius Hermann, Die frühmittelalterlichen

Handschriften des Abendlandes (Die illuminierten
Handschriften und Inkunabeln der Nationalbibliothek in
Wien, Bd. 1), Leipzig 1923, S. 141-145, Tf. 32f.

30 Biblioteca Capitolare, Cod. 148. Nonantola, Anfang des

9.Jahrhunderts. Hubert, Porcher, Volbach (vgl. Anm. 8),
Abb. 121. Belting (wie Anm. 25), S. 129-131.

31 Autun, Bibliothèque municipale, Ms. 3, fol. 186v.-188r. :

Karl der Große (vgl. Anm. 26), Nr. 410. Lawrence Nees bereitet

bei Professor Kitzinger (Harvard) eine Dissertation über
die Miniaturen dieser Handschrift vor. - Stehende Evangelisten

sind in angelsächsischen Handschriften des 8./9.Jahr¬
hunderts zu finden, s. Carl Nordenfalk, An Illustrated
Diatesseron (The Art Bulletin 50, 1968, S. 119-140), S. 126.
Die Stofführung ist bei diesen Figuren sehr unklar (s. unten) :

Sie kommen als Vorbildtypen für Pfäfers nicht in Frage.

109



32 Holter (vgl. Anm. 6), S. 96.
33 Die Unterschiede sind beträchtlich: In Autun ist die

Symboldarstellung in der Lunette, der Evangelist trägt Bart und
lange Haare, er hält das Buch geöffnet.

34 Christa Ihm, Die Programme der christlichen Apsismalerei vom
4. Jahrhundert bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts (Forschungen zur
Kunstgeschichte und christlichen Archäologie 4), Wiesbaden,
1960, S. 196f., Tf. XX, 1.

35 Matthiae (vgl. Anm. 27), Abb. 28.
36 Brüssel, Musées Royaux d'Art et d'Histoire. Karl der Große

(vgl. Anm. 28), Nr. 534.
37 Bodleian Library, Ms. Douce 176. Karl der Große (vgl. Anm.

28), Nr. 519.
38 Autun, Bibliothèque municipale, Ms. 4, fol. 8r. Karl der Große

(vgl. Anm. 28), Nr. 439.
39 S. Anm. 30. Belting (vgl. Anm. 27), Tf. XIV: fol. 72 r. S.

auch Hans Belting, Studien zur beneientanischen Malerei
(Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archäologie
7), Wiesbaden 1968, S. 214, Abb. 55.

40 Trier, Stadtbibliothek, Cod. 31, fol. 75 r. Belting (vgl. Anm.
27), S. 131f.

41 Das Einhardkreuz. Vorträge und Studien der Münsteraner Diskussion

zum Arcus Einhardi, hg. von Karl Hauck (Abhandlungen der
Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Phil.-hist. Klasse,
3. F., Nr. 87), Göttingen 1974, S. 39-42 (Kurt Weitzmann).

42 Deichmann (vgl. Anm. 26), Abb. 72-81 : dort etwas andersartige

Formulierung der Stofführung.
43 Fol. 262 v., Die Bibel von Moutier-Grandval (vgl. Anm. 24),

Tf. 21.
44 Hubert, Porcher, Volbach (vgl. Anm. 8), Abb. 159.
45 Otto Karl Werckmeister, Irisch-northumbrische Buchmalerei

des 8. Jahrhunderts und monastische Spiritualität, Berlin 1967, S. 21.
46 Ernst Kitzinger, The Coffin-Reliquary {The Relics of Saint

Cuthbert, hg. von C. F. Battiscombe, Oxford 1956, S. 202-
304), S. 23Iff.

47 Kitzinger (vgl. Anm. 46), S. 239.
48 Kitzinger (vgl. Anm. 46), S. 292-295. S. auch Naturns:

Eggenberger (vgl. Anm. 12), S. 342f.
49 // Tesoro di San Marco, hg. von H.R.Hahnloser, Bd. 2,

Florenz 1971, S. 9, Kat.-Nr. 10, Tf. VIL S. auch Werckmeister

(vgl. Anm. 45), S. 15.
50 Vgl. Anm. 32. Dazu auch Reinle, vgl. Anm. 5, S. 277-279.
51 Vgl. Anm. 27.
s2 Vgl. Anm. 36, 39, 40.
53 Vgl. Anm. 30.
54 Vgl. Anm. 29. David H. Wright, The Codex Millenarius and

its Model (Münchner Jahrbuch der bildenden Künste 3. F.,
XV, 1964, S. 37-54), S. 47.

» S. auch Cod. Vind. 1007 (vgl. Anm. 29).
56 Pag. 501 : Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons St.

Gallen, Bd. 3 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 45), Basel

1961, Abb. 332, S. auch Pag. 499 : Adler mit zurückgewandtem
Kopf, zu vergleichen mit demJohannessymbol auf Pag. 144 des
Liber Viventium (vgl. Anm. 74).

57 Eggenberger (vgl. Anm. 12). Nicolo Rasmo, Le pitture
carolingie di Malles {Arte in Europa, Festschrift E. Arslan, Mai-
land 1966, S. 194-202), S. 202, Anm. 16. Naturns gehörte
zum Bistum Chur, zu Churrätien.

58 Eggenberger (vgl. Anm. 12), Abb. 40f. Bei anderen Figuren
in Naturns sind auch zwei waagrechte Linien angegeben, dort
aber ohne Kreis (Eggenberger, vgl. Anm. 12, Abb. 33).

59 Eggenberger (vgl. Anm. 12), S. 324, 346, Abb. 33.
60 Werckmeister (vgl. Anm. 45), S. 14.
61 Friedrich Wilhelm Deichmann, voce «Architektur» (RAC

1, Stuttgart 1950), S. 610, mit Literatur.
62 Z.B. Soissons-Evangeliar: Florentine Mütherich, Die

Buchmalerei am Hofe Karls des Großen {Karl der Große 111, Düssel¬

dorf 1965, S. 9-53), Tf. XIII. Die Kanontafel als Abbild
kirchlicher Portalarchitektur: Victor H.Elbern, Z'erseiten in
Handschriften desfrühen Mittelalters als Ze'chen sakraler Abgrenzung
(Miscellanea mediaevalia, Bd. 8, Berlin 1971, S. 340-356),
S. 345.

63 S. z. B. die dreibogigen Baldachine im Codex Aureus in München

und in der Bibel von S. Paolo f.l.m. : Eggenberger (vgl.
Anm. 12), Abb. 47, 53. Zum Baldachin: Andreas Alföldi,
Die monarchische Repräsentation im römischen Kaiserreiche, Darmstadt

1970, S. 245-249. Otto Treitinger, Die oströmische

Kaiser- und Reichsidee nach ihrer Gestaltung im höfischen Zeremoniell,
Darmstadt 1969, S. 57.

114 Ernst Günther Grimme, Goldschmìedekunst im Mittelalter.
Form und Bedeutung des Reliquiars von 800 bis 1500, Köln 1972,
S. 134. Monumenta Annonis, Köln und Siegburg, Weltbild und
Kunst im hohen Mittelalter, Ausst.-Kat., Köln 1975, S. 194.

65 Rupprecht (vgl. Anm. 24), Abb. 42f., 55. Willibald
Sauerländer, Gotische Skulptur in Frankreich, 1140-1270, München
1970, Abb. 56f., 60, 67, 79, 90, 151.

66 S. z. B. Evangeliar von Saint Vaast, Arras. Arras, Bibliothèque de
la ville, Ms. 1045, fol. 35r. : Mitte 9. Jahrhundert (Amédée Boinet,

La miniature carolingienne, Paris 1913, Tf. 94b.).
Stuttgarter Passionale. Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek,

Bibl. fol. 56, fol. 15 r. {Suevia Sacra. Frühe Kunst in Schwaben,

Ausst.-Kat., Augsburg 1973, Nr. 175b, Abb. 164).
67 Lydia A.Durnowo, La miniatura armena, Mailand 1961, Tf.

XXI, s. auch Tf. XLII und LXIV. - Im Hinblick auf die
anderen Symboldarstellungen im Liber Viventium wäre auch
eine Ableitung des Kleeblattbogens aus dem Vierpaß denkbar.

Zum Vierpaß: Viktor Lazarev, Storia della pittura
bizantina, Turin 1967, Abb. 140, 244, 264.

68 Carl Nordenfalk, Die spätantiken Kanontafeln. Kunstgeschichtliche

Studien über die eusebische Evangelien-Konkordanz in den vier
ersten Jahrhunderten ihrer Geschichte, Göteborg 1938, Tafelbd.,
Tf. 8, 11, 13, 15 u.a., 49 (Vat.lat.3806, fol. 2v.: Rom [?],
6.Jahrhundert), 140 {Rabula-Evangeliar von 586).

69 Paris, Bibliothèque nationale, nouv.acq.lat. 1203, fol. 3v.
Farbabbildung in Mütherich, vgl. Anm. 62, Tf. II. Paul
A. Underwood, The Fountain ofLife in Manuscripts of the Gospels

(Dumbarton Oaks Papers V, 1950, S. 41-138).
7°H.Leclerq_, voce «Paon» (DACL 13, 1, 1937, Sp. 1075-

1097), Sp. 1075-1080. S. die Pfauen auf dem Sarkophag der
Theodota in Pavia : Hubert, Porcher, Volbach (wie Anm.
8), Abb. 119.

74 Poeschel (vgl. Anm. 11), Bd. 1, S. 30.
72 Victor H.Elbern, Das Engerer Bursenreliquiar und die Z^er'

kunst desfrühen Mittelalters (Niederdeutsche Beiträge zur
Kunstgeschichte 10, 1971, S. 41-101), S. 56f.

73 Karl Hauck, Das Einhardkreuz. Mit einem Anhang zu den
Problemen des « Rupertus »-Kreuzes (Frühmittelalterliche
Studien 8, 1974, S. 93-115), S. 109. Joachim Werner,
Frühkarolingische Silberorhrringe von Rostede (Oldenburg). Beiträge zur
Tierornamentik des Tassilokelches und verwandter Denkmäler
(Germania 37, 1959, S. 179-192), S. 183.

74 Werner (vgl. Anm. 73), S. 181.
75 Vgl. Anm. 28, fol. 2v. («David»: fol. lv). Es sei auf den

heutigen schlechten Zustand der Miniatur hingewiesen (s.

Abb. 4 nach einer Aufnahme aus dem Jahre 1974 im
Vergleich zu Karl dem Großen [vgl. Anm. 28], Abb. 70).

7<i Wright (vgl. Anm. 54), S. 37, 47.
77 Elisabetta Lucchesi-Palli, voce «Anastasis» (RBK Bd. 1,

Stuttgart 1966, Sp. 142-148). Dieselbe, voce «Höllenfahrt»
(Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Freiburg 1970,

Sp. 322-331), Sp. 323f., 327.
78 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 3,

Gütersloh 1971, Abb. 99-119 mit anderen Bildbeispielen.

110



79 Als früheste Anastasisdarstellung im Westen kennen wir das
Fresko aus S. Maria Antiqua in Rom : Lucchesi-Palli,
Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 77), Sp.
32 3f. Dieselbe, Der syrisch-palästinensische Darstellungstypus der

Höllenfahrt Christi (Römische Quartalsschrift 57, 1962, S. 250-
267), S. 266. Pietro Romanelli, Per Jonas Nordhagen,

S.Maria Antiqua, Rom 1964, Tf. 30: aus der Zeit Papst Johannes

VIL, 705/07.
Für David hat diese Deutung wenig Sinn, wenn wir ihn nicht
als Vorläufer Christi in der Vorhölle ansehen. S. dazu Jean
Daniélou, voce «David» (RAC, Bd. 3, Stuttgart 1957)
S. 599.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1 : Aufnahme des Verfassers mit freundlicher Erlaubnis
des Stiftsarchivs St.Gallen

Abb.2: Photo Carsten Seitrecht, St.Gallen. Mit freundlicher
Erlaubnis des Stiftsarchivs

Abb. 3 : Nach André Grabar, Die Kunst im Zeitalter Justinians,
München 1967, Abb. 177

Abb. 4: Aufnahme des Verfassers mit freundlicher Erlaubnis der
Bibliothèque de la Faculté de Médecine, Montpellier

Abb. 5 : Nach W. F. Volbach, J. Lafontaine-Dosogne, Byzanz
und der christliche Osten, Berlin 1969, Abb. 4

Abb. 6: Nach Belting (vgl. Anm. 39), Abb. 55
Abb. 7 : Photo Dr. Marco Hüttenmoser, Aarau

11


	Die "imago hominis" im Liber Viventium von Pfäfers

