Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Narziss oder Hylas? : Zum Planeteng6ttermosaik von Orbe
Autor: Koller, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Narzi3 oder Hylas?

Lum Planetengittermosaik von Orbe

von HERMANN KOLLER

Meiner Deutung des Planetengottermosaiks von Orbe als
einer Apotheose von Ganymedes und Hylas durch Eros?!
widerspricht Victorine von Gonzenbach in einem aus-
fihrlichen Aufsatz2. Thre Einwinde sollen im folgenden
untersucht und beantwortet werden. Vorerst moge ein
Blick auf das Beobachtbare und die gemeinsame Grund-
lage, welcher jeder Diskussion von Sekundarliteratur vor-
auszugehen hat, zeigen, ob sich das Mosaik als einheit-
liche Komposition oder aber als Konglomerat verschiede-
ner Motive erweist3. Das folgende Schema verdeutlicht
die Anordnung des ganzen Mosaiks, und die Beschriftung
zeigt, von welcher Seite es betrachtet werden konnte
(Abb. 1). Vorerst bleibt noch offen, ob das Oktogon 7
Narzi3 oder Hylas darstellt. Auf den ersten Blick wird
deutlich, dal3 der Beschauer, wenn er das Mosaik von
Saturnus (1), also nach antiker Zahlung vom ersten Wo-
chentagsgott, aus betrachtet, sechs Oktogone, drei Viertel
des Tierfrieses und die Jahreszeiten Ver und Hiems tiber-
blickt. Steht er aber auf der Gegenseite, also vor Mars (5),
dann er6ffnen sich funf weitere Oktogone, der Rest des
Rahmens mit Aestas und Autumnus. Venus hingegen (9)
und die Gestalt des am Wasser knienden Jiinglings sind
einander entgegengestellt und kénnen nur beim Um-
schreiten des ganzen Mosaiks erfaft werden. Die natiir-
liche Reihenfolge der Planetengétter zwingt zu einem
Umschreiten des Mosaiks im Uhrzeigersinne. Der Tier-
friesrahmen und die vier Jahreszeiten aber sind im Gegen-
zeigersinne angeordnet. Das zentrale Bild der Planeten-
gottin Venus wird nicht nur durch die geometrischen
Linien der Diagonalen und der Mittelsenkrechten des
Mosaikquadrates, sondern auch durch seine abweichende
Orientierung als optisches Zentrum hervorgehoben.

Die neun Oktogone, welche das eingeschriebene Qua-
drat erfillen, sind durch die von den Planetentagen be-
stimmte Reihenfolge untereinander zusammengeschlos-
sen, wihrend die vier Oktogone in den Ecken, die je ein
Paar Triton und Nereide aufweisen, das Bild ausfiillend
begleiten. Ganymedes (3) und der am Wasser kniende
Jiingling (7) stehen in der Reihe der Planetengétter und
sind in ihren Kreis einbezogen, und zwar so, dal} sie
gleichzeitig symmetrisch zum Mittelbild der Venus geho-
ren.

Die Deutung des Bildes hat diesen beiden Beziigen
nachzugehen und beide gleich zu bewerten, weil die
kinstlerische Absicht, die hier zutage tritt, dies verlangt.
Bild 3 (Ganymedes) und 7 (der kniende Jiingling) miissen

94

€—————— Tierfries €——

[ J|[estas]
RETN

€
P )
“0o 0= s Meer-
B ‘§
Ly 3 ® w3 kentaur
goefd o Nymphe
s @
o ®

B R T —

ayduhN
Inejuay

&— Tierfries &—

—Iaal

'F mM
23 - 3 STIIR] —mm—m—————————>
3= [
<0
!
=
o
8
[l
Abb. 1 Schema des Planetengéttermosaiks von Orbe

zum Kreis der Planeten, in den sie hineingestellt sind, und
zum Bild 9 (Venus), auf das sie symmetrisch ausgerichtet
sind, eine engere Verbindung aufweisen als die mythologi-
schen Seewesen der Eckoktogone?.

Gehen wir der ersten Beziehung nach, so fallt sofort auf,
daB sowohl Figur 3 wie Figur 7 menschliche Jiinglinge
sind, nicht géttliche Wesen, wie in allen tibrigen sieben
Oktogonen des inneren Kreises. Ganymedes nun, um den
es sich sicher in 3 handelt, wird als schoner Jiingling mit
Hirtenstab gezeigt im Augenblick, da er vom Adler des
Zeus durch die Liifte entfithrt wird. Er wird in den Kreis
der Planetengotter aufgenommen, was nur bedeuten
kann, daB3 seine Entriickung durch den Adler hier als
Apotheose, und zwar als Himmelfahrt, zu verstehen ist?.
Klar ist auch seine Beziehung zu Venus: Ganymedes ist
durch die Liebe des Gottervaters Zeus der Erde entrissen
worden ; seine Szene stellt die miannliche Erotik dar.



Das Gegenbild (7) zeigt zu FiiBen der Venus einen am
Brunnenrand kauernden Jiingling. Auch er ist in den
Kreis der Planetengotter aufgenommen wie Ganymed,
was wiederum nur heiBlen kann, daB3 er dieser Erde ent-
riickt, in den Himmel gehoben wird. Seine Beziehung zu
Venus muB3 ebenfalls durch seine erotische Erfahrung ge-
geben sein, als Gegenstiick zu Ganymed aber wohl die
Liebe zu einer Frau ausdriicken. Das Bildmotiv dieses
Medaillons allein fiir sich genommen trifft auf zwei schéne
mythische Jiinglinge zu: auf Narzi} und auf Hylas. Doch
nur Hylas erfiillt die Bedingungen, welche der Bildzusam-
menhang fordert: Er wurde durch eine Quellnymphe, die
sich in ihn verliebte, ins Wasser hinabgezogen, dieser Erde
entrickt und unsterblich.

Victorine von Gonzenbach stellt in ihrer ausfiihrlichen
Analyse des Mosaiks® fest, dal3 sich das Thema (sc. der
Planetengétter) vor allem fiir eine Zentralkomposition
eigne. Aber sie fihrt weiter: «In Orbe handelt es sich
ausgesprochen nicht um eine solche, sowenig wie das
Thema der Darstellung auf die Planetengétter beschrinkt
ist, wie auf den sonst bekannten Mosaikdarstellungen. »
Anderseits stellt sie fest: «Die harmonische Einheitlichkeit
des Mosaiks ist thematisch begriindet durch die in allen
Bildern — bis auf Narzil — gemeinsame Konzeption der
raschen Bewegung durch die Liifte und Meer, duBerlich
durch die der Kreisform sich annihernde Bildform. » Wei-
ter sei das Mosaik? «einzigartig in der vielseitigen und
einheitlichen Komposition, die in allen Teilen inhaltlich
wie formal einem gemeinsamen Thema unterstellt ist ».
Ich mochte diese Aussage voll und ganz unterstiitzen.
Praktisch spricht aber V. v. Gonzenbach von zwe: Haupt-
themen, wobei sie das erste, die Darstellung der Planeten,
nicht mit dem zweiten, Venus und den beiden Opfern des
Eros, zu verbinden vermag. Sie sucht im Gegenteil die
Bedeutung der Planetengétter mehrfach abzuschwiichen,
so z.B. indem sie die auBergewohnliche zentrale Stellung
der Venus hervorhebt8, was den planetarischen Charak-
ter der Planetengétter zuriicktreten lasse. Es ist aber aus
ihrer Darstellung nicht zu erkennen, weshalb sieben Me-
daillons mit Planetengéttern tiberhaupt in dieses Bild be-
miiht werden, wenn dann schlieBlich nur Ganymed, Ve-
nus und Narzif3 fiir das gesamte Bildthema Gewicht ha-
ben. «Irdisches und Himmlisches, die Gestirne; welche
die Olympier regieren, wie das Meer, aus dem die Gottin
geboren, werden durch die Allmacht der Liebe in Bewe-
gung gehalten?» ist darauf keine Antwort. «Amor che
muove il sol e P'altre stelle» (Dante) ist jedenfalls in den
Planetenbildern von Orbe bildlich nicht wirksam gewor-
den, sondern wirkt sich nur in den beiden Menschenbil-
dern und in den Meerwesenpaaren aus. Auch werden die
Planeten keineswegs von «Olympiern» regiert. Weder
Saturnus noch Luna oder Sol gehoéren zu ihnen. Vielmehr
sind es die sieben orientalischen Planetengétter in grie-
chisch-rémischer Aufmachung. Schlusselfigur ist doch
wohl Venus, welche nun nicht einfach als Liebesgéttin,

sondern wie eine Prima inter pares als schwebende Plane-
tengottin gezeigt wird. Die beiden «Hauptthemen » des
Mosaiks schlieBen sich durch Venus in eines zusammen:
Apotheose durch Eros.

In meiner Behandlung habe ich héufig auf Parallelen
aus dem Grabbereich hingewiesen. Nach V. v. Gonzen-
bach ist meine Arbeit ein neueres Beispiel fiir die «un-
statthafte Neigung zur Symbolauffassung mythologischer
Darstellungen in der Grabkunst auch bei der Interpreta-
tion solcher in der Profankunstl®». Von einer Ubertra-
gung aus dem Grabbereich kann in meiner Abhandlung
keine Rede sein, ganz im Gegenteil: Die heroische Apo-
theose geht in Mythos und bildlicher Darstellung zeitlich
der Grabmalkunst voraus. Diese itbernimmt vielmehr die
Motive der heroischen Apotheose, nachdem sie ritualisiert
worden waren. So sind, um ein besonders fruchtbares
Beispiel zu nennen, die Heraklesapotheosen in der Dich-
tung und auf griechischen Vasen viel frither anzutreffen
denn Herakles als Vorbild privater Apotheose, wie etwa
auf dem Igeler Monument und an andern Orten. Dassel-
be gilt fiir Ganymedes und Hylas im literarischen Bereich,
wie noch zu zeigen sein wird. Ahnliches 148t sich von der
Musenapotheose sagen. Als heroische Apotheose ist sie
weit frither bekannt als die Privatapotheose auf zahlrei-
chen Musensarkophagen mit Portrits. Es ist daher leicht
verstandlich, daB3 zahlreiche Motive sowohl auf solchen
Sarkophagen als auch beim Monnusmosaik oder auf der
Homerapotheose des Archelaos von Priene (1. Jh. v. Chr.)

Abb. 2 Apotheose der Faustina auf romischer Minze (nach
Daremberg-Saglio)

95



anzutreffen sind. Es ist also nicht verwunderlich, da3 auf
der bildlichen Darstellung einer heroischen Apotheose,
wie sie das Mosaik von Orbe darstellt, dieselben Motive
anzutreffen sind wie im Grabbereich. Unsere Perspektive
aber verschiebt sich allzu leicht deshalb, weil uns weit
mehr Grabdenkmailer als kiinstlerische Darstellungen der
heroischen Apotheose aus Tempeln oder Privathiusern
erhalten sind. Bilder zur Kaiserapotheose nun, die keines-
wegs auf den Grabbereich beschrankt sind, kénnen zei-
gen, wie das gemeint ist. Zwei besonders schone Beispiele,
welche sich im Motiv- und Symbolgehalt weitgehend mit
der heroischen Apotheose von Orbe decken, moégen das
illustrieren. Das eine ist eine romische Miinze (Abb. 2)11,
welche die Apotheose der Kaiserin Faustina zeigt. Sie
tragt die Umschrift CONSECRATIO, was nichts anderes
ist als die romische Apotheose. Faustina sitzt auf dem
Riicken eines Adlers, der sie im Flug zu den Planeten
tragt. Im vom Wind aufgeblihten Uberwurf erscheinen
die sieben Planeten. Faustina trigt ein Zepter in der
Hand. Es ist eine Figur, welche den schwebenden Plane-
tengott Iupiter aus Orbe geradezu vorzeichnet. Auf der
Elfenbeintafel des Britischen Museums (Abb. 3)!2 wird
ein Kaiser auf dem Elefantenwagen zur Consecratio ge-
fuhrt. In der hier gezeigten oberen Bildhilfte wird er in
Sitzstellung von zwei Windgenien durch den rechts zur
Hilfte sichtbaren Tierkreis emporgetragen. Beide Typen
der Apotheose eines Heros (bzw. Kaisers), Flug auf einem
Adler oder Emporgetragenwerden im Sitz durch Genien,
finden sich als Bewegungsmotive von vier der sieben Pla-
netengétter von Orbe!s. Sol und Luna jedoch fahren von
alters her im eigenen Wagen. Es bleibt Mercurius, der auf
einem Widder reitet. Ist dieser Widder nur ein «gliickli-
cher Einfall*4» des Kiinstlers? Die von V. v. Gonzenbach
angefithrten Parallelen sprechen dagegen!s.

V. v. Gonzenbach lehnt fiir das Ganymedbild in Orbe
Apotheosebedeutung ab'¢ unter Hinweis auf die von
H. Sichtermann festgestellte Tatsache, daB3 die iiberwie-
gende Mehrzahl bildlicher Wiedergaben des Ganymed-
mythos keinen tiber den eigentlichen Gehalt des Mythos
hinausgehenden Sinn zum Ausdruck bringen sollte. Das
ist zweifellos richtig, aber das Bild von Orbe laBt sich
nicht mit Statistik deuten, sondern nur in seinem Bildzu-
sammenhang. Sichtermann, der das Mosaik von Orbe in
seinem Katalog (K. 146) zwar anfiihrt, in seiner Abhand-
lung aber nicht beriicksichtigt, schreibt tiber kaiserzeit-
liche Darstellungeni?: «Der Olymp war als Gottersitz
allmzhlich mit dem Himmel identifiziert worden, und die
Entfithrung Ganymeds wurde somit zur Himmelfahrt.
Der Katasterismos Ganymeds als ddpoydoc («Wasser-
mann») kam dieser Auffassung entgegen und verband sie
mit der des Mundschenken, ... der Adler als Toten- und
Seclenvogel war ebenfalls alt, und so drangte sich dann
die Auffassung der Entriickung Ganymeds als Symbol der
Himmelfahrt der Seele fast von selbst auf.» Ich denke,
daB beim Mosaik von Orbe alles auf diese kaiserzeitliche

96

& RO ON

S
eSO

TR SENA

% X

wlaN

‘
P

Q -
05 vy —— e | "!

2

Abb. 3 Apotheose eines rémischen Kaisers (nach British Mu-
seum, Ivory cat. no. 7)

Apotheosebedeutung des Ganymedes hinweist: seine
gleichberechtigte Stellung im Kreise der Planetengotter
und deren Flug durch das All, der in den Formen der
Kaiserapotheose dargestellt wird!s. Literarische Zeugnisse
sprechen schon sehr frith von der Apotheose des schénen
Gotterlieblings. Im homerischen Aphroditehymnus (214)
wird sie in einer hexametrischen Formel erzihlt, die im-
mer in dhnlicher Situation wiederkehrt. Ganymed wurde
von Zeus geliebt, zu den Gottern entriickt und «unsterb-
lich und alterslos auf ewig» gemacht!®. Die gleiche For-
mel wird iiberall dort verwendet, wo Menschen der Un-
sterblichkeit teilhaftig werden oder wo sie ihnen in Aus-
sicht gestellt wird, so im selben Hymnus auch noch von
Tithonos, wobei allerdings die Géttin Eos vergifit, fur ihn
auch Alterslosigkeit zu wiinschen. Im Demeterhymnus
wird erzihlt, wie Demeter den jungen Demophon iiber
dem Feuer unsterblich machen wollte, aber durch die
erschreckte Mutter daran gehindert wird (242f1.). In der
Odyssee will Kalypso den Odysseus bei sich behalten und
mochte thn «unsterblich und alterslos auf ewig » machen
(5 136; cf. £ 257). In der Theogonie erzihlt Hesiod in drei
Versen (947-949), wie Dionysos sich Ariadne zur Gattin
nimmt und Zeus sie darauf «unsterblich und alterslos »
machte.

Diese Beispiele lieBen sich vermehren. Sie zeigen alle,
daB die heroische Apotheose schon in der frithgriechi-
schen Dichtung eine ganz gelaufige Vorstellung war und
daB es nicht auf Zufall beruht, da Ganymed, Ariadne,



Aneas, Herakles und andere Heroen, spater auch Hylas20,
zu mythischen Vorbildern persénlicher, privater Apo-
theose wurden, wobei natiirlich der Ort der Apotheose
sich nach dem Wandel der Jenseitsvorstellungen richtete:
Entriickung zu den Géttern, in den Olymp oder auf die
Inseln der Seligen, oder aber spiter, nach der Orientali-
sierung der Jenseitsvorstellungen, Entriickung in die Pla-
netensphiren oder in den Tierkreis. In der bildenden
Kunst wurde freilich in erster Linie die erotische Kompo-
nente dieser Entriickungsgeschichten wirksam. Aber
selbst beim Symposion wird nicht nur die Knabenliebe,
die in den Entriickungsgeschichten der Gétterlieblinge
natiirlich im Vordergrund steht, gefeiert, sondern hiufig
die Entriickung zu den Géttern als ihre Krénung empfun-
den. Theognis (1345) nennt Ganymedes in dieser Sicht;
Zeus raubte Ganymed, fithrte ihn zum Olymp hinauf?!
und machte ihn zum «Schutzgott der Paideia ». Bei Xe-
nophon, Symposion VIII, 30, wird gar behauptet, Zeus
habe die Frauen, die er liebte, nur ihrer Gestalt wegen
begehrt, sie aber sterblich gelassen (was nur bedingt
stimmt), die Jiinglinge aber, die er ihrer schénen Seele
wegen liebte, habe er unsterblich gemacht. Herakles und
die Dioskuren werden genannt und zuletzt Ganymed.

Selbst ins Haus eines rémischen Gutsherrn paBt eine
Apotheose des schonen Jiinglings, wie sie das Planetengot-
termosaik zeigt. Ubrigens ist die Meinung, solche Themen
gehorten nicht zur Lebenssphére eines rémischen Biirgers,
durchaus irrig. Leben und Tod wurden nicht #ngstlich
auseinandergehalten wie vielfach heute. Késtliches Zeug-
nis dafiir ist das Gastmahl des Trimalchio. Da wird zu
vorgeriickter Stunde beim Trunk ein silbernes, klappern-
des Totengerippe herumgereicht: «So werden wir alle
sein, wenn uns der Orkus entrissen hat, ergo bibamus,
dum licet esse bene (34,8-10).» Spéter schwelgt Trimal-
chio in allen Details seines Grabmals, das er Habinna in
Auftrag gibt. Zum Nachtisch wird ein groBes Kosmosmo-
dell hereingetragen mit den sich drehenden Tierkreisbil-
dern, woran sich tiefsinnige Deutungen der einzelnen Zei-
chen schlieBen. Der Orbis Terrarum in der Mitte dieses
ausgeklugelten Modells, die «Terra Mater, die alles Gute
in sich enthilt», entpuppt sich den verbliifften Gésten
schlieBlich als Kuchen, der an die Anwesenden verteilt
wird. Aber selbst die sieben Planetengétter sind in diesem
Musterhaushalt eines romischen Emporkémmlings und
Freigelassenen der Kaiserzeit anzutreffen, denn am Ein-
gang hingt ein Wochenkalender mit den sieben Planeten-
gottern, deren ginstige und ungiinstige Tage mit ver-
schiedenfarbigen Kugeln bezeichnet sind (30,4). Es ist
nicht anzunehmen, daB sich Trimalchio iiber die theoreti-
schen Implikationen seines Kosmosmodells gro3 Gedan-
ken gemacht hat; genausowenig wird sich der Gutsherr
von Orbe viel zu seinem «Planetarium » gedacht haben.
Er fand Gefallen am schénen Bild und fiihlte sich ge-
schmeichelt, daBB man ihm astrologische Kenntnisse zu-
traute.

Doch nun zu Narzi3 bzw. Hylas. Die Benennung der
Gestalten auf dem Mosaik von Orbe geht schon auf die
erste wissenschaftliche Veroffentlichung durch A. v. Bon-
stetten 22 zuriick. Sie ist seither ohne nihere Priifung im-
mer wiederholt worden. Allerdings hatte schon v. Bonstet-
ten das Bediirfnis, dieses Mosaik als sinnvolle Ganzheit zu
verstehen, wenn er schreibt: «Il est plus difficile de com-
prendre le role que jouent ici Ganymede et Narcisse parmi
ces divinités planétaires; la position qu’ils occupent dans
cette mosaique au-dessus et au-dessous de Vénus, marque
peut-étre la fin de la semaine et le commencement de
Pautre. Narcisse contemplant son image serait le symbole
des sept jours qui s’écoulent pour recommencer pareils. »
Dieser Deutung, welche in keiner antiken Tradition fun-
diert ist, wird heute niemand mehr zustimmen, zumal
Ganymed dabei géinzlich aus dem Spiel herausféllt.

Wihrend nun die bildliche Tradition die Bedeutung
des Ganymedmedaillons (3) sicherstellt, steht es mit dem
Medaillon 7 anders. Ungepriift wurde bisher in der am
Wasser knienden Gestalt Narzil3 gesehen, obwohl ebenso-
gut Hylas dafiir in Frage kommt, denn diese Gestalt ist
keineswegs typologisch festgelegt, wie V. v. Gonzenbach
jetzt meint. Nennen wir nur einen ihrer Kronzeugen.
R. Thouvenot 23 schreibt nach der Durchsicht verschiede-
ner Hylasdarstellungen: «Toutes ses mosaiques semblent
d’ailleurs inspirées plus par la légende elle-méme que par
un ou des tableaux célébres qu’elles auraient copiés avec
plus ou moins de fidélité tant elles different par la concep-
tion d’ensemble et par les détails.» Auch V. v. Gonzen-
bach war einst dieser Meinung, denn sie stellte zu Recht
fest: «Die Vermengung der Hylas- und Narzi3typen, die
an der Orber Komposition faBbar wird, ist um so leichter
moglich, als beide Themen so oft nacheinander dargestellt
werden24, » Gerade diese Behandlung durch V. v. Gon-
zenbach hat mich zur Frage veranlaBt, was eigentlich fiir
die Gestalt des Narzi3 im Orber Mosaik spreche. Die
Typologie des Bildes 146t jedenfalls beide Moglichkeiten
offen und spricht auch nach V. v. Gonzenbach eher fiir
Hylas. Die Spiegelung im Wasser ist keineswegs eindeutig,
mag dafiir technische Unfihigkeit oder Uberarbeitung
angefithrt werden 2. Merkwiirdig ist jedenfalls, daB3 das
Bild im Wasser blonde Haare hat, der Jingling aber
eindeutig dunkelhaarig ist. Merkwiirdig ist auch, daB
«NarziB» tuberhaupt dunkelhaarig aufgefaBt werden
konnte, denn seine Verwandtschaft mit der Narzisse und
die Metamorphose in diese Blume legt einen blonden
Jingling nahe. So wird er auch in der Beschreibung eines
antiken Narzi3bildes bei Philostratos?¢ eindeutig als
«goldblond » beschrieben 7.

Die wichtigsten literarischen Quellen der Hylaslegende,
welchen auch nach Thouvenot gréBere Bedeutung zu-
kommt, erzihlen die Entriickung des Hylas folgender-
maBen: Apollonios Rhodios, Argonautika, 1236ff.: Eine
Nymphe taucht aus dem Wasser auf, ergreift den an der
Quelle sich aufstiitzenden Hylas mit dem linken Arm um

97



den Hals, begierig, ihn zu kiissen, und gleichzeitig packt
sie ihn mit der rechten Hand am aufgestiitzten Ellbogen
und zieht ihn zu sich hinab?s. Bei Theokrit (XIII) tanzen
die Quellnymphen «mitten im Wasser » (43); alle begeh-
ren ihn, wie er sich zu ihnen hinabbiickt. Er stiirzt ins
Wasser, und so «zdhlt nun der schonste Hylas zu den
Seligen » (72). Nicht nur der Raub, sondern auch die
Apotheose des Hylas wird also schon bei Theokrit klar
zum Ausdruck gebracht. In den orphischen Argonautika
(646 f1.) verirrt sich Hylas auf der Wassersuche im Wald
und «gerit in die Grotte der Quellnymphen ». Die aber,
«als sie ihn erblickten, den gottergleichen Jiingling, hiel-
ten ithn zuriick, damit er bei ihnen bleibe und unsterblich
werde und alterslos auf ewig» — was also wiederum mit
der typischen Vergottungsformel, die schon in der frithen
Hexameterdichtung fir die Apotheose von Heroen diente,
gesagt wird20. Valerius Flaccus, Argonautika ITT, 558 ff.:
Hier kommt Hylas auf der Jagd zu einer Quelle, biickt
sich, um sich zu erfrischen. Eine Nymphe ki3t ihn und
zieht ihn zu sich hinab?30.

In Petronius’ Satyricon (83) fallen dem eiligen Besu-
cher einer Bildergalerie sogleich zwei Bilder auf: «Aufder
einen Seite trug der Adler den Idius (= Ganymedes)
hoch zum Himmel empor, auf der andern Seite versuchte
der arglose Hylas die schamlose Quellnymphe wegzusto-
Ben. » Auch hier, und etwas spéter, ist nur von einer Quell-
nymphe die Rede. Ist es wohl Zufall, daB3 wir hier in der
fiktiven Bildergalerie des Petronius Ganymed und Hylas
nebeneinander, moglicherweise auf dem gleichen Bild,
antreffen31? Von all diesen literarischen Formungen des
Hylasraubes eignet sich nur die der orphischen Argonau-
tika fuir eine bildliche Darstellung, bei der mehrere Nym-
phen tatlich werden. Die andern Darstellungen aber ver-
langen den am Wasser knienden oder sich biickenden
Jiingling, wie er m. E. in Orbe gezeigt wird. Er hat keines-
wegs immer den Krug bei sich, auch bei Properz I, 20 1.
(bes. Vers 43), nicht, wo er, gestiitzt auf den Brunnen-
rand, mit der hohlen Hand Wasser zu schépfen sich an-
schickt32.

Die literarischen Quellen des Hylasraubes sind ebenso-
wenig typologisch fest wie die Bildquellen. Haufig lassen
sie sich, ins Bild umgesetzt, mit Narzi3, der sich zum
Wasser neigt, vertauschen. Die Entscheidung, ob es sich
bei einem schoénen Jingling an der Quelle um Narzi3
oder Hylas handelt, kann also meistens nur aus dem Bild-
zusammenhang getroffen werden. In unserem Fall aber
spricht die Aufnahme des schénen Jiinglings in den Kreis
der Planetengétter eindeutig fir Hylas.

Nun die Meerkentauren und Nereiden ! Selbstverstand-
lich gibt es unzihlige Denkmiler der bildenden Kunst,
auf denen diese Paare lediglich als Schmuck verwendet
werden. Im in sich geschlossenen Bild einer Apotheose
aber diirften sie sinntrichtig sein. Die schénste Parallele
zu Orbe ist wieder im Grabbereich zu finden, was nach
dem frither Gesagten nicht erstaunen wird. Héren wir

98

dazu J. Engemann, der ja eindriicklich davor warnt,
«den fiir den Grabbereich festzustellenden Bedeutungsge-
halt eines Bildes auf seine Verwendung in anderen Denk-
milerbereichen auszudehnen33 ». Da heil3t es bei ihm vom
Deckengemilde im sogenannten Grab der Valerier: «Die
(gleiche) Apotheosebedeutung und eine ahnliche Paralle-
litdt zwischen dionysischen Gestalten und Meerwesen ver-
raten in der Mitte des zweiten Jahrhunderts die Stuckde-
korationen des Deckengewdlbes im sogenannten Grab der
Valerier. Hier ist die Apotheosedarstellung des Mittelme-
daillons (der von einem gefliigelten Greifen getragene
Verstorbene) von sechs Medaillons mit Satyrn und Ména-
den, zwolf Medaillons mit Nereiden auf Seetieren und
sechs Medaillons auf Seekentauren umgeben. ... Zweifel-
los gibt es keinen Anhaltspunkt fir die Annahme, die
bacchischen Gestalten und die ihnen in ihren Attributen
angeglichenen Nereiden in dieser Stuckdekoration triigen
den Verstorbenen zu den Inseln der Seligen. Doch wird
schon aus der formalen Gliederung der Deckenmedaillons
deutlich, daB die die Apotheoseszene umgebenden mythi-
schen Gestalten nicht als reine Dekoration oder lediglich
als Sinnbilder unbeschwerten Lebens aufzufassen sind,
sondern die Apotheosedarstellung des Zentralmedaillons
durch Konkretisierung des mythischen Charakters unter-
streichen sollen. »

Dasselbe gilt aber auch fir die mythische Apotheose des
Ganymedes und des Hylas, denn die mythische Apotheose
ist mit ihren Motiven Vorbild der persoénlichen Apo-
theose, die dann natiirlicherweise im Grabbereich anzu-
treffen ist. In den Bereich ritueller Apotheose aber fithren
die Stukkaturen der Basilika von Porta Maggiore, wo die
Entriickung Ganymeds durch den Adler und andere my-
thische Entriickungen begleitet werden von Nereiden auf
Hippokampen usw. Auch hier ist die Verwandtschaft der
Motive mit dem Grabbereich mit den Hinden zu greifen,
was aber wiederum nur die Priponderanz der rituellen
Apotheose, wie sie von den Pythagoreern vollzogen
wurde, vor der individuellen, durch die Gribersymbolik
ausgedriickten Apotheose erneut belegt. Die Meerkentau-
ren und Nereiden wurden RM 191 noch durch die Loka-
lisierung des Mosaiks im Badetrakt begriindet: «Der
Planzusammenhang wie eben die Nereidenbilder lassen
keinen Zweifel, daB der Raum zum Badefliigel der Villa
gehort. » Heute3 wird diese Lokalisierung zwar aufgege-
ben, ohne daB die Kentauren und Nereidenbilder eine
neue Begriindung erhalten.

SchlieBlich seien auch die vier Jahreszeitenbiisten hier
vollig sinnentleert. «IThre Aussagekraft zum Mosaikgan-
zen ist zunichst dadurch beschrinkt, daB solche figiirliche
Rahmenfriese kraft ihrer Funktion beliebig auswechsel-
bare Versatzstiicke sind.» Ich mul3 gestehen, daB} mir
der Sinn dieses Satzes dunkel geblieben ist. Sollte es Funk-
tion dieser Rahmenfriese sein, beliebig auswechselbare
Versatzstiicke zu sein? V. v. Gonzenbach verweist hier
aufeinen Aufsatz von H. Sichtermann 36, worin die «Sinn-



entleerung des Motivs» zur Sprache kommt. Seltsam,
zur negativen Beurteilung der «Apotheose durch Eros»
werden hier nun doch Beweise aus dem Grabbereich her-
beigezogen, was doch methodisch unzulissig sein soll.
Aber auch hier wird lediglich eine statistische Feststellung
getroffen, welche nichts besagt iiber die Funktion der
Jahreszeitenbilder in einer mythischen Apotheose. «Sinn-
entleerung », wie sie Sichtermann auf zahlreichen Sarko-
phagen mit Jahreszeiten feststellt, setzt einen urspriing-
lichen Sinn der Jahreszeiten auf Sarkophagen (und auf
Apotheosebildern) voraus. Der Sarkophag aus Pisa3?, wo
zwel Jahreszeitengenien den Portritclipeus, der zugleich
den Tierkreis darstellt, in die Hohe halten, diirfte der
urspriinglichen Bedeutung der Jahreszeiten als «Werden
und Vergehen» jeden Lebens, das durch die Apotheose
iitberwunden wird, sehr nahe kommen und den Jahreszei-
ten im Mosaik von Orbe an die Seite zu stellen sein. Die
Parallele mit den Jahreszeiten in der musischen Apo-
theose des Monnusmosaiks, das ich im gleichen Aufsatz
behandelt habe, diirfte eigentlich auch einleuchten. Im
Tierhatzfries suche ich allerdings keinen verkiirzten Tier-
kreis, wie mir V. v. Gonzenbach unterstellt38, wohl aber
bin ich der Auffassung, der Tierfries sei zu einer Tierhatz
umgedeutet worden.

V. v. Gonzenbach wirft mir schlieBlich vor, ich hitte
bei meiner Deutung des Orber Mosaiks den Kontext
ganzlich vernachlassigt. Sie glaubt, der Gutsherr habe
zweifellos «groBtes Gefallen an der Fiille der prachtvollen
nackten Leiber, dann an den Tieren und Fabelwesen »
gefunden, und dies habe ihn zur «Auswahl gerade dieser
Vorlage » bewogen 3. «Ausschlaggebend aber war offen-
bar die Anspielung auf das feuchte Element in den
Eckmedaillons », da dieser Raum zum Badefliigel gehort
habe. Diese Lokalisierung wird heute aufgegeben, ohne
daf freilich eine Neudeutung des Mosaiks erfolgt wire. Es
laBt sich freilich denken, daB3 der Gutsherr von Orbe
durch solches Wohlgefallen in seiner Wahl bestimmt
wurde. Eine ihrem urspriinglichen Zweck entfremdete
Verwendung dieser Bildkomposition nimmt aber auch
V. v. Gonzenbach an: «Die Frage muB} gestellt werden,
ob der Gesamtentwurf nicht vielleicht erstmals fiir eine
Kassettendecke in Stuck und Malerei gemacht wurde,
von wo er erst in das Zeichenbuch der Mosaikwerkstéitten
gelangt ist. Darauf kénnte die ungewéhnliche Erfindung
eines mythologisch gestalteten Planetariums weisen, das
die Bewegtheit der Gestirne mit zur Darstellung bringt,
was vor allem fiir einen Deckenschmuck sinnvoll wire4, »
Ich nehme an, dafB3 diese Auffassung auch heute noch gilt,
da V. v. Gonzenbach in ihrem ZAK-Aufsatz nicht darauf
zuriickkommt. Sie kann mir gewil3 keinen Vorwurf daraus
machen, daf3 ich mich mit der urspriinglichen, nicht mit
der abgeleiteten Verwendung befasse und daf3 ich nach
den Hintergriinden dieser Komposition frage, die weder
dem Gutsherrn noch vielleicht dem Werkmeister bekannt
waren*. Aber es ist doch ein grofier Schritt, nun den

Geschmack des rémischen Gutsherrn am Schluf3 doch mit
dem «Vollzugsbereich wissenschaftlicher Forschung?2»
gleichzusetzen und jede weitere Forschung als «personal
decisions » hinzustellen.

Den wirklichen Kontext der Orber Apotheose kénnen
wir nicht aus der sekundiren Verwendung dieses Planeta-
riums auf einem MosaikfuBboden eines Privathauses fin-
den, sondern nur in einem Gebidude mit entsprechendem
Deckengemilde. Auf Projektionen von Deckengemilden
auf MosaikfuBbsden machte ich schon in meinem Aufsatz
aufmerksam4®. Zu den von L. Curtius und K. Lehmann
genannten Beispielen gehoren auch das « Christusmosaik »
von Hinton St. Mary (nicht aber das benachbarte Bellero-
phonbild, s.d.?), das Monnusmosaik und das Apotheose-
mosaik von Orbe. Diese beiden wie auch das von
E.C.R. Morey* zitierte Mosaik von Daphne am Orontes
(jetzt im Louvre) und das Mosaik von Hinton St.Mary
weisen in den Ecken die Jahreszeiten auf. Besonders ein-
driickliche Projektionen von Deckenbildern auf Mosaik-
boden werden von Marion E. Blake4® genannt: die Pro-
jektion einer Kassettendecke auf den Boden aus Teramo?
und der Durchblick durch eine gedffnete Kuppel auf das
Sternbild der Lyra aus Piacenza4’. Diese beiden Bilder
sind freilich nicht thematisch, wohl aber formal mit den
ersten Beispielen verwandt.

Kiinstliche Grotten oder kuppeliiberdeckte Gebaude
als Abbilder des Kosmos sind aus dem Altertum be-
kannt4¢, Hier soll nur an die in der romischen Kaiserzeit
weit {iber das ganze Imperium verbreiteten Mithrasgrot-
ten erinnert sein, die hdufig solchen planetarischen und
kosmischen Deckenschmuck aufweisen. Besser erhalten
sind natiirlich kleinere Monumente aus solchen Kultstat-
ten, die oft alle im groBen dargestellten Motive aufweisen.
Ein besonders aufschluBreiches Beispiel ist eine Bronze-
platte, auf der die vier Jahreszeitenbiisten in den Ecken
stehen und, von ihnen getrennt, die sieben Planetenbiisten
mit ihren Attributen®. Gewdlbe oder Kuppeln mit
Schmuck sind begreiflicherweise wenige erhalten. Oft wa-
ren die Mithrien mit Holzkonstruktionen iiberwoélbt.
Aber einige Bedachungen sind mit ihrem Schmuck erhal-
ten geblieben. Sie zeigen, daB die Grotte oder das ge-
wolbte Haus ein Abbild des Kosmos darstellte. In Ca-
puast waren Seitenwinde und Gewolbe mit Stuck ge-
schmiickt. Die Decke war mit sechszackigen roten und
grilnen Sternen auf gelbem Hintergrund {iibersit. In
Dura-Europos 2 ist die Decke der gewolbten Nische mit
weiBen Sternen auf blauem Hintergrund geschmiickt. In
einer spiateren Bauphase wurde ein Teil der Malereien mit
den Tierkreiszeichen in Rot und Weil} itberdeckt.

Das Orber Planetarium weist auf verwandte, wohl aber
nicht so streng formulierte und ritualisierte religiose Vor-
stellungen hin, wie sie in den Mithrden mit einem eng
begrenzten und rituell fixierten Bildprogramm verwirk-
licht worden waren 3,

99



ANMERKUNGEN

Abkiirzungen

RM: VicTorINE VON GONZENBACH, Die rimischen Mosaiken der
Schweiz, Basel 1961.

ZAK: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstge-
schichte.

1t ZAK 30, S. 61-75.
2 ZAK 32, S. 121-128.
3 ZAK 32, 122: «Eine so liickenlos durchgefithrte Symbolver-
wendung mythologischer Darstellungen ist in der kaiserzeitli-
chen Profankunst ganz ungewdhnlich. ... Weiter setzen diese
Deutungen des Géttermosaiks beim Erfinder der urspriingli-
chen Bildvorlage eine philosophische Gelehrsamkeit voraus,
die nach allem, was wir {iber den allgemeinen Bildungsstand
wahrend des Prinzipats wissen, erstaunlich wére.» Einmal
handelt es sich beim Mosaik von Orbe nicht um eine «Sym-
bolverwendung », sondern um eine mythische Apotheose.
Symbolisch wiirde sie erst durch Ubertragung in den Grabbe-
reich, d.h. als Symbol fiir die Privatapotheose. Davon ist hier
keine Rede. H. BRANDENBURG, Bellerophon Christianus, Ro6-
mische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde und
Kirchengeschichte 63, 1968 (nicht 62, 1967, wie V. v. Gonzen-
bach filschlicherweise zitiert), geht aus von der Besprechung
des Mosaiks von Hinton St. Mary (jetzt im British Museum).
Er wendet sich mit Recht gegen die «Christianisierung » des
dort dargestellten Bellerophon, nur weil er in der Nachbar-
schaft des aufsehenerregenden Christusmedaillons liegt. Beide
Mosaiken sind sowohl raumlich als auch durch ein etwa
80 cm breites Ornamentband, das die Schwelle zwischen den
beiden Riumen bildet, voneinander getrennt. Ein Vergleich
mit dem véllig in sich geschlossenen Mosaik von Orbe ist fehl
am Platze.
Mehr «philosophische Gelehrsamkeit » als das Kosmosmodell
des Trimalchio (s. dazu S. 97) forderte auch das Planetengét-
termosaik nicht.
In der Deutung der Planetengéttermotive stimme ich vollig
iberein mit M. RENARD, La mosaique aux divinités planétaires de
Boscéaz preés d’Orbe, Mélanges Carcopino, 1966, 803-817, des-
sen Arbeit mir bei der Abfassung meines Aufsatzes nicht be-
kannt war. Seine komplizierte Deutung des Spiegelmotivs
eriibrigt sich, wenn Hylas an Stelle von NarziB tritt.
S. dazu S. 96.
RM 191.
RM 192.
RM 191; auch ZAK 32, 126: Durch die zentrale Stellung sei
die «bloBe gestirnmythologische Konzeption «Planetengot-
ter» merklich abgeschwicht... ». Im neuentdeckten Planeten-
gottermosaik von Italica (in situ [1972], noch nicht veroffent-
licht) steht ebenfalls die Biiste der Venus im Zentrum der
Planetengotter, die ebenfalls in gleicher GréBe wie die Zen-
tralgestalt als Biisten mit ihren Attributen auftreten. Andere
Planetarien weisen Iupiter oder Saturn in der Mitte auf. Es
zeigt sich also, daB eine engere Beziehung durch die Mittel-
stellung ausgedriickt, keineswegs aber der planetarische Cha-
rakter der Gotter abgeschwacht wurde.
°* RM 191.
10 ZAK 32, 123.
11 Abb. 2, nach Daremberg-Saglio.
12 Abb. 3, nach British Museum Ivory cat. no. 7.
13 Von «Apotheose eines Gottes» (vgl. ZAK 32, 132) spreche ich
auch nicht in Form eines Zirkelschlusses.

-

® N o o

100

14 RM 188.

15 Vgl. dazu auch Frirz Saxy, Beitrige zu einer Geschichte der
Planetendarstellungen im Orient und Okzident, StraBlburg 1912,
S. 171, Anm. 1, iber die im Orient hiufige Darstellung der
Planetengottheit, auf threm Tierkreiszeichen sitzend; aller-
dings gehort da Mars zum Widder. Auf Planetarien mittelal-
terlicher Codices, deren Motivschatz aus der Antike stammt,
findet sich ubrigens eine genaue Entsprechung zum Iupiter-
medaillon von Orbe: Cod. Leyden, Univ. bibl., Ms. Voss 79;
und Boulogne s.m., Bibl. de la ville, Ms. 188, abgebildet u.a.
in J. C. WEBSTERS, The labors of the months, Evanston/Chicago
1938, pl. XII und XIII. Iupiter auf dem Adler ist also ein fir
die Planetendarstellung tradiertes Sigel.

16 Thr Hinweis auf Platon, Symposion 181 (ZAK 32, 126), fihrt
in die Irre; da ist keine Rede von Ganymed!

17 H. SICHTERMANN, Ganymed, Mpythos und Gestalt in der antiken
Kunst, Berlin 1953.

18 Jch méchte den Leser entscheiden lassen, ob ich von der
«Apotheose eines Gottes » spreche.

19 Es ist sehr erstaunlich, daB H. Sichtermann (vgl. Anm. 17),
S. 17, diesen wichtigen Zug tiberhaupt nicht beachtet.

20 S, dazu S. 981%.

21 grijyaye, der typische Ausdruck fir die Entrickung; vgl. dazu
H. KoLLER, [Jenseitsreise des Philosophen, Asiatische Studien
XXVII (1973), 46, Anm. 15.

22 Recueil d’Antiquités Suisses, 2¢ supplément (1867), p. 18.

23 R. THOUVENOT, La maison de la mosaique de Vénus. Publ. du
Service des Antiquités du Maroc XII (1958), 49-86, p. 72.
Der Verweis V. v. Gonzenbachs auf eine Abbildung ist falsch
(ZAK 32, Anm. 32). Sie sollte auf planche XVIII, nicht auf
fig. 19 verweisen.

24 RM 190. Heute wird freilich das Puteal von Ostia zur Heraus-
hebung des Unterschiedes zitiert, wie auch der Tépfereifund
von Trier (vgl. RM 194, Anm. 63), wobei V. v. Gonzenbach
ein bezeichnender Lapsus calami passierte: «Bei Grinhagen
ist die Hylastonform aus dem Topfereifund von Trier nachzu-
tragen. » Gemeint ist natiirlich die «Narzif3tonform ». Sowohl
das Puteal von Ostia als auch das Tonmodel von Trier werden
jetzt also zum Aufweis des Unterschiedes, in RM aber zu dem
der Ahnlichkeit der Motive vorgelegt. Neues zu Hylas bringt
aber ZAK 32 nicht.

25 Spiegelungen sind auch in zahlreichen andern antiken Dar-
stellungen oft nur angedeutet.

26 Philostratos, Imag. 23, TEUBNER, p. 46.

27 Zu Narzill wire noch zu sagen, dal3 er sich sozusagen nie auf
Sarkophagen findet, wie ich in ZAK 30, 64, feststelle. Im
Hypogiaum von Massya wird er in einem Nebenraum in der
Nachbarschaft spielender Knaben dargestellt, bedeutet also
wohl dasselbe wie auch auf einigen Grabinschriften: Der
frithzeitige Tod eines jungen Menschen wird damit beklagt.
Das Motiv ist also rein retrospektiv; vgl. F. CHARPOUTHIER,
Syria 31, p. 206: «La fable du bel adolescent qui dépérit en
contemplant son image invitait 2 méditer sur la toute-puis-
sance de la mort et rappelait, comme dit le poéte que (Auch
das Schéne mul3 sterben>. » In dieser Funktion findet sich
Narzi3 auch auf dem Sarkophag Taf. 117 Kat. 45 in H. Sicu-
TERMANN, Griechische Mythen auf romischen Sarkophagen, Bilderh.
V/VT des Deutschen Archiologischen Institutes, Rom 1975.

28 Fs ist also keineswegs so, wie V. v. Gonzenbach diese Stelle
anfiihrt: «Hylas wird von den bei der Quelle tanzenden
Nymphen angegriffen. Apollonios Rhodios I, 1222 ff. » (ZAK
32, 124/125). Vielmehr tanzen die Waldnymphen fern von
der Quelle (andmpoder), wiahrend eine Quellnymphe den



Hylas zu sich hinabrei3t (wohl aber spricht Apollodoros I, 20,
von mehreren Quellnymphen, die Hylas packen).

29 ZAK 32, 125. Hylas werde entriickt, «ohne daB darin a priori
der Gedanke einer Entriickung in die Unsterblichkeit einbe-
schlossen wire ».

30 Hylas sei «ausnahmslos» durch einen Krug gekennzeichnet
worden, behauptet V.v. Gonzenbach ZAK 32, 125. Das
stimmt weder fiir alle bildlichen noch fiir alle literarischen
Darstellungen.

31 Sicher ist dieses Bild nicht Vorlage fiir die Nymphengruppen,
wie GRUNHAGEN, Schatzfund, S. 56, glaubt.

32 Es stimmt also nicht, was V. v. Gonzenbach, ZAK 32, 125,
behauptet: «Der Raub des Hylas wird, den Ziterarischen Quellen
folgend, fast ausnahmslos so dargestellt, daB3 ihn eine Mehr-
zahl von Nymphen packen.» Apollonios Rhodios, die erste
und wichtigste Quelle, aber auch die iibrigen hier angefiihr-
ten Texte stellen die Sache anders dar.

33 Jos. ENGEMANN, Untersuchungen zur Sepulkralsymbolik der spiteren
romischen Kaiserzeit, Jb. fiir Antike und Christentum, Erg.bd. 2
(1973).

34 ZAK 32, 128, Anm. 53.

35 ZAK 32, 126.

36 Neue romische Sarkophage mit Jahreszeiten, Mélanges Mar-
sel (1974), 316.

37 Jahreszeitensarkophag aus Pisa, DA Inst. 34, 696.

Abb. u.a. bei FrRiEDRICH MATZ, Ein rémisches Meisterwerk. Der
Jahreszeitensarkophag Badminton, New York/Berlin 1958, Ta-
fel 3c und Text dazu. Gegen Nock wird die Apotheosebedeu-
tung der Seewesen und der Jahreszeiten auf vielen Sarkopha-
gen besonders betont. Vgl. dazu auch Rocer Hinks, Myth and
Allegory in Ancient Art, London, The Warburg Institute, 1939,
48, zum Sarkophag aus dem Palazzo Barberini.

In Johannes von Gazas Beschreibung einer Kosmosdarstel-
lung in der Kuppel eines spitromischen Bades finden sich

3

4
4

4
4

4

4
4
4

4

5
5
5
5

s S © ®

@

=

o

6

]

8

9

0

1
2

@

neben den Sternbildern auch die Jahreszeiten, deren Typus
dem von Orbe sehr nahe kommen: G. HANFMANN, The seasons
in fohn Gaza’s Tabula Mundi, Latomus 3 (1939), 111-118;
iiber Orbe besonders S. 116, wo freilich die Biiste des Friih-
lings als Sommer miBverstanden wird.

ZAK 32, 126.

RM 191.

RM 192.

ZAK 32, 122: «Freilich missen wir weder beim Werkmeister,
..., noch beim Orber Gutsherrn, ..., Verstindnis fiir einen
moglichen metaphysischen Sinngehalt voraussetzen und da-
mit auch nicht annehmen, daf3 dieser den eigentlichen Anlal3
zu der Wahl bot. »

ZAK 32, 127.

ZAK 30, 72 und Anm. 42 und 43; bei Abb. 17 ist die zweite
Zeile zu streichen.

Early Christian Art.

MarioN E. BLakE, Memoirs of the Am. Academy, vol. VIII,
1930.

BrLake (vgl. Anm. 45), Frontispiece.

BrLakE (vgl. Anm. 45), 116, pl. 38, fig. 2.

Literarische Zeugnisse nenne ich in ZAK 27, 97f. und
Anm. 12, 13.

M. J. VERMASEREN, Corpus Inscriptionum et Monumentorum Reli-
glonis Mithraicae, fig. 448. Mon. 1727.

VERMASEREN (vgl. Anm. 49), 2.Bd. 225.

VERMASEREN (vgl. Anm. 49), 180, fig. 50; Text 107.
VERMASEREN (vgl. Anm. 49), 34ff., Text 57, bes. 66.

In einem mehrwochigen Aufenthalt durfte ich wiederum die
unerschépfliche Bibliothek und das Bildarchiv des Warburg-
institutes in London beniitzen. Dem Leiter des Instituts, Prof.
Dr. E. Gombrich, sage ich dafiir herzlichen Dank, besonders
auch dem Vorsteher der Bibliothek, Prof. J.B. Trapp, der
mich freundlich beraten hat.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Alle Zeichnungen von Gianfranco Bernasconi, Ziirich

101



	Narziss oder Hylas? : Zum Planetengöttermosaik von Orbe

