
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 33 (1976)

Heft: 2

Artikel: Narziss oder Hylas? : Zum Planetengöttermosaik von Orbe

Autor: Koller, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Narziß oder Hylas?
Zum Planetengottermosaik von Orbe

von Hermann Koller

Meiner Deutung des Planetengöttermosaiks von Orbe als

einer Apotheose von Ganymedes und Hylas durch Eros1

widerspricht Victorine von Gonzenbach in einem
ausführlichen Aufsatz2. Ihre Einwände sollen im folgenden
untersucht und beantwortet werden. Vorerst möge ein
Blick auf das Beobachtbare und die gemeinsame Grundlage,

welcher jeder Diskussion von Sekundärliteratur
vorauszugehen hat, zeigen, ob sich das Mosaik als einheitliche

Komposition oder aber als Konglomerat verschiedener

Motive erweist3. Das folgende Schema verdeutlicht
die Anordnung des ganzen Mosaiks, und die Beschriftung
zeigt, von welcher Seite es betrachtet werden konnte
(Abb. 1). Vorerst bleibt noch offen, ob das Oktogon 7

Narziß oder Hylas darstellt. Auf den ersten Blick wird
deutlich, daß der Beschauer, wenn er das Mosaik von
Saturnus (1), also nach antiker Zählung vom ersten
Wochentagsgott, aus betrachtet, sechs Oktogone, drei Viertel
des Tierfrieses und die Jahreszeiten Ver und Hiems
überblickt. Steht er aber auf der Gegenseite, also vor Mars (5),
dann eröffnen sich fünf weitere Oktogone, der Rest des

Rahmens mit Aestas und Autumnus. Venus hingegen (9)
und die Gestalt des am Wasser knienden Jünglings sind
einander entgegengestellt und können nur beim
Umschreiten des ganzen Mosaiks erfaßt werden. Die natürliche

Reihenfolge der Planetengötter zwingt zu einem
Umschreiten des Mosaiks im Uhrzeigersinne. Der
Tierfriesrahmen und die vier Jahreszeiten aber sind im
Gegenzeigersinne angeordnet. Das zentrale Bild der Planetengöttin

Venus wird nicht nur durch die geometrischen
Linien der Diagonalen und der Mittelsenkrechten des

Mosaikquadrates, sondern auch durch seine abweichende
Orientierung als optisches Zentrum hervorgehoben.

Die neun Oktogone, welche das eingeschriebene Quadrat

erfüllen, sind durch die von den Planetentagen
bestimmte Reihenfolge untereinander zusammengeschlossen,

während die vier Oktogone in den Ecken, die je ein
Paar Triton und Nereide aufweisen, das Bild ausfüllend
begleiten. Ganymedes (3) und der am Wasser kniende
Jüngling (7) stehen in der Reihe der Planetengötter und
sind in ihren Kreis einbezogen, und zwar so, daß sie

gleichzeitig symmetrisch zum Mittelbild der Venus gehören.

Die Deutung des Bildes hat diesen beiden Bezügen
nachzugehen und beide gleich zu bewerten, weil die
künstlerische Absicht, die hier zutage tritt, dies verlangt.
Bild 3 (Ganymedes) und 7 (der kniende Jüngling) müssen

»: ri5 3
3 S

Tierfries ^-

kentaur
Nymphe

//enus

\ airuuiAfj
nnB^uait3BT>H

J33I'J

-^ sai.ij.xaix

y

Abb. 1 Schema des Planetengöttermosaiks von Orbe

zum Kreis der Planeten, in den sie hineingestellt sind, und
zum Bild 9 (Venus), auf das sie symmetrisch ausgerichtet
sind, eine engere Verbindung aufweisen als die mythologischen

Seewesen der Eckoktogone4.
Gehen wir der ersten Beziehung nach, so fällt sofort auf,

daß sowohl Figur 3 wie Figur 7 menschliche Jünglinge
sind, nicht göttliche Wesen, wie in allen übrigen sieben

Oktogonen des inneren Kreises. Ganymedes nun, um den

es sich sicher in 3 handelt, wird als schöner Jüngling mit
Hirtenstab gezeigt im Augenblick, da er vom Adler des

Zeus durch die Lüfte entführt wird. Er wird in den Kreis
der Planetengötter aufgenommen, was nur bedeuten
kann, daß seine Entrückung durch den Adler hier als

Apotheose, und zwar als Himmelfahrt, zu verstehen ist5.

Klar ist auch seine Beziehung zu Venus: Ganymedes ist
durch die Liebe des Göttervaters Zeus der Erde entrissen
worden ; seine Szene stellt die männliche Erotik dar.

94



Das Gegenbild (7) zeigt zu Füßen der Venus einen am
Brunnenrand kauernden Jüngling. Auch er ist in den
Kreis der Planetengötter aufgenommen wie Ganymed,
was wiederum nur heißen kann, daß er dieser Erde
entrückt, in den Himmel gehoben wird. Seine Beziehung zu
Venus muß ebenfalls durch seine erotische Erfahrung
gegeben sein, als Gegenstück zu Ganymed aber wohl die
Liebe zu einer Frau ausdrücken. Das Bildmotiv dieses
Medaillons allein für sich genommen trifft aufzwei schöne

mythische Jünglinge zu: auf Narziß und auf Hylas. Doch
nur Hylas erfüllt die Bedingungen, welche der Bildzusammenhang

fordert: Er wurde durch eine Quellnymphe, die
sich in ihn verliebte, ins Wasser hinabgezogen, dieser Erde
entrückt und unsterblich.

Victorine von Gonzenbach stellt in ihrer ausführlichen
Analyse des Mosaiks6 fest, daß sich das Thema (sc. der
Planetengötter) vor allem für eine Zentralkomposition
eigne. Aber sie fährt weiter: «In Orbe handelt es sich
ausgesprochen nicht um eine solche, sowenig wie das
Thema der Darstellung auf die Planetengötter beschränkt
ist, wie auf den sonst bekannten Mosaikdarstellungen. »

Anderseits stellt sie fest: «Die harmonische Einheitlichkeit
des Mosaiks ist thematisch begründet durch die in allen
Bildern - bis auf Narziß - gemeinsame Konzeption der
raschen Bewegung durch die Lüfte und Meer, äußerlich
durch die der Kreisform sich annähernde Bildform. » Weiter

sei das Mosaik7 «einzigartig in der vielseitigen und
einheitlichen Komposition, die in allen Teilen inhaltlich
wie formal einem gemeinsamen Thema unterstellt ist».
Ich möchte diese Aussage voll und ganz unterstützen.
Praktisch spricht aber V. v. Gonzenbach von zwei
Hauptthemen, wobei sie das erste, die Darstellung der Planeten,
nicht mit dem zweiten, Venus und den beiden Opfern des

Eros, zu verbinden vermag. Sie sucht im Gegenteil die
Bedeutung der Planetengötter mehrfach abzuschwächen,
so z.B. indem sie die außergewöhnliche zentrale Stellung
der Venus hervorhebt8, was den planetarischen Charakter

der Planetengötter zurücktreten lasse. Es ist aber aus
ihrer Darstellung nicht zu erkennen, weshalb sieben
Medaillons mit Planetengöttern überhaupt in dieses Bild
bemüht werden, wenn dann schließlich nur Ganymed, Venus

und Narziß für das gesamte Bildthema Gewicht
haben. «Irdisches und Himmlisches, die Gestirne, welche
die Olympier regieren, wie das Meer, aus dem die Göttin
geboren, werden durch die Allmacht der Liebe in Bewegung

gehalten9 » ist darauf keine Antwort. «Amor che

muove il sol e l'altre stelle » (Dante) ist jedenfalls in den
Planetenbildern von Orbe bildlich nicht wirksam geworden,

sondern wirkt sich nur in den beiden Menschenbildern

und in den Meerwesenpaaren aus. Auch werden die
Planeten keineswegs von «Olympiern» regiert. Weder
Saturnus noch Luna oder Sol gehören zu ihnen. Vielmehr
sind es die sieben orientalischen Planetengötter in
griechisch-römischer Aufmachung. Schlüsselfigur ist doch
wohl Venus, welche nun nicht einfach als Liebesgöttin,

sondern wie eine Prima inter pares als schwebende
Planetengöttin gezeigt wird. Die beiden «Hauptthemen» des

Mosaiks schließen sich durch Venus in eines zusammen:
Apotheose durch Eros.

In meiner Behandlung habe ich häufig auf Parallelen
aus dem Grabbereich hingewiesen. Nach V. v. Gonzenbach

ist meine Arbeit ein neueres Beispiel für die
«unstatthafte Neigung zur Symbolauffassung mythologischer
Darstellungen in der Grabkunst auch bei der Interpretation

solcher in der Profankunst10». Von einer Übertragung

aus dem Grabbereich kann in meiner Abhandlung
keine Rede sein, ganz im Gegenteil: Die heroische
Apotheose geht in Mythos und bildlicher Darstellung zeitlich
der Grabmalkunst voraus. Diese übernimmt vielmehr die
Motive der heroischen Apotheose, nachdem sie ritualisiert
worden waren. So sind, um ein besonders fruchtbares
Beispiel zu nennen, die Heraklesapotheosen in der Dichtung

und auf griechischen Vasen viel früher anzutreffen
denn Herakles als Vorbild privater Apotheose, wie etwa
auf dem Igeler Monument und an andern Orten. Dasselbe

gilt für Ganymedes und Hylas im literarischen Bereich,
wie noch zu zeigen sein wird. Ähnliches läßt sich von der

Musenapotheose sagen. Als heroische Apotheose ist sie

weit früher bekannt als die Privatapotheose auf zahlreichen

Musensarkophagen mit Porträts. Es ist daher leicht
verständlich, daß zahlreiche Motive sowohl auf solchen

Sarkophagen als auch beim Monnusmosaik oder auf der

Homerapotheose des Archelaos von Priene (l.Jh. v.Chr.)

<&&&% #V
V
* V

^s;

*a®
^ O

9 e
Abb. 2 Apotheose der Faustina auf römischer Münze (nach
Daremberg-Saglio)

95



anzutreffen sind. Es ist also nicht verwunderlich, daß auf
der bildlichen Darstellung einer heroischen Apotheose,
wie sie das Mosaik von Orbe darstellt, dieselben Motive
anzutreffen sind wie im Grabbereich. Unsere Perspektive
aber verschiebt sich allzu leicht deshalb, weil uns weit
mehr Grabdenkmäler als künstlerische Darstellungen der
heroischen Apotheose aus Tempeln oder Privathäusern
erhalten sind. Bilder zur Kaiserapotheose nun, die keineswegs

auf den Grabbereich beschränkt sind, können
zeigen, wie das gemeint ist. Zwei besonders schöne Beispiele,
welche sich im Motiv- und Symbolgehalt weitgehend mit
der heroischen Apotheose von Orbe decken, mögen das

illustrieren. Das eine ist eine römische Münze (Abb. 2)n,
welche die Apotheose der Kaiserin Faustina zeigt. Sie

trägt die Umschrift CONSECRATIO, was nichts anderes
ist als die römische Apotheose. Faustina sitzt auf dem
Rücken eines Adlers, der sie im Flug zu den Planeten
trägt. Im vom Wind aufgeblähten Überwurf erscheinen
die sieben Planeten. Faustina trägt ein Zepter in der
Hand. Es ist eine Figur, welche den schwebenden
Planetengott Iupiter aus Orbe geradezu vorzeichnet. Auf der
Elfenbeintafel des Britischen Museums (Abb. 3)12 wird
ein Kaiser auf dem Elefantenwagen zur Consecratio
geführt. In der hier gezeigten oberen Bildhälfte wird er in
Sitzstellung von zwei Windgenien durch den rechts zur
Hälfte sichtbaren Tierkreis emporgetragen. Beide Typen
der Apotheose eines Heros (bzw. Kaisers), Flug auf einem
Adler oder Emporgetragenwerden im Sitz durch Genien,
finden sich als Bewegungsmotive von vier der sieben

Planetengötter von Orbe13. Sol und Luna jedoch fahren von
alters her im eigenen Wagen. Es bleibt Mercurius, der auf
einem Widder reitet. Ist dieser Widder nur ein «glücklicher

Einfall14» des Künstlers? Die von V. v. Gonzenbach
angeführten Parallelen sprechen dagegen15.

V. v. Gonzenbach lehnt für das Ganymedbild in Orbe
Apotheosebedeutung ab16 unter Hinweis auf die von
H. Sichtermann festgestellte Tatsache, daß die überwiegende

Mehrzahl bildlicher Wiedergaben des Ganymed-
mythos keinen über den eigentlichen Gehalt des Mythos
hinausgehenden Sinn zum Ausdruck bringen sollte. Das
ist zweifellos richtig, aber das Bild von Orbe läßt sich
nicht mit Statistik deuten, sondern nur in seinem
Bildzusammenhang. Sichtermann, der das Mosaik von Orbe in
seinem Katalog (K. 146) zwar anführt, in seiner Abhandlung

aber nicht berücksichtigt, schreibt über kaiserzeitliche

Darstellungen17: «Der Olymp war als Göttersitz
allmählich mit dem Himmel identifiziert worden, und die
Entführung Ganymeds wurde somit zur Himmelfahrt.
Der Katasterismos Ganymeds als vòqo%óoc («Wassermann

») kam dieser Auffassung entgegen und verband sie

mit der des Mundschenken, der Adler als Toten- und
Seelenvogel war ebenfalls alt, und so drängte sich dann
die Auffassung der Entrückung Ganymeds als Symbol der
Himmelfahrt der Seele fast von selbst auf. » Ich denke,
daß beim Mosaik von Orbe alles auf diese kaiserzeitliche

ag /Pp^r^frJl^ ^
3

WJIUÊMmm

is

^

^\Ä jNiii i .u JJ n jj-»jjSj^

Abb. 3 Apotheose eines römischen Kaisers (nach British
Museum, Ivory cat. no. 7)

Apotheosebedeutung des Ganymedes hinweist: seine

gleichberechtigte Stellung im Kreise der Planetengötter
und deren Flug durch das All, der in den Formen der
Kaiserapotheose dargestellt wird18. Literarische Zeugnisse
sprechen schon sehr früh von der Apotheose des schönen

Götterlieblings. Im homerischen Aphroditehymnus (214)
wird sie in einer hexametrischen Formel erzählt, die
immer in ähnlicher Situation wiederkehrt. Ganymed wurde
von Zeus geliebt, zu den Göttern entrückt und «unsterblich

und alterslos auf ewig» gemacht19. Die gleiche Formel

wird überall dort verwendet, wo Menschen der
Unsterblichkeit teilhaftig werden oder wo sie ihnen in
Aussicht gestellt wird, so im selben Hymnus auch noch von
Tithonos, wobei allerdings die Göttin Eos vergißt, für ihn
auch Alterslosigkeit zu wünschen. Im Demeterhymnus
wird erzählt, wie Demeter den jungen Demophon über
dem Feuer unsterblich machen wollte, aber durch die
erschreckte Mutter daran gehindert wird (242 ff). In der
Odyssee will Kalypso den Odysseus bei sich behalten und
möchte ihn «unsterblich und alterslos auf ewig» machen
(r) 136; cf. s 257). In der Théogonie erzählt Hesiod in drei
Versen (947-949), wie Dionysos sich Ariadne zur Gattin
nimmt und Zeus sie darauf «unsterblich und alterslos»
machte.

Diese Beispiele ließen sich vermehren. Sie zeigen alle,
daß die heroische Apotheose schon in der frühgriechi-
schen Dichtung eine ganz geläufige Vorstellung war und
daß es nicht auf Zufall beruht, daß Ganymed, Ariadne,

96



Äneas, Herakles und andere Heroen, später auch Hylas20,
zu mythischen Vorbildern persönlicher, privater
Apotheose wurden, wobei natürlich der Ort der Apotheose
sich nach dem Wandel der Jenseitsvorstellungen richtete :

Entrückung zu den Göttern, in den Olymp oder auf die
Inseln der Seligen, oder aber später, nach der Orientali-
sierung der Jenseitsvorstellungen, Entrückung in die
Planetensphären oder in den Tierkreis. In der bildenden
Kunst wurde freilich in erster Linie die erotische Komponente

dieser Entrückungsgeschichten wirksam. Aber
selbst beim Symposion wird nicht nur die Knabenliebe,
die in den Entrückungsgeschichten der Götterlieblinge
natürlich im Vordergrund steht, gefeiert, sondern häufig
die Entrückung zu den Göttern als ihre Krönung empfunden.

Theognis (1345) nennt Ganymedes in dieser Sicht;
Zeus raubte Ganymed, führte ihn zum Olymp hinauf21
und machte ihn zum « Schutzgott der Paideia ». Bei Xe-
nophon, Symposion VIII, 30, wird gar behauptet, Zeus
habe die Frauen, die er liebte, nur ihrer Gestalt wegen
begehrt, sie aber sterblich gelassen (was nur bedingt
stimmt), die Jünglinge aber, die er ihrer schönen Seele

wegen liebte, habe er unsterblich gemacht. Herakles und
die Dioskuren werden genannt und zuletzt Ganymed.

Selbst ins Haus eines römischen Gutsherrn paßt eine
Apotheose des schönen Jünglings, wie sie das Planetengottermosaik

zeigt. Übrigens ist die Meinung, solche Themen
gehörten nicht zur Lebenssphäre eines römischen Bürgers,
durchaus irrig. Leben und Tod wurden nicht ängstlich
auseinandergehalten wie vielfach heute. Köstliches Zeugnis

dafür ist das Gastmahl des Trimalchio. Da wird zu
vorgerückter Stunde beim Trunk ein silbernes, klapperndes

Totengerippe herumgereicht: «So werden wir alle
sein, wenn uns der Orkus entrissen hat, ergo bibamus,
dum licet esse bene (34,8-10).» Später schwelgt Trimalchio

in allen Details seines Grabmals, das er Habinna in
Auftrag gibt. Zum Nachtisch wird ein großes Kosmosmodell

hereingetragen mit den sich drehenden Tierkreisbildern,

woran sich tiefsinnige Deutungen der einzelnen
Zeichen schließen. Der Orbis Terrarum in der Mitte dieses

ausgeklügelten Modells, die «Terra Mater, die alles Gute
in sich enthält», entpuppt sich den verblüfften Gästen
schließlich als Kuchen, der an die Anwesenden verteilt
wird. Aber selbst die sieben Planetengötter sind in diesem
Musterhaushalt eines römischen Emporkömmlings und
Freigelassenen der Kaiserzeit anzutreffen, denn am
Eingang hängt ein Wochenkalender mit den sieben Planetengöttern,

deren günstige und ungünstige Tage mit
verschiedenfarbigen Kugeln bezeichnet sind (30,4). Es ist
nicht anzunehmen, daß sich Trimalchio über die theoretischen

Implikationen seines Kosmosmodells groß Gedanken

gemacht hat; genausowenig wird sich der Gutsherr
von Orbe viel zu seinem «Planetarium» gedacht haben.
Er fand Gefallen am schönen Bild und fühlte sich
geschmeichelt, daß man ihm astrologische Kenntnisse
zutraute.

Doch nun zu Narziß bzw. Hylas. Die Benennung der
Gestalten auf dem Mosaik von Orbe geht schon auf die
erste wissenschaftliche Veröffentlichung durch A. v.
Bonstetten 22 zurück. Sie ist seither ohne nähere Prüfung
immer wiederholt worden. Allerdings hatte schon v. Bonstetten

das Bedürfnis, dieses Mosaik als sinnvolle Ganzheit zu
verstehen, wenn er schreibt : « Il est plus difficile de
comprendre le rôle que jouent ici Ganymède et Narcisse parmi
ces divinités planétaires; la position qu'ils occupent dans

cette mosaïque au-dessus et au-dessous de Vénus, marque
peut-être la fin de la semaine et le commencement de
l'autre. Narcisse contemplant son image serait le symbole
des sept jours qui s'écoulent pour recommencer pareils.»
Dieser Deutung, welche in keiner antiken Tradition
fundiert ist, wird heute niemand mehr zustimmen, zumal
Ganymed dabei gänzlich aus dem Spiel herausfällt.

Während nun die bildliche Tradition die Bedeutung
des Ganymedmedaillons (3) sicherstellt, steht es mit dem
Medaillon 7 anders. Ungeprüft wurde bisher in der am
Wasser knienden Gestalt Narziß gesehen, obwohl ebensogut

Hylas dafür in Frage kommt, denn diese Gestalt ist

keineswegs typologisch festgelegt, wie V. v. Gonzenbach

jetzt meint. Nennen wir nur einen ihrer Kronzeugen.
R. Thouvenot23 schreibt nach der Durchsicht verschiedener

Hylasdarstellungen : «Toutes ses mosaïques semblent
d'ailleurs inspirées plus par la légende elle-même que par
un ou des tableaux célèbres qu'elles auraient copiés avec
plus ou moins de fidélité tant elles diffèrent par la conception

d'ensemble et par les détails. » Auch V. v. Gonzenbach

war einst dieser Meinung, denn sie stellte zu Recht
fest: «Die Vermengung der Hylas- und Narzißtypen, die
an der Orber Komposition faßbar wird, ist um so leichter
möglich, als beide Themen so oft nacheinander dargestellt
werden24. » Gerade diese Behandlung durch V. v.
Gonzenbach hat mich zur Frage veranlaßt, was eigentlich für
die Gestalt des Narziß im Orber Mosaik spreche. Die
Typologie des Bildes läßt jedenfalls beide Möglichkeiten
offen und spricht auch nach V. v. Gonzenbach eher für
Hylas. Die Spiegelung im Wasser ist keineswegs eindeutig,
mag dafür technische Unfähigkeit oder Überarbeitung
angeführt werden25. Merkwürdig ist jedenfalls, daß das

Bild im Wasser blonde Haare hat, der Jüngling aber
eindeutig dunkelhaarig ist. Merkwürdig ist auch, daß
«Narziß» überhaupt dunkelhaarig aufgefaßt werden
konnte, denn seine Verwandtschaft mit der Narzisse und
die Metamorphose in diese Blume legt einen blonden
Jüngling nahe. So wird er auch in der Beschreibung eines

antiken Narzißbildes bei Philostratos26 eindeutig als

«goldblond» beschrieben27.
Die wichtigsten literarischen Quellen der Hylaslegende,

welchen auch nach Thouvenot größere Bedeutung
zukommt, erzählen die Entrückung des Hylas folgendermaßen:

Apollonios Rhodios, Argonautika, 1236 ff. : Eine

Nymphe taucht aus dem Wasser auf, ergreift den an der
Quelle sich aufstützenden Hylas mit dem linken Arm um

97



den Hals, begierig, ihn zu küssen, und gleichzeitig packt
sie ihn mit der rechten Hand am aufgestützten Ellbogen
und zieht ihn zu sich hinab28. Bei Theokrit (XIII) tanzen
die Quellnymphen «mitten im Wasser» (43) ; alle begehren

ihn, wie er sich zu ihnen hinabbückt. Er stürzt ins
Wasser, und so «zählt nun der schönste Hylas zu den
Seligen» (72). Nicht nur der Raub, sondern auch die
Apotheose des Hylas wird also schon bei Theokrit klar
zum Ausdruck gebracht. In den orphischen Argonautika
(646ff.) verirrt sich Hylas auf der Wassersuche im Wald
und «gerät in die Grotte der Quellnymphen». Die aber,
«als sie ihn erblickten, den göttergleichen Jüngling, hielten

ihn zurück, damit er bei ihnen bleibe und unsterblich
werde und alterslos auf ewig » - was also wiederum mit
der typischen Vergottungsformel, die schon in der frühen
Hexameterdichtung für die Apotheose von Heroen diente,
gesagt wird29. Valerius Flaccus, Argonautika III, 558ff. :

Hier kommt Hylas auf der Jagd zu einer Quelle, bückt
sich, um sich zu erfrischen. Eine Nymphe küßt ihn und
zieht ihn zu sich hinab30.

In Petronius' Satyricon (83) fallen dem eiligen Besucher

einer Bildergalerie sogleich zwei Bilder auf: «Auf der
einen Seite trug der Adler den Idäus Ganymedes)
hoch zum Himmel empor, auf der andern Seite versuchte
der arglose Hylas die schamlose Quellnymphe wegzustoßen.

» Auch hier, und etwas später, ist nur von einer

Quellnymphe die Rede. Ist es wohl Zufall, daß wir hier in der
fiktiven Bildergalerie des Petronius Ganymed und Hylas
nebeneinander, möglicherweise auf dem gleichen Bild,
antreffen31 Von all diesen literarischen Formungen des

Hylasraubes eignet sich nur die der orphischen Argonautika

für eine bildliche Darstellung, bei der mehrere Nymphen

tätlich werden. Die andern Darstellungen aber
verlangen den am Wasser knienden oder sich bückenden
Jüngling, wie er m. E. in Orbe gezeigt wird. Er hat keineswegs

immer den Krug bei sich, auch bei Properz I, 20ff.
(bes. Vers 43), nicht, wo er, gestützt auf den Brunnenrand,

mit der hohlen Hand Wasser zu schöpfen sich
anschickt32.

Die literarischen Quellen des Hylasraubes sind ebensowenig

typologisch fest wie die Bildquellen. Häufig lassen
sie sich, ins Bild umgesetzt, mit Narziß, der sich zum
Wasser neigt, vertauschen. Die Entscheidung, ob es sich
bei einem schönen Jüngling an der Quelle um Narziß
oder Hylas handelt, kann also meistens nur aus dem
Bildzusammenhang getroffen werden. In unserem Fall aber
spricht die Aufnahme des schönen Jünglings in den Kreis
der Planetengötter eindeutig für Hylas.

Nun die Meerkentauren und Nereiden Selbstverständlich

gibt es unzählige Denkmäler der bildenden Kunst,
auf denen diese Paare lediglich als Schmuck verwendet
werden. Im in sich geschlossenen Bild einer Apotheose
aber dürften sie sinnträchtig sein. Die schönste Parallele
zu Orbe ist wieder im Grabbereich zu finden, was nach
dem früher Gesagten nicht erstaunen wird. Hören wir

dazu J. Engemann, der ja eindrücklich davor warnt,
«den für den Grabbereich festzustellenden Bedeutungsgehalt

eines Bildes auf seine Verwendung in anderen
Denkmälerbereichen auszudehnen33 ». Da heißt es bei ihm vom
Deckengemälde im sogenannten Grab der Valerier: «Die
(gleiche) Apotheosebedeutung und eine ähnliche Parallelität

zwischen dionysischen Gestalten und Meerwesen
verraten in der Mitte des zweiten Jahrhunderts die
Stuckdekorationen des Deckengewölbes im sogenannten Grab der
Valerier. Hier ist die Apotheosedarstellung des Mittelmedaillons

(der von einem geflügelten Greifen getragene
Verstorbene) von sechs Medaillons mit Satyrn und Mäna-
den, zwölf Medaillons mit Nereiden auf Seetieren und
sechs Medaillons auf Seekentauren umgeben. Zweifellos

gibt es keinen Anhaltspunkt für die Annahme, die
bacchischen Gestalten und die ihnen in ihren Attributen
angeglichenen Nereiden in dieser Stuckdekoration trügen
den Verstorbenen zu den Inseln der Seligen. Doch wird
schon aus der formalen Gliederung der Deckenmedaillons
deutlich, daß die die Apotheoseszene umgebenden mythischen

Gestalten nicht als reine Dekoration oder lediglich
als Sinnbilder unbeschwerten Lebens aufzufassen sind,
sondern die Apotheosedarstellung des Zentralmedaillons
durch Konkretisierung des mythischen Charakters
unterstreichen sollen. »

Dasselbe gilt aber auch für die mythische Apotheose des

Ganymedes und des Hylas, denn die mythische Apotheose
ist mit ihren Motiven Vorbild der persönlichen
Apotheose, die dann natürlicherweise im Grabbereich
anzutreffen ist. In den Bereich ritueller Apotheose aber führen
die Stukkaturen der Basilika von Porta Maggiore, wo die

Entrückung Ganymeds durch den Adler und andere
mythische Entrückungen begleitet werden von Nereiden auf
Hippokampen usw. Auch hier ist die Verwandtschaft der
Motive mit dem Grabbereich mit den Händen zu greifen,
was aber wiederum nur die Präponderanz der rituellen
Apotheose, wie sie von den Pythagoreern vollzogen
wurde, vor der individuellen, durch die Gräbersymbolik
ausgedrückten Apotheose erneut belegt. Die Meerkentauren

und Nereiden wurden RM 191 noch durch die
Lokalisierung des Mosaiks im Badetrakt begründet: «Der
Planzusammenhang wie eben die Nereidenbilder lassen

keinen Zweifel, daß der Raum zum Badeflügel der Villa
gehört. » Heute34 wird diese Lokalisierung zwar aufgegeben,

ohne daß die Kentauren und Nereidenbilder eine

neue Begründung erhalten.
Schließlich seien auch die vier Jahreszeitenbüsten hier

völlig sinnentleert. «Ihre Aussagekraft zum Mosaikganzen

ist zunächst dadurch beschränkt, daß solche figürliche
Rahmenfriese kraft ihrer Funktion beliebig auswechselbare

Versatzstücke sind35.» Ich muß gestehen, daß mir
der Sinn dieses Satzes dunkel geblieben ist. Sollte es Funktion

dieser Rahmenfriese sein, beliebig auswechselbare
Versatzstücke zu sein? V. v. Gonzenbach verweist hier
aufeinen Aufsatz von H. Sichtermann36, worin die «Sinn-

98



entleerung des Motivs » zur Sprache kommt. Seltsam,
zur negativen Beurteilung der «Apotheose durch Eros »

werden hier nun doch Beweise aus dem Grabbereich
herbeigezogen, was doch methodisch unzulässig sein soll.
Aber auch hier wird lediglich eine statistische Feststellung
getroffen, welche nichts besagt über die Funktion der
Jahreszeitenbilder in einer mythischen Apotheose.
«Sinnentleerung », wie sie Sichtermann auf zahlreichen
Sarkophagen mit Jahreszeiten feststellt, setzt einen ursprünglichen

Sinn der Jahreszeiten auf Sarkophagen (und auf
Apotheosebildern) voraus. Der Sarkophag aus Pisa37, wo
zwei Jahreszeitengenien den Porträtclipeus, der zugleich
den Tierkreis darstellt, in die Höhe halten, dürfte der
ursprünglichen Bedeutung der Jahreszeiten als «Werden
und Vergehen » jeden Lebens, das durch die Apotheose
überwunden wird, sehr nahe kommen und den Jahreszeiten

im Mosaik von Orbe an die Seite zu stellen sein. Die
Parallele mit den Jahreszeiten in der musischen
Apotheose des Monnusmosaiks, das ich im gleichen Aufsatz
behandelt habe, dürfte eigentlich auch einleuchten. Im
Tierhatzfries suche ich allerdings keinen verkürzten
Tierkreis, wie mir V. v. Gonzenbach unterstellt38, wohl aber
bin ich der Auffassung, der Tierfries sei zu einer Tierhatz
umgedeutet worden.

V. v. Gonzenbach wirft mir schließlich vor, ich hätte
bei meiner Deutung des Orber Mosaiks den Kontext
gänzlich vernachlässigt. Sie glaubt, der Gutsherr habe
zweifellos «größtes Gefallen an der Fülle der prachtvollen
nackten Leiber, dann an den Tieren und Fabelwesen »

gefunden, und dies habe ihn zur «Auswahl gerade dieser
Vorlage » bewogen39. «Ausschlaggebend aber war offenbar

die Anspielung auf das feuchte Element in den
Eckmedaillons », da dieser Raum zum Badeflügel gehört
habe. Diese Lokalisierung wird heute aufgegeben, ohne
daß freilich eine Neudeutung des Mosaiks erfolgt wäre. Es

läßt sich freilich denken, daß der Gutsherr von Orbe
durch solches Wohlgefallen in seiner Wahl bestimmt
wurde. Eine ihrem ursprünglichen Zweck entfremdete
Verwendung dieser Bildkomposition nimmt aber auch
V. v. Gonzenbach an: «Die Frage muß gestellt werden,
ob der Gesamtentwurf nicht vielleicht erstmals für eine
Kassettendecke in Stuck und Malerei gemacht wurde,
von wo er erst in das Zeichenbuch der Mosaikwerkstätten
gelangt ist. Darauf könnte die ungewöhnliche Erfindung
eines mythologisch gestalteten Planetariums weisen, das
die Bewegtheit der Gestirne mit zur Darstellung bringt,
was vor allem für einen Deckenschmuck sinnvoll wäre40. »

Ich nehme an, daß diese Auffassung auch heute noch gilt,
da V. v. Gonzenbach in ihrem ZAK-Aufsatz nicht darauf
zurückkommt. Sie kann mir gewiß keinen Vorwurf daraus
machen, daß ich mich mit der ursprünglichen, nicht mit
der abgeleiteten Verwendung befasse und daß ich nach
den Hintergründen dieser Komposition frage, die weder
dem Gutsherrn noch vielleicht dem Werkmeister bekannt
waren41. Aber es ist doch ein großer Schritt, nun den

Geschmack des römischen Gutsherrn am Schluß doch mit
dem «Vollzugsbereich wissenschaftlicher Forschung42 »

gleichzusetzen und jede weitere Forschung als «personal
decisions » hinzustellen.

Den wirklichen Kontext der Orber Apotheose können
wir nicht aus der sekundären Verwendung dieses Planetariums

auf einem Mosaikfußboden eines Privathauses
finden, sondern nur in einem Gebäude mit entsprechendem
Deckengemälde. Auf Projektionen von Deckengemälden
auf Mosaikfußböden machte ich schon in meinem Aufsatz
aufmerksam43. Zu den von L. Curtius und K. Lehmann

genannten Beispielen gehören auch das « Christusmosaik »

von Hinton St. Mary (nicht aber das benachbarte Bellero-

phonbild, s.d.3), das Monnusmosaik und das Apotheosemosaik

von Orbe. Diese beiden wie auch das von
E.C.R. Morey44 zitierte Mosaik von Daphne am Orontes

(jetzt im Louvre) und das Mosaik von Hinton St. Mary
weisen in den Ecken die Jahreszeiten auf. Besonders
eindrückliche Projektionen von Deckenbildern auf Mosaikböden

werden von Marion E. Blake45 genannt: die
Projektion einer Kassettendecke auf den Boden aus Teramo46
und der Durchblick durch eine geöffnete Kuppel auf das

Sternbild der Lyra aus Piacenza47. Diese beiden Bilder
sind freilich nicht thematisch, wohl aber formal mit den

ersten Beispielen verwandt.
Künstliche Grotten oder kuppelüberdeckte Gebäude

als Abbilder des Kosmos sind aus dem Altertum
bekannt48. Hier soll nur an die in der römischen Kaiserzeit
weit über das ganze Imperium verbreiteten Mithrasgrot-
ten erinnert sein, die häufig solchen planetarischen und
kosmischen Deckenschmuck aufweisen. Besser erhalten
sind natürlich kleinere Monumente aus solchen Kultstätten,

die oft alle im großen dargestellten Motive aufweisen.

Ein besonders aufschlußreiches Beispiel ist eine

Bronzeplatte49, auf der die vier Jahreszeitenbüsten in den Ecken
stehen und, von ihnen getrennt, die sieben Planetenbüsten
mit ihren Attributen50. Gewölbe oder Kuppeln mit
Schmuck sind begreiflicherweise wenige erhalten. Oft waren

die Mithräen mit Holzkonstruktionen überwölbt.
Aber einige Bedachungen sind mit ihrem Schmuck erhalten

geblieben. Sie zeigen, daß die Grotte oder das

gewölbte Haus ein Abbild des Kosmos darstellte. In
Capua51 waren Seitenwände und Gewölbe mit Stuck
geschmückt. Die Decke war mit sechszackigen roten und

grünen Sternen auf gelbem Hintergrund übersät. In
Dura-Europos52 ist die Decke der gewölbten Nische mit
weißen Sternen auf blauem Hintergrund geschmückt. In
einer späteren Bauphase wurde ein Teil der Malereien mit
den Tierkreiszeichen in Rot und Weiß überdeckt.

Das Orber Planetarium weist auf verwandte, wohl aber
nicht so streng formulierte und ritualisierte religiöse
Vorstellungen hin, wie sie in den Mithräen mit einem eng
begrenzten und rituell fixierten Bildprogramm verwirklicht

worden waren53.

99



ANMERKUNGEN

Abkürzungen

RM: Victorine von Gonzenbach, Die römischen Mosaiken der

Schweiz, Basel 1961.
ZAK : Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte.

1 ZAK 30, S. 61-75.
2 ZAK 32, S. 121-128.
3 ZAK 32, 122: «Eine so lückenlos durchgeführte Symbolverwendung

mythologischer Darstellungen ist in der kaiserzeitlichen

Profankunst ganz ungewöhnlich. Weiter setzen diese
Deutungen des Göttermosaiks beim Erfinder der ursprünglichen

Bildvorlage eine philosophische Gelehrsamkeit voraus,
die nach allem, was wir über den allgemeinen Bildungsstand
während des Prinzipats wissen, erstaunlich wäre. » Einmal
handelt es sich beim Mosaik von Orbe nicht um eine
«Symbolverwendung », sondern um eine mythische Apotheose.
Symbolisch würde sie erst durch Übertragung in den Grabbereich,

d.h. als Symbol für die Privatapotheose. Davon ist hier
keine Rede. H. Brandenburg, Bellerophon Christianus,
Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und
Kirchengeschichte 63, 1968 {nicht 62, 1967, wie V. v. Gonzenbach

fälschlicherweise zitiert), geht aus von der Besprechung
des Mosaiks von Hin ton St. Mary (jetzt im British Museum).
Er wendet sich mit Recht gegen die « Christianisierung » des
dort dargestellten Bellerophon, nur weil er in der Nachbarschaft

des aufsehenerregenden Christusmedaillons liegt. Beide
Mosaiken sind sowohl räumlich als auch durch ein etwa
80 cm breites Ornamentband, das die Schwelle zwischen den
beiden Räumen bildet, voneinander getrennt. Ein Vergleich
mit dem völlig in sich geschlossenen Mosaik von Orbe ist fehl
am Platze.
Mehr «philosophische Gelehrsamkeit» als das Kosmosmodell
des Trimalchio (s. dazu S. 97) forderte auch das Planetengottermosaik

nicht.
4 In der Deutung der Planetengöttermotive stimme ich völlig

überein mit M. Renard, La mosaïque aux divinités planétaires de

Boscéaz près d'Orbe, Mélanges Carcopino, 1966, 803-817, dessen

Arbeit mir bei der Abfassung meines Aufsatzes nicht
bekannt war. Seine komplizierte Deutung des Spiegelmotivs
erübrigt sich, wenn Hylas an Stelle von Narziß tritt.

5 S. dazu S. 96.
«RM 191.
7 RM 192.
8 RM 191 ; auch ZAK 32, 126: Durch die zentrale Stellung sei

die «bloße gestirnmythologische Konzeption (Planetengötter)
merklich abgeschwächt... ». Im neuentdeckten

Planetengottermosaik von Italica (in situ [1972], noch nicht veröffentlicht)

steht ebenfalls die Büste der Venus im Zentrum der
Planetengötter, die ebenfalls in gleicher Größe wie die
Zentralgestalt als Büsten mit ihren Attributen auftreten. Andere
Planetarien weisen Iupiter oder Saturn in der Mitte auf. Es

zeigt sich also, daß eine engere Beziehung durch die
Mittelstellung ausgedrückt, keineswegs aber der planetarische
Charakter der Götter abgeschwächt wurde.

»RM 191.
10 ZAK 32, 123.
11 Abb. 2, nach Daremberg-Saglio.
12 Abb. 3, nach British Museum Ivory cat. no. 7.
13 Von «Apotheose eines Gottes » (vgl. ZAK 32, 132) spreche ich

auch nicht in Form eines Zirkelschlusses.

» RM 188.
15 Vgl. dazu auch Fritz Saxl, Beiträge zu einer Geschichte der

Planetendarstellungen im Orient und Okzident, Straßburg 1912,
S. 171, Anm. 1, über die im Orient häufige Darstellung der
Planetengottheit, auf ihrem Tierkreiszeichen sitzend;
allerdings gehört da Mars zum Widder. Auf Planetarien mittelalterlicher

Codices, deren Motivschatz aus der Antike stammt,
findet sich übrigens eine genaue Entsprechung zum Iupiter-
medaillon von Orbe: Cod. Leyden, Univ. bibl., Ms. Voss 79;
und Boulogne s.m., Bibl. de la ville, Ms. 188, abgebildet u.a.
inj. C. Websters, The labors of the months, Evanston/Chicago
1938, pl. XII und XIII. Iupiter auf dem Adler ist also ein für
die Planetendarstellung tradiertes Sigel.

16 Ihr Hinweis auf Piaton, Symposion 181 (ZAK 32, 126), führt
in die Irre; da ist keine Rede von Ganymed!

17 H. Sichtermann, Ganymed, Mythos und Gestalt in der antiken
Kunst, Berlin 1953.

18 Ich möchte den Leser entscheiden lassen, ob ich von der
«Apotheose eines Gottes » spreche.

19 Es ist sehr erstaunlich, daß H. Sichtermann (vgl. Anm. 17),
S. 17, diesen wichtigen Zug überhaupt nicht beachtet.

20 S. dazu S. 98 ff.
21 àvr)yaye, der typische Ausdruck für die Entrückung; vgl. dazu

H. Koller, Jenseitsreise des Philosophen, Asiatische Studien
XXVII (1973), 46, Anm. 15.

22 Recueil d'Antiquités Suisses, 2 e supplément (1867), p. 18.
23 R. Thouvenot, La maison de la mosaïque de Vénus. Pubi, du

Service des Antiquités du Maroc XII (1958), 49-86, p. 72.
Der Verweis V. v. Gonzenbachs auf eine Abbildung ist falsch
(ZAK 32, Anm. 32). Sie sollte auf planche XVIII, nicht auf
fig. 19 verweisen.

24 RM 190. Heute wird freilich das Puteal von Ostia zur Heraushebung

des Unterschiedes zitiert, wie auch der Töpfereifund
von Trier (vgl. RM 194, Anm. 63), wobei V. v. Gonzenbach
ein bezeichnender Lapsus calami passierte: «Bei Grünhagen
ist die Hylastonform aus dem Töpfereifund von Trier nachzutragen.

» Gemeint ist natürlich die «Narzißtonform ». Sowohl
das Puteal von Ostia als auch das Tonmodel von Trier werden
jetzt also zum Aufweis des Unterschiedes, in RM aber zu dem
der Ähnlichkeit der Motive vorgelegt. Neues zu Hylas bringt
aber ZAK 32 nicht.

25 Spiegelungen sind auch in zahlreichen andern antiken
Darstellungen oft nur angedeutet.

26 Philostratos, Imag. 23, Teubner, p. 46.
27 Zu Narziß wäre noch zu sagen, daß er sich sozusagen nie auf

Sarkophagen findet, wie ich in ZAK 30, 64, feststelle. Im
Hypogäum von Massya wird er in einem Nebenraum in der
Nachbarschaft spielender Knaben dargestellt, bedeutet also
wohl dasselbe wie auch auf einigen Grabinschriften: Der
frühzeitige Tod eines jungen Menschen wird damit beklagt.
Das Motiv ist also rein retrospektiv; vgl. F. Charpouthier,
Syria 31, p. 206: «La fable du bei adolescent qui dépérit en
contemplant son image invitait à méditer sur la toute-puissance

de la mort et rappelait, comme dit le poète que <Auch
das Schöne muß sterben). » In dieser Funktion findet sich
Narziß auch auf dem Sarkophag Taf. 117 Kat. 45 in H.
Sichtermann, Griechische Mythen auf römischen Sarkophagen, Bilderh.
V/VI des Deutschen Archäologischen Institutes, Rom 1975.

28 Es ist also keineswegs so, wie V. v. Gonzenbach diese Stelle
anführt: «Hylas wird von den bei der Quelle tanzenden
Nymphen angegriffen. Apollonios Rhodios I, 1222 ff. » (ZAK
32, 124/125). Vielmehr tanzen die Waldnymphen fern von
der Quelle {ànójiQO&ev), während eine Quellnymphe den

100



Hylas zu sich hinabreißt (wohl aber spricht Apollodoros I, 20,
von mehreren Quellnymphen, die Hylas packen).

29 ZAK 32, 125. Hylas werde entrückt, «ohne daß darin a priori
der Gedanke einer Entrückung in die Unsterblichkeit
einbeschlossen wäre ».

30 Hylas sei « ausnahmslos » durch einen Krug gekennzeichnet
worden, behauptet V. v. Gonzenbach ZAK 32, 125. Das
stimmt weder für alle bildlichen noch für alle literarischen
Darstellungen.

31 Sicher ist dieses Bild nicht Vorlage für die Nymphengruppen,
wie Grünhagen, Schatzfund, S. 56, glaubt.

32 Es stimmt also nicht, was V. v. Gonzenbach, ZAK 32, 125,
behauptet: «Der Raub des Hylas wird, den literarischen Quellen
folgend, fast ausnahmslos so dargestellt, daß ihn eine Mehrzahl

von Nymphen packen. » Apollonios Rhodios, die erste
und wichtigste Quelle, aber auch die übrigen hier angeführten

Texte stellen die Sache anders dar.
33 Jos. Engemann, Untersuchungen zur Sepulkralsymbolik der späteren

römischen Kaiserzeit, Jb. für Antike und Christentum, Erg.bd. 2

(1973).
34 ZAK 32, 128, Anm. 53.
35 ZAK 32, 126.
36 Neue römische Sarkophage mit Jahreszeiten, Mélanges Mar-

sei (1974), 316.
37 Jahreszeitensarkophag aus Pisa, DA Inst. 34, 696.

Abb. u.a. bei Friedrich Matz, Ein römisches Meisterwerk. Der
Jahreszeitensarkophag Badminton, New York/Berlin 1958, Tafel

3c und Text dazu. Gegen Nock wird die Apotheosebedeutung
der Seewesen und der Jahreszeiten auf vielen Sarkophagen

besonders betont. Vgl. dazu auch Roger Hinks, Myth and
Allegory in Ancient Art, London, The Warburg Institute, 1939,
48, zum Sarkophag aus dem Palazzo Barberini.
In Johannes von Gazas Beschreibung einer Kosmosdarstellung

in der Kuppel eines spätrömischen Bades finden sich

neben den Sternbildern auch die Jahreszeiten, deren Typus
dem von Orbe sehr nahe kommen : G. Hanfmann, The seasons

in John Gaza's Tabula Mundi, Latomus 3 (1939), 111-118;
über Orbe besonders S. 116, wo freilich die Büste des Frühlings

als Sommer mißverstanden wird.
38 ZAK 32, 126.
39 RM 191.
49 RM 192.
41 ZAK 32, 122: « Freilich müssen wir weder beim Werkmeister,

noch beim Orber Gutsherrn, Verständnis für einen
möglichen metaphysischen Sinngehalt voraussetzen und
damit auch nicht annehmen, daß dieser den eigentlichen Anlaß
zu der Wahl bot. »

42 ZAK 32, 127.
43 ZAK 30, 72 und Anm. 42 und 43 ; bei Abb. 17 ist die zweite

Zeile zu streichen.
44 Early Christian Art.
45 Marion E. Blake, Memoirs of the Am. Academy, vol. Vili,

1930.
46 Blake (vgl. Anm. 45), Frontispiece.
47 Blake (vgl. Anm. 45), 116, pl. 38, fig. 2.
48 Literarische Zeugnisse nenne ich in ZAK 27, 97f. und

Anm. 12, 13.
49 M. J. Vermaseren, Corpus Inscriptionum et Monumentorum Reli-

gionis Mithraicae, fig. 448. Mon. 1727.
50 Vermaseren (vgl. Anm. 49), 2. Bd. 225.

" Vermaseren (vgl. Anm. 49), 180, fig. 50; Text 107.
52 Vermaseren (vgl. Anm. 49), 34ff., Text 57ff., bes. 66.
53 In einem mehrwöchigen Aufenthalt durfte ich wiederum die

unerschöpfliche Bibliothek und das Bildarchiv des Warburg-
institutes in London benützen. Dem Leiter des Instituts, Prof.
Dr. E. Gombrich, sage ich dafür herzlichen Dank, besonders
auch dem Vorsteher der Bibliothek, Prof. J. B. Trapp, der
mich freundlich beraten hat.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Alle Zeichnungen von Gianfranco Bernasconi, Zürich

101


	Narziss oder Hylas? : Zum Planetengöttermosaik von Orbe

