
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 32 (1975)

Heft: 2

Artikel: Das Göttermosaik in der römischen Villa bei Orbe : ein Kommentar zu
neueren Deutungen

Autor: Gonzenbach, Victorine von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Göttermosaik in der römischen Villa bei Orbe
Ein Kommentar zu neueren Deutungen

von Victorine von Gonzenbach

*fiBS> I .11 iin

/é?
m

^530 es« % ^**K~

£7
1O N S?

i•m

mm H5
"K% ;vx

% fe>:¦. § r :» :

± ;£m ¦ »ri(

Ü
t-v

v> ^': -y'Ä
S-», :ïW

V* 4

5 #
s?:

Ì:*r
y\:7

v-f

~.77i'w *'%

c
Of«*^;Ä»!,,

4
S

SA

»W,»»

Abb. 1 Göttermosaik in Orbe, ohne den an der Eingangsseite im Westen (links) vorgelegten geometrisch gemusterten
Mosaikstreifen; Hauptansicht, von Norden

Das Göttermosaik der römischen Villa bei Orbe (Waadt)
ist einer von acht zwischen 1841 und 1925 in diesem
Landsitz aufgedeckten Mosaikböden. Nach ihrem Stil zu
schließen, sind alle acht im ersten Drittel des dritten Jahr¬

hunderts n. Chr. verlegt worden. Diese Mosaiken, unter
den vier figürlichen insbesondere auch das Göttermosaik,
sind schon mehrfach veröffentlicht1. Das letztere zeigt
eine quadratische Hauptkomposition, in welcher als Glie-

121



der eines unendlichen Rapportmusters dreizehn achtek-
kige Bildmedaillons verteilt sind. Vier Friese mit Jagdbzw.

Tierhatzszenen, unterbrochen durch vier Eckfelder
mit Jahreszeitenbüsten, umschließen das Hauptfeld als

Rahmen (Abb. 1).
In den dreizehn Medaillons erscheinen Saturn, Sol,

Luna, Jupiter, Merkur, Mars und Venus, die sieben

Planetengötter also; ferner Ganymed, vom Adler getragen,
Narziß an der Quelle (Abb. 2) und vier Paare von
Triton und Nereide.

Zu diesem Mosaik sind in jüngerer Zeit zwei
Erklärungsvorschläge gemacht worden, die beide den
Anspruch erheben, einen bisher nicht erkannten Sinngehalt
des Dargestellten aufzudecken2. Beiden Vorschlägen
zufolge illustriert das Göttermosaik auf symbolisch-allegorische

Weise philosophische Ideen, insbesondere
platonische (Koller) und platonisch-pythagoräische (Renard)
Jenseitsvorstellungen und Astralspekulation.

H. Koller drückt das Ergebnis seiner Interpretation
prägnant aus: «Es stellt die Apotheose durch Eros dar»
und ist «die einzige großartige bildliche Komposition zu
dem Thema, die aus dem Altertum auf uns gekommen ist.
Literarisches Vorbild in einem weiteren Sinn ist der
Phaidrosmythos Piatons. » Die Begründung lautet - die
Einzelinterpretation mit teilweise neuer Bilddeutung
abschließend - so: «Alle Planetengötter selbst sind in den
Formen der Kaiserapotheose dargestellt. Auch die Trito-
nen-Nereiden-Paare in den Eckfeldern tragen zu diesem
Thema bei. » Ferner sei neben Ganymed nicht Narziß,
sondern Hylas gezeigt, und jeder dieser Jünglinge sei

«durch Eros zum Unsterblichen geworden». «Der Tierfries.

und die vierJahreszeiten sind traditionell Rahmen

X
77

.'•;.*-

SS?».

mm

VVi

¦¦-.'

7"liSv. »4. -J r st-1».

Abb. 2 Narzißmedaillon aus dem Göttermosaik in Orbe

des kosmischen Jahres, das durch die Planeten oder den
ebenfalls für die Apotheose den Rahmen bildenden Tierkreis

bestimmt wird, hier in Orbe freilich schon etwas
spielerisch teilweise als Jagdszenen oder Tierhatz
mißverstanden3. »

M. Renard muß den Gesamtsinn des Göttermosaiks
umschreiben, da er neben neupythagoreischen noch
andere Philosopheme einer eklektischen Ideenwelt umfasse:
«Elle» (scilicet das Mosaik) «témoigne du souci d'offrir
une haute leçon morale... en suggérant l'espoir du
ravissement éternel au juste qui sait la lire avec les yeux de

l'esprit et d'un cœur fervent; elle lui assure que le salut qui
l'attend est inscrit dans la voûte étoilée, où les astres

projettent leur lumière d'espérance...4. » Der Autor
übernimmt zwar die bislang geltende Lesung der Bildinhalte,
doch geht die Begründung seiner Sinndeutung davon aus,
daß «tous les sujets ici traités ont leur symbolisme particulier

». So sollen die Planetengötter bezeugen, daß die Seelen

in die «régions de l'immortalité bienheureuse»
aufsteigen. Das Ganymed-Bild bedeute «l'ultime ravissement
de l'apothéose». Narziß «signifie l'abandon par l'âme de

son enveloppe charnelle », «Tritons et Néréides évoquent
la grande traversée vers l'au-delà». Die Hatzszenen
«symbolisent le triomphe sur les forces du mal». Die

Jahreszeiten «symbolisent l'Eternité et sont garants de

l'immortalité5 ».

Diese auf Tod, Jenseits und Unsterblichkeit führenden
Ausdeutungen sind zunächst verblüffend, da sie von den
Bildinhalten gewiß nicht unmittelbar abgelesen werden
können. Dann aber rufen sie beide auf Grund ganz
allgemeiner Überlegungen Vorbehalte auf, bei denen die
Beurteilung der Einzelbegründungen noch ganz außer
Betracht bleibt. Eine so lückenlos durchgeführte Symbolverwendung

mythologischer Darstellungen ist in der
kaiserzeitlichen Profankunst ganz ungewöhnlich; wogegen rein
allegorische Bilderfindungen, durch Inschriften kenntlich
gemacht, vorkommen6. Weiter setzen diese Deutungen
des Göttermosaiks beim Erfinder der ursprünglichen
Bildvorlage eine philosophische Gelehrsamkeit voraus, die
nach allem, was wir über den allgemeinen Bildungsstand
während des Prinzipats wissen, erstaunlich wäre7. Dann
sind die Themen der mythologischen Darstellungen meist
den klassischen griechischen und lateinischen Dichtern
entnommen. Die dabei verwendeten Bildmotive aber
gehen auf eine lange Überlieferung durch die griechische,
vor allem hellenistische Kunst zurück, vermittelt in erster
Linie durch Gemälde, Buchillustrationen, unteritalische
Vasenmalerei. Daher sind denn «einzigartige Darstellungen

» zu einem philosophischen Thema eigentlich kaum
zu erwarten. Freilich müssen wir weder beim Werkmeister,

der die Bildvorlage für das Göttermosaik in seinem

Repertoire führte, noch beim Orber Gutsherr, der es

auswählte, Verständnis für einen möglichen metaphysischen
Sinngehalt voraussetzen und damit auch nicht annehmen,
daß dieser den eigentlichen Anlaß zu der Wahl bot. Ja

122



man darf wohl sagen, daß - unter der Voraussetzung, daß
die beiden Deutungsvorschläge für das Orber Mosaik
zutreffen - dem dortigen Hausherrn wohl jedes Verständnis
dafür abging. Denn es wäre höchst verwunderlich, wenn
er in seiner Villa, deren übrige figürliche Mosaiken
keinerlei philosophische Neigungen verraten, sich ausgerechnet

dort mit Bildern hat umgeben wollen, die ihn an Tod,
Jenseits und Vergänglichkeit erinnern sollten, wo Funktion

und Herkommen nur anmutige, sinnerfreuende
Dekoration verlangten8. In den Darstellungen die mythologischen

Episoden zu erkennen, erforderte da schon
Bildung genug.

Bedenken wecken aber insbesondere auch die methodischen

Voraussetzungen, auf denen die oben resümierten
Sinndeutungen des Göttermosaiks beruhen und die auch
erklären, weshalb beide Autoren zu grundsätzlich ähnlichen

Ergebnissen gelangt sind, wiewohl Koller die Arbeit
von Renard offenbar nicht bekannt geworden ist. Diese
methodische Grundlage der Interpretation wird von Koller

auch genannt: das Mosaik sei «in allen Teilen
nur vor dem Hintergrund der kaiserzeitlichen
Jenseitstheologie zu verstehen, wie sie auch auf den zeitgenössischen

Sarkophagen bildlichen Ausdruck gefunden hat9 ».

Hier wird also stillschweigend vorausgesetzt, daß die Se-

pulkralkunst mit den mythologischen Bildern a priori
ideellen Gehalt vermittelt und daß dann denselben Motiven

in der Profankunst ebendieselbe Bedeutung
innewohnt. Diese Auffassung ist natürlich nicht neu. Sie hat in
unserer Zeit vor allem durch ein Buch von F. Cumont :

«Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains»
(1942) besondere Verbreitung gefunden. Dieses bedeutende

Werk, dessen Thesen sich aber durchaus auf die
Grabkunst beziehen, hat begründete Kritik herausgefordert,

die zu fruchtbarem Neuüberdenken, auch methodologischer

Probleme, geführt hat. Besonders A.D.Nock hat
sich alsbald mit den methodischen Schwächen bei
Cumont eingehend auseinandergesetzt10. Die bis heute
lebhaft weitergeführte Diskussion hat eine wesentliche
Klärung grundlegender Fragen der Interpretation römischer
Grabmalkunst gezeitigt11.

Der schon von Nock erhobenen prinzipellen
Einwände12 ungeachtet, hat dann die Neigung zur
Symbolauffassung mythologischer Darstellungen in der Grabkunst

auch bei der Interpretation solcher in der Profankunst

zunehmend Eingang gefunden13. Die beiden hier
erörterten Beiträge zum Orber Göttermosaik sind hiefür
neuere Beispiele14. Immerhin setzt sich heute dank umfassender

Einzeluntersuchungen und auch unter Einbeziehung

ikonologischer Gesichtspunkte weithin die Einsicht
durch, daß mythologische Szenen je aus ihrem Kontext
und dem Ort ihrer Verwendung zu deuten sind und daß
damit von Fall zu Fall zu prüfen bleibt, wie weit insbesondere

im Kult- wie im Grabbereich ein Motiv bloß dekorativ

oder zugleich auch sinnbildlich verstanden werden
soll15.

Auf diesen methodologischen Aspekt des Forschungsganges

seit dem Erscheinen von Cumonts Hauptwerk war
hier kurz einzugehen, da sowohl Renard wie Koller davon
keinerlei Notiz nehmen. Durch den knappen Hinweis
wird die unzureichende Grundlage, auf der die beiden

Deutungsvorschläge zum Orber Mosaik beruhen,
hinlänglich beleuchtet, um deren Fragwürdigkeit auch von
der methodischen Seite her bloßzulegen.

Wenden wir uns nun der Einzelbegründung dieser

Deutungen zu, so braucht uns diejenige von Renard hier
nicht weiter zu beschäftigen, da für ihn ein
symbolischallegorischer Sinn fraglos feststeht16.

H.Koller hingegen versucht seine Interpretation des

Orber Mosaiks auf «Apotheose durch Eros im platonischen

Sinne » zunächst mit einer ikonographischen
Neudeutung einzelner Bilder zu begründen. Damit wird also

der Sinngehalt in der Summe dessen, was in den
vorliegenden Bildelementen unmittelbar ausgedrückt wird,
gefunden. Da die ikonographischen Gegebenheiten nun freilich

für jede Sinndeutung mitentscheidend sind, ist die

Tragfähigkeit der von Koller vorgelegten Argumentation
zur Bilddeutung zu prüfen.

Diese nimmt von den Medaillons ihren Ausgang, in
welchen die Götter «alle in den Formen der Kaiserapotheose

dargestellt» sein sollen. Es wird erinnert, daß das

Motiv des auf dem Adler schwebenden Jupiters «eine der

gebräuchlichsten Bildformen der Kaiserapotheose ist».
Obwohl zutreffend, ist dies hier ganz ohne Belang. Denn

primäre Bildprägung ist die des Gottes auf dem Adler17,
die nur darum sekundär auch zur Darstellung der
Kaiserapotheose verwendet werden kann, weil der Verstorbene
als neuer Jupiter aufgefaßt werden soll. Die Folgerung,
daß das Medaillon eine Apotheose zeige, erweist sich als

Zirkelschluß mit zudem wenig sinnvoller Aussage: ein
Gott in Apotheose In ähnlichem Gedankengang wird die

je von Genienpaaren getragene Sitzgelegenheit dreier
anderer Göttermedaillons erklärt als « die aus der Herrscherapotheose

des Orients und der römischen Kaiser »

stammenden schwebenden Throne, weshalb die drei Götter
hier als «Herrscher über das Weltall» in der Weise der

«Herrscherapotheose verbildlicht» seien. Nun leitet sich

gerade umgekehrt der schwebende Thron als

Repräsentationsrequisit absoluter Herrscher vom Götterthron ab,
dem er sein Charisma verdankt18. Auf dem Orber Mosaik
sind aber nur drei Götter gezeigt, die je auf einer Bank

(2) bzw. Thron (1) sitzen. Die Wahl des banalen Motivs
ist dadurch bedingt, daß die Götterschar nicht nur in
ihrer Auswahl und Siebenheit verstandesmäßig als

Planetengötter erkannt werden sollen, sondern durch Fahren
oder Schweben als Gestirngötter unmittelbar anschaulich

gemacht sind. Nun ist aber Mars, Saturn und der Venus
kein Tier so eng zugeordnet, daß es hier zwanglos als Zugoder

Tragtier eingeführt werden könnte; daher werden

jene hier auf Bank und Lehnstuhl gesetzt, die dann eben

123



getragen werden müssen19. Da der Antike eine Apotheose
auf dem Widder fremd ist, vermutet Koller, daß das
Motiv des widderreitenden Merkur aus astrologischen
Vorstellungen stamme20. Doch hat ein Bildmotiv an sich
ja noch nicht unbedingt semantische Bedeutung. Die
antike Kunst kennt noch andere Widderreiter: z.B. Phrixos
auf seiner Luftreise über den Hellespont21. Der Widder
bietet sich aber als Reittier für Merkur hier, wie auf
gleichzeitigen Gegenständen der Kleinkunst22, ganz
zwanglos an, da er das Lieblingstier des Gottes ist.
Ebensowenig ist natürlich das Motiv windgeblähter Gewänder
an sich schon ein Apotheosemerkmal23. Wenn weiter
befürwortet wird, daß die Tritonmedaillons des Mosaiks
zum Apotheosethema beitragen, «denn sie treten immer
auf im Gefolge der Fahrt zu den Inseln der Seligen », so ist
festzustellen, daß die schon von Rumpf24 vertretene
Ansicht, daß auf den Meerwesensarkophagen keine Reise zu
diesen Inseln dargestellt ist, sich heute wohl endgültig
durchgesetzt hat25. Jene Züge des Seethiasos stellen ein
erhöhtes Dasein der Glückseligkeit ebenso dar, wie sie es

evozieren. Daß sich im Grabbereich damit Jenseitsgedanken
assoziieren ließen, ist naheliegend genug26. Die

Atmosphäre heiterer Sinnenfreude, welche von unseren vier
Mosaikmedaillons mit Bildern selbstgenügsam-seliger
Zweisamkeit ausgeht und welche es schon Nock27 und
anderen erschwerte, eine allzu enge Verknüpfung mit
metaphysischen Ideen anzunehmen, läßt hier wohl kaum
Jenseitsgedanken aufkommen.

In den beiden Jünglingsbildern auf dem Orber Mosaik,
in bisheriger Deutung Ganymed und Narziß, möchte der
Autor eine Präzisierung des Apotheosethemas durch Eros
sehen. Da nun Narziß allerdings stirbt, von der Liebe zum
eigenen Spiegelbild verzehrt, ergibt sich für Koller die
Notwendigkeit, das vorliegende Narzißbild umzudeuten28.

Das Vorgehen scheint ihm aber auch dadurch
gerechtfertigt, daß ihm wesentliche Bildelemente eine Deutung

auf Narziß zu verbieten scheinen: so die Haltung des

rechten Armes, der Erschrecken ausdrücke; der vom
Wind geblähte Mantel, der Entrückung bedeute; das
Knien des Jünglings und endlich der Kopf im Wasser, der
kein Spiegelbild darstellen könne2S>. Wie steht es um diese
Einwände Ist der erhobene rechte Arm ein Ausdrucksge-
stus, so zeigt er antikem Brauch nach gleicherweise
Erstaunen an, wie das gefühlsintensivere Erschrecken. Des
Autors Deutung auf Schreck ist rückwirkend bedingt
durch die vorgeschlagene Neubenennung des Jünglings.
Für den schönen Narziß ist Erstaunen beim Anblick seines

Spiegelbildes natürlich genug und in der lateinischen
Hauptquelle überliefert : «Adstupet ipse sibi...»
(Ovid, Met. 3,418). Die Armhaltung ist hier aber gar kein
Ausdrucksmotiv. Vielmehr hat die Rechte den Mantel
über den Kopf gespannt zu halten, dessen anderes Ende
das rechte Knie am Boden festklemmt. In dem Mantelmotiv

einen Beleg für Entrückung zu finden, geht nicht
an. Denn auch wenn das Tuch vom Wind gebläht sein

:......

m

>•

'

li

"^- ¦

Abb. 3 Narziß und Nymphe Echo. Relief der verschollenen
Brunnenfassung von Ostia (Gipsabguß Thorwaldsenmuseum,
Kopenhagen)

sollte, kann die velificatio natürlich nicht a priori semantische

Bedeutung haben. Der ausgespannte Mantel ist hier
wie so oft rein künstlerisch motiviert: vor der dunkelblauen

Folie soll der blanke Leib des Jünglings sich
wirkungsvoll abheben. Es ist ja seine Schönheit, die Narziß
zum Verhängnis wird. Das Argument, «das Bild im Wasser

kann zudem nicht als Spiegelbild verstanden werden,
weil es sonst auf die linke, nicht auf die rechte Seite
blicken müßte », ist hinfällig. Dem Linksprofil des Knienden

antwortet im Wasser korrekt axialsymmetrisch, eben

spiegelbildlich, ein Rechtsprofil (vgl. das Narzißrelief des

Puteal von Ostia30, hier Abb. 3.

Alles gegen die Narzißbenennung Vorgebrachte erweist
sich als unbegründet. Um diese sicherzustellen, bedürfte
es auch der willkommenen Parallele zur Komposition der
Figur auf der Trierer Narzißschale31 nicht (hier Abb. 5).

Der Gegenvorschlag, es sei auf unserem Mosaikmedaillon

Hylas dargestellt, von der Nymphe erschreckt, welche
ihn ins Wasser ziehe, ist nicht haltbar. Von über 20 uns
bekannten Hylasdarstellungen32 zeigen etwa ein Viertel
den Jüngling kniend, jedoch immer mit aufrechtem
Oberkörper und ausgestreckten Armen. Es ist dies die
charakteristische Haltung von Angegriffenen33; Hylas wird von
den bei der Quelle tanzenden Nymphen angegriffen

124



r
~%ÊÊm-

**-
AAI..7

7 ~\

**

K±y

—.:

Abb. 4 Hylas, von zwei Nymphen überrascht. Relief der
verschollenen Brunnenfassung von Ostia (Gipsabguß Thor-
waldsenmuseum, Kopenhagen)

(Apoll. Rhod. Arg. I, 1222f.). Aber auch hier gilt: dem
Haltungsmotiv wohnt keine semantische Bedeutung inne.
Die Personen auf mythologischen Darstellungen werden
vor allem auch durch Attribute gekennzeichnet. So Hylas
ausnahmslos durch einen Krug; denn «mit dem Krug aus
Bronze in der Hand » ging er zur Quelle, um Wasser zu
holen für das Mahl der Argonauten, als ihn die Nymphen
überfielen (Apoll. Rhod. Arg. I, 1207). Narziß wird
entsprechend immer durch sein Spiegelbild kenntlich
gemacht. Beispielhaft eindrücklich macht das die erwähnte
Brunnenfassung aus Ostia, deren zwei Reliefs die beiden
Jünglinge an der Quelle zeigen (Abb. 3-4)34. Daß das
Gesicht im Wasser auf dem Orber Mosaikmedaillon der
Nymphe gehöre, ist schon deshalb unwahrscheinlich, weil
es den Betrachter an andere Geschichten35 eher erinnert,
als daß es ein Herabziehen des Knaben in die Wellen
evozieren könnte. Der Raub des Hylas wird, den literarischen

Quellen folgend, fast ausnahmslos so dargestellt,
daß ihn eine Mehrzahl von Nymphen packen 36. Auf den
seltenen Darstellungen, auf denen zudem eine eben erst
aus dem Wasser taucht, ist sie mit ganzem Oberkörper
gezeigt37, den Jüngling, den sie sich zum Gatten
bestimmt, eben ergreifend.

Kein Zug des Bildgehalts unseres Mosaikmedaillons
führt also auf eine Deutung des Jünglings als Hylas38. Von
dem vorgeschlagenen Gesamtthema des Mosaiks
«Apotheose durch Eros» her gesehen, finden wir uns damit
weiterhin der Schwierigkeit gegenüber, welche den Autor
zur Umbenennung des Narziß veranlaßt hat: da Narziß
an der Quelle stirbt und an seiner Statt bloß eine Blume
entspringt39, ist es nicht eben allzu naheliegend, mit dieser
Geschichte Apotheosegedanken in Verbindung zu
bringen40. Ganz Ähnliches gilt nun aber auch für den Hylas-
raub. Der wesentliche Zug der Episode ist, daß Hylas
seinem Liebhaber Herakles von der Nymphe geraubt
wird, die ihn an der Quelle erblickt. Er wird durch die
Liebe jenem entrückt, ohne daß darin a priori der
Gedanke einer Entrückung in die Unsterblichkeit
einbeschlossen wäre. Dies scheint uns mit ein Grund dafür, daß
der Hylasraub in der Sepulkralkunst überaus selten
erscheint41, wiewohl ihm dort freilich ein über bloßes
«Entrissenwerden » hinausführender Sinngehalt gewiß nicht
von vornherein abgesprochen werden kann. Aber auch
die Narzißepisode wird, entgegen der Meinung des

Autors42, im Grabbereich dargestellt, wenn auch offenbar
nur selten43. Auch sie kann hier wahrscheinlich, über ein
bloß dekorativ verwendetes mythologisches Motiv hinaus,
sinnbildlich verstanden worden sein, wenn auch kaum

Abb. 5 Tonmodel in Positivbeleuchtung mit Narziß an der
Quelle, umgeben von Quellnymphen, Flußgottheiten, Nemesis
und einem Jüngling; alles Gestalten, die in der von Ovid
erzählten Version des Narzißmythologems vorkommen (Landesmuseum

Trier)

H..^-

S ^ \
-¦

125



eindeutig und notwendig in Richtung auf «Apotheose »44.

In jedem Fall ergibt sich aus dem Vorstehenden, daß
eine Eliminierung von Narziß aus dem Orber Mosaik
zugunsten von Hylas nicht nur ikonographisch unmöglich
ist, sondern daß dies zur Unterstützung von Kollers
Gesamtthese auch ganz unnötig ist, da beide Episoden im
Repertoire mythologischer Darstellungen der Grabkunst
vorkommen.

Dieselben prinzipiellen Einwände aber, die sich gegenüber

der Annahme einer Apotheosebedeutung des

Narziß-(alias Hylas) médaillons auf einem Denkmal der
Profankunst, wie dem Orber Mosaik, erheben, gelten auch
vor Kollers Interpretation des Ganymedmedaillons45.
Daß der Raub des Jünglings im Grabbereich möglicherweise

sinnbildlich zu interpretieren ist, haben die sorgfältig

abwägenden Untersuchungen von Engemann u. E.
genügend nachgewiesen. Zu den über 400 Darstellungen in
der Profankunst gilt aber ebenso seine Feststellung: «Es
muß als sicher gelten, daß die überwiegende Mehrzahl
bildlicher Wiedergaben des Ganymedmythos... keinen
über den eigentlichen Gehalt des Mythos hinausgehenden
Sinn zum Ausdruck bringen sollte46. » Dieser eigentliche
Gehalt ist aber auch in Piatos Sicht (Symposion 181 D)
nicht eine «Entrückung in höhere Sphären», sondern die
Auserwählung des Schönsten durch den göttlichen
Liebhaber bzw. durch Eros47.

Bei den Jünglingsbildern des Orber Mosaiks führt
nichts über das darin anklingende Hauptmotiv, von
Jugendschönheit entflammte Liebe, hinaus. Erst im Grabbereich

kann dann demgegenüber das im Mythos von Ganymed

sowohl als von Narziß mitangelegte Motiv des raptus
und der mors immatura, frühzeitige Entrückung in
Jugendschönheit durch den Tod, mehr im Vordergrund stehen,
wie die Grabinschriften bezeugen48. Auf eine nur sei

hingewiesen, die gerade den Vergleich des Verstorbenen mit
Narziß und Ganymed in diesem Sinne verbindet49.

Aus den Rahmenbildern des Göttermosaiks kann eine
Anspielung auf das «kosmische Jahr» keinesfalls herausgelesen

werden. Ihre Aussagekraft zum Mosaikganzen ist
zunächst dadurch beschränkt, daß solche figürliche
Rahmenfriese kraft ihrer Funktion beliebig auswechselbare
Versatzstücke sind. Es ist auch darum keineswegs sicher,
ja kaum wahrscheinlich, daß der Rahmen hier zur
ursprünglichen Bilderfindung des Hauptmosaiks gehörte.
Da aber die Hatzszenen des Orber Mosaiks auf keinerlei
Weise als mißverstandene Tierkreisbilder50 gedeutet werden

können, so wenig wie die Jahreszeitenbüsten hier
ernstlich mit dem «kosmischen Jahr» in Beziehung
gebracht sind51, kann davon nicht die Rede sein, daß «erst
wenn diese Rahmendarstellungen zum Bildganzen in die
richtige Beziehung gesetzt werden, sich der volle Sinn des

Grundthemas ergibt52».
Unsere Überprüfung der ikonographischen Argumentation,

mit welcher Koller seinen Deutungsvorschlag des

Orber Göttermosaiks im einzelnen begründen möchte,

erweist diese als nicht tragfähig. Die eingangs genannten
allgemeinen Bedenken sowie die besonderen zur methodischen

Grundlage der hier erörterten beiden Deutungsvorschläge

finden sich bestätigt. Vom Bildgehalt der Einzelmotive

ebenso wie von ihrem Kontext und von der
Verwendung des Mosaikbodens in einem Landhaus her gesehen,

berechtigt uns nichts, im Göttermosaik eine mit
ausgeklügelter Symbolik durchgeführte Illustration
philosophischer Spekulation zu erkennen.

Dieses prachtvolle Mosaik kann in seiner mythologischen

Bildaussage erschöpfend verstanden werden.
Berücksichtigt man neben dieser zugleich auch die mittels
der Komposition veranschaulichte Wechselbeziehung der
Medaillonbilder untereinander, so bleibt diese
«vordergründige » Aussage des Hauptmosaiks reich genug.

Durch seine Stellung ist das Venusfeld als
Kompositionsmitte ausgezeichnet. Die Göttin ist dadurch - gleichsam

Anfang und Ende zugleich — aus der Reihe der sechs

anderen, sie umkreisenden Planetengötter deutlich
herausgehoben. Schon von der Komposition her werden
diese also durch Venus im Achspunkt «regiert ». Damit ist
schon vom Entwerfer des Bildes die bloße gestirnmythologische

Konzeption, « Planetengötter », merklich
abgeschwächt zugunsten der Betonung der umfassenderen und
eigentlichen Bedeutung der Göttin in der griechisch-römischen

Antike. Dementsprechend herrscht Venus hier
anschaulich als Göttin der Liebe und der Schönheit. Dem
Aspekt der Schönheit entspricht in den Eckfeldern die
Anmut der Meerbewohner und zu beiden Seiten der Göttin

Ganymed und Narziß als Schönste unter den
Erdbewohnern. Diese mythischen Wesen werden alle unter dem
Aspekt der Liebe gezeigt. Die paarweise verbundenen
Nereiden und Tritonen sind durch Haltung und Blick
liebend aufeinander bezogen. Ganymed und Narziß, auf
die Hauptachse des Venusfeldes gereiht, wiewohl nicht
ausgerichtet, erliegen der Gewalt der Göttin, obschon in
der Art gegensätzlich. Denn beide werden gewohntem
Dasein entrissen. Meerwesen, der Zeusgeliebte und der
unwissentlich in sich selbst Verliebte zeigen die verschiedenen

Wirkungsweisen derselben Urgewalt der Liebe.
Unmittelbar anschaulich wird auch, daß Ganymed dem
Luftbereich, in dem die Planetengötter schweben,
zugeordnet ist; Narziß hingegen dem feuchten Element wie
die Meerbewohner. Daß auch diese Responsion beabsichtigt

ist, wird dadurch um so wahrscheinlicher, als im
Bereich dekorativer Profankunst Narziß- gleich wie Hylas-
bilder auffallend oft in örtlichem Bezug auf Wasser
erscheinen: in Thermen, auf Brunnenreliefs und Gefäßen.

Fragen wir abschließend nach der Funktion des Raumes,

welchen das Mosaik schmückte, so erlaubt der vorerst

nur unzusammenhängend erschlossene Grundriß der
Villa noch keine gesicherte Antwort. Doch gehört das

Zimmer zum Wohntrakt des Haupthauses. Seine Lage in
einem entlegenen Teil des Südflügels zusammen mit eher
kleinen Ausmaßen (weniger als 5 x 5 m) könnten auf ein

126



Schlafgemach weisen53. Mit einem solchen fände sich
auch die das Hauptmosaik beherrschende ruhevolle
Atmosphäre, mitbestimmt durch das Kreisen der
Gestirngottheiten im Äther, in Einklang.

Aber auch ohne daß hier vorläufig Gewißheit zu erlangen

ist, dürfen wir versichert sein, daß dieses köstlichste
der heute im Schweizer Raum erhaltenen Mosaiken seine

Bestimmung damals wie heute dann erfüllt hat, wenn es

im Beschauer Gefallen und Freude an der strahlenden
Anmut seiner Gestalten erweckt, ganz abgesehen davon,
ob er sie auch zu benennen vermag.

Will man versuchen, den Sinngehalt des Orber
Göttermosaiks in kurze Worte zu fassen, ohne den Vollzugsbereich

wissenschaftlicher Forschung zu verlassen, so ließe
sich etwa sagen, daß sein Hauptbildfeld die in allen
Elementen heiterbeseligte, Bewegung wirkende und erhaltende

Macht der Venus vergegenwärtigt. Natürlich bleibt
jedem Betrachter offen, darüber hinaus in der Darstellung
noch eine weiterführende, ihm besonders zusagende
Bedeutung zu suchen bzw. zu finden. Doch hat er sich vor
solch «ultimate questions of meaning» dann freilich
bewußt zu bleiben: «here our decisions are personal54».

ANMERKUNGEN

1 Am wichtigsten, mit jeweils älterer Literatur: M. Barbey,
L. Decollogny et S.-W. Poget, Urba, mosaïques et vestiges
romains de Boscéaz (1929) ; V. v. Gonzenbach, Die römischen
Mosaiken der Schweiz (1961), 173-199, Tf. 46-67; eadem, Die
römischen Mosaiken von Orbe, Archäologische Führer der
Schweiz, 4, 1974.

2 M. Renard, La mosaïque aux divinités planétaires de Boscéaz près
d'Orbe, in: Mélanges J. Carcopino (1966), 803-817, fig. 1;
H. Koller, Die Apotheose aufzwei römischen Mosaiken, das
Planetengottermosaik von Orbe und das Monnosmosaik von Trier, ZAK,
30, 1973, bes. 61-65, Abb. 1-11.

3 Koller (vgl. Anm. 2), 64-65.
4 Renard (vgl. Anm. 2), 816.
5 Renard (vgl. Anm. 2), 813-815.
6 Zum Beispiel das Mosaik von Chaba (Syrien) mit Allegorie

der Fruchtbarkeit der Natur aus dem 3. Jh. n. Chr. in:
K. Kraus, Das römische Weltreich, Propyläen-Kunstgeschichte,
2 (1967), 270, Abb. 351 (J. W. Salomonson).

7 S. dazu A. D. Nock (s. unten Anm. 10), 156 und passim;
H. Brandenburg, Bellerophon Christianus. Zur Deutung des

Mosaiks von Hinton St. Mary und zum Problem der Mythendarstellung

in der kaiserzeitlichen dekorativen Kunst, in : Römische
Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte,

62, 1967, 70 und Anm. 52.
8 S. dazu die Ausführungen von Brandenburg (vgl. Anm. 7),

52.
9 Koller (vgl. Anm. 2), 74.

10 A. D. Nock, Sarcophagi and Symbolism, American Journal of
Archaeology, 50, 1946, 140-170.

11 Von den wichtigsten, methodologisch ausgerichteten Beiträgen

seien genannt: H. Sichtermann, Späte Endymionsarko-
phage. Methodisches zur Interpretation, Deutsche Beiträge zur
Altertumswissenschaft, Bd. 19 (1966). H. Brandenburg,
Meerwesensarkophage und Clipeusmotiv, Jahrbuch des Deutschen
Archäologischen Instituts, 82, 1967, 195-245. H. Sichtermann,
Deutung und Interpretation der Meerwesensarkophage, Jahrbuch des
Deutschen Archäologischen Instituts, 85, 1970, 224-238.
F. Matz, Stufen der Sepulkralsymbolik in der Kaiserzeit, Archäologischer

Anzeiger zum Jahrbuch des Deutschen Archäologischen

Instituts, 86, 1971, 102-116. Engemann, Untersuchungen
zur Sepulkralsymbolik der späteren römischen Kaiserzeit, Jahrbuch
für Antike und Christentum, Ergänzungsband 2 (1973).

12 Drei Hauptpunkte betreffend: 1. Die Grabinschriften bieten
keine ausreichende Basis für eine grundsätzlich symbolische
Deutung der Grabkunst. 2. Besondere religiöse und philoso¬

phische Lehren waren niemals ein weitverbreitetes und
allgemeinverbindliches Gemeingut. Insbesondere war neuplato-
nisch-neupythagoräische Spekulation einem kleinen Kreis
vorbehalten. 3. Da Profan- und Grabkunst aus demselben
Schatz mythologischer Motive schöpfen, verbietet sich die
Annahme, daß dieser a priori Symbolgehalt zukommt. Vgl.
auch die Zusammenfassung der Nockschen Kritik bei
Brandenburg, Meerwesensarkophage, 197 ff.

13 Dazu Brandenburg (vgl. Anm. 12), 199: «Um so erstaunlicher

ist es, daß... nicht nur die Methode Cumonts ohne
kritische Prüfung weiter zur Interpretation römischer
Sarkophagdarstellungen angewandt wird, sondern darüber hinaus
nunmehr die für die Sepulkralkunst gewonnenen Deutungen
auch auf andere Bereiche der dekorativen Kunst übertragen
werden können. » S. auch Engemann (vgl. Anm. 11), 24f.

14 Beide Autoren wählen die Motivvergleiche überwiegend aus
der Sakral- und Grabkunst mit der Berufung auf Cumont,
finden die Sinndeutung in philosophischen Quellen und
abstrahieren völlig vom archäologischen Zusammenhang, in
welchem das Mosaik sowohl als die Überlieferung der
Bilderfindung betrachtet werden muß. Vgl. zu diesem Verfahren
Brandenburg, Bellerophon, 52, Anm. 8.

15 Dazu Engemann (vgl. Anm. 11), 24ff.
16 Vgl. auch die Ablehnung seiner Deutung bei Brandenburg

(vgl. Anm. 7), 52; Engemann (vgl. Anm. 11), 25.
17 Die Geschichte dieses Motivs ist zu bekannt, als daß hier

darauf eingegangen werden müßte. Wir verweisen nur auf
zwei Beispiele aus der mittleren Kaiserzeit in der großen wie
der Kleinkunst : Giebelrelief des Kapitols von Dougga, anto-
ninisch (Th. Kraus, Das römische Weltreich, Propyläen-Kunstgeschichte,

2 (1967), 235, Abb. 222 ; trajanische Münzen von
Alexandria (A. Geisser, Katalog alexandrinischer Kaisermünzen
der Sammlung des Instituts für Altertumskunde der Universität Köln
(1974), Nr. 628, 668, 681, 740).

18 Dazu H. P. L'Orange, Studies in the iconography of cosmic kingship

in the ancient world (1953).
19 Dazu V. v. Gonzenbach, Fliegende Götter, Schweizer

Münzblätter, 8, 1958, 110-113.
20 Die Göttin oder Heroine der von Koller (vgl. Anm. 2), 63,

genannten Lampen aus Vindonissa ist sicher nicht Aphrodite,
sondern Luna oder Helle auf dem Widder. Dazu E. Ettlinger,

Jahresbericht der Gesellschaft Pro Vindonissa, 1969/70,
95.

21 Z.B. G. E. Rizzo, La pittura ellenistico-romana (1929), 64,
Tf. 131, Wandgemälde von Pompeji.

127



Gallische und pannonische Tonmodel. Nachweise bei
V. v. Gonzenbach, Mosaiken Schweiz, 188, Anm. 42 und 43.
Diese Annahme (Koller [vgl. Anm. 2], 63 und 64 mit Verweis

auf Cumont) beruht auf Mißverstehen zweier Stellen bei
Cumont, recherches symbolisme, 166, note 6, und 175/6.
Die Meerwesen auf den antiken Sarkophagreliefs (1939), 131.
Brandenburg (vgl. Anm. 11), 206f. ; Sichtermann (vgl.
Anm. 11), 235; Engemann (vgl. Anm. 11), 60.
Souveräne Behandlung des Interpretationsproblems unter
Berücksichtigung aller wichtigen Literatur von Sichtermann
(vgl. Anm. 11), in Anm. 25 bzw. 11 genannten Beitrags; seither

Engemann (vgl. Anm. 11), 60-69: Die Bedeutung der
Darstellungen der römischen Meerwesensarkophage.
A. D. Nock, Sarcophagi, 167, note 96.
«Weder sachlich noch formal paßt aber Narziß in diesen
Bildzusammenhang» (Koller [vgl. Anm. 2], 63).
Koller (vgl. Anm. 2), 63-64.
Original verschollen. Unsere Abbildung nach dem Gipsabguß
im Thorwaldsenmuseum, Kopenhagen, antoninisch. Vgl.
G. E. Rizzo, Pittura ellenistico-romana (1929), 63, Tf. 130.

Abformung einer Silberschale in Ton, 4.Jh., aus dem
Töpfereifund vom Horst-Wessel-Ufer. Trierer Zeitschrift, 9, 1934,
167, 194, Tf. 16.
S. die Zusammenstellung bei W. Grünhagen, Der Schatzfund
von Groß-Bodungen, Römisch-Germanische Forschungen, 21,
1954, Exkurs II, 53ff. Seither bekannt Gewordenes in: EAA

Enciclopedia dell'Arte Antica, s. v. «ILA» (G. Bermond-
Montanari) und R. Thouvenot, La maison à la mosaïque de

Vénus (Publication du Service des Antiquités du Maroc, XII,
1958), 49-86, fig. 19.
S. als Beispiele E. Pfuhl, Malerei und Zeichnung der Griechen, III
(1923), Abb. 475 und 515 (Aktaion), 502 (Tithyos), 672
(Daphne), 641 (Pentheus).
S. oben Anm. 30.
Z. B. das abgeschlagen im Wasser schwimmende, singende
Haupt des Orpheus.
Mindestens aber zwei, Stehende oder Sitzende.
Grünhagen, Groß-Bodungen, Nr. 2, Nr. 4, Wandmalereien aus
Pompeji und Herkulaneum.
Die Schlüsse, die Koller (vgl. Anm. 2), 63-64, aus technischen

Besonderheiten des Orber Narzißmedaillons zieht, sind
verfehlt; und auch wenn es sich hier um die Kontamination
zweier Figurentypen handeln sollte, was aber nicht der Fall
ist, so würde das nichts für die Benennung der Figur bedeuten.
L. Vinge, The Narcissus Theme in Western European Literature up
to the early 19th Century (1967), Chap. I, 1-40, The Narcissus
theme in classical latin and greek literature.
Bezeichnenderweise bereitet die Einordnung des Narzißmedaillons

in seine Deutung auch Renard (vgl. Anm. 2),

806-812, einige Schwierigkeit, wie auch Engemann (vgl.
Anm. 11), Anm. 100, bemerkt hat.

41 Sarkophag im Palazzo Mattei, Rom (Grünhagen [vgl.
Anm. 32], Nr. 14; Engemann [vgl. Anm. 11], Sepulkralsymbolik,
31, Tf. 11c). -Aschenkiste in Constantine (Grünhagen [vgl.
Anm. 32], Nr. 15). - Igeler Säule, Südgiebel (H. Dragendorff

/ E. Krüger, Das Grabmal von Igel [1924], 83ff., Abb. 58,
Tf. 14 und 20; Grünhagen [vgl. Anm. 32], Nr. 16).

42 Koller (vgl. Anm. 11), 64: «Narziß findet sich dagegen
nie. »

43 F. Chapouthier, Les peintures murales d'un Hypogéefunéraire près
de Massyaf Syria, 31, 1954, 173-211, pi. C. 21-22.

44 Bezeichnend die vielfältigen Möglichkeiten, erörtert von
Chapouthier (vgl. Anm. 43), 206-207, und Renard (vgl.
Anm. 2), 806-812.

45 «... in die Himmelssphären entrückt und unsterblicher Heros
geworden » (63).

46 Sepulkralsymbolik I (vgl.Anm. 11), Ganymeddarstellungen...
23.

47 H. Sichtermann (vgl. Anm. 11), Ganymed (1953), 34f.
48 S. dazu allgemein sowie auch mit Nachweisen für Hylas und

Narziß A. Brelich, Aspetti della morte nelle iscrizioni sepolcrali
dell'impero Romano (1937), 19f. R. Lattimore, Themes in Greek

and Latin Epitaphs (1942), 291 ff. H. Brandenburg, Meerwesensarkophage,

221 mit Anm. 83. Sichtermann, Deutung der

Meerwesensarkophage. Engemann (vgl. Anm. 11), Sepulkralsymbolik,
47. - Zu raptus und mors immatura bes. Nock (vgl. Anm. 10),
Sarcophagi, 168; Engemann (vgl. Anm. 11), Sepulkralsymbolik,
58f.

49 F. Buecheler/E. Lommatzsch, Carm. Lat. Epigr. Nr. 1994

(CIL VI 35769), «Hic fuerat similis roseo Cupidine [vultu,/
quem] myseri posuimus hic immaturu parentes... / huic enim
si li[cuisset] vivere pluribus annis / Conferrendus erat Latonio
[Phoeb]o et Semeleio/... Bromio aut a Nymphis adamato
Nar[cis]so/... nunc qui non licuit frunisci nostrum ave raptum
[Ga]nymeden... », Hinweis bei Nock (vgl. Anm. 10),

Sarcophagi, 168, note 100.
50 Koller (vgl. Anm. 2), 64.
51 Zur Sinnentleerung des Motivs H. Sichtermann, Neue

römische Sarkophage mit Jahreszeiten, Mélanges Mansel (1974),
316.

52 Koller (vgl. Anm. 2), 62.
53 Gegen die von uns früher (Mosaiken Schweiz, 198) vertretene

Annahme, der Raum gehöre zum Badetrakt, spricht doch
seine Distanz zu diesem von über 60 m, auf der Achse des

Haupthauses gemessen. Vgl. den Plan in v. Gonzenbach,
Mosaiken Orbe, 41.

54 Nock (vgl. Anm. 10), 170.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: Photo Allegrini, Yverdon-Orbe
Abb. 3, 4: Thorwaldsenmuseum, Kopenhagen (Inv.Nr. L 298)
Abb. 5 : Landesmuseum Trier (RD 65, 240)

128


	Das Göttermosaik in der römischen Villa bei Orbe : ein Kommentar zu neueren Deutungen

