Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 30 (1973)
Heft: 3-4: Alte Schweizer Spielkarten

Buchbesprechung: Buchbesprechungen
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen

Die BiBEL vOoN MOUTIER-GRANDVAL. British Museum Add.
Ms. 10546. [Herausgegeben vom Verein Schweizerischer Li-
thographiebesitzer anldlich seines 75jahrigen Bestehens. Texi-
teil: JoHANNEs DurT: Die Geschichte; BoNiraTius FiscHER:
Die Alkuin-Bibeln; ALBERT BRUCKNER: Der Codex und die
Schrift; ELLEN J. BEER und ALFRED A. Scumip: Die Buch-
kunst; Anhang: Eva IrBLIcH: Das Album Add. Ms. 10547;
HerMANN J. FREDE und Jouannes Durt: Verzeichnisse; Bild-
teil.]

(Verein Schweizerischer Lithographiebesitzer, Bern 1971.)
207 S. mit 103 Textabb., 42 Farbtafeln. GrofBformat
58 x 42 cm.

Die vorliegende Publikation iiber die turonische Vollbibel aus
Moutier-Grandval, die sich heute im British Museum in London
befindet, wurde in der Mitteilung der Schweizerischen Depe-
schen-Agentur anldBlich ihrer 6ffentlichen Vorstellung durch
den Verein Schweizerischer Lithographiebesitzer, Bern, als
«Faksimiledruck » bezeichnet!. Die Publikation selbst schmiickt
sich nicht mit solchen Federn, die ihr auch gar nicht zukommen.
Man ist geneigt, das Buch ein Werk der verpafBiten Gelegenhei-
ten zu nennen. Mit einer leichten Erhéhung der ohnehin schon
hohen Kosten wire es moglich gewesen, ein Vollfaksimile zu
schaffen: die reinen Textseiten in schwarz-wei3en Abbildungen,
die Bilder und die Seiten mit Initialen und Schmuckschriften in
farbigem Faksimile, in der Art der vorbildlichen Edition des
Lindisfarne-Evangeliars. Dies wire ein dringendes Desiderat der
Wissenschaft gewesen — des Kodikologen, des Textkritikers, des
Palidographen und des Kunsthistorikers —, wiirde aber auch zur
Schonung des wertvollen Originals beitragen. Auf Grund der
vorliegenden Ausgabe kann das British Museum in London die
Einsicht in das Original nicht mit gutem Gewissen verwehren.

Die vier Bilder der Bibel und einige wenige Textseiten mit
Initialen wurden farbig und im Format des Originals (495/
505 x 375/380 mm) abgebildet. Zur Illustration der restlichen
Initialen aber wurde jeweils nicht die ganze Seite reproduziert,
sondern je bis zu vier Exemplare auf einer Tafel. Damit geht das
wesentliche Element der auszeichnenden und ordnenden Wir-
kung der Initiale innerhalb der Buchseite verloren. Die Initiale
interessiert nicht nur per se als graphisches Kunstwerk, sondern
ebensosehr in ihrer kodikologischen Funktion, wie dies die Bear-
beiterin der Initialen, Ellen J. Beer, im Kommentar auch deut-
lich hervorhebt. Die Reproduktionen der Bilder, die je eine
ganze Seite einnehmen, befriedigen nicht durchweg. Es war
offenbar nicht méglich, die Handschrift fiir die Aufnahme aus-
einanderzunehmen (was eine seriose kodikologische Untersu-
chung eigentlich gefordert hitte), so daB3 bei den Abbildungen
ganzer Seiten auch ein Teil der gegeniiberliegenden Seite zu
sehen ist, oder aber es entsteht ein unregelmiBiger Rand (beson-
ders storend beim Genesisbild, wo die Abbildung bis knapp zum
Bildrand beschnitten ist). Die Farbqualitiat der Tafeln schwankt
betrachtlich, was bei einer Luxusausgabe von diesem Monu-
mentalformat und diesem Preis nicht vorkommen diirfte. Vor
allem das Apokalypsebild vermag den Anforderungen, die an
eine solche Edition gestellt werden, nicht nachzukommen. Die
Tafeln wurden im Offset-Verfahren nach Farbdias des Formates
13 x 18 cm hergestellt.

Zu allem Ungemach hat der Verlag den wissenschaftlichen
Kommentar im gleichen Monumentalformat wie die Tafeln
gedruckt. Die Lektiire bei gleichzeitigem Verifizieren anhand
der Abbildungen am SchluB3 des Bandes gestaltet sich als duB8erst
miihsames Unterfangen. Wie viel sinnvoller wire es gewesen,
den Kommentar in einem handlichen Format zu publizieren, so
daB man Kommentar und Tafeln nebeneinander aufschlagen

kénnte (ganz abgesehen vom verkaufstechnischen Standpunkt:
der Kommentarband, erganzt durch einige schwarz-wei3e Ab-
bildungen, hitte sich gut allein verkaufen lassen). Auch der
Kommentarteil erspart uns nicht einige allgemeine kritische Be-
merkungen: neben allzu vielen drgerlichen Druckfehlern wur-
den die Abbildungen der Vergleichsdenkmiler in einem altertii-
melnden Braun-in-Braun gedruckt, so da8 kaum Details zu
erkennen sind. Dies erstaunt um so mehr, als ein Papier von
hoher Qualitit gew#hlt wurde. Auch den Herausgebern anzula-
sten ist die unterschiedliche Qualitit der Beitrige der finf Auto-
ren Ellen 7. Beer, Albert Bruckner, Johannes Duft, Bonifatius Fischer,
Eva Irblich und Alfred A. Schmid. Durch unzumutbar knappe
Termine, die dann doch nicht von allen Autoren eingehalten
werden konnten, haben die Koordination zwischen den Autoren
und z.T. deren Beitrige selbst gelitten.

Johannes Duft leitet seinen Beitrag zur Geschichte des Klosters
Moutier-Grandval und ihrer Bibelhandschrift damit ein, daB3
der Codex mit dieser Publikation «eine Art Repatriierung —
zwar nicht in bezug auf ihre Schriftheimat, wohl aber in Erinne-
rung an ihre frithere Bibliotheksheimat — zuteil werden solle »
(S. 15). Duft wie auch Bruckner (S. 30) stellen fest, daB3 die
Existenz der Handschrift in Moutier-Grandval vor 1534 nicht
gesichert ist, wenn auch nichts dagegen spricht (so Fischer
S.97). Duft gibt im weiteren einen informativen Abri3 der
Geschichte des Klosters, das etwa um 1100 in ein Kanonikerka-
pitel umgewandelt wurde. Auf Fol. 449v. der Bibel befindet sich
die Namenliste des Kapitels zur Zeit seines Aufenthaltes in
Delsberg, geschrieben zwischen 1595 und 1606 (S. 31).

Wie nun kénnte die karolingische Bibel von Tours nach dem
jurassischen Kloster gelangt sein ? Duft weist darauf hin, daB3 die
turonischen Bibeln oft an koénigliche Adressaten gelangten
(S. 21, 40): der Laienabt Luitfrid von Moutier-Grandval war
der Sohn des Grafen Hugo von Tours, wodurch eine Beziehung
Tours—Moutier-Grandval historisch zu belegen wire.

Einen hochinteressanten Beitrag zur Geistesgeschichte des
19.Jahrhunderts liefert Duft in seinem Kapitel «Aus der Ge-
schichte der Moutier-Grandval-Bibel ». Nach der Flucht aus
Moutier-Grandval lieBen sich die Chorherren 1534 in Delsberg
nieder. 1793 loste sich das Kapitel auf, und die kostbare Hand-
schrift blieb in einem Versteck in Delsberg zuriick. 1822 wurde
sie in einem Dachstock wieder entdeckt und von einem Delsber-
ger Advokaten erworben. Der Basler Kaufmann und Antiquar
Johann Heinrich von Speyr kaufte die Handschrift und widmete
ihr im Jahre 1829 die erste Veroffentlichung, deren Titel seine
Wertschitzung der Bibel deutlich macht: «Description de la
Bible écrite par Alchuin, de I’an 778 4 800, et offerte par lui a
Charlemagne le jour de son couronnement 2 Rome, ’an 801. »
Von Speyr besprach sich miindlich und schriftlich mit Jacob
Burckhardt, dem Obersthelfer am Basler Miinster und Vater des
beriihmten Historikers. Dieser konnte die Bibel im von Speyr-
schen Haus sehen, wie ein Passus in einem seiner Briefe zeigt.
Von Speyr versuchte die Bibel zu einem sehr hohen Preis zu
verduBern und visierte dazu vor allen den franzosischen Kénig
Louis-Philippe an, indem er ihn als Nachfolger Karls des Gro-
Ben ansprach, fiir welchen die Bibel seiner Meinung nach ge-
schaffen worden war. Der franzosische Finanzminister lehnte
aber ab. Nach vielen weiteren Fehlschlidgen konnte schlieflich
das British Museum die Bibel zu einem bescheidenen Preis er-
werben.

Wir iibergehen die Anfinge der umfangreichen Forschungs-
geschichte der Handschrift und erwihnen bloB3 deren vorlaufi-
gen bekronenden AbschluBl durch das Werk Wilhelm Koehlers,
der in den Jahren 1930 bis 1933 in zwei Banden Ornamentik
und Bilder der karolingischen Handschriften aus Tours einge-

205



hend behandelte und eine Tafelmappe vorlegte 2. Einige seiner
Hauptthesen seien hier kurz zusammengefal3t, denn sie bilden
den Ausgangspunkt jeder weiteren Beschiftigung mit der Bibel
und dem Scriptorium von Tours.

Koehler ordnete die biblischen Handschriften des Scripto-
riums von St-Martin in Tours nach den Regierungszeiten der
verschiedenen Abte, angefangen bei Alkuin, der von 796 bis 804
dem Kloster vorgestanden hatte. Nachdem unter dem Nachfol-
ger Alkuins, Fridugisus (807-834), die erste Handschrift mit
einer ganzseitigen Miniatur — einer Maiestas — entstanden ist
(Stuttgart, Landesbibl. H.B. II, 40), nimmt die unter dem glei-
chen Abt geschriebene, aber unter Abt Adalhard (834-843)
geschmiickte Bibel von Moutier-Grandval in mehrfacher Hin-
sicht eine Sonderstellung ein. Durch die Umformung alter Orna-
mentmotive hat das Scriptorium erstmals seinen ausgepragten
Stil gefunden (Koehler 1, S. 197). Vier Bilder markieren Gene-
sis, Exodus, Evangelien und Apokalypse (wobei zu bemerken ist,
daB das Apokalypsenbild nicht am Anfang des Buches steht,
sondern am Schluf3 des Buches und somit der ganzen Bibel). Als
Vorlage sowohl fiir den korrigierten Text wie auch fiir die Bilder
rekonstruierte Koehler eine Vollbibel aus der Zeit Papst Leos I.,
440-461.

Erst in jiingster Zeit haben zwei amerikanische Forscher we-
sentlich Neues zur Kunstgeschichte des turonischen Scripto-
riums beigetragen: Joachim E. Gaehde und Herbert L. Kessler. Ihre
Arbeiten sind in der vorliegenden Publikation nicht berticksich-
tigt, obwohl deren Dissertationen 1963 und 1965 datiert sind (sie
sind zwar unpubliziert, doch sind Teilveréffentlichungen in
Zeitschriften greifbar3). Man hitte es nicht unterlassen diirfen,
fiir die Publikation der Moutier-Grandval-Bibel diese beiden
Autoren zu konsultieren. Somit tragt der kunsthistorische Kom-
mentar der heutigen Forschungslage nicht Rechnung. Gaehdes
Arbeiten gelten der Bibel von S. Paolo fuori le mura in Rom, die
zwischen 866 und 869 von Reimser Schreibern und Malern auf
Grund eines turonischen Vorbildes geschaffen wurde. Kessler
geht den Quellen der vier Bilder nach, welche die Grandval-, die
Vivian- und die St.-Pauls-Bibel gemeinsam haben; nur der Teil
iber das Genesis-Bild ist bis anhin publiziert.

Im Unterschied zu Koehler zieht Kessler zur Rekonstruktion
des Vorbildes des turonischen Genesis-Frontispiz nicht nur die
Grandval- und Vivian-Bibel hinzu, sondern auch die Bibeln von
Bamberg und St. Paul. Diese Erweiterung fiihrt ihn zu dhnlichen
Resultaten, zu denen in langjihriger Forschung auch Kurt
Weitzmann gekommen ist: der Archetypus der Bilder zeigte
keine ganzseitigen Bilder, die der karolingische Maler tel quel
iibernehmen konnte, sondern er wies zahlreiche Wortillustratio-
nen innerhalb des Textes auf, aus denen der Karolinger aus-
wihlte und seine ganzseitigen Kompositionen zusammenstellte.
Im Falle der Genesis besitzen wir noch Fragmente einer spatan-
tiken Handschrift mit zwischen den Zeilen eingestreuten Illu-
strationen: die Cotton Genesis, die wohl in Alexandria im
6.Jahrhundert geschaffen worden ist. Auch im Falle der Apoka-
lypse darf eine reich illustrierte Handschrift des 6. Jahrhunderts
als Vorbild fir das ganzseitige Bild in der Bibel angenommen
werden: es ist die kiinstlerische Leistung des karolingischen Ma-
lers, die Motive ausgewihlt und zu einer neuen Komposition
zusammengefiigt zu haben4. Auf diese Dinge wies Kessler im
Zusammenhang mit der Genesis-Darstellung in unserer Bibel
bereits in seinem Artikel von 1967 hin (s. Anm. 3). Damit muflte
die Annahme Koehlers einer leoninischen Vollbibel mit ganzsei-
tigen Frontispiz-Miniaturen fallengelassen werden.

Alfred A. Schmid, der Bearbeiter der Miniaturen in der vorlie-
genden Ausgabe, bespricht zunichst die Kanontafeln und an-
schlieBend die vier Vollbilder. Nordenfalk hat in seiner grundle-
genden Arbeit tiber die Kanontafeln (1938) die Grandval-Bibel
nicht bertuicksichtigt: die architektonische Rahmung der Tabel-
len erweist sich denn auch als singuldr und ohne spitantike

206

Vorliaufer (und ihnen war das Buch Nordenfalks gewidmet). Im
Sinne Kesslers weist Schmid darauf hin, daB3 die Vorlagen zu
den Tafeln nicht in einer Vollbibel zu suchen sind, sondern in
einem spatantiken Evangeliar, ohne dal man sich hier festlegen
konnte. Fiir die Ausformung des architektonischen Aufbaus
iiber den Bogen macht Schmid allgemeine Parallelen in spatan-
tiken Handschriften des 5. und 6.Jahrhunderts geltend wie
auch in den Mosaiken von S.Apollinare Nuovo in Ravenna
(S. 156; Deichmann Tf. 100, nicht 101) und an den Stadttorsar-
kophagen. Eine genaue Parallele des von Mauern iiberragten
Bogens kann nicht beigebracht werden, was wieder die Origina-
litdt des turonischen Kiinstlers beweist. Ob allerdings die roten
Punktreihen, die die Arkaden umgeben, so fraglos als insulares
Motiv bezeichnet werden kénnen, wie Schmid annimmt, sei
dahingestellt. Die insularen Miniatoren haben wohl Initialen rot
umpiinktelt, nicht aber die Kanonesbogen.

Die von Schmid angegebenen Griinde, daf} er bei der Bespre-
chung der Bilder von der originalen Reihenfolge abweicht, ver-
mégen nicht ganz zu iiberzeugen. Ein solches Vorgehen nimmt
zu wenig Riicksicht auf den Gesamtkunstwerk-Charakter des
Pandekten, dessen Konzeption wohl von einem gelehrten
Moénch des Klosters erarbeitet wurde.

Fiir das Genesis-Bild kann — wie erwahnt — auf die Arbeiten
Kesslers hingewiesen werden. Wie dieser zieht auch Schmid die
Bamberger und die St.-Pauls-Bibel hinzu, glaubt aber nicht an
die Herkunft der verschiedenen Motive aus ein- und derselben
Rezension (Schmid S. 170; Kessler 1971, S. 147-149). Die An-
nahme Weitzmanns, daB3 die Cotton Genesis 330 Bilder besaB,
spricht fiir die These Kesslers: da3 namlich die Abweichungen
in den karolingischen Handschriften nur darauf zuriickzufiihren
seien, daB3 sie verschiedene Episoden aus derselben Rezension
kopieren. Auf Grund stilistischer Vergleiche — besonders gegen-
iiber dem Vergilius Vaticanus (Vat.lat. 3235) und den Mosaiken
von S. Maria Maggiore in Rom — setzt Schmidt das Vorbild ins
ausgehende 5./beginnende 6.Jahrhundert und nimmt an, daf3
dieses bereits die Streifenkomposition zeigte (S. 174). Damit
lassen sich die Resultate Schmids nicht mit denjenigen Kesslers
in Deckung bringen. Schmid weist zu Recht darauf hin, daB die
Methode der zyklischen Erzahlung im Hellenismus entwickelt
wurde, doch darf diese Erkenntnis nicht tel quel auf die Genesis-
Illustration angewandt werden. Fir die im Text verstreuten
Bildchen sprechen die Cotton Genesis und die Octateuche eine
deutliche Sprache. (Es ist kein Zufall, daB im Octateuch
Vat. gr. 746, fol. 37v., derselbe Biischelbaum-Typus auftritt wie
in der Grandval-Bibel und zudem auch in einer Genesisszene:
es muB ein gemeinsames Vorbild angenommen werden.) Die
von Schmid angefiihrten Beispiele (Quedlinburger Itala, Vergi-
lius Vaticanus, Ilias Ambrosiana, Wiener Genesis, Codex Rossa-
nensis, Augustinus-Evangeliar, Gregor Paris 510, Menologion
Vat.gr. 1699: S. 171f.) belegen neben der Cotton Genesis und
den Octateuchen die Art der spétantiken Illustrationstechnik,
die auch dem Vorbild des turonischen Malers zugrunde gele-
gen hat.

Schmid gibt in seinem Kommentar keine Erklirung fiir die
beiden assistierenden Engel bei der Erschaffung Adams und
Evas. Kessler glaubt darin ein Element einer judischen Apo-
kryphe zu sehen, was mit der vorsichtigen Annahme von
H. Strauss zusammengeht, der in der Frage judischer Quellen
der frithchristlichen Kunst eine literarische Anregung einer bild-
lichen vorziehts.

Anhand der Gegeniiberstellung der beiden Exodus-Bilder in
der Grandval- und der Vivian-Bibel hat Koehler seine geniale
Definition des «Schichtenraums » entwickelt (Bd. 2, S. 41): der
Maler der dlteren Grandval-Bibel bemiiht sich um eine Darstel-
lung des Innenraums, in dem sich die Figuren bewegen kénnen,
so wie er es in seiner spitantiken Vorlage gesehen hat. Die
beiden Miniaturen zum Tod der Dido im Vergilius Vaticanus



von etwa 420 (Vat.lat. 3225, fol. 40 und 41) illustrieren treffend
die Art dieses Vorbildes. Wihrend dort die Figuren in den
Réiumen atmen und sich bewegen kénnen, fand sich der karolin-
gische Maler bei der Wiedergabe der Figuren nicht so gut
zurecht: die Plazierung der Kopfe und FiBe der Israeliten
bereitet ihm offensichtlich Schwierigkeiten. Der Miniator der
spiteren Vivian-Bibel hat sich mehr von seiner Vorlage gelost,
die Figuren in straffer Komposition aneinandergereiht und zu-
dem die Riaumlichkeiten aufgegeben: er erreichte damit eine
Komposition von linearer Konsequenz, die man gegeniiber dem
noch spitantiken Empfinden des Grandval-Malers als mittelal-
terlich bezeichnen konnte.

Die von Schmid angefithrten Vergleichsbeispiele fithren ihn
zu einer Datierung der Vorlage in den Anfang des 6.Jahrhun-
derts (S. 178) : besonderes Gewicht ist der Ubereinstimmung des
Moses-Kopfes mit dem Paulus-Typus zuzumessen, wie er im
Apsismosaik von SS.Cosma e Damiano erscheint. Der Autor
146t die Frage offen, ob im Vorbild die beiden Szenen des
Gesetzesempfangs und der Gesetzesweitergabe schon zu einem
Doppelbild vereinigt gewesen seien, da dies «von der kunstge-
schichtlichen Untersuchung her nicht entschieden werden »
koénne (S. 178). In Analogie zu den Untersuchungen Kesslers
zur Genesis-Miniatur ist man geneigt, auch hier zwei Einzeldar-
stellungen als Vorbilder anzunehmen (aus einem Octateuch).
Dies wurde neuerdings durch die Untersuchung der Miniatur
mit derselben Bilderkombination im Palatina-Psalter (Vat.Pal.
gr. 381, fol. 172) bestitigt. H. Belting hat gezeigt, daB} es dem
Kopisten ein Anliegen war, die Gesetzesiibergabe an Moses und
die Gesetzesbelehrung der Israeliten in einem Doppelbild zu
vereinen®. Da er dazu in seinem Vorbild — dem Pariser Psalter
(Bibl. Nat. gr. 139) — keine Unterlage gefunden hatte, nahm er
daraus verschiedene Figuren und fiigte sie zu einer eigenen
Komposition zusammen. Fiir ein dhnliches Vorgehen im Falle
der Grandval-Miniatur spricht vieles: Die Miniatur figuriert als
Frontispiz zum 2. Buch Moses (Exodus) und vermischt die Mo-
tive der beiden Sinaibesteigungen durch Moses (Josua war nur
beim ersten Mal dabei, wihrend er beim zweiten Mal und bei
der Gesetzesbelehrung vom Text nicht erwiahnt wird; s. Schmid,
S. 175). Fiir die Gesetzesbelehrung kann Schmid keine Parallele
nennen (S. 176): so wiaren die Unstimmigkeiten in der Gestal-
tung der Gruppe der Israeliten weniger auf ein MiBgeschick
beim Kopieren zuriickzufithren als vielmehr auf die Schwierig-
keiten, denen sich der karolingische Maler gegeniibersah bei der
freien Gestaltung einer Figurengruppe mit einzelnen Figurenty-
pen aus der ihm zur Verfiigung stehenden Vorlage. Der Titulus
wurde speziell fiir diese neue Bildkombination geschaffen, wie
die Angabe «... superi sed infra... » zeigt: «Svscipit legé Moyses
corvsca regis e dextra svperi sed infra i3 docet Xri popvlv reple-
tus nectare sco.» Der Ausdruck «corusca» bezieht sich auf die
Engel mit ihren flammenspeienden Fiillhérnern, die die Hand
Gottes begleiten: ein Motiv, das z. B. bei der Gesetzesiibergabe
im Pariser Psalter nicht erscheint, das aber ein spatantikes Motiv
darstellt, wie eine Miniatur in der karolingischen, wohl in Rom
entstandenen Hiob-Handschrift, Vat. gr. 749, fol. 226, zeigt (s.
die heidnische Variante im Vergilius Romanus, Vat.lat. 3867,
fol. 77). Stilistisch gemahnt die luftige Darstellung der beiden
Engel an die Reimser Buchkunst wie z.B. im Ebo-Evangeliar in
Epernay. Weiter spricht fiir das selbstindige Zusammenfiigen
verschiedener Figurentypen durch den karolingischen Maler die
bildliche Gleichsetzung des Moses mit dem seit dem 5. Jahrhun-
dert geldufigen Paulus-Typus (Schmid, S. 176f.).

Bei der Behandlung der Maiestas-Miniatur kommt Schmid
auf Grund ikonographischer und stilistischer Kriterien zur An-
sicht, daB erst der turonische Miniator verschiedene Elemente —
sogar aus verschiedenen Vorlagen — zu einer neuen Komposition
zusammengefigt hat. Dies wird besonders an den Nahtstellen
deutlich: Wohl ist der Grund in spitantiker Manier in Streifen

aufgelost, doch es sind keine konsequenten Terrainstreifen ange-
geben (die beiden oberen Propheten stehen auf zwei verschiede-
nen Streifen; s. auch die unbeholfene Gestik des Propheten
unten links). Die Baumchen gehéren nicht in den Zusammen-
hang der Maiestas, was ein Blick auf die erhaltenen Maiestas-
Darstellungen deutlich macht: am ehesten zu vergleichen ist die
Miniatur auf Fol. 796v. im Codex Amiatinus in Florenz, dessen
Vorlage in die Mitte oder die zweite Hélfte des 7. Jahrhunderts
datiert wird (Bruce-Mitford, Wright und Belting; die Angabe
dieser Datierung fehlt bei Schmid). Ebenfalls neu zur Komposi-
tion der Maiestas hinzugefiigt wurde das Rautenmotiv, iiber
dessen Bedeutung sich Schmid interessante Gedanken macht
(S. 159-162).

Die Raute taucht zunichst als hellenistisches Schmuckmotiv
auf. Aus dem 3./4.Jahrhundert stammt ein rémisches Goldglas,
das das Brustbild Christi in einem {iibereckgestellten Quadrat
zeigt, und im 6.Jahrhundert findet sich der Rautenrahmen —
«als Wiirdeschema » — auf den Konsulardiptychen; schlieSlich
konnte auch die kosmische Symbolik der Raute im rechteckigen
Rahmen nachgewiesen werden. Zu Recht glaubt Schmid, keine
selbstiandige irisch-angelsichsische Traditionsreihe des Rauten-
motivs annehmen zu miissen (S. 161, Anm. 41). Vielleicht mii3te
aber doch darauf hingewiesen werden, daB in diesem Bereich die
Raute als selbstindiges, abstraktes Motiv mit christologischem
Gehalt begegnet (s. z.B. die XP-Initiale im Book of Kells,
fol. 34r.).

Nach stilistischen Kriterien unterscheidet Schmid zwei ver-
schiedene spitantike Vorlagen, die eine aus der ersten Hilfte des
5.Jahrhunderts und die andere aus der Zeit um 500/1. Viertel
des 6. Jahrhunderts. Die Propheten und die Baumtypen sind aus
der ersten Vorlage iibernommen: Schmid zieht Konsulardipty-
chen und die Miniaturen des Vergilius Vaticanus heran, wih-
rend er fiir Gesichts- und Gewandtypus des thronenden Christus
treffend ein Vorbild in der Art des Apsismosaiks in SS. Cosma e
Damiano in Rom (526-530) annimmt. (Fiir den Gesichtstypus
kénnten allerdings auch rémische Goldglaser des 4.Jahrhun-
derts herangezogen werden, s. Volbach-Hirmer, Friihchristliche
Kunst, Tf. 11.) Das Schema der Raute im Hochrechteck paBt
am chesten zum spiteren Vorbild, wihrend die Rustica der
Beischrift sowohl im 5. wie im 6. Jahrhundert geldufig war.

Diese Aufteilung vermag die formale Erscheinungsform und
z.T.auch den Gehalt der einzelnen Elemente erkliren zu helfen:
ob nun aber die reiche Komposition als eigenstandiges Werk
des turonischen Kiinstlers (oder auch des theologischen Beraters
oder des Auftraggebers) zu betrachten ist, bleibt doch zweifel-
haft. Die von Schmid beobachteten Inkonsequenzen und Diffe-
renzen innerhalb der Miniatur sprechen sicher dafiir, daB sich
der Maler verschiedener Vorlagen bediente. Doch das Gesamt-
konzept einer Maiestas muBte dem Maler bekannt sein: am
nichsten kommt die bereits erwidhnte Miniatur im Codex Amia-
tinus (als zusitzliches Element treten dort noch zwei Christus
flankierende Engel auf, wie auch im Gundohinus-Evangeliar in
Autun). Wir miissen also noch einen weiteren, dritten Vorlage-
typus annehmen, dem der Maler bloB in den groBen Ziigen
gefolgt ist. Die kiinstlerische Leistung des turonischen Miniators
liegt darin, daB er ein bekanntes Schema mit Elementen aus
zwei verschiedenen Vorlagen neu bestiickte und zudem noch
dessen Gehalt verfeinerte durch die Symbolik der Raute.

Als noch komplexer erweist sich der Gehalt der Miniatur zur
Apokalypse. Schmid konnte auf Grund der Vorarbeiten von F.
van der Meer, H. Schade und K. Hoffmann tiefere Einsicht in
die theologischen Hintergriinde gewinnen, als es noch Koehler
moglich war. (Hier ist beizufiigen, daB Koehler weitere For-
schungen angeregt hat, da er selbst seine anfanglichen Notizen
infolge des Krieges nicht mehr am Original verifizieren konnte.
Einige seiner spiteren Erkenntnisse sind heute in der Nachla8-
publikation zuginglich gemacht worden.) Schon Koehler hat

207



den Kommentar zur Apokalypse von Victorinus von Pettau
herangezogen zur Deutung der oberen Szene (Thronaltar mit
dem Buch mit den sieben Siegeln, Lamm und Léwe, die Evan-
gelistensymbole), iibersah aber dort eine Stelle, die auch zur
Erklarung der unteren Szene dienen kann. Ein thronender Greis
halt tiber seinem Haupt einen Schleier, den die Symbole Léwe,
Stier und Adler beriihren, wihrend <homo»> mit einem Horn
dem Thronenden ins Gesicht bliast. Van der Meer hat erkannt,
daB es sich um Moses handelt, dem die christliche Offenbarung
zuteil wird. Nach Victorinus wird «das Antlitz des Moses offen-
bar und enthillt; deshalb spricht man von einer Apokalypsis,
einer Enthiillung. Moses wird aber von Christus enthiillt, der
durch die vier Evangelistensymbole bezeichnet wird » (Schmid,
S. 181; dazu auch der Hinweis van der Meers auf die Paulus-
Stelle 2. Kor. 3, 13-18). Schmid erlautert den Schleier iiber dem
Haupt Mosis mit dem antiken Motiv der «velificatio», was
Verklarung und himmlische Erleuchtung bezeichnet (S. 181).
Mit dieser Deutung wird das Motiv des Wegzerrens des Tuches
durch die Symbole bei der Interpretation des Bildes hinfallig:
die Symbole geben der «velificatio » den spezifisch christlichen
Gehalt. So lehnt Kessler die Theorie der Enthiillung ab: die
Tiere wiirden auch gar nicht am Tuch zerren. Er sieht auch
keine Verbindung zu Victorinus, sondern glaubt, daB die Szene
aus einer illuminierten Apokalypse-Handschrift des 6. Jahrhun-
derts zusammengestellt wurde”.

Zum SchluB faflt Schmid seine Ergebnisse zusammen
(S. 184f.) und betont vor allem die innere Zusammengehorigkeit
der Bilder der Genesis und der Maiestas — Adam und Christus —
einerseits und anderseits des Exodus und der Apokalypse — «die
paulinische Vorstellung der Verhiillung des Wortes im Gesetz
und seiner Enthiillung im Neuen Bund ». Das paulinische Ele-
ment wird ja auch durch den Paulus-Kopf betont, der in beiden
Bildern dem Moses aufgesetzt wurde.

Die iibrigen Beitrage kénnen wir hier leider nur noch kurz
streifen. Ellen J. Beer behandelt die Initialen mit grofer Hin-
gabe. Schon Koehler hat festgestellt, daB die Initialen mit zur
Gruppierung der Biicher beitragen. Hat aber Koehler den Pan-
dekten auf Grund der Initialen in sieben Gruppen aufgeteilt,
glaubt Beer dreizehn beobachten zu kénnen. Die Einteilung
Koehlers entspricht aber auch der von Bonifatius Fischer, dem
Bearbeiter des Bibeltextes, festgestellten Ordnung der Biicher
(s. 77). Treffend charakterisiert die Autorin «jenes goldschmie-
dehaft kostbare Wesen, das der gesamten Buchkunst der Grand-
val-Bibel anhaftet », und sie sieht gleichlaufende Tendenzen in
der Goldschmiedekunst und in der Buchmalerei, wobei nicht
auszumachen ist, welches der gebende und welches der neh-
mende Teil war (S. 137).

Die kodikologische und paldographische Untersuchung wird
von Albert Bruckner unternommen. Das Pergament des 449 Folios
umfassenden Codex ist von hoher Qualitit, die Tinte schwarz
und von groBer GleichmaBigkeit. Bruckner konnte einen unge-
wohnlich regelmiBigen Lagenaufbau (Quaternionen) und eine
iiberraschende Einheitlichkeit in der exakten Aufeinanderfolge
von Haar- und Fleischseiten beobachten. Er entfichert eine
reiche Skala von Schriftarten und unterscheidet 24 Schreiber-
hinde (ohne Rubrikatoren und Explicit-Schreiber). Auf Grund
der Palidographie setzt der Autor vorsichtig die Entstehungszeit
der Grandval-Bibel um 834/35 an, d.h. also in die Ubergangs-
zeit von der Regierung des Abtes Fridugisus zu derjenigen des
Adalhardus.

Einen iiberaus bedeutenden und grundlegenden Beitrag lie-
fert Bonifatius Fischer: «Die Alkuin-Bibeln » (S. 49-98), auf den

208

hier nur kurz hingewiesen werden soll. Der Autor wendet sich
gegen die weitverbreitete Auffassung, daBl Karl der Grofe Al-
kuin den Auftrag gegeben habe, den lateinischen Bibeltext zu
revidieren, und daB er diesen Text in seinem Reich eingefiihrt
habe (S. 50). Bei den Erlassen Karls handelt es sich blo8 um
allgemeine Richtlinien, fiir einen korrekten Bibeltext zu sorgen.
«Es geht nicht um einen kritischen Bibeltext und um abwei-
chende Lesarten», sondern primar um ein korrektes Latein,
«um Rechtschreibung, Satzzeichen und die Ausmerzung von
Fehlern, grammatischen Schnitzern und Verballhornungen »
(S. 51). Interessant sind Fischers Bemerkungen zum wirtschaftli-
chen Hintergrund, den ein Kloster aufweisen muflte, um uiber-
haupt gro3formatige Pandekten herstellen zu kénnen: pro Pan-
dekt wurden 210 bis 225 Schafe benotigt, die voll ausgewachsen
sein muliten (dies erforderte Winterweide, wie sie in Tours
moglich ist; S. 65, Anm. 182).

Die Revision des turonischen Evangelientextes tritt gleichzei-
tig mit dem Beginn der figurativen Malerei in Tours auf, zu
Beginn der Regierungszeit des Abtes Adalhardus. Bei der Be-
sprechung des Psalmentextes kommt Fischer auf die Darstellun-
gen der Elfenbeinplatten des Dagulf-Psalters zu sprechen, den
Karl der GroBe fiir Papst Hadrian herstellen lie3: Papst Dama-
sus gibt Hieronymus den Auftrag zur Korrektur des Textes (das
Gallicanum). Es ergeben sich die Beziehungen Damasus—Hadri-
an und Hieronymus—Alkuin, wahrend das Davidbild auf Karl
den GroBen hinweist (S.83-85). Das SchluBBkapitel ist dem
EinfluB und dem Nachleben der Alkuin-Bibel gewidmet.

In einem Anhang stellt Eva Irblich das «Album » des Johann
Heinrich von Speyr vor, das vom British Museum gleichzeitig
mit der Bibel erworben wurde (Add. Ms. 10547). Vier ausfiihr-
liche Verzeichnisse von H. 7. Frede und J. Duft beschlieBen den
Kommentarteil.

Die vom kiinstlerischen Standpunkt wichtigen Teile der
Handschrift liegen in meist guten Abbildungen im Originalfor-
mat vor. Der Kommentar ordnet die fritheren Forschungsmei-
nungen, bringt aber auch wertvolle neue Ergebnisse und Inter-
pretationen; zuweilen reizt er zum Widerspruch. In mancher
Beziehung ein vielleicht nicht ganz ausgereiftes, aber doch
niitzliches Werk, das dem Spezialisten seine Dienste tut, aber
auch vom Laien konsultiert werden kann.

Christoph Eggenberger

Anmerkungen

1 Neue Ziircher Zeitung, 30.Juni 1972.

2 W. KoeHuLER: Die karolingischen Miniaturen I; Die Schule von Tours 1,
2. Berlin 1930, 1933.

3 J.E. GAEHDE: The Turonian Sources of the Bible of San Paolo fuori le
mura in Rome, in: Frithmittelalterliche Studien, 5, 1971, S. 359—400.
H.L. KessLEr: An Unnoticed Scene in the Grandval Bible, in: Cahiers
Archéologiques, 17, 1967, S. 113-120; und: Hic Homo Formatur:
The Genesis Frontispieces of the Carolingian Bibles, in: Art Bulletin, 53,
2, 1971, S. 143-160. Diese Arbeit und die Dissertation H.L. Kess-
LERs erwidhnt A.A. Scamip (S. 184), ohne daB er sie noch fiir seine
Arbeit auswerten konnte.

4 J.E. Gaenpe 1971, S. 392: zitiert nach KessLErs Dissertation.

5 H. Strauss, in: Zeitschr. f. neutest. Wiss., 57, 1966, S. 114-136.
Siehe aber auch H. ScHADE, der das Motiv als augustinisch bezeich-
net (Das Minster, 11, 1958, S. 376).

6 Festschrift Otto Demus, Jb. ést. Byz., 21, 1972, S. 17-38.

7 J.E. GAeHDE 1971, S. 392f.: zitiert nach H.L. KessLERs Disserta-
tion.



	Buchbesprechungen

