
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 30 (1973)

Heft: 3-4: Alte Schweizer Spielkarten

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen

Die Bibel von Moutier-Grandval. British Museum Add.
Ms. 10546. [Herausgegeben vom Verein Schweizerischer
Lithographiebesitzer anläßlich seines 75jährigen Bestehens. Textteil:

Johannes Duft: Die Geschichte; Bonifatius Fischer:
Die Alkuin-Bibeln; Albert Bruckner: Der Codex und die
Schrift; Ellen J. Beer und Alfred A. Schmid: Die
Buchkunst; Anhang: Eva Irblich: Das Album Add. Ms. 10547;
Hermann J. Frede und Johannes Duft: Verzeichnisse; Bildteil.]

(Verein Schweizerischer Lithographiebesitzer, Bern 1971.)
207 S. mit 103 Textabb., 42 Farbtafeln. Großformat
58 x 42 cm.

Die vorliegende Publikation über die turonische Vollbibel aus
Moutier-Grandval, die sich heute im British Museum in London
befindet, wurde in der Mitteilung der Schweizerischen
Depeschen-Agentur anläßlich ihrer öffentlichen Vorstellung durch
den Verein Schweizerischer Lithographiebesitzer, Bern, als
«Faksimiledruck» bezeichnet1. Die Publikation selbst schmückt
sich nicht mit solchen Federn, die ihr auch gar nicht zukommen.
Man ist geneigt, das Buch ein Werk der verpaßten Gelegenheiten

zu nennen. Mit einer leichten Erhöhung der ohnehin schon
hohen Kosten wäre es möglich gewesen, ein Vollfaksimile zu
schaffen : die reinen Textseiten in schwarz-weißen Abbildungen,
die Bilder und die Seiten mit Initialen und Schmuckschriften in
farbigem Faksimile, in der Art der vorbildlichen Edition des

Lindisfarne-Evangeliars. Dies wäre ein dringendes Desiderat der
Wissenschaft gewesen — des Kodikologen, des Textkritikers, des

Paläographen und des Kunsthistorikers -, würde aber auch zur
Schonung des wertvollen Originals beitragen. Auf Grund der
vorliegenden Ausgabe kann das British Museum in London die
Einsicht in das Original nicht mit gutem Gewissen verwehren.

Die vier Bilder der Bibel und einige wenige Textseiten mit
Initialen wurden farbig und im Format des Originals (495/
505 x 375/380 mm) abgebildet. Zur Illustration der restlichen
Initialen aber wurde jeweils nicht die ganze Seite reproduziert,
sondern je bis zu vier Exemplare auf einer Tafel. Damit geht das
wesentliche Element der auszeichnenden und ordnenden
Wirkung der Initiale innerhalb der Buchseite verloren. Die Initiale
interessiert nicht nur per se als graphisches Kunstwerk, sondern
ebensosehr in ihrer kodikologischen Funktion, wie dies die
Bearbeiterin der Initialen, Ellen J. Beer, im Kommentar auch deutlich

hervorhebt. Die Reproduktionen der Bilder, die je eine

ganze Seite einnehmen, befriedigen nicht durchweg. Es war
offenbar nicht möglich, die Handschrift für die Aufnahme
auseinanderzunehmen (was eine seriöse kodikologische Untersuchung

eigentlich gefordert hätte), so daß bei den Abbildungen
ganzer Seiten auch ein Teil der gegenüberliegenden Seite zu
sehen ist, oder aber es entsteht ein unregelmäßiger Rand (besonders

störend beim Genesisbild, wo die Abbildung bis knapp zum
Bildrand beschnitten ist). Die Farbqualität der Tafeln schwankt
beträchtlich, was bei einer Luxusausgabe von diesem
Monumentalformat und diesem Preis nicht vorkommen dürfte. Vor
allem das Apokalypsebild vermag den Anforderungen, die an
eine solche Edition gestellt werden, nicht nachzukommen. Die
Tafeln wurden im Offset-Verfahren nach Farbdias des Formates
13x18 cm hergestellt.

Zu allem Ungemach hat der Verlag den wissenschaftlichen
Kommentar im gleichen Monumentalformat wie die Tafeln
gedruckt. Die Lektüre bei gleichzeitigem Verifizieren anhand
der Abbildungen am Schluß des Bandes gestaltet sich als äußerst
mühsames Unterfangen. Wie viel sinnvoller wäre es gewesen,
den Kommentar in einem handlichen Format zu publizieren, so
daß man Kommentar und Tafeln nebeneinander aufschlagen

könnte (ganz abgesehen vom verkaufstechnischen Standpunkt:
der Kommentarband, ergänzt durch einige schwarz-weiße
Abbildungen, hätte sich gut allein verkaufen lassen). Auch der
Kommentarteil erspart uns nicht einige allgemeine kritische
Bemerkungen: neben allzu vielen ärgerlichen Druckfehlern wurden

die Abbildungen der Vergleichsdenkmäler in einem altertü-
melnden Braun-in-Braun gedruckt, so daß kaum Details zu
erkennen sind. Dies erstaunt um so mehr, als ein Papier von
hoher Qualität gewählt wurde. Auch den Herausgebern anzulasten

ist die unterschiedliche Qualität der Beiträge der fünf Autoren

Ellen J. Beer, Albert Bruckner, Johannes Duft, Bonifatius Fischer,
Eva Irblich und Alfred A. Schmid. Durch unzumutbar knappe
Termine, die dann doch nicht von allen Autoren eingehalten
werden konnten, haben die Koordination zwischen den Autoren
und z.T. deren Beiträge selbst gelitten.

Johannes Duft leitet seinen Beitrag zur Geschichte des Klosters
Moutier-Grandval und ihrer Bibelhandschrift damit ein, daß
der Codex mit dieser Publikation «eine Art Repatriierung -
zwar nicht in bezug auf ihre Schriftheimat, wohl aber in Erinnerung

an ihre frühere Bibliotheksheimat - zuteil werden solle »

(S. 15). Duft wie auch Bruckner (S. 30) stellen fest, daß die
Existenz der Handschrift in Moutier-Grandval vor 1534 nicht
gesichert ist, wenn auch nichts dagegen spricht (so Fischer
S. 97). Duft gibt im weiteren einen informativen Abriß der
Geschichte des Klosters, das etwa um 1100 in ein Kanonikerkapitel

umgewandelt wurde. Auf Fol. 449v. der Bibel befindet sich
die Namenliste des Kapitels zur Zeit seines Aufenthaltes in
Delsberg, geschrieben zwischen 1595 und 1606 (S. 31).

Wie nun könnte die karolingische Bibel von Tours nach dem
jurassischen Kloster gelangt sein? Duft weist daraufhin, daß die
turonischen Bibeln oft an königliche Adressaten gelangten
(S. 21, 40): der Laienabt Luitfrid von Moutier-Grandval war
der Sohn des Grafen Hugo von Tours, wodurch eine Beziehung
Tours-Moutier-Grandval historisch zu belegen wäre.

Einen hochinteressanten Beitrag zur Geistesgeschichte des

19.Jahrhunderts liefert Duft in seinem Kapitel «Aus der
Geschichte der Moutier-Grandval-Bibel ». Nach der Flucht aus
Moutier-Grandval ließen sich die Chorherren 1534 in Delsberg
nieder. 1793 löste sich das Kapitel auf, und die kostbare Handschrift

blieb in einem Versteck in Delsberg zurück. 1822 wurde
sie in einem Dachstock wieder entdeckt und von einem Delsberger

Advokaten erworben. Der Basler Kaufmann und Antiquar
Johann Heinrich von Speyr kaufte die Handschrift und widmete
ihr im Jahre 1829 die erste Veröffentlichung, deren Titel seine

Wertschätzung der Bibel deutlich macht: «Description de la
Bible écrite par Alchuin, de l'an 778 à 800, et offerte par lui à

Charlemagne le jour de son couronnement à Rome, l'an 801. »

Von Speyr besprach sich mündlich und schriftlich mit Jacob
Burckhardt, dem Obersthelfer am Basler Münster und Vater des

berühmten Historikers. Dieser konnte die Bibel im von Speyr-
schen Haus sehen, wie ein Passus in einem seiner Briefe zeigt.
Von Speyr versuchte die Bibel zu einem sehr hohen Preis zu
veräußern und visierte dazu vor allen den französischen König
Louis-Philippe an, indem er ihn als Nachfolger Karls des Großen

ansprach, für welchen die Bibel seiner Meinung nach
geschaffen worden war. Der französische Finanzminister lehnte
aber ab. Nach vielen weiteren Fehlschlägen konnte schließlich
das British Museum die Bibel zu einem bescheidenen Preis
erwerben.

Wir übergehen die Anfänge der umfangreichen Forschungsgeschichte

der Handschrift und erwähnen bloß deren vorläufigen

bekrönenden Abschluß durch das Werk Wilhelm Koehlers,
der in den Jahren 1930 bis 1933 in zwei Bänden Ornamentik
und Bilder der karolingischen Handschriften aus Tours einge-

205



hend behandelte und eine Tafelmappe vorlegte2. Einige seiner
Hauptthesen seien hier kurz zusammengefaßt, denn sie bilden
den Ausgangspunkt jeder weiteren Beschäftigung mit der Bibel
und dem Scriptorium von Tours.

Koehler ordnete die biblischen Handschriften des Scriptoriums

von St-Martin in Tours nach den Regierungszeiten der
verschiedenen Äbte, angefangen bei Alkuin, der von 796 bis 804
dem Kloster vorgestanden hatte. Nachdem unter dem Nachfolger

Alkuins, Fridugisus (807-834), die erste Handschrift mit
einer ganzseitigen Miniatur - einer Maiestas - entstanden ist
(Stuttgart, Landesbibl. H.B. II, 40), nimmt die unter dem
gleichen Abt geschriebene, aber unter Abt Adalhard (834-843)
geschmückte Bibel von Moutier-Grandval in mehrfacher
Hinsicht eine Sonderstellung ein. Durch die Umformung alter
Ornamentmotive hat das Scriptorium erstmals seinen ausgeprägten
Stil gefunden (Koehler 1, S. 197). Vier Bilder markieren Genesis,

Exodus, Evangelien und Apokalypse (wobei zu bemerken ist,
daß das Apokalypsenbild nicht am Anfang des Buches steht,
sondern am Schluß des Buches und somit der ganzen Bibel). Als
Vorlage sowohl für den korrigierten Text wie auch für die Bilder
rekonstruierte Koehler eine Vollbibel aus der Zeit Papst Leos L,
440-461.

Erst in jüngster Zeit haben zwei amerikanische Forscher
wesentlich Neues zur Kunstgeschichte des turonischen Scriptoriums

beigetragen: Joachim E. Gaehde und Herbert L. Kessler. Ihre
Arbeiten sind in der vorliegenden Publikation nicht berücksichtigt,

obwohl deren Dissertationen 1963 und 1965 datiert sind (sie
sind zwar unpubliziert, doch sind Teilveröffentlichungen in
Zeitschriften greifbar3). Man hätte es nicht unterlassen dürfen,
für die Publikation der Moutier-Grandval-Bibel diese beiden
Autoren zu konsultieren. Somit trägt der kunsthistorische
Kommentar der heutigen Forschungslage nicht Rechnung. Gaehdes
Arbeiten gelten der Bibel von S. Paolo fuori le mura in Rom, die
zwischen 866 und 869 von Reimser Schreibern und Malern auf
Grund eines turonischen Vorbildes geschaffen wurde. Kessler
geht den Quellen der vier Bilder nach, welche die Grandval-, die
Vivian- und die St.-Pauls-Bibel gemeinsam haben; nur der Teil
über das Genesis-Bild ist bis anhin publiziert.

Im Unterschied zu Koehler zieht Kessler zur Rekonstruktion
des Vorbildes des turonischen Genesis-Frontispiz nicht nur die
Grandval- und Vivian-Bibel hinzu, sondern auch die Bibeln von
Bamberg und St. Paul. Diese Erweiterung führt ihn zu ähnlichen
Resultaten, zu denen in langjähriger Forschung auch Kurt
Weitzmann gekommen ist: der Archetypus der Bilder zeigte
keine ganzseitigen Bilder, die der karolingische Maler tel quel
übernehmen konnte, sondern er wies zahlreiche Wortillustrationen

innerhalb des Textes auf, aus denen der Karolinger
auswählte und seine ganzseitigen Kompositionen zusammenstellte.
Im Falle der Genesis besitzen wir noch Fragmente einer spätantiken

Handschrift mit zwischen den Zeilen eingestreuten
Illustrationen: die Cotton Genesis, die wohl in Alexandria im
6.Jahrhundert geschaffen worden ist. Auch im Falle der Apokalypse

darf eine reich illustrierte Handschrift des 6. Jahrhunderts
als Vorbild für das ganzseitige Bild in der Bibel angenommen
werden : es ist die künstlerische Leistung des karolingischen Malers,

die Motive ausgewählt und zu einer neuen Komposition
zusammengefügt zu haben4. Auf diese Dinge wies Kessler im
Zusammenhang mit der Genesis-Darstellung in unserer Bibel
bereits in seinem Artikel von 1967 hin (s. Anm. 3). Damit mußte
die Annahme Koehlers einer leoninischen Vollbibel mit ganzseitigen

Frontispiz-Miniaturen fallengelassen werden.
Alfred A. Schmid, der Bearbeiter der Miniaturen in der

vorliegenden Ausgabe, bespricht zunächst die Kanontafeln und
anschließend die vier Vollbilder. Nordenfalk hat in seiner grundlegenden

Arbeit über die Kanontafeln (1938) die Grandval-Bibel
nicht berücksichtigt : die architektonische Rahmung der Tabellen

erweist sich denn auch als singular und ohne spätantike

Vorläufer (und ihnen war das Buch Nordenfalks gewidmet). Im
Sinne Kesslers weist Schmid darauf hin, daß die Vorlagen zu
den Tafeln nicht in einer Vollbibel zu suchen sind, sondern in
einem spätantiken Evangeliar, ohne daß man sich hier festlegen
könnte. Für die Ausformung des architektonischen Aufbaus
über den Bogen macht Schmid allgemeine Parallelen in spätantiken

Handschriften des 5. und 6.Jahrhunderts geltend wie
auch in den Mosaiken von S.Apollinare Nuovo in Ravenna
(S. 156; Deichmann Tf. 100, nicht 101) und an den Stadttorsarkophagen.

Eine genaue Parallele des von Mauern überragten
Bogens kann nicht beigebracht werden, was wieder die Originalität

des turonischen Künstlers beweist. Ob allerdings die roten
Punktreihen, die die Arkaden umgeben, so fraglos als insulares
Motiv bezeichnet werden können, wie Schmid annimmt, sei

dahingestellt. Die insularen Miniatoren haben wohl Initialen rot
umpünktelt, nicht aber die Kanonesbogen.

Die von Schmid angegebenen Gründe, daß er bei der Besprechung

der Bilder von der originalen Reihenfolge abweicht,
vermögen nicht ganz zu überzeugen. Ein solches Vorgehen nimmt
zu wenig Rücksicht auf den Gesamtkunstwerk-Charakter des

Pandekten, dessen Konzeption wohl von einem gelehrten
Mönch des Klosters erarbeitet wurde.

Für das Genesis-Bild kann - wie erwähnt - auf die Arbeiten
Kesslers hingewiesen werden. Wie dieser zieht auch Schmid die
Bamberger und die St.-Pauls-Bibel hinzu, glaubt aber nicht an
die Herkunft der verschiedenen Motive aus ein- und derselben
Rezension (Schmid S. 170; Kessler 1971, S. 147-149). Die
Annahme Weitzmanns, daß die Cotton Genesis 330 Bilder besaß,
spricht für die These Kesslers : daß nämlich die Abweichungen
in den karolingischen Handschriften nur daraufzurückzuführen
seien, daß sie verschiedene Episoden aus derselben Rezension
kopieren. Auf Grund stilistischer Vergleiche - besonders gegenüber

dem Vergilius Vaticanus (Vat. lat. 3235) und den Mosaiken
von S. Maria Maggiore in Rom - setzt Schmidt das Vorbild ins

ausgehende 5./beginnende 6.Jahrhundert und nimmt an, daß
dieses bereits die Streifenkomposition zeigte (S. 174). Damit
lassen sich die Resultate Schmids nicht mit denjenigen Kesslers
in Deckung bringen. Schmid weist zu Recht daraufhin, daß die
Methode der zyklischen Erzählung im Hellenismus entwickelt
wurde, doch darfdiese Erkenntnis nicht tel quel auf die Genesis-
Illustration angewandt werden. Für die im Text verstreuten
Bildchen sprechen die Cotton Genesis und die Octateuche eine
deutliche Sprache. (Es ist kein Zufall, daß im Octateuch
Vat.gr. 746, fol. 37 v., derselbe Büschelbaum-Typus auftritt wie
in der Grandval-Bibel und zudem auch in einer Genesisszene:
es muß ein gemeinsames Vorbild angenommen werden.) Die
von Schmid angeführten Beispiele (Quedlinburger Itala, Vergilius

Vaticanus, Ilias Ambrosiana, Wiener Genesis, Codex Rossa-
nensis, Augustinus-Evangeliar, Gregor Paris 510, Menologion
Vat.gr. 1699: S. 171f.) belegen neben der Cotton Genesis und
den Octateuchen die Art der spätantiken Illustrationstechnik,
die auch dem Vorbild des turonischen Malers zugrunde gelegen

hat.
Schmid gibt in seinem Kommentar keine Erklärung für die

beiden assistierenden Engel bei der Erschaffung Adams und
Evas. Kessler glaubt darin ein Element einer jüdischen
Apokryphe zu sehen, was mit der vorsichtigen Annahme von
H. Strauss zusammengeht, der in der Frage jüdischer Quellen
der frühchristlichen Kunst eine literarische Anregung einer
bildlichen vorzieht5.

Anhand der Gegenüberstellung der beiden Exodus-Bilder in
der Grandval- und der Vivian-Bibel hat Koehler seine geniale
Definition des «Schichtenraums» entwickelt (Bd. 2, S. 41): der
Maler der älteren Grandval-Bibel bemüht sich um eine Darstellung

des Innenraums, in dem sich die Figuren bewegen können,
so wie er es in seiner spätantiken Vorlage gesehen hat. Die
beiden Miniaturen zum Tod der Dido im Vergilius Vaticanus

206



von etwa 420 (Vat. lat. 3225, fol. 40 und 41) illustrieren treffend
die Art dieses Vorbildes. Während dort die Figuren in den
Räumen atmen und sich bewegen können, fand sich der karolingische

Maler bei der Wiedergabe der Figuren nicht so gut
zurecht: die Plazierung der Köpfe und Füße der Israeliten
bereitet ihm offensichtlich Schwierigkeiten. Der Miniator der
späteren Vivian-Bibel hat sich mehr von seiner Vorlage gelöst,
die Figuren in straffer Komposition aneinandergereiht und
zudem die Räumlichkeiten aufgegeben: er erreichte damit eine
Komposition von linearer Konsequenz, die man gegenüber dem
noch spätantiken Empfinden des Grandval-Malers als mittelalterlich

bezeichnen könnte.
Die von Schmid angeführten Vergleichsbeispiele führen ihn

zu einer Datierung der Vorlage in den Anfang des 6.Jahrhunderts

(S. 178) : besonderes Gewicht ist der Übereinstimmung des

Moses-Kopfes mit dem Paulus-Typus zuzumessen, wie er im
Apsismosaik von SS. Cosma e Damiano erscheint. Der Autor
läßt die Frage offen, ob im Vorbild die beiden Szenen des
Gesetzesempfangs und der Gesetzesweitergabe schon zu einem
Doppelbild vereinigt gewesen seien, da dies «von der
kunstgeschichtlichen Untersuchung her nicht entschieden werden »

könne (S. 178). In Analogie zu den Untersuchungen Kesslers
zur Genesis-Miniatur ist man geneigt, auch hier zwei Einzeldarstellungen

als Vorbilder anzunehmen (aus einem Octateuch).
Dies wurde neuerdings durch die Untersuchung der Miniatur
mit derselben Bilderkombination im Palatina-Psalter (Vat. Pal.

gr. 381, fol. 172) bestätigt. H. Belting hat gezeigt, daß es dem
Kopisten ein Anliegen war, die Gesetzesübergabe an Moses und
die Gesetzesbelehrung der Israeliten in einem Doppelbild zu
vereinen 6. Da er dazu in seinem Vorbild - dem Pariser Psalter
(Bibl. Nat. gr. 139) — keine Unterlage gefunden hatte, nahm er
daraus verschiedene Figuren und fügte sie zu einer eigenen
Komposition zusammen. Für ein ähnliches Vorgehen im Falle
der Grandval-Miniatur spricht vieles: Die Miniatur figuriert als

Frontispiz zum 2. Buch Moses (Exodus) und vermischt die Motive

der beiden Sinaibesteigungen durch Moses (Josua war nur
beim ersten Mal dabei, während er beim zweiten Mal und bei
der Gesetzesbelehrung vom Text nicht erwähnt wird ; s. Schmid,
S. 175). Für die Gesetzesbelehrung kann Schmid keine Parallele
nennen (S. 176) : so wären die Unstimmigkeiten in der Gestaltung

der Gruppe der Israeliten weniger auf ein Mißgeschick
beim Kopieren zurückzuführen als vielmehr auf die Schwierigkeiten,

denen sich der karolingische Maler gegenübersah bei der
freien Gestaltung einer Figurengruppe mit einzelnen Figurentypen

aus der ihm zur Verfügung stehenden Vorlage. Der Titulus
wurde speziell für diese neue Bildkombination geschaffen, wie
die Angabe «... superi sed infra... » zeigt : « Svscipit lege Moyses
corvsca regisedextra svperi sed infra iä docet Xri popvlv reple-
tus nectare sco. » Der Ausdruck «corusca » bezieht sich auf die
Engel mit ihren flammenspeienden Füllhörnern, die die Hand
Gottes begleiten: ein Motiv, das z. B. bei der Gesetzesübergabe
im Pariser Psalter nicht erscheint, das aber ein spätantikes Motiv
darstellt, wie eine Miniatur in der karolingischen, wohl in Rom
entstandenen Hiob-Handschrift, Vat. gr. 749, fol. 226, zeigt (s.
die heidnische Variante im Vergilius Romanus, Vat. lat. 3867,
fol. 77). Stilistisch gemahnt die luftige Darstellung der beiden
Engel an die Reimser Buchkunst wie z. B. im Ebo-Evangeliar in
Epernay. Weiter spricht für das selbständige Zusammenfügen
verschiedener Figurentypen durch den karolingischen Maler die
bildliche Gleichsetzung des Moses mit dem seit dem 5.Jahrhun-
dert geläufigen Paulus-Typus (Schmid, S. 176f.).

Bei der Behandlung der Maiestas-Miniatur kommt Schmid
auf Grund ikonographischer und stilistischer Kriterien zur
Ansicht, daß erst der turonische Miniator verschiedene Elemente —

sogar aus verschiedenen Vorlagen - zu einer neuen Komposition
zusammengefügt hat. Dies wird besonders an den Nahtstellen
deutlich : Wohl ist der Grund in spätantiker Manier in Streifen

aufgelöst, doch es sind keine konsequenten Terrainstreifen
angegeben (die beiden oberen Propheten stehen auf zwei verschiedenen

Streifen; s. auch die unbeholfene Gestik des Propheten
unten links). Die Bäumchen gehören nicht in den Zusammenhang

der Maiestas, was ein Blick auf die erhaltenen Maiestas-
Darstellungen deutlich macht : am ehesten zu vergleichen ist die
Miniatur auf Fol. 796v. im Codex Amiatinus in Florenz, dessen

Vorlage in die Mitte oder die zweite Hälfte des 7.Jahrhunderts
datiert wird (Bruce-Mitford, Wright und Belting; die Angabe
dieser Datierung fehlt bei Schmid). Ebenfalls neu zur Komposition

der Maiestas hinzugefügt wurde das Rautenmotiv, über
dessen Bedeutung sich Schmid interessante Gedanken macht
(S. 159-162).

Die Raute taucht zunächst als hellenistisches Schmuckmotiv
auf. Aus dem 3./4.Jahrhundert stammt ein römisches Goldglas,
das das Brustbild Christi in einem übereckgestellten Quadrat
zeigt, und im 6.Jahrhundert findet sich der Rautenrahmen -
«als Würdeschema» - auf den Konsulardiptychen; schließlich
konnte auch die kosmische Symbolik der Raute im rechteckigen
Rahmen nachgewiesen werden. Zu Recht glaubt Schmid, keine
selbständige irisch-angelsächsische Traditionsreihe des Rautenmotivs

annehmen zu müssen (S. 161, Anm. 41). Vielleicht müßte
aber doch darauf hingewiesen werden, daß in diesem Bereich die
Raute als selbständiges, abstraktes Motiv mit christologischem
Gehalt begegnet (s. z.B. die XP-Initiale im Book of Keils,
fol. 34 r.).

Nach stilistischen Kriterien unterscheidet Schmid zwei
verschiedene spätantike Vorlagen, die eine aus der ersten Hälfte des

5.Jahrhunderts und die andere aus der Zeit um 500/1. Viertel
des 6.Jahrhunderts. Die Propheten und die Baumtypen sind aus
der ersten Vorlage übernommen : Schmid zieht Konsulardiptychen

und die Miniaturen des Vergilius Vaticanus heran, während

er für Gesichts- und Gewandtypus des thronenden Christus
treffend ein Vorbild in der Art des Àpsismosaiks in SS. Cosma e

Damiano in Rom (526-530) annimmt. (Für den Gesichtstypus
könnten allerdings auch römische Goldgläser des 4.Jahrhunderts

herangezogen werden, s. Volbach-Hirmer, Frühchristliche
Kunst, Tf. 11.) Das Schema der Raute im Hochrechteck paßt
am ehesten zum späteren Vorbild, während die Rustica der
Beischrift sowohl im 5. wie im 6.Jahrhundert geläufig war.

Diese Aufteilung vermag die formale Erscheinungsform und
z.T. auch den Gehalt der einzelnen Elemente erklären zu helfen :

ob nun aber die reiche Komposition als eigenständiges Werk
des turonischen Künstlers (oder auch des theologischen Beraters
oder des Auftraggebers) zu betrachten ist, bleibt doch zweifelhaft.

Die von Schmid beobachteten Inkonsequenzen und
Differenzen innerhalb der Miniatur sprechen sicher dafür, daß sich
der Maler verschiedener Vorlagen bediente. Doch das Gesamtkonzept

einer Maiestas mußte dem Maler bekannt sein: am
nächsten kommt die bereits erwähnte Miniatur im Codex Amiatinus

(als zusätzliches Element treten dort noch zwei Christus
flankierende Engel auf, wie auch im Gundohinus-Evangeliar in
Autun). Wir müssen also noch einen weiteren, dritten Vorlagetypus

annehmen, dem der Maler bloß in den großen Zügen
gefolgt ist. Die künstlerische Leistung des turonischen Miniators
liegt darin, daß er ein bekanntes Schema mit Elementen aus
zwei verschiedenen Vorlagen neu bestückte und zudem noch
dessen Gehalt verfeinerte durch die Symbolik der Raute.

Als noch komplexer erweist sich der Gehalt der Miniatur zur
Apokalypse. Schmid konnte auf Grund der Vorarbeiten von F.

van der Meer, H. Schade und K. Hoffmann tiefere Einsicht in
die theologischen Hintergründe gewinnen, als es noch Koehler
möglich war. (Hier ist beizufügen, daß Koehler weitere
Forschungen angeregt hat, da er selbst seine anfänglichen Notizen
infolge des Krieges nicht mehr am Original verifizieren konnte.
Einige seiner späteren Erkenntnisse sind heute in der
Nachlaßpublikation zugänglich gemacht worden.) Schon Koehler hat

207



den Kommentar zur Apokalypse von Victorinus von Pettau
herangezogen zur Deutung der oberen Szene (Thronaltar mit
dem Buch mit den sieben Siegeln, Lamm und Löwe, die
Evangelistensymbole), übersah aber dort eine Stelle, die auch zur
Erklärung der unteren Szene dienen kann. Ein thronender Greis
hält über seinem Haupt einen Schleier, den die Symbole Löwe,
Stier und Adler berühren, während <homo> mit einem Horn
dem Thronenden ins Gesicht bläst. Van der Meer hat erkannt,
daß es sich um Moses handelt, dem die christliche Offenbarung
zuteil wird. Nach Victorinus wird «das Antlitz des Moses offenbar

und enthüllt; deshalb spricht man von einer Apokalypsis,
einer Enthüllung. Moses wird aber von Christus enthüllt, der
durch die vier Evangelistensymbole bezeichnet wird » (Schmid,
S. 181 ; dazu auch der Hinweis van der Meers auf die Paulus-
Stelle 2.Kor. 3, 13-18). Schmid erläutert den Schleier über dem
Haupt Mosis mit dem antiken Motiv der « velificatio », was
Verklärung und himmlische Erleuchtung bezeichnet (S. 181).
Mit dieser Deutung wird das Motiv des Wegzerrens des Tuches
durch die Symbole bei der Interpretation des Bildes hinfällig:
die Symbole geben der «velificatio » den spezifisch christlichen
Gehalt. So lehnt Kessler die Theorie der Enthüllung ab: die
Tiere würden auch gar nicht am Tuch zerren. Er sieht auch
keine Verbindung zu Victorinus, sondern glaubt, daß die Szene

aus einer illuminierten Apokalypse-Handschrift des 6.Jahrhun¬
derts zusammengestellt wurde7.

Zum Schluß faßt Schmid seine Ergebnisse zusammen
(S. 184f.) und betont vor allem die innere Zusammengehörigkeit
der Bilder der Genesis und der Maiestas - Adam und Christus -
einerseits und anderseits des Exodus und der Apokalypse - «die
paulinische Vorstellung der Verhüllung des Wortes im Gesetz
und seiner Enthüllung im Neuen Bund ». Das paulinische
Element wird ja auch durch den Paulus-Kopf betont, der in beiden
Bildern dem Moses aufgesetzt wurde.

Die übrigen Beiträge können wir hier leider nur noch kurz
streifen. Ellen J. Beer behandelt die Initialen mit großer
Hingabe. Schon Koehler hat festgestellt, daß die Initialen mit zur
Gruppierung der Bücher beitragen. Hat aber Koehler den
Pandekten auf Grund der Initialen in sieben Gruppen aufgeteilt,
glaubt Beer dreizehn beobachten zu können. Die Einteilung
Koehlers entspricht aber auch der von Bonifatius Fischer, dem
Bearbeiter des Bibeltextes, festgestellten Ordnung der Bücher
(s. 77). Treffend charakterisiert die Autorin «jenes goldschmie-
dehaft kostbare Wesen, das der gesamten Buchkunst der Grand-
val-Bibel anhaftet », und sie sieht gleichlaufende Tendenzen in
der Goldschmiedekunst und in der Buchmalerei, wobei nicht
auszumachen ist, welches der gebende und welches der
nehmende Teil war (S. 137).

Die kodikologische und paläographische Untersuchung wird
von Albert Bruckner unternommen. Das Pergament des 449 Folios
umfassenden Codex ist von hoher Qualität, die Tinte schwarz
und von großer Gleichmäßigkeit. Bruckner konnte einen
ungewöhnlich regelmäßigen Lagenaufbau (Quaternionen) und eine
überraschende Einheitlichkeit in der exakten Aufeinanderfolge
von Haar- und Fleischseiten beobachten. Er entfächert eine
reiche Skala von Schriftarten und unterscheidet 24 Schreiberhände

(ohne Rubrikatoren und Explicit-Schreiber). Auf Grund
der Paläographie setzt der Autor vorsichtig die Entstehungszeit
der Grandval-Bibel um 834/35 an, d.h. also in die Übergangszeit

von der Regierung des Abtes Fridugisus zu derjenigen des

Adalhardus.
Einen überaus bedeutenden und grundlegenden Beitrag

liefert Bonifatius Fischer: «Die Alkuin-Bibeln » (S. 49-98), auf den

hier nur kurz hingewiesen werden soll. Der Autor wendet sich
gegen die weitverbreitete Auffassung, daß Karl der Große
Alkuin den Auftrag gegeben habe, den lateinischen Bibeltext zu
revidieren, und daß er diesen Text in seinem Reich eingeführt
habe (S. 50). Bei den Erlassen Karls handelt es sich bloß um
allgemeine Richtlinien, für einen korrekten Bibeltext zu sorgen.
«Es geht nicht um einen kritischen Bibeltext und um

abweichende Lesarten », sondern primär um ein korrektes Latein,
«um Rechtschreibung, Satzzeichen und die Ausmerzung von
Fehlern, grammatischen Schnitzern und Verballhornungen »

(S. 51). Interessant sind Fischers Bemerkungen zum wirtschaftlichen

Hintergrund, den ein Kloster aufweisen mußte, um
überhaupt großformatige Pandekten herstellen zu können : pro Pan-
dekt wurden 210 bis 225 Schafe benötigt, die voll ausgewachsen
sein mußten (dies erforderte Winterweide, wie sie in Tours
möglich ist; S. 65, Anm. 182).

Die Revision des turonischen Evangelientextes tritt gleichzeitig
mit dem Beginn der figurativen Malerei in Tours auf, zu

Beginn der Regierungszeit des Abtes Adalhardus. Bei der
Besprechung des Psalmentextes kommt Fischer aufdie Darstellungen

der Elfenbeinplatten des Dagulf-Psalters zu sprechen, den
Karl der Große für Papst Hadrian herstellen ließ : Papst Damasus

gibt Hieronymus den Auftrag zur Korrektur des Textes (das
Gallicanum). Es ergeben sich die Beziehungen Damasus-Hadri-
an und Hieronymus-Alkuin, während das Davidbild auf Karl
den Großen hinweist (S. 83-85). Das Schlußkapitel ist dem
Einfluß und dem Nachleben der Alkuin-Bibel gewidmet.

In einem Anhang stellt Eva Irblich das «Album » des Johann
Heinrich von Speyr vor, das vom British Museum gleichzeitig
mit der Bibel erworben wurde (Add. Ms. 10547). Vier ausführliche

Verzeichnisse von H. J. Frede und J. Duft beschließen den
Kommentarteil.

Die vom künstlerischen Standpunkt wichtigen Teile der
Handschrift liegen in meist guten Abbildungen im Originalformat

vor. Der Kommentar ordnet die früheren Forschungsmeinungen,

bringt aber auch wertvolle neue Ergebnisse und
Interpretationen; zuweilen reizt er zum Widerspruch. In mancher
Beziehung ein vielleicht nicht ganz ausgereiftes, aber doch
nützliches Werk, das dem Spezialisten seine Dienste tut, aber
auch vom Laien konsultiert werden kann.

Christoph Eggenberger

Anmerkungen

1 Neue Zürcher Zeitung, 30.Juni 1972.
2 W. Koehler : Die karolingischen Miniaturen I; Die Schule von Tours 1,

2. Berlin 1930, 1933.
3 J.E. Gaehde: The Turonian Sources of the Bible of San Paolo fuori le

mura in Rome, in: Frühmittelalterliche Studien, 5, 1971, S. 359-400.
H.L. Kessler: An Unnoticed Scene in the Grandval Bible, in: Cahiers
Archéologiques, 17, 1967, S. 113-120; und: Hic Homo Formatur:
The Genesis Frontispieces of the Carolingian Bibles, in: Art Bulletin, 53,
2, 1971, S. 143-160. Diese Arbeit und die Dissertation H.L. Kesslers

erwähnt A.A. Schmid (S. 184), ohne daß er sie noch für seine
Arbeit auswerten konnte.

4 J.E. Gaehde 1971, S. 392: zitiert nach Kesslers Dissertation.
5 H. Strauss, in: Zeitschr. f. neutest. Wiss., 57, 1966, S. 114-136.

Siehe aber auch H. Schade, der das Motiv als augustinisch bezeichnet

(Das Münster, 11, 1958, S. 376).
6 Festschrift Otto Demus, Jb. öst. Byz., 21, 1972, S. 17-38.
7 J.E. Gaehde 1971, S. 392f.: zitiert nach H.L. Kesslers Dissertation.

208


	Buchbesprechungen

