
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 30 (1973)

Heft: 2

Artikel: Die Apotheose auf zwei römischen Mosaiken : das
Planetengöttermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

Autor: Koller, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Apotheose auf zwei römischen Mosaiken

Das Planetengottermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

von Hermann Koller

v-
SW!

^*
' .3.

r*
i

¦¦ :•<»-¦

•*•

/.
¦¦„¦•

S <¦

%
*~-\

A,¦.*->:
'CT"

¦

V.V*,.

^7 «XS^ Rv

5\a*

A KtV. i^ rSy*S

S.¦**.>¦'

*v
äS'

„v7 ¦: m< u
Y-3

m.*-¦-. Aw *g~\

Abb. 1 Orbe, Planetengottermosaik. Gesamtbild (zusammengesetzt)

61



Zwei Mosaiken des römischen Gallien aus dem dritten
nachchristlichen Jahrhundert sollen uns im folgenden
beschäftigen : das sogenannte Wochengötter- oder
Planetengottermosaik von Orbe-Boscéaz und das Monnusmosaik
von Trier. Sie scheinen auf den ersten Blick wenig
miteinander zu tun zu haben, denn im westschweizerischen
Mosaik stehen die sieben Planetengötter im Zentrum, im
Monnusmosaik griechische und römische Dichter, die je
mit einer ihnen eng verbundenen Muse dargestellt werden.

Allerdings fallen doch einige Gemeinsamkeiten
formaler und inhaltlicher Art auf, die sich, wie zu zeigen
sein wird, nicht auf bloße traditionelle Äußerlichkeiten
reduzieren lassen. Beide Mosaiken sind zentrale Kompositionen

mit achteckigen Medaillons, bei beiden Bildern
finden sich Randzonen, die das zentrale Thema auf
ähnliche Weise in einen zeitlichen Rahmen stellen, in Orbe
die vier Eckquadrate mit den Jahreszeitenbüsten, in Trier
die vier geflügelten Genien, welche Allegorien der Jahreszeiten

sind, die zwölf Bilder des Tierkreises und die zwölf
Monatsbilder. Erst wenn diese Rahmendarstellungen zum
Bildganzen in die richtige Beziehung gesetzt werden,
ergibt sich der volle Sinn des Grundthemas und die
verblüffende Gemeinsamkeit der beiden so verschiedenen
Mosaiken.

Das Planetengottermosaik von Orbe1

Das quadratische Feld ist in Orbe-Boscéaz umrahmt von
einem Tierfries (Abb. 1). Vier Eckquadrate enthalten die
Büsten der personifizierten Jahreszeiten, doch sind nur
Frühling und Herbst erkennbar. Das innere Quadrat ist
in drei Reihen von je drei regulären Achtecken gegliedert;
die Zwischenräume sind durch zweimal zwei gleich große
reguläre Achtecke, acht Trapeze und vier Dreiecke
ausgefüllt. Alle diese geometrischen Figuren ergeben sich als

Schnitte der Grundfigur des regulären Oktogons. Die
acht Trapeze und die kleinen Eckdreiecke sind mit
Pflanzenornamenten ausgefüllt, die Achteckfelder durch Zwei-
strangflechtbänder und ein Trichterband verbunden. In
den Eckoktogonen ist je ein Paar mit Triton und Nereide
oder Hippokentaur und Nereide dargestellt. Die nackte
oder nur teilweise bekleidete Nereide sitzt auf dem Fischleib

des Mischwesens, von ihm abgewendet; eine Nereide
reitet auf dem von Tritonen am Zügel gehaltenen Meerpferd.

Im zentralen Oktogon ruht Venus auf einer von
Eroten getragenen Bank. Sie hält ihr Oberkleid, das vom
Wind in die Höhe gebauscht wird und ihren Körper
enthüllt, mit der erhobenen Rechten fest. In den sechs okto-
gonalen Feldern, welche um das Zentrum ein Oval
bilden, sind die anderen Planetengötter im Gegenuhrzeigersinne

angeordnet: Saturn (Abb.2), Sol (Abb.3), Luna

(Abb.4), Mars (Abb. 5), Merkur (Abb. 6), Iupiter (Abb. 7),
also in der im Altertum mit Saturn beginnenden Reihen¬

folge. Venus, die Göttin des letzten Wochentages, ist ins
Zentrum gestellt (Abb. 8). Die beiden Oktogone in der
Mitte der obersten und der untersten Reihe sollen uns

später beschäftigen.
Besondere Aufmerksamkeit verdient die Ikonographie

der Wochen- oder Planetengötter. Auf dem Wochen-
götterfries der Silberschale von Wettingen2 (Abb.9)
stehen die sieben Götter als Statuen mit ihren Attributen
aufgereiht. Im Planetengottermosaik von Orbe dagegen
sind sie als bewegt oder schwebend aufgefaßt, was mit
ganz verschiedenen Mitteln ausgedrückt wird. Saturn,
Venus und Mars sitzen auf einem von geflügelten Genien

getragenen Sitz, ein Wind schwellt das Kleid der Venus
wie ein Segel. Der Sonnengott lenkt ein rasch
dahinfliegendes Viergespann, sein Mantel wird vom Fahrwind
nach hinten gerissen. Luna führt ein Zweigespann; ihr
Oberkleid wird vom Wind aufgebläht und enthüllt ihren
Körper. Mars sitzt in einem schweren Lehnstuhl, doch
wird das Schweben deutlich vor allem durch die rechts

von ihm fliegende Gestalt unterstrichen. Merkur reitet
auf einem fliegenden Widder. In der Rechten hält er den
Geldbeutel in die Höhe, mit der Linken den Caduceus.
Das Obergewand des Gottes wird durch die schnelle

Bewegung aufgebläht. Iupiter fliegt auf dem Adler. In der
rechten Hand trägt er das Blitzbündel, mit der linken
hält er das lange Zepter und gleichzeitig den segelartig
aufgebauschten Mantel hinter sich empor.

Der Eindruck des Schwebens aller Gestalten mit
Ausnahme derjenigen des Oktogons in der Mitte der untersten

Reihe (vgl. auch Abb. 11), also aller Planetengötter,
Ganymeds und der Meerwesen, wird besonders dadurch
erreicht, daß sie zwar durch die starke Beleuchtung und
tiefe Schatten sehr plastisch wirken, aber keine
Schlagschatten werfen. Im Gegensatz dazu sind die über die
Erde springenden Tiere des Rahmenfrieses sowie der

Jäger mit seinem Hund fast ausnahmslos durch kräftige
Schlagschatten an die Erde gebunden, ebenso die
Jünglingsgestalt des Oktogons in der Mitte der untersten
Reihe.

Sol und Luna werden auch in anderen Planetenbildern
der Antike auf der Quadriga bzw. der Biga gezeigt, so auf
zahlreichen Mithrassteinen, wo allerdings meist der
Sonnengott aufsteigt und Luna auf der Gegenseite niedergeht.

Doch zeichnen sich die Darstellungen von Orbe
dadurch aus, daß die Wagen- und Gespannstypen eher

aus dem Wagenrennen des Zirkus zu stammen scheinen3.

Iupiter, auf dem Adler fliegend, ist auf Lampen von
Vindonissa4 sowie auf Kalenderbildern5 anzutreffen. Die
Komposition ist eine der gebräuchlichsten Bildformen der
Kaiserapotheose: der Kaiser als Iupiter wird vom Adler
unter die Götter entrückt, so z.B. auf der großen Kamee
der Bibliothèque Nationale in Paris6.

Drei Planetengötter, Saturn, Venus und Mars, sitzen
auf einem Thron oder einer Bank. Dieser Sitz aber wird
von geflügelten Genien in der Schwebe gehalten oder in

62



yy** •

77-

V"yr(.

BE

y

7.

•Y>

-%Y YJ-

Abb. 2 Orbe, Planetengottermosaik. Saturnus

die Höhe getragen. Motivisch läßt sich dies nicht aus der
«Krönung der Venus auf den Meereswogen» ableiten,
denn dort fehlt das Schweben des Thrones7. Vielmehr
stammt der «schwebende Thron» ebenfalls aus der
Herrscherapotheose des Orients und der römischen Kaiser8,
ein Motiv, das hundertfach in der Maiestas Domini der
Spätantike und des Mittelalters abgewandelt wurde. Die
drei Planetengötter werden hier als « Kosmokratores », als
« Herrscher über das Weltall » in der Weise der Herrscherapotheose

verbildlicht. Auch das Motiv des auf dem
Widder durch die Lüfte fliegenden Merkur9 dürfte aus
solchen Vorstellungen herzuleiten sein. Aphrodite (oder
Luna auf dem Widder reitend, ist zweimal auf
Tonlampen von Vindonissa zu finden10. Die den Sessel oder
den Thron tragenden Genien sind bei Venus zwei Eroten,
bei Mars vermutlich geflügelte Viktorien, bei Saturn wohl
die Windgötter11. F. Cumont hat gezeigt, daß die Aura
velificans, der Windhauch, welcher die Gewänder wie
Segel aufbauscht, in mannigfaltiger Form die Apotheose
Verstorbener auf den römischen Sarkophagen zum
Ausdruck bringt12.

Im Planetengottermosaik von Orbe stellen die zwei
Oktogone in der Mitte der obersten und der untersten
Reihe besondere Probleme. Das obere zeigt Ganymed,
der vom Adler des Zeus geraubt und in den Olymp
hinaufgetragen wird, wo er Mundschenk des Zeus sein soll
(Abb. 10). Durch die Macht des Eros ist er den Sterblichen

entrückt und der Unsterblichkeit teilhaftig geworden.

In diesem Sinne ist der Raub des Ganymedes häufig
auf Grabmälern und Sarkophagen zu finden, so z.B. auf
der Spitze des Grabmonumentes von Igel13. Ganymed ist

also durch Eros dem Menschendasein entrissen, in die

Himmelssphären entrückt und unsterblicher Heros
geworden.

Doch wen stellt das Oktogon in der Mitte der untersten
Reihe dar Es zeigt die nackte Gestalt eines jungen Mannes,

der sein linkes Knie auf einen Brunnenrand stützt
und mit dem rechten Bein noch auf dem Boden steht. Der
Kopf wendet sich in Erschrecken vom Wasser des Brunnens

weg. Der linke Arm hält in heftiger Bewegung den
wie vom Sturmwind aufgebauschten Mantel zurück. Im
Brunnen ist ein Gesicht zu erblicken. Seit der Entdeckung
des Mosaiks wird die Gestalt als Narziß gedeutet, der
sich im eigenen Spiegelbild, das ihm aus dem Wasser

entgegentritt, verliert. Weder sachlich noch formal paßt aber
Narziß in diesen Bildzusammenhang. Die Gebärde des

Erschreckens und der aufgeblähte Mantel kennzeichnen
ihn als Entrückten, wie Ganymed, den Geliebten des

Zeus. Als Narziß müßte er als ein «gegen die Göttin14»
Venus Fehlender aufgefaßt werden. In der antiken
Ikonographie wird aber ein anderer von Eros entrückter Jüngling

am Wasser kniend dargestellt. Der schöne Hylas
wurde, wie die Legende erzählt, beim Gang zum Brunnen
von der in Liebe entbrannten Quellnymphe zu sich

herabgezogen und unsterblich gemacht. Hylas ist wie Ganymed
ein durch Eros dem Diesseits Entrissener; wie dieser ist

er durch Eros zum Unsterblichen geworden. Formal zeigt
das Bild des Hylas von Orbe einige Merkwürdigkeiten:
Es ist nicht nur in einer anderen Mosaiktechnik15
gearbeitet, sondern offensichtlich aus zwei verschiedenen
Bildvorlagen zusammengesetzt worden, was bisher nicht be-

7
MF- m9l> v* im

<-. :
:-

<y>,

¦¦.</,

'¦¦!
r*t

V,rr,•-. » y
-.:..'- r

Abb. 3 Orbe, Planetengottermosaik. Sol

63



m

m

Abb. 4 Orbe, Planetengottermosaik. Luna

achtet wurde. Abbildung 11 zeigt deutlich, daß der Kopf
für die massige Gestalt des Athletenkörpers viel zu klein
und zu weit rechts angesetzt worden ist. Kopf und rechter,

erhobener Arm mit dem wehenden Mantel sind aus
einem anderen Motiv übernommen worden; man
vergleiche die Haltung des Iupiter (Abb. 7). Offenbar fehlte
dem Vorbild, der knienden Gestalt des Hylas, die
Gebärde des Erschreckens und die die Entrückung bedeutende

Aura velificans mit dem wehenden Mantel. Durch
die Zusammensetzung beider Bilder ist aus dem linken,
erhobenen Arm aber der rechte Arm der neuen Gestalt
geworden, was nur notdürftig durch den verunklärenden
Faltenwurf des Gewandes verdeckt wurde. Ganz bewußt,
wenn auch nicht sehr geschickt, wurde durch diese
Kombination zweier verschiedener Bildtypen Hylas unter die
schwebenden Planetengötter und den fliegenden Ganymed

als Entrückter aufgenommen. Das Bild im Wasser
kann zudem nicht als Spiegelbild verstanden werden, weil
es sonst auf die linke, nicht auf die rechte Seite blicken
müßte. Es ist also offensichtlich die aus dem Wasser
auftauchende Nymphe, welche Hylas entreißt. Alles,
sachlicher Bezug zum Gesamtbild, Ikonographie, Gebärde des

Erschreckens, Aura velificans und das Bild im Wasser des

Brunnens, weist also darauf hin, daß hier nicht Narziß,
sondern Hylas gemeint ist. So ist er auch auf der Igeler
Säule neben Ganymed im südlichen Giebelfeld (freilich
ikonographisch verschieden, stehend von zwei
Quellnymphen gepackt) zu finden wie auch auf Sarkophagen16;
Narziß findet sich dagegen nie. Schlagartig wird damit
auch das Grundthema des ganzen Planetengöttermosaiks

von Orbe erhellt: Es stellt die Apotheose durch Eros dar.
Ganymed und Hylas sind beide durch die Macht des

Eros entrissen und in die Unsterblichkeit der Planetensphären

erhoben worden. Alle Planetengötter selbst sind
in den Formen der Kaiserapotheose dargestellt. Auch die
Triton-Nereiden-Paare in den Eckfeldern tragen zu
diesem Thema bei. Sie sind die Bilder des tier- und
triebhaften Eros, aber zugleich sind sie Teil der zur Unsterblichkeit

führenden, den ganzen Kosmos durchwaltenden
Kraft. Sie treten immer auf im Gefolge der Fahrt zu den
Inseln der Seligen, was nur ein anderes, mit der Himmelfahrt

gleichbedeutendes Mythologem ist. Daher wird auch

häufig auf Sarkophagen das Rundbild des Verstorbenen
von Meerkentauren, Tritonen mit Nereiden in die Höhe
gehoben, um nur eine motivische Verwendung dieser
Mischwesen auf Sarkophagen zu nennen17. Der Tierfries
der Umrahmung aber und die vier Jahreszeiten in den

Eckquadraten sind traditionell Rahmen des kosmischen

Jahres, das durch die Planeten oder den ebenfalls für die

Apotheose den Rahmen bildenden Tierkreis18 bestimmt
wird, hier in Orbe freilich schon etwas spielerisch
teilweise als Jagdszenen oder Tierhatz mißverstanden. In
einem nur noch in Nachzeichnung erhaltenen Mosaik von
Karthago19 bilden die Tiere der Erde mit den Jahreszeiten

den Rahmen des Monatsmosaiks.
Beim Planetengottermosaik von Orbe, aber auch beim

Monnusmosaik von Trier (s. u. S. 65) und bei andern
ähnlichen Kompositionen muß man annehmen, daß sie

ursprünglich als Gewölbe- oder Kuppelschmuck konzipiert

waren. Für Boscéaz hat es Victorine von Gonzen-

SwSSvyyy

i

¦v-

Abb. 5 Orbe, Planetengottermosaik. Mars

64



,YJr «G

-¦.¦-y

>*
Abb. 6 Orbe, Planetengottermosaik. Mercurius

bach20 sehr wahrscheinlich gemacht: «Die Frage muß
gestellt werden, ob der Gesamtentwurf nicht vielleicht
erstmals für eine Kassettendecke in Stuck und Malerei
gemacht wurde, von wo er erst in das Zeichenbuch der
Mosaikwerkstätten gelangt ist. Darauf könnte die
ungewöhnliche Erfindung eines mythologisch gestalteten
Planetariums weisen, das die Bewegtheit der Gestirne mit
zur Darstellung bringt, was vor allem für einen
Deckenschmuck sinnvoll wäre. »

Die «Apotheose durch Eros » auf dem Mosaik von Orbe
ist die einzige großartige bildliche Komposition zu diesem
Thema, die aus dem Altertum auf uns gekommen ist.
Literarisches «Vorbild » in einem weiteren Sinne ist der
Phaidrosmythos Piatons. Da ziehen die Seelen im Gefolge
eines der «Zwölfgötter» (s. dazu u. S. 73) durch die
Sternenwelt und erschauen das jenseitige Reich der Wahrheit.

Die von Eros beflügelten Seelen aber haben bei der
Wiederverkörperung allen anderen gegenüber einen großen

Vorsprung : « In Finsternis zu kommen und den
unterirdischen Wandel anzutreten (d.h. durch die Straforte der
Unterwelt) ist denen nicht mehr bestimmt, die schon den
himmlischen Wandel begonnen haben, sondern sie (d. h.
die Liebenden) dürfen ein Leben im Lichte führen und
miteinander dahinwandelnd glücklich sein, um dann,
wenn dereinst die Zeit kommt, miteinander zugleich
beflügelt zu werden um ihrer Liebe willen21.» Der wahre
Eros ist für die Liebenden ein Garant der Unsterblichkeit.

An einer andern Stelle sagt Piaton22: «Die Seele, die
im Gefolge eines Gottes etwas von der Wahrheit geschaut
hat », solle bei der nächsten Wiedergeburt in einen Men¬

schen verwandelt werden, und zwar «die, welche am
meisten erschaut hat, in den eines zukünftigen Freundes
der Weisheit (also in einen Philosophen) oder der Schönheit

oder eines Dieners der Musen und des Eros ». Dies ist
die höchste Klasse der Menschheit ; auf sie folgen erst die

Könige, die guten Staatsmänner usf.

Die Apotheose der Diener der Musen, der Dichter, ist
das zentrale Thema eines weiteren bedeutenden Mosaiks
des römischen Gallien, des Monnusmosaiks von Trier. Dessen

Untersuchung wird uns den geistesgeschichtlichen
Hintergrund dieser «Jenseitsreise durch die Planetensphären »

noch deutlicher sehen lassen.

Das Monnusmosaik von Trier23

Das Monnusmosaik ist eine Kreiskomposition, die in ein

Quadrat eingefügt ist. Erhalten ist etwa ein Drittel der

Gesamtfläche, was aber dennoch eine Rekonstruktion des

ganzen Aufbaus erlaubt. Abbildung 12 zeigt die
Rekonstruktion und das Erhaltene, Abbildung 13 die Auslage
vor dem Zweiten Weltkrieg. Heute ist das Mosaik neu
verlegt, wobei die beiden fehlenden Eckfelder ergänzt
sind. Um ein zentrales Oktogon, das fast nur noch
Inschriften enthält (Monnus fecit. Omerus. Ingenium.
Calliope) sind acht Quadrate mit Dichterbüsten angeordnet.
Erkennbar sind (Tul)lius (Cic)ero, Men(ander), Ennius,
Esiodus, Vergilius Maro. Acht Oktogone von der gleichen
Größe wie das zentrale Achteck enthalten je ein Paar einer
Muse und eines Dichters (oder Erfinders), die mit Namen

«
ö..~rrrr.

c

*7%*i

f.
m.

Abb. 7 Orbe, Planetengottermosaik. Iupiter

65



», -,-*;*¦.->e: »v.- ¦'

ÉfesrYij.

V

r

7V

Abb. 8 Orbe, Planetengottermosaik. Venus

versehen sind. Zu lesen sind noch (n)ICAR(n)-Polym-
ni(a) (s. dazu S. 66f), Aratos-Urania, Cadmus-(Talia?),
(Hy)Agnis-Euterpe, Thamyris-(nn).

Die zwanzig angrenzenden Quadrate enthalten zwölf
Monatsbilder (s. dazu S. 73) und acht Schauspielermasken.

Zu lesen sind noch die Namen April, Juni, Juli,
September, Oktober, zu erkennen ist Isis mit dem Sistrum
für den Monat November. Zwölf Trapeze, je drei auf der
Quadratseite, zeigten die Tierkreisbilder, von denen
jedoch nur noch das Bild des Löwen teilweise erhalten ist.
Die Ecken bildeten die vier auf Tieren reitenden
Allegorien der Jahreszeiten, doch ist nur noch Autumnus zu
lesen und zu erkennen. Das Mosaik des Monnus nimmt
unter den verwandten Mosaiken eine ganz besondere
Stellung ein. L. D. Ettlinger24 hat daraufhingewiesen, daß

es ein antikes Muster für die zahlreichen zirkulären Philo-
sophiabilder des Mittelalters ist. Wohl am nächsten
berührt es sich mit dem Mosaik von Arróniz, wo ebenfalls

je eine Muse mit einem Dichter in einem Feld dargestellt
ist und die neun Vier- oder Fünfecke um einen zentralen
Kreis angeordnet sind. Allerdings kann hier das zentrale
Feld nicht mehr gedeutet werden, und weder Musen noch
Dichter tragen Namen. Das Monnusmosaik zeichnet sich

dadurch vor allen übrigen Dichter-Musen-Mosaiken aus,
daß es beschriftet ist und in einem Rahmen der Monatsbilder,

der Tierkreiszeichen und der vier Jahreszeiten
steht. Schon Hettner, der das Mosaik nur knapp fünf
Jahre nach der Entdeckung veröffentlichte25, schrieb dazu:

«Alle Darstellungen der Mitte beziehen sich auf die
musischen Künste in ihren verschiedenen Erscheinungen,
alle Darstellungen des Randes auf den Wechsel des Jahres.

» In der Folge befaßte man sich zur Hauptsache mit
dem zentralen Themenkreis der musischen Künste, mit
der Deutung einzelner Gestalten26, doch wurde die Frage,
ob der äußere Rahmen der Monatsgötter, des Tierkreises
und der vier Jahreszeiten mit dem musischen Zentralthema

in Beziehung stehe, überhaupt nicht gestellt27.
Diese Frage wollen wir im folgenden zu beantworten
versuchen. Es wird sich zeigen, daß auch hier, wie im
Planetengottermosaik von Orbe, jedes Motiv des ganzen
Mosaiks zum vollen Verständnis des einen Bildthemas
beiträgt.

Vorerst soll eine Gruppe Muse-Dichter besser geklärt
werden, als es bisher geschehen ist28 (Oktogon unten
links). Rechts steht die Muse Polymnia (Beischrift PO-

LYMNI). Sie hält schräg vor sich hin einen langen Stab
in den Händen, der bis über den Kopf des rechts von ihr
sitzenden « Erfinders » oder Dichters reicht. Ihre rechte
Hand ist im Original noch teilweise sichtbar. Vom Namen
des Dichters sind nur vier Buchstaben erhalten, wobei
offensichtlich zwei (höchstens drei) Buchstaben am
Anfang ausgefallen sind. Vermutlich war er nicht voll
ausgeschrieben, da er auf.. ICAR unmittelbar vor dem Kopf
des Genannten endigt29. Die Funktionen der Muse
Polymnia sind natürlich schwankend, wie die aller übri-

K*Pl é^%. m $ " 77f fi
re tß

Abb. 9 Planetengötterfries der Silberschale aus Wettingen

66



tvv
yy

y

7
SS /iis7-

77,"i YYi

-v
y.-vv. •

y, affi

i& ï"» rr

M tv
:-.¦:

&;>
.Ä:t«

ii 5M •Vin; <-^
Abb. 10 Orbe, Planetengottermosaik. Ganymedes

gen Musen. Immerhin ist sie gegen Ende des Altertums
meistens mit Tanz, Mimus oder Pantomimus enger
verbunden30. Besonders auffällig und offensichtlich verwandt
mit der Polymnia des Monnus wird sie bei Martianus
Capella II 120 eingeführt. In einem Lied, das sie selber

vorträgt, feiert sie u.a. «die Rhythmik, welche es gewohnt
ist, mit dem Kanon das Zusammenpassende zu verbinden,
das Gemischte zu trennen... », und die es gewohnt ist,
«die Melodie zu prüfen, die Töne, die Tonanschläge, ja
alle Künste überhaupt... ».

Hier ist Polymnia zwar auch Vertreterin von Tanz und
Rhythmus, aber zugleich der Techne, welche das Melos
gleichzeitig umfaßt, der sogenannten «kanonischen Techne

», wie sie Gellius Noctes Atticae XVI 18, 4/5, im
Anschluß an Varrò mit der gleichen Disposition wie
Martianus Capella definiert: «Die kanonische Techne
bestimmt die Längen und Höhen der Töne. Die
Längenmessung der Stimme heißt <Rhythmus), die Tonhöhenmessung

< Melos >. Es gibt noch eine andere Unterabteilung,

die <Metrik) heißt, durch welche die Verbindung
der langen, der kurzen und der halblangen Silben
beurteilt wird, sowie nach Gehörsmaß ihre Übereinstimmung

mit den Grundsätzen der Mathematik. » Der
Anspruch der Technik des Kanons aber, daß sie Artes cunc-
tas, alle Künste, prüfe, wird schon bei Piaton im Phile-
bos 16c festgehalten: «Alles nämlich, was mit Techne
zusammenhängt, wurde einst durch diese Methode ans
Licht gebracht. » Allerdings schildert er das Verfahren
der Teilung des Kanons, ohne daß dieser Terminus hier

fällt31. Unseres Erachtens kommt als Erfinder und Dichter
im Monnusmosaik nur (EP)ICAR(MUS) in Frage, der
als Erfinder der Komödie und wahrscheinlich auch als

Vater des Mimus dargestellt wird. Der bisher ungedeutete
lange Stab in den Händen der Polymnia dürfte der
Kanon, die «régula», also das Monochord, sein, denn seit
dem 4.Jahrhundert, seit Axiopistos, gilt Epicharm als
Verfasser eines «Kanons32». Monnus würde dann erstmals
und meines Wissens bisher als einziger den Kanon
darstellen, der sehr gut paßt zum « Pythagoreer » Epicharm,
als der er ebenfalls seit Axiopistos und besonders auch für
den Lateiner Ennius gilt.

Die Beziehung der drei inneren Kreise des Monnus-
mosaiks, zentrales Oktogon mit Homer, acht quadratische

Bildnisse griechischer und römischer Dichter und
Schriftsteller, acht Oktogone mit den Musen und den
musischen Erfindern, ist aus dem Thema «musische
Künste » ohne weiteres faßbar. Auch die unter die zwölf
Monatsgötter verteilten acht quadratischen Schauspielmasken

gehören noch dazu. Sollten aber die zwölf Monatsgötter,

die zwölf in Trapezen untergebrachten Tierkreiszeichen

und die vier Jahreszeiten in den Ecken lediglich
das Mosaikquadrat ausfüllen In der Anordnung machen
weit eher die acht Schauspielermasken den Eindruck einer

(allerdings sinnvollen) Ausfüllung. Nur sie (und die vier
Eckfiguren der Jahreszeiten) sind durch die quadratische
Form bedingt, während alle übrigen Elemente der
Komposition in ihrer Anordnung und Anzahl vom Kreis her
bestimmt sind, dessen Zentrum durch ein dreifiguriges
Bild und die Künstlerinschrift aus allen übrigen heraus-

^mss»'*:•,

«msm •vy
». »:

:

Y'i'Yj

-VX

Abb. 11 Orbe, Planetengottermosaik. Hylas

67



13EEilEÌS30QOSBSSSO[ m»ssssssss
b

F

-¦'-¦•

7v
%

1
gssgg

•

œsasKSKXSïKSCEOssxsKSsa

IXÏS*A'MÏX-aWl II1IIÎ £IO
SZSSZSZSZSZSZg w^vvUSCniHKimffiti

Abb. 12 Trier, Monnusmosaik (Rekonstruktion)

gehoben ist. Hier sind Homer, Kalliope und die allegorische

Figur des Ingenium dargestellt. Sofern überhaupt
ein sinnvoller Zusammenhang zwischen Monatsbildern,
Tierkreiszeichen und Jahreszeiten einerseits und den
Bildern der musischen Künste anderseits anzunehmen ist,
muß er gleichzeitig die zentrale Dreierkomposition des

Mittelfeldes erklären.

Tierkreise, häufig mit vier Eckfiguren (Sirenen in Baalbek,

s. u. S. 73) oder mit den Winden sind als Rahmen
der Apotheose in der griechisch-römischen Antike
verschiedentlich anzutreffen. Das älteste mir bekannte
Beispiel, das ins vierte vorchristliche Jahrhundert zurückgehen

dürfte, ist der Diskus von Brindisi mit der
Apotheose der Semele im Tierkreis33, wo die im untern Feld

68



¦\K ¦.',

m
^<v7cvvw;>

£
y

y

Ich >i?>ccc.; ¦. •
' »xxx»

Zâ

n -^
£*.—.

AS Em\
yi
-y.

.»¦¦ ¦

e-

7

JS^^SfSSSS SK
%#%.<%%.« mÊAmmMAâ

Abb. 13 Trier, Monnusmosaik. Der erhaltene Teil

aufgereihten Symbole auf eine rituelle Apotheose nach
dem Vorbild der im Bild gezeigten mythischen Apotheose
hinweisen. Der Tierkreis als Rahmen der Mithrasapo-
theose ist in der Kaiserzeit häufig. Das dem Monnusmosaik

örtlich und zeitlich nächste Beispiel ist die
Herkulesapotheose auf der Nordseite des Grabmonumentes
von Igel. Auf dem Diskus von Brindisi bewegt sich das

Seelengespann von links nach rechts, vom Tierkreiszeichen

des Krebses weg zum Zeichen des Steinbockes hin.
Das Gespann des Herkules auf dem Monument von Igel
bewegt sich von rechts nach links auf das hier links
angebrachte Zeichen des Steinbockes hin. Im Monnusmosaik
liegt das Tierkreiszeichen des Krebses zu Füßen der
Figurengruppe des zentralen Oktogons; rechts davon ist der

69



«

vTfc£2A.G LS i
-i-.

m

tv«
¦;»

mst m. ¦
Abb. 14 Trier, Monnusmosaik. Agnis und Euterpe

Löwe als einziges verhältnismäßig gut erhaltenes Bild zu
erkennen. Damit ist für das Monnusmosaik die Reihenfolge

festgelegt : Zu Häupten der zentralen Gruppe kommt
der (nicht erhaltene) Steinbock zu liegen. Das kann nicht
Zufall sein, denn der Krebs ist das Eingangstor der Seele
bei ihrem Abstieg in die Körperwelt, der Steinbock aber
das Tor der aufsteigenden Seele, der Weg der Götter und
der Seelen jener Menschen, die zu den Göttern aufsteigen,
also der Weg der Apotheose. Macrobius, Commentarius
in Somnium Scipionis XII 2, sagt darüber: «Man glaubt,
daß die Seelen durch diese Tore vom Himmel zur Erde
hinab und von der Erde zum Himmel hinaufsteigen. Daher

heißt das eine <Tor der Menschen), das andere <Tor
der Götter). Das der Menschen ist der Krebs, weil der
Abstieg in die unteren Bereiche durch diesen geht, das

der Götter ist der Steinbock, weil durch ihn die Seelen

an den Sitz ihrer eigenen Unsterblichkeit und unter die
Zahl der Götter zurückkehren34. » Daß im Monnusmosaik
dieser Bezug auf Krebs und Steinbock bewußt gesucht
wurde, läßt sich an einer kompositionellen Eigentümlichkeit,

die schon Hettner35 bemerkte, zeigen. Er schreibt:
«Auffallend ist..., daß der Löwe als Zodiakalzeichen
zwischen Juni und Juli gestellt ist, während die Sonne
erst am 20.Juli in dieses Zeichen tritt, man also den
Löwen zwischenJuli und August erwartete. » Die Monatsbilder

sind im Monnusmosaik auf die vier Eckbilder
eingestellt, so daß der April auf den Frühling, der Juli auf
den Sommer und der Oktober auf den Herbst fällt. Der
Winter und die Monatsbilder jener Seite sind nicht er¬

halten, doch fällt der Januar bei der Durchzählung auf
das Winterbild. Nur die Rücksicht auf die genannte
Beziehung zum zentralen Oktogon konnte unseres Erachtens
diese «unnatürliche» Verschiebung des ganzen Tierkreises

um ein Bild verursacht haben.
Der Tierkreis des Monnusmosaiks ist also nicht

ornamentaler, unverbindlicher Zusatz, sondern muß als Rahmen

einer Apotheose verstanden werden, vorerst der
Apotheose der zentralen Gestalt, Homers. Der Dichter
ist von allen übrigen schon durch seine Stellung
herausgehoben, dann aber auch dadurch, daß er die Mitte einer
Dreiergruppe bildet, da er zwischen Ingenium und der
Muse Kalliope steht, während alle anderen Oktogone,
soweit erkennbar, immer nur einen Menschen und eine mit
ihm verbundene Muse enthalten. Bei Martianus Capella
wird die Philologie unter die Unsterblichen aufgenommen
unter dem Gesang der Muse Terpsichore (II 124): «Ich
freue mich: du erblickst die Sterne, Jungfrau, durch die
Verdienste der Ehre; das hat dir deine kunstreiche Naturanlage

(sollers ingenium) und deine Anstrengung (labos-
que) verschafft», und im anonymen Ätnagedicht V 227
bedeutet die Tätigkeit des Astronomen eine Vorwegnahme
des Jenseits, sie ist ein «ingenium sacrare caputque attollere
caelo», also «eine Vergöttlichung der Naturanlage, ein
Erheben des Hauptes zum Himmel ».

Das Ingenium, die Physis, die «Naturanlage » eines

Menschen, steht in engster Beziehung zum Gott, in dessen

Geleit seine Seele vor ihrer Verkörperung durch die
Sphären gezogen ist, wie der Phaidros Piatons lehrt. Eine
ursprünglich astrologisch bestimmte Verwandtschaft der

V ^^; «**m

:x

S^ BH

Abb. 15 Trier, Monnusmosaik. Aratos und Urania

70



1>M.

\.

M^ ?» w

JM§ CT.mv^i
l3S->r^3

Abb. 16 London, Brit. Museum. Gnostisches Relief mit
Darstellung der Sophia. Argos. 2./3.Jh. n.Chr.

Seele mit ihrem Herkunftsgestirn ist hier mythisch
verwandelt worden. Die Gestalt des Ingeniums auf unserem
Mosaik weist also ebenfalls darauf hin, daß der Dichter
Homer auf dem Aufstieg zum Jenseits, zur Unsterblichkeit,

begriffen ist, denn sein Ingenium ist die treibende
Kraft seiner Apotheose.

Anwärter auf die Unsterblichkeit sind aber auch alle
menschlichen Begleitpersonen der Musen in den übrigen
Oktogonen. Soweit sich erkennen läßt, sind alle «Erfinder

» einer musischen Techne, Homer des Epos, Arat der
astronomischen Dichtung, Hyagnis des Aulosspieles,
Epicharm der Rhythmik und Akustik, der kanonischen
Techne, zugleich aber wohl der sikulischen Komödie,
Cadmus der Grammatik, der Schreibkunst und damit der
Prosaschriftstellerei, Thamyris der Kitharodie. Alle sind
Vertreter der «Musiker», gleichzeitig aber wird ihr Fach,
ihre Techne, besonders hervorgehoben, was schon auf die
spätantike und frühmittelalterliche Vertretung der Musen
durch die Personifikationen der Artes liberales vorausweist.

Als «erfahrene Musiker» aber haben diese Wohltäter

der Menschheit Anspruch auf die Unsterblichkeit.
Schon von Pindar, Platon und in vielen literarischen
Jenseitsreisen wird dieser Anspruch ausdrücklich festgehalten36,

besonders ausführlich in Hermes Trismegistos, Kore
Kosmou, Stob. ecl. 1, 398 W: «Die gerechteren der Seelen,

die schon eine Hinwendung zum Göttlichen in ihr
Menschendasein hinübergenommen haben, werden
gerechte Könige, wahrhafte Philosophen, Stadtgründer und
Gesetzgeber, wahre Seher beste Propheten der Götter,
erfahrene Musiker37. »

Jede einzelne Muse selbst aber ist im Monnusmosaik
vor allem Vertreterin einer musischen Techne, zugleich
aber der göttlichen Kraft, die den «Erfinder» in seinem
Wirken bestimmt. Die Individualisierung der Musen hat

zwar im Laufe der Zeiten geschwankt, sich aber gegen
Ende der Antike doch immer mehr verfestigt38. Aber
schon Piaton hatte im Dialog Ion festgehalten, daß jeder
Dichter und Vertreter einer Dichtungsgattung von einer

eigenen Muse inspiriert sei. Ion 536 A: «Der eine Dichter
hängt (wie ein Stück magnetisierten Eisens) an dieser, der
andere an einer andern Muse », und er nennt im Anschluß
als Vertreter des Aulosspieles Olympos, des Kithara-
spieles Thamyris, der Kitharodik Orpheus und der Rhapsodie

Phemios. Artes und Musen aber sind für die Sterblichen

Mittel bzw. Mittlerinnen, die Unsterblichkeit zu
erlangen, zu den Sternen aufzusteigen, wie Thalia bei
Martianus Capella II 126 singt: «Jetzt werden die Artes

geheiligt, die ihr beiden so weiht, daß sie den Sterblichen
den Weg zum Himmel und zu den Sternen öffnen und
die frommen Gebete bis zum strahlenden Äther gelangen
lassen...» «Heiligt alle Künste und uns Musen.»

Hier sind die Musen und ihre Disciplinae schon nahezu
identisch. Das Mittelalter ersetzt die als heidnisch
empfundenen Musen in bildlichen Darstellungen daher
weitgehend durch die Personifikationen der Artes. Die Artes
eröffnen den Sterblichen den Weg zu den Gestirnen,
machen sie unsterblich. Auch dieses Motiv läßt sich bis

zu Piaton und den frühen Pythagoreern zurückverfolgen.
Wie lebendig diese Vorstellungen in der späteren Kaiserzeit

waren, zeigen die von H.I. Marrou und F. Cumont

v

i*>..
&£¦£

tt
Wa

^
4

% mm a?

mt£

Abb. 17 Zaghuan, Tunis, Musée Alaoui. Planetengottermosaik
aus Baalbek. l.Jh. n.Chr.

71



gedeuteten Musensarkophage39. Das ist nun freilich nicht
einfach so zu verstehen, als würden die Dichter, die
Philosophen, die Staatsmänner und die übrigen Wohltäter der
Menschheit durch ihre Werke im Ruhm der Nachkommen

«unsterblich» weiterleben. Vielmehr liegt darin die
Vorstellung, daß diese Menschen zu Heroen, zu
Halbgöttern werden und deshalb im Götterbereich Aufnahme
finden, was den übrigen Sterblichen versagt bleibt. Nur
für eine weitere Klasse von Menschen gilt dasselbe, nämlich

für die Mysten bestimmter Jenseitskulte, welche die
Jenseitsreise als Ritual vorwegnahmen40. Im Kreise der
Pythagoreer aber war zugleich die Bildung, waren die
musischen Technai die Mittel dieser Einweihung. Mythisches

Vorbild dieser Heroenapotheose war die Apotheose
des Herakles, wie sie z.B. auf dem Monument von Igel
zu finden ist, aber auch die Apotheose von Götterlieblingen

wie Ganymedes und Hylas (Orbe) und andern.
Erst durch die Übernahme dieser Mysterien ins Christentum

wurden alle Getauften Anwärter auf die Jenseitsreise.

Doch lebt die Beschränkung auf die Philosophen,
die Weisen und Gebildeten häufig auch im christlichen
Bereich weiter.

Neben den Apotheosebildern im Tierkreis sind noch
Tierkreisbilder eines andern, verwandten Typus in wenigen

Beispielen zu nennen:
1. Ein gnostisches Relief aus dem British Museum41

istfürunserenZusammenhang besonders wichtig (Abb. 16).
Im Rahmen des Tierkreises steht das Brustbild der Großen
Göttin der Gnostiker, der Sophia. Sie ist umgeben von den
sieben Planeten, deren Archonten an einer für den
Beschauer nicht sichtbaren Stelle unter dem Bild genannt
werden. Deren Kenntnis ist also nur dem Eingeweihten
möglich. Offenbar führt ihr Weg durch die Sphären der
sieben Planeten und den Tierkreis. Das Relief wird ins
2./3.Jahrhundert n.Chr. datiert und stammt aus Argos.
Es ist vermutlich etwas älter als das Monnusmosaik.

2. Das Mosaik von Zaghuan, Tunis42.
In einem großen regulären Sechseck sind im Zentrum die
sieben Planetengötter im Tierkreis zu finden (Abb. 17).
Dieses Mosaik aus ungefähr der zweiten Hälfte des 1 .Jahr¬
hunderts n. Chr. ist die Weiterbildung einer ähnlichen
Darstellung der Planetengötter im Tierkreis aus Baalbek.

3. In der Kuppel des Baaltempels von Palmyra sind
die Eckfiguren, welche den Tierkreis und den Kreis der
Planetengötter tragen, vier Sirenen (Abb. 18).
L. Curtius hat gezeigt, daß das Bodenmosaik von Zaghuan
eigentlich eine Projektion des Kuppelgemäldes auf den
Fußboden bedeutet und daß die Rundmosaiken mit dem
Tierkreis letztlich auf Kuppeldarstellungen zurückgehen43.

Auch das Monnusmosaik von Trier und das
Planetengottermosaik von Orbe sind typusmäßig die Spiegelung
einer Apotheose im Kuppelraum. Curtius hat im
genannten Aufsatz nachgewiesen, daß die vier Sirenen in
Baalbek die Musik der Sphären symbolisieren. Sie sind

häufig durch andere Vierergruppen ersetzt worden:
«Wenn später der Kreis der Sphaera einem Quadrat
eingeschrieben dargestellt wird, dann sitzen die Winde in den
Ecken wie bei der Himmelfahrt des Herakles auf der
Igeler Säule... Oder es treten die Jahreszeiten an ihre
Stelle. » Die Vierergruppe wurde aber immer wieder
abgewandelt. In christlichen Darstellungen treten die
Cherubim, die Evangelistentiere oder die Evangelisten selbst

an ihre Stelle. Aber wie eine Erinnerung an uralte
Vorstellungen taucht in der Eingangshalle von S. Marco in
Venedig bei den vier Evangelisten der Spruch auf:
«Ecclesiae Christi / vigiles sunt quattuor isti / quorum dulce
melos / sonat et movet undique caelos44. » «Der Kirche
Christi / sind diese vier Wächter / deren süßes Lied / von
allen Seiten ertönt und die Himmel in Bewegung setzt. »

Die vier Evangelisten setzen die Sphären in Bewegung
und lassen die Sphärenharmonie erklingen wie die Sirenen
des pythagoreischen Himmels.

Auch die Musen selbst treten an die Stelle der Sirenen,
was mythologisch als Kampf der Musen gegen die Sirenen
ausgedrückt wird. Die siegreichen Musen tragen alle ein
Diadem aus Sirenenfedern, wie ebenfalls auf dem
Monnusmosaik zu sehen ist. Daher weist Martianus Capella
den Musen die einzelnen Sphären des Kosmos zu (I, 27/
28) : «... denn Urania stimmt überein mit der äußersten

Sphäre des Fixsternhimmels, die dahingerissen wird durch
den höchsten Ton, Polymnia erhielt den Kreis des Saturn,
Euterpe den des Iupiter, Erato nahm Besitz vom Mars und
leitet ihn, Melpomene den mittleren Kreis, wo Sol die
Welt mit strahlendem Licht in Schönheit taucht, Terpsichore

hat sich verbunden mit dem Golde der Venus, Kal-
liope hat den Kreis des Merkur umfaßt, Klio den untersten,

d. h. sie nahm ihren Sitz auf der Luna, welche die
tiefen Töne auf rauhere Weise hervorbringt. Einzig Thalia
blieb auf der fruchtbaren, blühenden Erde zurück, weil
ihr Träger, der Schwan, die Last nicht mehr tragen und
nicht mehr höher fliegen wollte und die nährenden Teiche
bevorzugt hatte. » Macrobius, Commentarius in Somnium
Scipionis II 3.1, erklärt ausdrücklich, daß nicht nur die
Sirenen, sondern auch die Musen den Sphären
zugewiesen wurden: «Plato sagt, daß die einzelnen Sirenen
je auf einem Kreis sitzen, womit er sagen will, daß durch
die Bewegung der Sphären den Göttern Gesang geboten
wird. Denn im Griechischen bedeutet < Siren> <die dem
Gott Singende). Auch die Theologen lehrten, daß die

neun Musen die acht zueinander stimmenden Töne der
Sphären und eine, welche den Zusammenklang, der sich
aus allen ergibt, bedeuten. »

Die Sirenenfedern der Monnusmusen (Abb. 13, 14 und
15) zeigen, daß die Musen an Stelle der Sirenen getreten
sind und die Sphärenharmonie erzeugen. Die acht
platonischen Sirenen werden durch die neun Musen
vertreten, wodurch freilich eine überzählig wird, was bei
Martianus Capella witzig erklärt wird : Der Schwan, der
Thalia in die Höhe tragen sollte, ermüdete und kehrte zu

72



\> '?,^5S >X&7^~S^> £^¦>y

y-f sM ^r<
X

S> ~S W
_^
//«y
5*5/fe^ o

S)

Rm̂^ ^5*£

I S^
=r rMSir^. »4à^/, «S5

Abb. 18 Palmyra, Baaltempel. Darstellung in der Kuppel

seinen Teichen auf Erden zurück, so daß diese Muse hier
zurückblieb45.

Die Erklärung Weickers46, der Wettstreit der Musen
und Sirenen sei ein gelehrter Versuch, den von der alex-
andrinischen Kunst ägyptischen Typen entnommenen
federähnlichen Kopfschmuck der Musen als Siegestrophäen

zu deuten, befriedigt nicht, denn Ägypten kannte
keine Musen. Weshalb sollte ein solcher ägyptischer
Kopfschmuck nur den Musen vorbehalten sein?

Proklus, Commentarius in Rem Pubiicam II, p. 239,10,
Kroll trifft also, wie Macrobius (s.o.) das Richtige: «Da
die Musen am ehesten die zahlenmäßig erfaßbare Musik
schenken, wird von ihnen gesagt, sie hätten die Sirenen
besiegt und sich mit den Federn geschmückt und jene
führen in die Höhe und sie nähmen deren < emporführenden

Kräfte > für sich in Anspruch, indem sie sie mit ihrer
Erkenntniskraft in Verbindung bringen. »

Als pythagoreische Sphärensirenen besitzen die Sirenen
«emporführende Kräfte», diese Kräfte werden aber von
den durch die Musen vertretenen «musischen» Fächern
und Artes übernommen; die Musen besiegen die
himmlischen Sirenen. Der erst spät bezeugte Mythos ist eine

Erklärung für den Ersatz der pythagoreischen Sphärensirenen

durch die Musen. Freilich ist es eine gelehrte
Deutung der Theologi. Aber schon seit Varrò (und lange
vor ihm bei Piaton und den Pythagoreern) sind die Artes
die Mittel, welche «a visibilibus ad invisibilia, a localibus
ad illocalia, a corporeis ad incorporea» führen47, «vom

Sichtbaren zum Unsichtbaren, vom Räumlichen zum
Unräumlichen, vom Körperlichen zum Unkörperlichen ».

Der Federschmuck der Musen deutet also darauf hin,
daß sie zugleich mit Hilfe ihrer Artes die Seelen durch die

Sphären des Kosmos hinaufführen, die Reise der Seele

durch die Sphären begleiten. Der Federschmuck ist
nicht für alle «Jenseitsmusen» obligatorisch, wie die

Musensarkophage zeigen, aber man darf sagen, daß er
überall, wo er zu finden ist, besonders auf die
«emporführende » Kraft der sphärischen, pythagoreischen Musen

hinzeigt.
Eine Eigentümlichkeit des Monnusmosaikes sind weiterhin

die Monatsbilder. Alle, die sich erkennen lassen, sind
Bilder von Göttern. Erhalten oder mindestens mit einiger
Sicherheit zu erkennen sind für den Monat Mai der Gott
Merkur, für Juni die Göttin Iuno, für Juli Neptun, für
September Vulkan, für Oktober Bacchus, für November
Isis. Man muß annehmen, daß dieses Prinzip bei allen
Monatsbildern durchgeführt war. Die Monatsgötter des

Trierer Mosaiks sind teils durch ein Fest des Gottes, das

in den betreffenden Monat fällt, teils durch Etymologie
des Monatsnamens (Juni-Iuno) gewonnen, die Reihe
deckt sich aber nur teilweise mit den babylonischen
Monatsgöttern, z.B. bei Manilius48. Individuell geprägt ist
die Reihe auch im Mithrasrelief von Osterburken49.
Entscheidend ist bei diesen Namenreihen der Zwölfgötter
weniger die Wahl und Zuschreibung der Adiecta nu-
mina signis, «der den Tierkreiszeichen zugewiesenen
Götter50», als vielmehr ihre Zwölfzahl51. Die Ingénia oder

Physeis der Menschen sind je einer solchen Gottheit durch
ihre Herkunft verbunden und haben ihre Färbung und
ihren Charakter von dieser Gottheit, wie Piaton im Phai-
dros sagt: «Die (die Seelen) suchen die Natur des ihnen
zukommenden Gottes herauszufinden» und «indem sie

so ihrem Gott folgen, trachten sie darnach, daß ihr
Geliebter dessen Natur gleichartig werde ».

So stehen auch die Monatsgötter des Monnus im
Dienste der Grundidee des ganzen Mosaikes, der
Apotheose Homers und der übrigen «Erfinder» und Wohltäter

der Menschheit und sind nicht einfach zusammenhanglose

Zeichen der Darstellung des Jahres.
Damit erweisen sich alle auf dem Monnusmosaik

feststellbaren Motive als innerlichzusammenhängend. Grundidee

ist die Apotheose, die Heroisierung Homers und der

übrigen «Erfinder » : Jahreszeiten, Monatsbilder und Tierkreis

stellen den Kosmos dar, durch den der Weg des

Heros hinaufführt. Die durch die Musen und ihre Attribute

vertretenen Artes sind das Mittel des Aufstiegs zur
persönlichen Unsterblichkeit, die mit den Sirenenfedern

geschmückten Musen aber bedeuten als Gesamtheit die

Sphärenharmonie; einzeln vertreten sie je eine der
Himmelssphären. Das Monnusmosaik muß also den
zahlreichen Musensarkophagen, die von Marrou und Cumont
erstmals erklärt worden sind, an die Seite gestellt werden.
Rückwärts weist es, wie auch das Planetengottermosaik

73



von Orbe, auf die rituelle Apotheose im Kuppelraum52,
vorwärts aber auf die zahllosen mittelalterlichen
Kreiskompositionen der Artes liberales mit Sophia oder
Philosophia im Zentrum53.

Beide hier besprochenen Mosaiken sind in allen ihren
Teilen nur vor dem Hintergrund der kaiserzeitlichen Jen¬

seitstheologie zu verstehen, wie sie auch auf den
zeitgenössischen Sarkophagen bildlichen Ausdruck gefunden
hat. Diese mächtige geistige Strömung war eine der
Voraussetzungen für den Sieg des Christentums und für die
Übernahme der bildlichen und ideellen Gehalte in die
frühchristliche Kunst.

ANMERKUNGEN

1 V. von Gonzenbach, Die römischen Mosaiken der Schweiz
(Monographien zur Ur- und Frühgeschichte der Schweiz
XIII), Basel 1961.

2 Der Wochengötterfries der Silberschale von Wettingen ist
nur in einer Nachzeichnung erhalten, vgl. Christoph Simonett,

Der römische Silberschatz aus Wettingen, ZAK (1946) 1-15,
Abb. 11 und 12. Gute Nachzeichnung in Roscher, s.v.
Planeten, Abb. 2 (Spalte 2539).

3 v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 187.
4 v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 189; Loeschke, Lampen

Vindonissa Nr. 329, 651, Tf. 4.
5 Zeus mit Weltkugel und Zepter, auf Adler fliegend, im Cod.

Bonon. 188, fol. 20v, abgebildet bei G.Thiele, Antike
Himmelsbilder, 1898, Fig. 17; ebenso im Ms., Bol. 188, X« siècle,
F 30 vo Bibliothèque Municipale, Boulogne-sur-Mer,
abgebildet bei H. Stern, Le Calendrier de 354, planche XXIII, 4.

6 Abgebildet bei A. Alföldi, Die monarchische Repräsentation im
römischen Kaiserreiche, Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt 1970,
Taf. 20, 1.

7 So: v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 185.
3 Vgl. A. Alföldi, Die Geschichte des Throntabernakels, La Nouvelle

Clio 1 (1950) 537-566, und H. Koller, Der Thron
Khosraus II, ZAK 27 (1970) 93-100.

9 Eher ist doch wohl an eine rein astrologische Herkunft dieses
Motives zu denken, da auch andere Planetengottheiten auf
dem Widder reitend zu finden sind (vgl. Anm. 10). Es dürfte
die Konjunktion des Planeten mit dem Tierkreisbild des
Widders auf diese Weise dargestellt worden sein.

10 Loeschke (vgl. Anm. 4), Taf. IV 7.
11 Eurus und Notus? So v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 185.
12 F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains,

Paris 1942.
13 Cumont (vgl. Anm. 12), 97/98: «Ganymède... un symbole de

l'ascension des âmes vers les astres. »

14 v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 190: «In Orbe aber erscheint
Venus im Mittelpunkt des Ganzen. Wie formal beherrscht
sie auch thematisch die Darstellung, indem in den zusätzlichen

innern Feldern mit Ganymed ein Geliebter des Zeus,
mit Narziß ein gegen die Göttin Fehlender dargestellt ist... »

15 v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 189: «Der ganze Körper ist
in Reticulattechnik gesetzt, als einziger Stelle des Mosaiks. »

16 Cumont (vgl.Anm. 12), 402, N3: «... la fable racontait
qu'Hylas avait été ainsi ravi et la sculpture funéraire s'est
plu à figurer ce mythe, en particulier sur les tombeaux
d'enfants. »

17 Roscher s.v. Triton, 1195/1196, zeigt zwei sehr schöne
Beispiele aus dem Louvre, wo die Nereiden und Tritonen ebenso
paarweise auftreten wie auf dem Mosaik von Orbe.

18 Vgl. Das Monnusmosaik und S. 71 u. 73.
19 H. Stern (vgl. Anm. 5), pl. XLII, Abb. 11, Les mois et les

saisons, Mosaïque de Carthage.
20 v. Gonzenbach (vgl. Anm. 1), 192.
21 Platon, Phaidros 256 d/e.
22 Platon, Phaidros 248 b/c.
23 Vgl. die Übersicht bei K. Parlasca, Die Römischen Mosaiken

in Deutschland, Berlin 1959, 142 f.
24 L. D. Ettlinger, Muses and Liberal Arts. Two Miniatures from

Herrad of Landsbergs Hortus Deliciarum, in: Essays in the history
of art presented to Rudolf Wittkower, 1967, 29-35.

25 Antike Denkmäler, herausgegeben vom Kaiserlich Deutschen
Archäologischen Institut, Bd. I (1891), Berlin, 35/36, Taf.
47-49.

26 W. Studemund, in : Arch.Jahrb. V, 1 ff. - K. Schefold, Die
Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker, Basel 1943.

27 Bunnell Lewis, The Mosaic ofMonnus, in : The Archaeological
Journal 55 (1898) 203-258, steuert zwar viele Einzelbeob-
achtungen über die Kombination von Muse und Dichter,
über die Monatsgötter usw. bei, doch stellt auch er das ganze
Programm des Monnusmosaiks nicht zur Diskussion.

28 Parlaska (vgl. Anm. 23), Taf. 43, 1.

29 Die Ergänzung (AC)ICAR(US) geht auf eine Vermutung
Studemunds (vgl. Anm. 26) zurück. Der Inder Acicarus wird
bei Clemens in den Stromata A 15, 69, 4, als Lehrer Demo-
krits genannt. Eine Beziehung zu den «musischen» Künsten,
wie sie in allen übrigen Bildern des Monnus feststeht, Homer-
Kalliope, Cadmus-Klio, Aratus-Urania, Thamyris-(Tha-
lia?), ist aber bei Acicarus nicht denkbar.

30 O. Bie, Die Musen in der antiken Kunst, Berlin 1887, 98ff.
31 Vgl. H. Koller, Die dihäretische Methode, Glotta XXXIX

(1960) 6-24.
32 VS 23 B, Vorbemerkung zu den Fragmenten.
33 H. Koller, Die Jenseitsreise - ein pythagoreischer Ritus, in:

Symbolon, Jahrbuch für Symbolforschung, Bd. 7, 33—52, und
die dort erwähnte Literatur. Neu kommt hinzu: H.Koller,
Jenseitsreise des Philosophen, in : Asiatische Studien 1973, Heft I,
35-57, wo die frühesten literarischen Zeugnisse zur
philosophischen Apotheose besprochen werden.

34 Ebenso Porphyrios, De antro Nympharum 28, und Proklus, in :

Piatonis Rem Publicam II, p. 129, Kroll.
35 Hettner, Antike Denkmäler, S. 37, Spalte II.
36 E. Norden, Aeneis VI, S. 36.
37 Norden (vgl. Anm. 36), 37. Er schließt den Satz an: «Daß

uns diese hermetische Schrift in dieselben Kreise zurückführt,
in denen die Quellen aller dieser Vorstellungen liegen, steht
durch ihre Behandlung in Reitzensteins Poimandres und

74



L. Krolls Lehren des Hermes Trismegistos fest. » Auch der
von uns angeführte bildliche Beleg (siehe S. 71) stellt uns die
einfache Grundform der Jenseitsreise durch den Tierkreis vor
Augen.

38 Bie (vgl. Anm. 30), 94 ff.
39 H. I. Marrou, Movoixàç âvr/Q, 1938; Cumont (vgl. Anm. 12).
40 Koller (vgl. Anm. 33).
41 Brit. Mus., A. H. Smith, Catalogue of Sculpture HI, pag. 231,

n. 2162, fig. 26; vgl. A. Delatte, Etudes sur la magie grecque,
Le Musée Belge XVII (1913) 321-337.

42 Vgl. L.Curtius, Musik der Sphären, in: Röm. Mitt. (1935)
348-353, nach La Blanchère-Gauckler, Cat. du Musée
Alaouì, Taf. I.

43 Die Musendose aus dem Silberschatz vom Esquilin, Brit.
Mus. E.C. Cat. 305, bietet von diesem Kuppelraum eine
sinnfällige Vorstellung. Die Projektion der Kuppel und die
Umklappung der Arkadenwand ergibt einen geläufigen Typ
mittelalterlicher Philosophiadarstellungen.

44 Zit. nach K. Lehmann, The Dorne of Heaven, in: The Art
Bulletin, March 1945, S. 4.

45 Über acht Musen auf Sarkophagen, welche die acht
sphärischen Sirenen ersetzen, vgl. Cumont (Anm. 12), 259 und
302 ff; gelegentlich kommen nur sieben Musen vor, ebenda
316f.

46 M.Weicker, Der Seelenvogel in der Literatur und Kunst (1902).

47 Varrò bei Claudianus Mamertus stat. an. 2, 8 [CSEL 11,

130], vgl. Augustinus Retract. I, 5,6, etiam disciplinarum
libros conatus sum scribere per corporalia cupiens ad
incorporalia quibusdam passibus artis vel pervenire vel
ducere, und die bei H. Fuchs, Art. Enkyklios Paideia, in:
Reallexikon für Antike und Christentum, gesammelten Stellen.

48 Manilius, Astronomica V, 439 ff.

49 Bunnell Lewis (vgl. Anm. 27).
50 Manilius, Astronomica V, 434.

51 Roscher, s.v. Zw°lfgötter, Sp. 821 ff.

52 Koller (vgl. Anm. 33), 52.

53 Ettlinger (vgl. Anm. 24).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-8, 10, 11: Photo Allegrini, Yverdon-Orbe
Abb. 9 : Matthäus Merian, Topographia Helvetiae, Rhaetiae et

Valesiae... Frankfurt a.M. 1654, Neue Ausgabe 1960, S.58
Abb. 12, 13, 14, 15: Photo Landesmuseum Trier
Abb. 16: nach A. Delatte, Etudes sur la magie grecque, Le Musée

Belge XVII (1913)
Abb. 17, 18: nach L. Curtius, Röm. Mitt. (1935)

75


	Die Apotheose auf zwei römischen Mosaiken : das Planetengöttermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

