Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 30 (1973)

Heft: 2

Artikel: Die Apotheose auf zwei romischen Mosaiken : das
Planetengo6ttermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

Autor: Koller, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Apotheose auf zwei romischen Mosaiken
Das Planetengittermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

von HERMANN KOLLER

Abb. 1 Orbe, Planetengsttermosaik. Gesamtbild (zusammengesetzt)

61



Zwei Mosaiken des romischen Gallien aus dem dritten
nachchristlichen Jahrhundert sollen uns im folgenden be-
schiftigen: das sogenannte Wochengétter- oder Planeten-
gottermosaik von Orbe-Boscéaz und das Monnusmosaik
von Trier. Sie scheinen auf den ersten Blick wenig mit-
einander zu tun zu haben, denn im westschweizerischen
Mosaik stehen die sieben Planetengétter im Zentrum, im
Monnusmosaik griechische und rémische Dichter, die je
mit einer ihnen eng verbundenen Muse dargestellt wer-
den. Allerdings fallen doch einige Gemeinsamkeiten for-
maler und inhaltlicher Art auf, die sich, wie zu zeigen
sein wird, nicht auf bloBe traditionelle AuBerlichkeiten
reduzieren lassen. Beide Mosaiken sind zentrale Kompo-
sitionen mit achteckigen Medaillons, bei beiden Bildern
finden sich Randzonen, die das zentrale Thema auf 2hn-
liche Weise in einen zeitlichen Rahmen stellen, in Orbe
die vier Eckquadrate mit den Jahreszeitenbiisten, in Trier
die vier gefliigelten Genien, welche Allegorien der Jahres-
zeiten sind, die zwolf Bilder des Tierkreises und die zwélf
Monatsbilder. Erst wenn diese Rahmendarstellungen zum
Bildganzen in die richtige Beziehung gesetzt werden, er-
gibt sich der volle Sinn des Grundthemas und die ver-
bliiffende Gemeinsamkeit der beiden so verschiedenen
Mosaiken.

DAs PLANETENGOTTERMOSAIK VON ORBE!

Das quadratische Feld ist in Orbe-Boscéaz umrahmt von
einem Tierfries (Abb. 1). Vier Eckquadrate enthalten die
Biisten der personifizierten Jahreszeiten, doch sind nur
Frihling und Herbst erkennbar. Das innere Quadrat ist
in drei Reihen von je drei reguldren Achtecken gegliedert;
die Zwischenridume sind durch zweimal zwei gleich groBe
reguldre Achtecke, acht Trapeze und vier Dreiecke aus-
gefiillt. Alle diese geometrischen Figuren ergeben sich als
Schnitte der Grundfigur des reguldren Oktogons. Die
acht Trapeze und die kleinen Eckdreiecke sind mit Pflan-
zenornamenten ausgefiillt, die Achteckfelder durch Zwei-
strangflechtbiander und ein Trichterband verbunden. In
den Eckoktogonen ist je ein Paar mit Triton und Nereide
oder Hippokentaur und Nereide dargestellt. Die nackte
oder nur teilweise bekleidete Nereide sitzt auf dem Fisch-
leib des Mischwesens, von ihm abgewendet; eine Nereide
reitet auf dem von Tritonen am Ziigel gehaltenen Meer-
pferd. Im zentralen Oktogon ruht Venus auf einer von
Eroten getragenen Bank. Sie hilt ihr Oberkleid, das vom
Wind in die Hohe gebauscht wird und ihren Kérper ent-
hiillt, mit der erhobenen Rechten fest. In den sechs okto-
gonalen Feldern, welche um das Zentrum ein Oval bil-
den, sind die anderen Planetengétter im Gegenuhrzeiger-
sinne angeordnet: Saturn (Abb.2), Sol (Abb.3), Luna
(Abb.4), Mars (Abb.5), Merkur (Abb.6), Iupiter (Abb.7),
also in der im Altertum mit Saturn beginnenden Reihen-

62

folge. Venus, die Gottin des letzten Wochentages, ist ins
Zentrum gestellt (Abb.8). Die beiden Oktogone in der
Mitte der obersten und der untersten Reihe sollen uns
spiter beschaftigen.

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Ikonographie
der Wochen- oder Planetengétter. Auf dem Wochen-
gotterfries der Silberschale von Wettingen? (Abb.9) ste-
hen die sieben Goétter als Statuen mit ihren Attributen
aufgereiht. Im Planeteng6ttermosaik von Orbe dagegen
sind sie als bewegt oder schwebend aufgefa3t, was mit
ganz verschiedenen Mitteln ausgedriickt wird. Saturn,
Venus und Mars sitzen auf einem von geflugelten Genien
getragenen Sitz, ein Wind schwellt das Kleid der Venus
wie ein Segel. Der Sonnengott lenkt ein rasch dahin-
fliegendes Viergespann, sein Mantel wird vom Fahrwind
nach hinten gerissen. Luna fithrt ein Zweigespann; ihr
Oberkleid wird vom Wind aufgebliht und enthiillt ihren
Koérper. Mars sitzt in einem schweren Lehnstuhl, doch
wird das Schweben deutlich vor allem durch die rechts
von ihm fliegende Gestalt unterstrichen. Merkur reitet
auf einem fliegenden Widder. In der Rechten hilt er den
Geldbeutel in die Héhe, mit der Linken den Caduceus.
Das Obergewand des Gottes wird durch die schnelle Be-
wegung aufgebliht. Iupiter fliegt auf dem Adler. In der
rechten Hand triagt er das Blitzbiindel, mit der linken
hilt er das lange Zepter und gleichzeitig den segelartig
aufgebauschten Mantel hinter sich empor.

Der Eindruck des Schwebens aller Gestalten mit Aus-
nahme derjenigen des Oktogons in der Mitte der unter-
sten Reihe (vgl. auch Abb.11), also aller Planetengétter,
Ganymeds und der Meerwesen, wird besonders dadurch
erreicht, daB sie zwar durch die starke Beleuchtung und
tiefe Schatten sehr plastisch wirken, aber keine Schlag-
schatten werfen. Im Gegensatz dazu sind die iiber die
Erde springenden Tiere des Rahmenfrieses sowie der
Jager mit seinem Hund fast ausnahmslos durch kriftige
Schlagschatten an die Erde gebunden, ebenso die Jing-
lingsgestalt des Oktogons in der Mitte der untersten
Reihe.

- Sol und Luna werden auch in anderen Planetenbildern
der Antike auf der Quadriga bzw. der Biga gezeigt, so auf
zahlreichen Mithrassteinen, wo allerdings meist der Son-
nengott aufsteigt und Luna auf der Gegenseite nieder-
geht. Doch zeichnen sich die Darstellungen von Orbe
dadurch aus, daB die Wagen- und Gespannstypen eher
aus dem Wagenrennen des Zirkus zu stammen scheinens3.
Tupiter, auf dem Adler fliegend, ist auf Lampen von Vin-
donissa4 sowie auf Kalenderbildern® anzutreffen. Die
Komposition ist eine der gebriauchlichsten Bildformen der
Kaiserapotheose: der Kaiser als Iupiter wird vom Adler
unter die Gétter entriickt, so z.B. auf der groBen Kamee
der Bibliothéque Nationale in Pariss.

Drei Planetengétter, Saturn, Venus und Mars, sitzen
auf einem Thron oder einer Bank. Dieser Sitz aber wird
von gefliigelten Genien in der Schwebe gehalten oder in



P

i
]
H
s
3
3
3
3
2
3
b
&

SeSaancoys op mitamesus: s
EERER et

P

Abb. 2 Orbe, Planetengéttermosaik. Saturnus

die Hohe getragen. Motivisch 148t sich dies nicht aus der
«Krénung der Venus auf den Meereswogen» ableiten,
denn dort fehlt das Schweben des Thrones?. Vielmehr
stammt der «schwebende Thron » ebenfalls aus der Herr-
scherapotheose des Orients und der rémischen Kaisers,
ein Motiv, das hundertfach in der Maiestas Domini der
Spatantike und des Mittelalters abgewandelt wurde. Die
drei Planetengétter werden hier als « Kosmokratores », als
«Herrscher iiber das Weltall » in der Weise der Herrscher-
apotheose verbildlicht. Auch das Motiv des auf dem
Widder durch die Liifte fliegenden Merkur? diirfte aus
solchen Vorstellungen herzuleiten sein. Aphrodite (oder
Luna?), auf dem Widder reitend, ist zweimal auf Ton-
lampen von Vindonissa zu finden?. Die den Sessel oder
den Thron tragenden Genien sind bei Venus zwei Eroten,
bei Mars vermutlich gefliigelte Viktorien, bei Saturn wohl
die Windgotter''. F.Cumont hat gezeigt, daBl die Aura
velificans, der Windhauch, welcher die Gewinder wie
Segel aufbauscht, in mannigfaltiger Form die Apotheose
Verstorbener auf den romischen Sarkophagen zum Aus-
druck bringt!2,

Im Planeteng6ttermosaik von Orbe stellen die zwei
Oktogone in der Mitte der obersten und der untersten
Reihe besondere Probleme. Das obere zeigt Ganymed,
der vom Adler des Zeus geraubt und in den Olymp hin-
aufgetragen wird, wo er Mundschenk des Zeus sein soll
(Abb.10). Durch die Macht des Eros ist er den Sterb-
lichen entriickt und der Unsterblichkeit teilhaftig gewor-
den. In diesem Sinne ist der Raub des Ganymedes hiufig
auf Grabmalern und Sarkophagen zu finden, so z.B. auf
der Spitze des Grabmonumentes von Igel's, Ganymed ist

also durch Eros dem Menschendasein entrissen, in die
Himmelssphiren entriickt und unsterblicher Heros ge-
worden.

Doch wen stellt das Oktogon in der Mitte der untersten
Reihe dar? Es zeigt die nackte Gestalt eines jungen Man-
nes, der sein linkes Knie auf einen Brunnenrand stiitzt
und mit dem rechten Bein noch auf dem Boden steht. Der
Kopf wendet sich in Erschrecken vom Wasser des Brun-
nens weg. Der linke Arm hilt in heftiger Bewegung den
wie vom Sturmwind aufgebauschten Mantel zuriick. Im
Brunnen ist ein Gesicht zu erblicken. Seit der Entdeckung
des Mosaiks wird die Gestalt als Narzi3 gedeutet, der
sich im eigenen Spiegelbild, das ihm aus dem Wasser ent-
gegentritt, verliert. Weder sachlich noch formal paf3t aber
NarziB in diesen Bildzusammenhang. Die Gebirde des
Erschreckens und der aufgeblihte Mantel kennzeichnen
ihn als Entriickten, wie Ganymed, den Geliebten des
Zeus. Als NarziBB miiBte er als ein «gegen die Gottinldy
Venus Fehlender aufgefaBt werden. In der antiken Ikono-
graphie wird aber ein anderer von Eros entriickter Jiing-
ling am Wasser kniend dargestellt. Der schéne Hylas
wurde, wie die Legende erzihlt, beim Gang zum Brunnen
von der in Liebe entbrannten Quellnymphe zu sich herab-
gezogen und unsterblich gemacht. Hylasist wie Ganymed
ein durch Eros dem Diesseits Entrissener; wie dieser ist
er durch Eros zum Unsterblichen geworden. Formal zeigt
das Bild des Hylas von Orbe einige Merkwiirdigkeiten:
Es ist nicht nur in einer anderen Mosaiktechnik!® gear-
beitet, sondern offensichtlich aus zwei verschiedenen Bild-
vorlagen zusammengesetzt worden, was bisher nicht be-

o

St

i
4
'0

4

o 1w
G

Abb. 3  Orbe, Planctengéttermosaik. Sol

63



SRR i, V.,

e
3 2
o
1 n

"E

oA,

Ry

P
R
w5

0;'4

S185 ou

o u:.:ﬁa.;
A | e
T S G
P SRt S sans LA R
atanssisars) Reas ity &
S SR O .
SRR For e S
™ T Lile eothay LA R

5
i ,%?‘ <
'}i‘f?:’.‘ esaos
o aaE
o s
™, LT L3y
5

Abb. 4 Orbe, Planetengéttermosaik. Luna

achtet wurde. Abbildung 11 zeigt deutlich, daB3 der Kopf
fur die massige Gestalt des Athletenkérpers viel zu klein
und zu weit rechts angesetzt worden ist. Kopf und rech-
ter, erhobener Arm mit dem wehenden Mantel sind aus
einem anderen Motiv iibernommen worden; man ver-
gleiche die Haltung des Iupiter (Abb.7). Offenbar fehlte
dem Vorbild, der knienden Gestalt des Hylas, die Ge-
biarde des Erschreckens und die die Entriickung bedeu-
tende Aura velificans mit dem wehenden Mantel. Durch
die Zusammensetzung beider Bilder ist aus dem linken,
erhobenen Arm aber der rechte Arm der neuen Gestalt
geworden, was nur notdiirftig durch den verunklidrenden
Faltenwurf des Gewandes verdeckt wurde. Ganz bewuft,
wenn auch nicht sehr geschickt, wurde durch diese Kom-
bination zweier verschiedener Bildtypen Hylas unter die
schwebenden Planetengdtter und den fliegenden Gany-
med als Entriickter aufgenommen. Das Bild im Wasser
kann zudem nicht als Spiegelbild verstanden werden, weil
es sonst auf die linke, nicht auf die rechte Seite blicken
miiBte. Es ist also offensichtlich die aus dem Wasser auf-
tauchende Nymphe, welche Hylas entreiit. Alles, sach-
licher Bezug zum Gesamtbild, Tkonographie, Gebirde des
Erschreckens, Aura velificans und das Bild im Wasser des
Brunnens, weist also darauf hin, daB3 hier nicht NarziB3,
sondern Hylas gemeint ist. So ist er auch auf der Igeler
Siule neben Ganymed im siidlichen Giebelfeld (freilich
ikonographisch verschieden, stehend von zwei Quell-
nymphen gepackt) zu finden wie auch auf Sarkophagen16;
NarziB3 findet sich dagegen nie. Schlagartig wird damit
auch das Grundthema des ganzen Planeteng6ttermosaiks

64

von Orbe erhellt: Es stellt die Apotheose durch Eros dar.
Ganymed und Hylas sind beide durch die Macht des
Eros entrissen und in die Unsterblichkeit der Planeten-
sphéiren erhoben worden. Alle Planetengétter selbst sind
in den Formen der Kaiserapotheose dargestellt. Auch die
Triton-Nereiden-Paare in den Eckfeldern tragen zu die-
sem Thema bei. Sie sind die Bilder des tier- und trieb-
haften Eros, aber zugleich sind sie Teil der zur Unsterb-
lichkeit fithrenden, den ganzen Kosmos durchwaltenden
Kraft. Sie treten immer auf im Gefolge der Fahrt zu den
Inseln der Seligen, was nur ein anderes, mit der Himmel-
fahrt gleichbedeutendes Mythologem ist. Daher wird auch
hiufig auf Sarkophagen das Rundbild des Verstorbenen
von Meerkentauren, Tritonen mit Nereiden in die Hohe
gehoben, um nur eine motivische Verwendung dieser
Mischwesen auf Sarkophagen zu nennen'?. Der Tierfries
der Umrahmung aber und die vier Jahreszeiten in den
Eckquadraten sind traditionell Rahmen des kosmischen
Jahres, das durch die Planeten oder den ebenfalls fiir die
Apotheose den Rahmen bildenden Tierkreis!8 bestimmt
wird, hier in Orbe freilich schon etwas spielerisch teil-
weise als Jagdszenen oder Tierhatz miBverstanden. In
einem nur noch in Nachzeichnung erhaltenen Mosaik von
Karthago!? bilden die Tiere der Erde mit den Jahres-
zeiten den Rahmen des Monatsmosaiks.

Beim Planetengéttermosaik von Orbe, aber auch beim
Monnusmosaik von Trier (s.u.S.65) und bei andern
dhnlichen Kompositionen mufl man annehmen, daB sie
urspriinglich als Gewslbe- oder Kuppelschmuck konzi-
piert waren. Fiir Boscéaz hat es Victorine von Gonzen-

Abb. 5 Orbe, Planetengéttermosaik. Mars



M

Ry

I'tb.)'_ﬂn‘

SR ERERY fo8,
»;w

2o G

o, ,"q‘{-" e,

3-:91'.'.‘&::3‘&2':' 355
e {:fa'" oy

&
-
" o o

Abb. 6  Orbe, Planetengéttermosaik. Mercurius

bach?0 sehr wahrscheinlich gemacht: «Die Frage muf
gestellt werden, ob der Gesamtentwurf nicht vielleicht
erstmals fiir eine Kassettendecke in Stuck und Malerei
gemacht wurde, von wo er erst in das Zeichenbuch der
Mosaikwerkstitten gelangt ist. Darauf kénnte die unge-
wohnliche Erfindung eines mythologisch gestalteten Pla-
netariums weisen, das die Bewegtheit der Gestirne mit
zur Darstellung bringt, was vor allem fiir einen Decken-
schmuck sinnvoll wire. »

Die «Apotheose durch Eros» auf dem Mosaik von Orbe
ist die einzige groBartige bildliche Komposition zu diesem
Thema, die aus dem Altertum auf uns gekommen ist.
Literarisches «Vorbild » in einem weiteren Sinne ist der
Phaidrosmythos Platons. Da ziehen die Seelen im Gefolge
eines der « Zwolfgotter » (s. dazu u. S. 73) durch die Ster-
nenwelt und erschauen das jenseitige Reich der Wahr-
heit. Die von Eros befliigelten Seelen aber haben bei der
Wiederverkorperung allen anderen gegeniiber einen gro-
Ben Vorsprung: «In Finsternis zu kommen und den unter-
irdischen Wandel anzutreten (d.h. durch die Straforte der
Unterwelt) ist denen nicht mehr bestimmt, die schon den
himmlischen Wandel begonnen haben, sondern sie (d.h.
die Liebenden) diirfen ein Leben im Lichte fithren und
miteinander dahinwandelnd gliicklich sein, um dann,
wenn dereinst die Zeit kommt, miteinander zugleich be-
fliigelt zu werden um ihrer Liebe willen 2!, » Der wahre
Eros ist fiir die Liebenden ein Garant der Unsterblich-
keit. An einer andern Stelle sagt Platon 22: «Die Seele, die
im Gefolge eines Gottes etwas von der Wahrheit geschaut
hat», solle bei der nichsten Wiedergeburt in einen Men-

schen verwandelt werden, und zwar «die, welche am
meisten erschaut hat, in den eines zukiinftigen Freundes
der Weisheit (also in einen Philosophen) oder der Schén-
heit oder eines Dieners der Musen und des Eros ». Dies ist
die héchste Klasse der Menschheit; auf sie folgen erst die
Kénige, die guten Staatsmanner usf.

Die Apotheose der Diener der Musen, der Dichter, ist
das zentrale Thema eines weiteren bedeutenden Mosaiks
des rémischen Gallien, des Monnusmosaiks von Trier. Dessen
Untersuchung wird uns den geistesgeschichtlichen Hin-
tergrund dieser «Jenseitsreise durch die Planetensphéren »
noch deutlicher sehen lassen.

Das MONNUSMOSAIK VON TRIER 23

Das Monnusmosaik ist eine Kreiskomposition, die in ein
Quadrat eingefiigt ist. Erhalten ist etwa ein Drittel der
Gesamtfliche, was aber dennoch eine Rekonstruktion des
ganzen Aufbaus erlaubt. Abbildung 12 zeigt die Rekon-
struktion und das Erhaltene, Abbildung 13 die Auslage
vor dem Zweiten Weltkrieg. Heute ist das Mosaik neu
verlegt, wobei die beiden fehlenden Eckfelder erginzt
sind. Um ein zentrales Oktogon, das fast nur noch In-
schriften enthilt (Monnus fecit. Omerus. Ingenium. Cal-
liope), sind acht Quadrate mit Dichterbiisten angeordnet.
Erkennbar sind (Tul)lius (Cic)ero, Men(ander), Ennius,
Esiodus, Vergilius Maro. Acht Oktogone von der gleichen
GroBe wie das zentrale Achteck enthalten je ein Paar einer
Muse und eines Dichters (oder Erfinders), die mit Namen

AR RS

4

Abb. 7 Orbe, Planetengdttermosaik. Iupiter

65



Abb. 8 Orbe, Planetengottermosaik. Venus

versehen sind. Zu lesen sind noch ([J)ICAR([])-Polym-
ni(a) (s. dazu S. 66f), Aratos-Urania, Cadmus-(Talia?),
(Hy)Agnis-Euterpe, Thamyris-([][]).

Die zwanzig angrenzenden Quadrate enthalten zwolf
Monatsbilder (s. dazu S. 73) und acht Schauspielermas-
ken. Zu lesen sind noch die Namen April, Juni, Juli,
September, Oktober, zu erkennen ist Isis mit dem Sistrum
fiir den Monat November. Zwolf Trapeze, je drei auf der
Quadratseite, zeigten die Tierkreisbilder, von denen je-
doch nur noch das Bild des Lowen teilweise erhalten ist.
Die Ecken bildeten die vier auf Tieren reitenden Alle-
gorien der Jahreszeiten, doch ist nur noch Autumnus zu
lesen und zu erkennen. Das Mosaik des Monnus nimmt
unter den verwandten Mosaiken eine ganz besondere
Stellung ein. L. D. Ettlinger 24 hat darauf hingewiesen, daf3

es ein antikes Muster fiir die zahlreichen zirkularen Philo-
sophiabilder des Mittelalters ist. Wohl am nichsten be-
rithrt es sich mit dem Mosaik von Arréniz, wo ebenfalls
je eine Muse mit einem Dichter in einem Feld dargestellt
ist und die neun Vier- oder Fiinfecke um einen zentralen
Kreis angeordnet sind. Allerdings kann hier das zentrale
Feld nicht mehr gedeutet werden, und weder Musen noch
Dichter tragen Namen. Das Monnusmosaik zeichnet sich
dadurch vor allen tibrigen Dichter-Musen-Mosaiken aus,
daB es beschriftet ist und in einem Rahmen der Monats-
bilder, der Tierkreiszeichen und der vier Jahreszeiten
steht. Schon Hettner, der das Mosaik nur knapp fiinf
Jahre nach der Entdeckung veroffentlichte 25, schrieb da-
zu: «Alle Darstellungen der Mitte beziehen sich auf die
musischen Kiinste in ithren verschiedenen Erscheinungen,
alle Darstellungen des Randes auf den Wechsel des Jah-
res.» In der Folge befal3te man sich zur Hauptsache mit
dem zentralen Themenkreis der musischen Kiinste, mit
der Deutung einzelner Gestalten 26, doch wurde die Frage,
ob der duBlere Rahmen der Monatsgotter, des Tierkreises
und der vier Jahreszeiten mit dem musischen Zentral-
thema in Beziehung stehe, iiberhaupt nicht gestellt27.
Diese Frage wollen wir im folgenden zu beantworten ver-
suchen. Es wird sich zeigen, daBl auch hier, wie im Pla-
netengottermosaik von Orbe, jedes Motiv des ganzen
Mosaiks zum vollen Verstindnis des einen Bildthemas
beitragt.

Vorerst soll eine Gruppe Muse—Dichter besser geklirt
werden, als es bisher geschehen ist28 (Oktogon unten
links). Rechts steht die Muse Polymnia (Beischrift PO-
LYMNI). Sie hilt schrdg vor sich hin einen langen Stab
in den Hinden, der bis iiber den Kopf des rechts von ihr
sitzenden «Erfinders» oder Dichters reicht. Ihre rechte
Hand ist im Original noch teilweise sichtbar. Vom Namen
des Dichters sind nur vier Buchstaben erhalten, wobel
offensichtlich zwei (héchstens drei) Buchstaben am An-
fang ausgefallen sind. Vermutlich war er nicht voll aus-
geschrieben, da er auf..ICAR unmittelbar vor dem Kopf
des Genannten endigt?®. Die Funktionen der Muse
Polymnia sind natiirlich schwankend, wie die aller tbri-

S 77~ =

Abb. 9 Planetengotterfries der Silberschale aus Wettingen

66



i

$13

an
PaLae

£

e, -
RS

s,
o W

Abb. 10 Orbe, Planetengéttermosaik. Ganymedes

gen Musen. Immerhin ist sie gegen Ende des Altertums
meistens mit Tanz, Mimus oder Pantomimus enger ver-
bunden?°. Besonders auffillig und offensichtlich verwandt
mit der Polymnia des Monnus wird sie bei Martianus
Capella IT 120 eingefiihrt. In einem Lied, das sie selber
vortragt, feiert sie u. a. «die Rhythmik, welche es gewohnt
ist, mit dem Kanon das Zusammenpassende zu verbinden,
das Gemischte zu trennen...», und die es gewohnt ist,
«die Melodie zu priifen, die Téne, die Tonanschlige, ja
alle Kiinste tiberhaupt...».

Hier ist Polymnia zwar auch Vertreterin von Tanz und
Rhythmus, aber zugleich der Techne, welche das Melos
gleichzeitig umfaBt, der sogenannten «kanonischen Tech-
ne », wie sie Gellius Noctes Atticae XVI 18, 4/5, im An-
schluB an Varro mit der gleichen Disposition wie Mar-
tianus Capella definiert: «Die kanonische Techne be-
stimmt die Lingen und Hohen der Téne. Die Lingen-
messung der Stimme heiBt «Rhythmus», die Tonhéhen-
messung «<Melos>. Es gibt noch eine andere Unterabtei-
lung, die «Metrik> heilt, durch welche die Verbindung
der langen, der kurzen und der halblangen Silben be-
urteilt wird, sowie nach GehorsmaB3 ihre Ubereinstim-
mung mit den Grundsitzen der Mathematik.» Der An-
spruch der Technik des Kanons aber, daB sie Artes cunc-
tas, alle Kumnste, priife, wird schon bei Platon im Phile-
bos 16¢ festgehalten: «Alles namlich, was mit Techne
zusammenhangt, wurde einst durch diese Methode ans
Licht gebracht.» Allerdings schildert er das Verfahren
der Teilung des Kanons, ohne daf dieser Terminus hier

falltst. Unseres Erachtens kommt als Erfinder und Dichter
im Monnusmosaik nur (EP)ICAR(MUS) in Frage, der
als Erfinder der Komédie und wahrscheinlich auch als
Vater des Mimus dargestellt wird. Der bisher ungedeutete
lange Stab in den Hinden der Polymnia dirfte der Ka-
non, die «regula», also das Monochord, sein, denn seit
dem 4. Jahrhundert, seit Axiopistos, gilt Epicharm als Ver-
fasser eines «Kanons32». Monnus wiirde dann erstmals
und meines Wissens bisher als einziger den Kanon dar-
stellen, der sehr gut pat zum «Pythagoreer» Epicharm,
als der er ebenfalls seit Axiopistos und besonders auch fur
den Lateiner Ennius gilt.

Die Beziehung der drei inneren Kreise des Monnus-
mosaiks, zentrales Oktogon mit Homer, acht quadra-
tische Bildnisse griechischer und rémischer Dichter und
Schriftsteller, acht Oktogone mit den Musen und den
musischen Erfindern, ist aus dem Thema «musische
Kiinste » ohne weiteres faBbar. Auch die unter die zwolf
Monatsgétter verteilten acht quadratischen Schauspiel-
masken gehéren noch dazu. Sollten aber die zw6lf Monats-
gotter, die zwélf in Trapezen untergebrachten Tierkreis-
zeichen und die vier Jahreszeiten in den Ecken lediglich
das Mosaikquadrat ausfiillen? In der Anordnung machen
weit eher die acht Schauspielermasken den Eindruck einer
(allerdings sinnvollen) Ausfilllung. Nur sie (und die vier
Eckfiguren der Jahreszeiten) sind durch die quadratische
Form bedingt, wihrend alle iibrigen Elemente der Kom-
position in ihrer Anordnung und Anzahl vom Kreis her
bestimmt sind, dessen Zentrum durch ein dreifiguriges
Bild und die Kiinstlerinschrift aus allen iibrigen heraus-

67



NYXNXENREENXYXY

f\.‘\'\.’\.‘\.’\.’\.\‘\.\\'\.’\'\('\\.?i'\..‘\:\'\:\'\_\.‘\.\.\"\Z\'\.\'\.‘\‘.\}’\.‘\\.‘\\\'\.\'\."‘\.“\.\\

‘LR(:‘

TN,
NNERERNOENES

VAVAVAVAVAVAVAVAVA

jeed
RN,

3
A

g
2
g

4
7
%
z
g
5

By G By ) G RS
A T T DA BB

S

AU AT

\WA\U)A\,‘@:

e e e e Y YT T

elaaon Dot R e 11

VYL
32)(4
AT

YAP:\}'
D&

Abb. 12 Trier, Monnusmosaik (Rekonstruktion)

gehoben ist. Hier sind Homer, Kalliope und die allego-
rische Figur des Ingenium dargestellt. Sofern tiberhaupt
ein sinnvoller Zusammenhang zwischen Monatsbildern,
Tierkreiszeichen und Jahreszeiten einerseits und den Bil-
dern der musischen Kiinste anderseits anzunehmen ist,
mulB} er gleichzeitig die zentrale Dreierkomposition des
Mittelfeldes erkliren.

68

Tierkreise, haufig mit vier Eckfiguren (Sirenen in Baal-
bek, s. u. S. 73) oder mit den Winden sind als Rahmen
der Apotheose in der griechisch-romischen Antike ver-
schiedentlich anzutreffen. Das élteste mir bekannte Bei-
spiel, das ins vierte vorchristliche Jahrhundert zurtick-
gehen diirfte, ist der Diskus von Brindisi mit der Apo-
theose der Semele im Tierkreis®, wo die im untern Feld



Abb. 13 Trier, Monnusmosaik. Der erhaltene Teil

aufgereihten Symbole auf eine rituelle Apotheose nach
dem Vorbild der im Bild gezeigten mythischen Apotheose
hinweisen. Der Tierkreis als Rahmen der Mithrasapo-
theose ist in der Kaiserzeit hdufig. Das dem Monnus-
mosaik 6rtlich und zeitlich néchste Beispiel ist die Her-
kulesapotheose auf der Nordseite des Grabmonumentes
von Igel. Auf dem Diskus von Brindisi bewegt sich das

Seelengespann von links nach rechts, vom Tierkreis-
zeichen des Krebses weg zum Zeichen des Steinbockes hin.
Das Gespann des Herkules auf dem Monument von Igel
bewegt sich von rechts nach links auf das hier links an-
gebrachte Zeichen des Steinbockes hin. Im Monnusmosaik
liegt das Tierkreiszeichen des Krebses zu Fiilen der Figu-
rengruppe des zentralen Oktogons; rechts davon ist der

69



8
=
|
'
|
P
=
=
-
=
o: |
-

:
Y

o i

Abb. 14 Trier, Monnusmosaik. Agnis und Euterpe

Lowe als einziges verhaltnismafBig gut erhaltenes Bild zu
erkennen. Damit ist fur das Monnusmosaik die Reihen-
folge festgelegt: Zu Haupten der zentralen Gruppe kommt
der (nicht erhaltene) Steinbock zu liegen. Das kann nicht
Zufall sein, denn der Krebs ist das Eingangstor der Seele
bei ihrem Abstieg in die Kérperwelt, der Steinbock aber
das Tor der aufsteigenden Seele, der Weg der Gétter und
der Seelen jener Menschen, die zu den Géttern aufsteigen,
also der Weg der Apotheose. Macrobius, Commentarius
in Somnium Scipionis XII 2, sagt dariiber: « Man glaubt,
daB die Seelen durch diese Tore vom Himmel zur Erde
hinab und von der Erde zum Himmel hinaufsteigen. Da-
her heiB3t das eine <Tor der Menschen», das andere (Tor
der Gotters. Das der Menschen ist der Krebs, weil der
Abstieg in die unteren Bereiche durch diesen geht, das
der Gotter ist der Steinbock, weil durch ihn die Seelen
an den Sitz ihrer eigenen Unsterblichkeit und unter die
Zahl der Gétter zuriickkehrens4. » Dal im Monnusmosaik
dieser Bezug auf Krebs und Steinbock bewult gesucht
wurde, 148t sich an einer kompositionellen Eigentiimlich-
keit, die schon Hettner3> bemerkte, zeigen. Er schreibt:
«Auffallend ist..., daB der Lowe als Zodiakalzeichen
zwischen Juni und Juli gestellt ist, wihrend die Sonne
erst am 20.Juli in dieses Zeichen tritt, man also den
Lowen zwischen Juli und August erwartete. » Die Monats-
bilder sind im Monnusmosaik auf die vier Eckbilder ein-
gestellt, so dafl der April auf den Friihling, der Juli auf
den Sommer und der Oktober auf den Herbst féllt. Der
Winter und die Monatsbilder jener Seite sind nicht er-

70

halten, doch fillt der Januar bei der Durchzihlung auf
das Winterbild. Nur die Riicksicht auf die genannte Be-
ziehung zum zentralen Oktogon konnte unseres Erachtens
diese «unnatiirliche » Verschiebung des ganzen Tierkrei-
ses um ein Bild verursacht haben.

Der Tierkreis des Monnusmosaiks ist also nicht orna-
mentaler, unverbindlicher Zusatz, sondern muf} als Rah-
men einer Apotheose verstanden werden, vorerst der
Apotheose der zentralen Gestalt, Homers. Der Dichter
ist von allen tibrigen schon durch seine Stellung heraus-
gehoben, dann aber auch dadurch, da3 er die Mitte einer
Dreiergruppe bildet, da er zwischen Ingenium und der
Muse Kalliope steht, wihrend alle anderen Oktogone, so-
weit erkennbar, immer nur einen Menschen und eine mit
ihm verbundene Muse enthalten. Bei Martianus Capella
wird die Philologie unter die Unsterblichen aufgenommen
unter dem Gesang der Muse Terpsichore (I1 124): «Ich
freue mich: du erblickst die Sterne, Jungfrau, durch die
Verdienste der Ehre; das hat dir deine kunstreiche Natur-
anlage (sollers ingenium) und deine Anstrengung (labos-
que) verschafft», und im anonymen Atnagedicht V 227
bedeutet die Tétigkeit des Astronomen eine Vorwegnahme
des Jenseits, sie ist ein «ingenium sacrare caputque attollere

caelo», also «eine Vergoéttlichung der Naturanlage, ein
Erheben des Hauptes zum Himmel ».

Das Ingenium, die Physis, die «Naturanlage» eines
Menschen, steht in engster Beziehung zum Gott,in dessen
Geleit seine Seele vor ihrer Verkoérperung durch die
Sphéiren gezogen ist, wie der Phaidros Platons lehrt. Eine
urspriinglich astrologisch bestimmte Verwandtschaft der

Abb. 15 Trier, Monnusmosaik. Aratos und Urania



Abb. 16 London, Brit. Museum. Gnostisches Relief mit Dar-
stellung der Sophia. Argos. 2./3.Jh. n.Chr.

Seele mit ihrem Herkunftsgestirn ist hier mythisch ver-
wandelt worden. Die Gestalt des Ingeniums auf unserem
Mosaik weist also ebenfalls darauf hin, daB3 der Dichter
Homer auf dem Aufstieg zum Jenseits, zur Unsterblich-
keit, begriffen ist, denn sein Ingenium ist die treibende
Kraft seiner Apotheose.

Anwiarter auf die Unsterblichkeit sind aber auch alle
menschlichen Begleitpersonen der Musen in den iibrigen
Oktogonen. Soweit sich erkennen laBt, sind alle «Erfin-
der » einer musischen Techne, Homer des Epos, Arat der
astronomischen Dichtung, Hyagnis des Aulosspieles, Epi-
charm der Rhythmik und Akustik, der kanonischen
Techne, zugleich aber wohl der sikulischen Komédie,
Cadmus der Grammatik, der Schreibkunst und damit der
Prosaschriftstellerei, Thamyris der Kitharodie. Alle sind
Vertreter der « Musiker », gleichzeitig aber wird ihr Fach,
ihre Techne, besonders hervorgehoben, was schon auf die
spatantike und frithmittelalterliche Vertretung der Musen
durch die Personifikationen der Artes liberales voraus-
weist. Als «erfahrene Musiker » aber haben diese Wohl-
tater der Menschheit Anspruch auf die Unsterblichkeit.
Schon von Pindar, Platon und in vielen literarischen Jen-
seitsreisen wird dieser Anspruch ausdriicklich festgehal-
ten?$, besonders ausfithrlich in Hermes Trismegistos, Kore
Kosmou, Stob. ecl. 1, 398 W: «Die gerechteren der See-
len, die schon eine Hinwendung zum Géttlichen in ihr
Menschendasein hiniibergenommen haben, werden ge-
rechte Konige, wahrhafte Philosophen, Stadtgriinder und
Gesetzgeber, wahre Seher ... beste Propheten der Gétter,
erfahrene Musiker37. »

Jede einzelne Muse selbst aber ist im Monnusmosaik
vor allem Vertreterin einer musischen Techne, zugleich
aber der goéttlichen Kraft, die den «Erfinder » in seinem
Wirken bestimmt. Die Individualisierung der Musen hat

zwar im Laufe der Zeiten geschwankt, sich aber gegen
Ende der Antike doch immer mehr verfestigt3s. Aber
schon Platon hatte im Dialog Ion festgehalten, daB jeder
Dichter und Vertreter einer Dichtungsgattung von einer
eigenen Muse inspiriert sei. Ton 536 A: «Der eine Dichter
hingt (wie ein Stiick magnetisierten Eisens) an dieser, der
andere an einer andern Muse », und er nennt im Anschluf3
als Vertreter des Aulosspieles Olympos, des Kithara-
spieles Thamyris, der Kitharodik Orpheus und der Rhap-
sodie Phemios. Artes und Musen aber sind fiir die Sterb-
lichen Mittel bzw. Mittlerinnen, die Unsterblichkeit zu
erlangen, zu den Sternen aufzusteigen, wie Thalia bei
Martianus Capella IT 126 singt: «Jetzt werden die Artes
geheiligt, die ihr beiden so weiht, daB sie den Sterblichen
den Weg zum Himmel und zu den Sternen 6ffnen und
die frommen Gebete bis zum strahlenden Ather gelangen
lassen...» ... «Heiligt alle Kiinste und uns Musen. »
Hier sind die Musen und ihre Disciplinae schon nahezu
identisch. Das Mittelalter ersetzt die als heidnisch emp-
fundenen Musen in bildlichen Darstellungen daher weit-
gehend durch die Personifikationen der Artes. Die Artes
eroffnen den Sterblichen den Weg zu den Gestirnen,
machen sie unsterblich. Auch dieses Motiv laBt sich bis
zu Platon und den frithen Pythagoreern zuriickverfolgen.
Wie lebendig diese Vorstellungen in der spateren Kaiser-
zeit waren, zeigen die von H.I.Marrou und F.Cumont

Abb. 17 Zaghuan, Tunis, Musée Alaoui. Planetengtttermosaik
aus Baalbek. 1.Jh. n.Chr.

71



gedeuteten Musensarkophage3?. Das ist nun freilich nicht
einfach so zu verstehen, als wiirden die Dichter, die Philo-
sophen, die Staatsminner und die iibrigen Wohltiter der
Menschheit durch ihre Werke im Ruhm der Nachkom-
men «unsterblich » weiterleben. Vielmehr liegt darin die
Vorstellung, daBl diese Menschen zu Heroen, zu Halb-
gottern werden und deshalb im Gétterbereich Aufnahme
finden, was den iibrigen Sterblichen versagt bleibt. Nur
fiir eine weitere Klasse von Menschen gilt dasselbe, nim-
lich fiir die Mysten bestimmter Jenseitskulte, welche die
Jenseitsreise als Ritual vorwegnahmen40. Im Kreise der
Pythagoreer aber war zugleich die Bildung, waren die
musischen Technai die Mittel dieser Einweihung. Mythi-
sches Vorbild dieser Heroenapotheose war die Apotheose
des Herakles, wie sie z.B. auf dem Monument von Igel
zu finden ist, aber auch die Apotheose von Gétterlieb-
lingen wie Ganymedes und Hylas (Orbe) und andern.
Erst durch die Ubernahme dieser Mysterien ins Christen-
tum wurden alle Getauften Anwirter auf die Jenseits-
reise. Doch lebt die Beschrinkung auf die Philosophen,
die Weisen und Gebildeten hiaufig auch im christlichen
Bereich weiter.

Neben den Apotheosebildern im Tierkreis sind noch
Tierkreisbilder eines andern, verwandten Typus in weni-
gen Beispielen zu nennen:

1. Ein gnostisches Relief aus dem British Museum4!
istfiilrunseren Zusammenhang besonderswichtig (Abb. 16).
Im Rahmen des Tierkreises steht das Brustbild der GroBen
Gottin der Gnostiker, der Sophia. Sie ist umgeben von den
sieben Planeten, deren Archonten an einer fiir den Be-
schauer nicht sichtbaren Stelle unter dem Bild genannt
werden. Deren Kenntnis ist also nur dem Eingeweihten
moglich. Offenbar fithrt ihr Weg durch die Sphiren der
sieben Planeten und den Tierkreis. Das Relief wird ins
2./3.Jahrhundert n.Chr. datiert und stammt aus Argos.
Es ist vermutlich etwas alter als das Monnusmosaik.

2. Das Mosaik von Zaghuan, Tunis®,

In einem groBen reguliaren Sechseck sind im Zentrum die
siecben Planetengétter im Tierkreis zu finden (Abb. 17).
Dieses Mosaik aus ungefiahr der zweiten Hélfte des 1. Jahr-
hunderts n.Chr. ist die Weiterbildung einer #hnlichen
Darstellung der Planetengotter im Tierkreis aus Baalbek.

3. In der Kuppel des Baaltempels von Palmyra sind

die Eckfiguren, welche den Tierkreis und den Kreis der
Planetengotter tragen, vier Sirenen (Abb. 18).
L. Curtius hat gezeigt, da das Bodenmosaik von Zaghuan
eigentlich eine Projektion des Kuppelgeméldes auf den
FuBboden bedeutet und daB die Rundmosaiken mit dem
Tierkreis letztlich auf Kuppeldarstellungen zuriickge-
hen4s,

Auch das Monnusmosaik von Trier und das Planeten-
gottermosaik von Orbe sind typusmiBig die Spiegelung
einer Apotheose im Kuppelraum. Curtius hat im ge-
nannten Aufsatz nachgewiesen, da3 die vier Sirenen in
Baalbek die Musik der Sphiren symbolisieren. Sie sind

72

hiufig durch andere Vierergruppen ersetzt worden:
«Wenn spiter der Kreis der Sphaera einem Quadrat ein-
geschrieben dargestellt wird, dann sitzen die Winde in den
Ecken wie bei der Himmelfahrt des Herakles auf der
Igeler Séule... Oder es treten die Jahreszeiten an ihre
Stelle. » Die Vierergruppe wurde aber immer wieder ab-
gewandelt. In christlichen Darstellungen treten die Che-
rubim, die Evangelistentiere oder die Evangelisten selbst
an ihre Stelle. Aber wie eine Erinnerung an uralte Vor-
stellungen taucht in der Eingangshalle von S. Marco in
Venedig bei den vier Evangelisten der Spruch auf: «Ec-
clesiae Christi | vigiles sunt quattuor isti /| quorum dulce
melos | sonat et movet undique caelos#4. » «Der Kirche
Christi / sind diese vier Wichter | deren siiles Lied |/ von
allen Seiten ertént und die Himmel in Bewegung setzt. »

Die vier Evangelisten setzen die Sphéiren in Bewegung
und lassen die Sphiarenharmonie erklingen wie die Sirenen
des pythagoreischen Himmels.

Auch die Musen selbst treten an die Stelle der Sirenen,
was mythologisch als Kampf der Musen gegen die Sirenen
ausgedriickt wird. Die siegreichen Musen tragen alle ein
Diadem aus Sirenenfedern, wie ebenfalls auf dem Mon-
nusmosaik zu sehen ist. Daher weist Martianus Capella
den Musen die einzelnen Sphéren des Kosmos zu (I, 27/
28): «... denn Urania stimmt iiberein mit der duBersten
Sphire des Fixsternhimmels, die dahingerissen wird durch
den hochsten Ton, Polymnia erhielt den Kreis des Saturn,
Euterpe den des Iupiter, Erato nahm Besitz vom Mars und
leitet ihn, Melpomene den mittleren Kreis, wo Sol die
Welt mit strahlendem Licht in Schénheit taucht, Terpsi-
chore hat sich verbunden mit dem Golde der Venus, Kal-
liope hat den Kreis des Merkur umfaf3t, Klio den unter-
sten, d.h. sie nahm ihren Sitz auf der Luna, welche die
tiefen Tone aufrauhere Weise hervorbringt. Einzig Thalia
blieb auf der fruchtbaren, blithenden Erde zuriick, weil
ihr Trager, der Schwan, die Last nicht mehr tragen und
nicht mehr hoher fliegen wollte und die nihrenden Teiche
bevorzugt hatte. » Macrobius, Commentarius in Somnium
Scipionis II 3.1, erklart ausdriicklich, daB3 nicht nur die
Sirenen, sondern auch die Musen den Sphiren zuge-
wiesen wurden: «Plato sagt, daB3 die einzelnen Sirenen
je auf einem Kreis sitzen, womit er sagen will, daB3 durch
die Bewegung der Spharen den Goéttern Gesang geboten
wird. Denn im Griechischen bedeutet <Siren»> «die dem
Gott Singende>. Auch die Theologen lehrten, daB die
neun Musen die acht zueinander stimmenden Téne der
Spharen und eine, welche den Zusammenklang, der sich
aus allen ergibt, bedeuten. »

Die Sirenenfedern der Monnusmusen (Abb. 13, 14 und
15) zeigen, daB die Musen an Stelle der Sirenen getreten
sind und die Spharenharmonie erzeugen. Die acht pla-
tonischen Sirenen werden durch die neun Musen ver-
treten, wodurch freilich eine tberzahlig wird, was bei
Martianus Capella witzig erklart wird: Der Schwan, der
Thalia in die Hoéhe tragen sollte, ermiidete und kehrte zu



Abb. 18 Palmyra, Baaltempel. Darstellung in der Kuppel

seinen Teichen auf Erden zuriick, so da3 diese Muse hier
zuriickblieb4s.

Die Erklirung Weickers*, der Wettstreit der Musen
und Sirenen sei ein gelehrter Versuch, den von der alex-
andrinischen Kunst dgyptischen Typen entnommenen
federzhnlichen Kopfschmuck der Musen als Siegestro-
phéen zu deuten, befriedigt nicht, denn Agypten kannte
keine Musen. Weshalb sollte ein solcher dgyptischer Kopf-
schmuck nur den Musen vorbehalten sein?

Proklus, Commentarius in Rem Publicam I1, p. 239, 10,
Kroll trifft also, wie Macrobius (s.0.) das Richtige: «Da
die Musen am ehesten die zahlenmaBig erfaBbare Musik
schenken, wird von ihnen gesagt, sie hitten die Sirenen
besiegt und sich mit den Federn geschmiickt und jene
fithren in die Hohe und sie nihmen deren <emporfiihren-
den Krifte» fiir sich in Anspruch, indem sie sie mit ihrer
Erkenntniskraft in Verbindung bringen. »

Als pythagoreische Sphiarensirenen besitzen die Sirenen
«emporfithrende Krifte», diese Krifte werden aber von
den durch die Musen vertretenen «musischen» Fichern
und Artes tibernommen; die Musen besiegen die himm-
lischen Sirenen. Der erst spit bezeugte Mythos ist eine
Erklarung fiir den Ersatz der pythagoreischen Spharen-
sirenen durch die Musen. Freilich ist es eine gelehrte
Deutung der Theologi. Aber schon seit Varro (und lange
vor ihm bei Platon und den Pythagoreern) sind die Artes
die Mittel, welche «a visibilibus ad invisibilia, a localibus
ad illocalia, a corporeis ad incorporea» fithren?, «vom

Sichtbaren zum Unsichtbaren, vom R&umlichen zum
Unraumlichen, vom Kérperlichen zum Unkérperlichen ».

Der Federschmuck der Musen deutet also darauf hin,
daB sie zugleich mit Hilfe ihrer Artes die Seelen durch die
Sphiren des Kosmos hinauffithren, die Reise der Seele
durch die Sphiren begleiten. Der Federschmuck ist
nicht fiir alle «Jenseitsmusen» obligatorisch, wie die
Musensarkophage zeigen, aber man darf sagen, daB er
iiberall, wo er zu finden ist, besonders auf die «empor-
fithrende » Kraft der sphirischen, pythagoreischen Musen
hinzeigt.

Eine Eigentiimlichkeit des Monnusmosaikes sind weiter-
hin die Monatsbilder. Alle, die sich erkennen lassen, sind
Bilder von Gittern. Erhalten oder mindestens mit einiger
Sicherheit zu erkennen sind fiir den Monat Mai der Gott
Merkur, fiir Juni die Géttin Iuno, fiir Juli Neptun, fiir
September Vulkan, fir Oktober Bacchus, fiir November
Isis. Man muB annehmen, daf3 dieses Prinzip bei allen
Monatsbildern durchgefithrt war. Die Monatsgotter des
Trierer Mosaiks sind teils durch ein Fest des Gottes, das
in den betreffenden Monat fillt, teils durch Etymologie
des Monatsnamens (Juni-Iuno) gewonnen, die Reihe
deckt sich aber nur teilweise mit den babylonischen Mo-
natsgéttern, z.B. bei Manilius4?, Individuell gepragt ist
die Reihe auch im Mithrasrelief von Osterburken. Ent-
scheidend ist bei diesen Namenreihen der Zwoélfgotter
weniger die Wahl und Zuschreibung der Adiecta ... nu-
mina signis, «der den Tierkreiszeichen zugewiesenen
Gotter 9%, als vielmehr ihre Zwolfzahl 51, Die Ingenia oder
Physeis der Menschen sind je einer solchen Gottheit durch
ihre Herkunft verbunden und haben ihre Farbung und
ihren Charakter von dieser Gottheit, wie Platon im Phai-
dros sagt: «Die (die Seelen) suchen die Natur des ihnen
zukommenden Gottes herauszufinden» und «indem sie
so ihrem Gott folgen, trachten sie darnach, daB ihr Ge-
liebter dessen Natur gleichartig werde ».

So stehen auch die Monatsgotter des Monnus im
Dienste der Grundidee des ganzen Mosaikes, der Apo-
theose Homers und der iibrigen «Erfinder» und Wohl-
tater der Menschheit und sind nicht einfach zusammen-
hanglose Zeichen der Darstellung des Jahres.

Damit erweisen sich alle auf dem Monnusmosaik fest-
stellbaren Motiveals innerlichzusammenhéngend. Grund-
idee ist die Apotheose, die Heroisierung Homers und der
iibrigen «Erfinder »: Jahreszeiten, Monatsbilder und Tier-
kreis stellen den Kosmos dar, durch den der Weg des
Heros hinauffithrt. Die durch die Musen und ihre Attri-
bute vertretenen Artes sind das Mittel des Aufstiegs zur
personlichen Unsterblichkeit, die mit den Sirenenfedern
geschmiickten Musen aber bedeuten als Gesamtheit die
Sphédrenharmonie; einzeln vertreten sie je eine der Him-
melssphiren. Das Monnusmosaik muB also den zahl-
reichen Musensarkophagen, die von Marrou und Cumont
erstmals erklirt worden sind, an die Seite gestellt werden.
Riickwirts weist es, wie auch das Planetengéttermosaik

73



von Orbe, auf die rituelle Apotheose im Kuppelraum 32,
vorwirts aber auf die zahllosen mittelalterlichen Kreis-
kompositionen der Artes liberales mit Sophia oder Philo-
sophia im Zentrum?.

Beide hier besprochenen Mosaiken sind in allen ihren
Teilen nur vor dem Hintergrund der kaiserzeitlichen Jen-

seitstheologie zu verstehen, wie sie auch auf den zeitge-
nossischen Sarkophagen bildlichen Ausdruck gefunden
hat. Diese méchtige geistige Strémung war eine der Vor-
aussetzungen fiir den Sieg des Christentums und fiir die
Ubernahme der bildlichen und ideellen Gehalte in die
frithchristliche Kunst.

ANMERKUNGEN

1 V. voN GONzeENBACH, Die rémischen Mosaiken der Schweiz
(Monographien zur Ur- und Friihgeschichte der Schweiz
XIII), Basel 1961.

2 Der Wochengétterfries der Silberschale von Wettingen ist
nur in einer Nachzeichnung erhalten, vgl. Curistorn SiMo-
NETT, Der romische Silberschatz aus Wettingen, ZAK (1946) 1-15,
Abb.11 und 12. Gute Nachzeichnung in RoscuEr, s.v.
Planeten, Abb. 2 (Spalte 2539).

3 v. GoNzENBACH (vgl. Anm. 1), 187.

4 v. GoNzeNBACH (vgl. Anm. 1), 189; LoEscHKE, Lampen Vin-
donissa Nr. 329, 651, Tf. 4.

5 Zeus mit Weltkugel und Zepter, auf Adler fliegend, im Cod.
Bonon. 188, fol. 20v, abgebildet bei G.THIELE, Antike Him-
melsbilder, 1898, Fig. 17; ebenso im Ms., Bol. 188, Xe siécle,
F 30 vo Bibliothéque Municipale, Boulogne-sur-Mer, abge-
bildet bei H. STERN, Le Calendrier de 354, planche XXIII, 4.

6 Abgebildet bei A. ALFOLDI, Die monarchische Reprisentation im
romischen Kaiserreiche, Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt 1970,
Taf. 20, 1.

7 So: v. GonzenBAcH (vgl. Anm. 1), 185.

8 Vgl. A. ALroLpl, Die Geschichte des Throntabernakels, La Nou-
velle Clio 1 (1950) 537-566, und H. KoLLER, Der Thron
Khosraus II, ZAK 27 (1970) 93-100.

9 Eher ist doch wohl an eine rein astrologische Herkunft dieses
Motives zu denken, da auch andere Planetengottheiten auf
dem Widder reitend zu finden sind (vgl. Anm. 10). Es diirfte
die Konjunktion des Planeten mit dem Tierkreisbild des
Widders auf diese Weise dargestellt worden sein.

10 T,oescHKE (vgl. Anm. 4), Taf. IV 7.

1

-

Eurus und Notus? So v. GoNzenBAcH (vgl. Anm. 1), 185.

12 F. CUMONT, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains,

Paris 1942.

CumonT (vgl. Anm. 12), 97/98: « Ganymede... un symbole de

P’ascension des ames vers les astres. »

14 v, GOoNzENBACH (vgl. Anm. 1), 190: «In Orbe aber erscheint
Venus im Mittelpunkt des Ganzen. Wie formal beherrscht
sie auch thematisch die Darstellung, indem in den zusitz-
lichen innern Feldern mit Ganymed ein Geliebter des Zeus,
mit Narzi3 ein gegen die Géttin Fehlender dargestellt ist...»

15 v. GoNzENBACH (vgl. Anm. 1), 189: «Der ganze Kérper ist
in Reticulattechnik gesetzt, als einziger Stelle des Mosaiks. »

16 CumonT (vgl. Anm. 12), 402, N 3: «... la fable racontait
qu’Hylas avait été ainsi ravi et la sculpture funéraire s’est
plu a figurer ce mythe, en particulier sur les tombeaux d’en-
fants. »

1

[

17 RoscHER s.v. Triton, 1195/1196, zeigt zwei sehr schéne Bei-
spicle aus dem Louvre, wo die Nereiden und Tritonen ebenso
paarweise auftreten wie auf dem Mosaik von Orbe.

74

18 Vgl. Das Monnusmosaik und S. 71 u. 73.

19 H. STerN (vgl. Anm. 5), pl. XLII, Abb. 11, Les mois et les
saisons, Mosaique de Carthage.

20 v, GONZENBACH (vgl. Anm. 1), 192.

21 PLATON, Phaidros 256 d/e.

22 PLATON, Phaidros 248 bjc.

23 Vgl. die Ubersicht bei K. Parrasca, Die Riomischen Mosaiken
in Deutschland, Berlin 1959, 142f.

24 L. D. ETTLINGER, Muses and Liberal Arts. Two Miniatures from
Herrad of Landsbergs Hortus Deliciarum, in: Essays in the history
of art presented to Rudolf Wittkower, 1967, 29-35.

25 Antike Denkmdler, herausgegeben vom Kaiserlich Deutschen
Archiologischen Institut, Bd. I (1891), Berlin, 35/36, Taf.
47-49.

26 W, STUDEMUND, in: Arch. Jahrb. V, 1ff. — K. ScHEFOLD, Die
Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker, Basel 1943.

27 BunNeELL LEwis, The Mosaic of Monnus, in: The Archaeological
Journal 55 (1898) 203-258, steuert zwar viele Einzelbeob-
achtungen uber die Kombination von Muse und Dichter,
iiber die Monatsgétter usw. bei, doch stellt auch er das ganze
Programm des Monnusmosaiks nicht zur Diskussion.

28 PARLASKA (vgl. Anm. 23), Taf. 43, 1.

29 Die Erginzung (AC)ICAR(US) geht auf eine Vermutung
STubpEMUNDS (vgl. Anm. 26) zuriick. Der Inder Acicarus wird
bei Clemens in den Stromata A 15, 69, 4, als Lehrer Demo-
krits genannt. Eine Beziehung zu den «musischen » Kiinsten,
wie sie in allen iibrigen Bildern des Monnus feststeht, Homer—
Kalliope, Cadmus-Klio, Aratus—Urania, Thamyris—(Tha-
lia?), ist aber bei Acicarus nicht denkbar.

30 O. Big, Die Musen in der antiken Kunst, Berlin 1887, 9811,

31 Vgl. H. KoLLER, Die dihdretische Methode, Glotta XXXIX
(1960) 6-24.

32 VS 23 B, Vorbemerkung zu den Fragmenten.

33 H. KoLLER, Die [Jenseitsreise — ein pythagoreischer Ritus, in:
Symbolon, Jahrbuch fiir Symbolforschung, Bd. 7, 33-52, und
die dort erwihnte Literatur. Neu kommt hinzu: H. KoLLER,
Fenseitsreise des Philosophen, in: Asiatische Studien 1973, Heft I,
35-57, wo die frithesten literarischen Zeugnisse zur philoso-
phischen Apotheose besprochen werden.

34 Ebenso PorpHYRI0S, De antro Nympharum 28, und PROKLUS, in:
Platonis Rem Publicam II, p.129, Kroll.

35 HETTNER, Antike Denkmadler, S. 37, Spalte I1.
36 E. NoRrDEN, Aeneis VI, S. 36.

37 NorDEN (vgl. Anm. 36), 37. Er schlieBt den Satz an: «Dal}
uns diese hermetische Schrift in dieselben Kreise zuriickfiihrt,
in denen die Quellen aller dieser Vorstellungen liegen, steht
durch ihre Behandlung in Reitzensteins Poimandres und



L. Krolls Lehren des Hermes Trismegistos fest.» Auch der
von uns angefiihrte bildliche Beleg (siehe S. 71) stellt uns die
einfache Grundform der Jenseitsreise durch den Tierkreis vor
Augen.

38 Bie (vgl. Anm. 30), 94ff.

3% H. 1. Marrou, Movoixog avijo, 1938; CumonT (vgl. Anm. 12).

40 KorLER (vgl. Anm. 33).

41 Brit. Mus., A. H. Smitn, Catalogue of Sculpture III, pag. 231,
n. 2162, fig. 26; vgl. A. DELATTE, Etudes sur la magie grecque,
Le Musée Belge XVII (1913) 321-337.

42 Vgl. L. CurTius, Musik der Sphéren, in: Rém.Mitt. (1935)
348-353, nach LA BrANCHERE-GAUCKLER, Cat. du Musée
Alaoui, Taf. 1.

43 Die Musendose aus dem Silberschatz vom Esquilin, Brit.
Mus. E.C. Cat. 305, bietet von diesem Kuppelraum eine
sinnfillige Vorstellung. Die Projektion der Kuppel und die
Umklappung der Arkadenwand ergibt einen geldufigen Typ
mittelalterlicher Philosophiadarstellungen.

44 Zit. nach K. LEHMANN, The Dome of Heaven, in: The Art
Bulletin, March 1945, S. 4.

45 Uber acht Musen auf Sarkophagen, welche die acht sphi-
rischen Sirenen ersetzen, vgl. CuMoNT (Anm. 12), 259 und
302 ff; gelegentlich kommen nur sicben Musen vor, ebenda
316f.

46 M. WEICKER, Der Seelenvogel in der Literatur und Kunst (1902).

47 VARRO bei Claudianus Mamertus stat. an. 2, 8 [GSEL 11,
130], vgl. Augustinus Retract. 1, 5,6, ... etiam disciplinarum
libros conatus sum scribere ... per corporalia cupiens ad
incorporalia quibusdam passibus artis vel pervenire vel du-
cere, und die bei H. Fucns, Art. Enkyklios Paideia, in: Real-
lexikon fiir Antike und Christentum, gesammelten Stellen.

48 Man1Lius, Astronomica V, 43911

49 BunNeLL Lewss (vgl. Anm. 27).

50 MANiILIUS, Astronomica V, 434.

51 ROSCHER, s.v. Jwilfgitter, Sp. 8211
52 KoLLER (vgl. Anm. 33), 52.

53 ETTLINGER (vgl. Anm. 24).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-8, 10, 11: Photo Allegrini, Yverdon-Orbe

Abb.9: MaTtTHAUS MERIAN, Topographia Helvetiae, Rhaetiae et
Valesiae . . . Frankfurt a.M. 1654, Neue Ausgabe 1960, S.58

Abb. 12, 13, 14, 15: Photo Landesmuseum Trier

Abb. 16: nach A. DELATTE, Etudes sur la magie grecque, Le Musée

Belge XVII (1913)

Abb. 17, 18: nach L. CurTius, Rém. Mitt. (1935)

75



	Die Apotheose auf zwei römischen Mosaiken : das Planetengöttermosaik von Orbe und das Monnusmosaik von Trier

