
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 30 (1973)

Heft: 1

Artikel: Zur Ikonographie des Leben-Jesu-Zyklus in der St.-Martins-Kirche von
Zillis

Autor: Townsley, Ashton L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Ikonographie des Leben-Jesu-Zyklus in der St.-Martins-Kirche von Zillis
von Ashton L. Townsley

Unter den Problemen, welche die Deckenmalereien der
St.-Martins-Kirche in Zillis der kunsthistorischen
Forschung aufgeben, haben zwei Hauptfragen noch keine
abschließende Beantwortung gefunden. Die eine bezieht sich
auf die ikonographischen Vorlagen, deren sich der (oder
die) Meister von Zillis bedienten, die andere betrifft die
Datierung. Da weder eine Inschrift noch irgendwelche
archivalischen Aufschlüsse vorliegen, die verbindliche
Hinweise auf die Entstehungszeit der Malereien zu geben
vermöchten, basieren alle Datierungsvorschläge
notwendigerweise auf stilkritischen Argumenten. Da aber, wie
die bisherigen Arbeiten zeigen, der Stil der Zilliser
Malereien sehr weit voneinander abweichende zeitliche
Einstufungen nahelegt, gibt es bislang noch keinen von
der Forschung allgemein akzeptierten Datierungsvorschlag.

Durch welche Kanäle die in Zillis eindeutig feststellbaren

byzantinischen Einflüsse in das Bündner Hochtal
gelangt sein könnten, hat vor einigen Jahren P. Iso Müller
in dieser Zeitschrift zumindest zur Diskussion gestellt1.
Die Beziehungen von Byzanz zum Westen waren
vielschichtig und zu jener Zeit zumal in Süditalien und
Kampanien, aber auch in der Churer Region sehr lebendig2.

Die Ideen und Anregungen wanderten in beiden
Richtungen. Die Art und Weise, wie in Ost und West die
Fremdeinflüsse in den Dienst der eigenen Sache gestellt
wurden, deckt ebenso bezeichnend die Unterschiede der
beiden damaligen Kulturbereiche auf, wie sie deren
Gemeinsamkeiten offenbart.

Unsere Untersuchung beschränkt sich auf eine
ausgewählte kleinere Anzahl der Zilliser Darstellungen. Die
unterschiedliche Natur des heranzuziehenden Vergleichsmaterials

legt uns zum vornherein nahe, daß einzelnen
der von uns angeführten Quellen mit großer
Wahrscheinlichkeit nur eine Vermittlerrolle zukam. Anderseits
aber wirft dieser Umstand erneut die Frage nach dem
(oder den) Zentren auf, in denen die für die damalige
Zeit verbindliche Ikonographie geschaffen und entwickelt
wurde und von denen aus die Künstler und Kunsthandwerker

- direkt oder indirekt - Anregungen für ihre
eigenen Darstellungen bezogen.

Verschiedene historische Hinweise legen nahe, daß die
Gegend, in der das Dorf Zillis liegt, in künstlerischer
Hinsicht Einflüsse aus verschiedenen Kulturbereichen
empfing3. Die altehrwürdige Stadt Chur, Bischofssitz seit dem
5.Jahrhundert, hatte in der Paßlandschaft des Schams
dominierenden Einfluß4. Da sich aber im Churer Bistum

keine vergleichbare (und vor allem nicht als Gesamtzyklus

erhaltene) Bilderdecke mehr findet, fällt das einstmals

vielleicht vorhandene Vergleichsmaterial leider aus.
So bleibt nur die Möglichkeit, nach andern, entfernter
liegenden Quellen Ausschau zu halten, in der Hoffnung,
wenn nicht für das Ganze, so doch vielleicht für einzelne
Szenen des «inneren» Zyklus, d.h. der Leben-Jesu-Bilder,

neue Aufschlüsse zu erhalten. Für Darstellungen der
Vita Christi steht ein breiter Fächer von Vergleichsmaterial

zur Verfügung. Da - wie zu zeigen sein wird -
keine dieser Quellen dem Zilliser Entwerfer tale quale als

Vorlage diente, werden für die typologische Herleitung
einzelner Bildmotive notwendigerweise auch verschiedene

Quellen herangezogen werden müssen.
Der Großteil des hier einschlägigen Materials liegt in

der Fachliteratur in Editionen vor; an erster Stelle seien

hier zwei berühmte illuminierte Evangelientexte genannt,
nämlich der sog. Parisinus graecus 74 der Bibliothèque
Nationale in Paris (MS Gr. 74) und der sog. Laurentianus

VI 23 der Biblioteca Laurenziana in Florenz (MS Plut.
VI 23) 5. Beide wurden im 11 .Jahrhundert in Konstantinopel

geschaffen.
Auf Grund weiterer zur Verfügung stehender Quellen -

einschließlich älterer Handschriften verschiedenen
Charakters - gelangt man zum Schluß, daß die beiden
erwähnten Codices nicht alle damals geläufigen Vita-Christi-
Szenen enthalten, sondern daß insgesamt noch weit mehr
Darstellungen bekannt und im Umlauf waren. Auch in
Zillis stößt man auf Szenen, zu denen weder der Parisinus

graecus 74 noch der Laurentianus VI 23 Parallelen
aufweisen, von denen aber dennoch glaubhaft gemacht werden

kann, daß sie auf ein Vorbild des byzantinischen
Kulturkreises - und zwar auf ein wesentlich älteres -
zurückgehen 6.

Unter diesen älteren Bilderhandschriften sind vorab
zwei zu erwähnen, die beide im 9.Jahrhundert in
Konstantinopel entstanden und die sich heute in der
Bibliothèque Nationale in Paris befinden. Die ältere der
beiden, eine mit Randillustrationen versehene Abschrift der
Sacra Parallela (MS Gr. 923), ist ein Johannes von
Damaskus zuzuweisendes Werk, das vermutlich noch vor
dem Ende des Ikonoklasmus in Palästina entstand7; bei
der andern, dem sog. Parisinus graecus 510, handelt es sich

um ein etwas jüngeres Werk, eine luxuriös ausgestattete
Version der Homilien des Gregor von Nazianz (MS Gr. 510),
die um 880 für den byzantinischen Kaiser Basilios I.
geschaffen wurde8.

40



*kV '--Jus. _&YV«

'

¦ ¦ ¦'¦"¦¦ ''•'¦¦ '¦

v-: .:. ":

ÄS@ää^- Sani

.'Wgv^lJCy » 1 -Eu* ¦¦ 1 ^P,
i: : fe »sr-, -w-.««

feu^H
Y-.^-fclri,

'isss&nMh?

- .exaagaaev, *1

vE''
ï

1

jr.*.* .r / .._„

Reft'

1-9

48-55, 10

47,56-62, 11

46,63-69, 12

45,70-76, 13

Mi,r-»3S%#f*>^ -

ss
w*ll
*V'IJ lir^^g^pBI |V\ .\*.\ \j^r

»-"r-1,1 Nrô* tJï4'&

v' "!r: '< --"si
h»1

•,_ -: (-*

a fUKi
-^-X^*'."'^"'^ **>.-•«.

IS»*

.'w'Ww _W w'(

f^E^i4,

-r»'"--HY. r Si
¦ ï^-i^Ar*,, $MISSI*^S^°>mA

"SK-- £

rr.»l»4«flÇ»

??—¦ ¦'•. -J

:i! ; fi

Ä|S f^38^

ÉÉl

£fe"Ä

jY^VÌ/l

3h

a"'^-YYJ-Tl

'jâo-H &£äflAf* L '

ril

.SA,!

44. 77-83,14

43,84-90, 15

42.91-07, 16

41,98-104, 17

40. 105-111, 18

39, 112-118, 19

38, 119-125,20

37, 126-132.21

36, 133-139,22

35. 140-146,23

Abb. 1 Zillis, St.Martin.
Die heutige Anordnung der
romanischen Bilderdecke
mit der Bezifferung von E.
Poeschel (1940)



WM,m .ois!,

i^üÄH^OT^^M^p^l
7 ^MÊ

3&yi,uU.!o r^aaM^^^^^^JiT^^id 1

j /4 '% i
Abb. 2 Zillis, St. Martin. Deckenfelder 86-90 : Bethlehemitischer Kindermord

Diese beiden byzantinischen Codices gehen ihrerseits
auf eine noch ältere Bildtradition der Evangelientexte
zurück. Gute Gründe sprechen für die Annahme, daß schon
die frühchristliche Kunst Bilderzyklen der Vita Christi
kannte. Aufsolche scheinen spätere Kompilatoren - direkt
oder auf Umwegen - zurückgegriffen zu haben9.

Obwohl uns aus dem Zeitabschnitt des 1 .Jahrtausends
kein vollständiger Leben-Jesu-Bilderzyklus erhalten ist,
darfein solcher schon für einen sehr frühen Zeitpunkt
vorausgesetzt werden, stimmen doch einzelne Darstellungen,
die auf erhalten gebliebenen Werken der frühchristlichen
Zeit erscheinen, ikonographisch so vollständig mit ihren
Gegenstücken in späteren Codices überein, daß an einer
ununterbrochenen Bildtradition kein Zweifel bestehen
kann. Für unsere Untersuchung finden sich diesbezüglich
aufschlußreiche Beispiele unter den Miniaturen des
berühmten Purpur-Codex von Rossano, d.h. unter den ins
6.Jahrhundert zu datierenden Fragmenten der vier Evangelien

im Kirchenschatz der Kathedrale zu Rossano in
Unteritalien10. Diese Miniaturen (die sich ihrerseits wohl
von einem älteren Zyklus der Monumentalmalerei
herleiten) haben ihren Abglanz einerseits in jüngeren
Evangelienillustrationen, anderseits in der Tafelmalerei gefunden,

so derjenigen von Zillis11.
Auf Grund der kunstgeographischen Lage, welche dem

Schams an einer wichtigen Durchgangsstraße über die
Alpen zukam, ist mit komplex gelagerten Einflußbereichen

zu rechnen; nicht immer werden sich byzantinische

von ottonischen Einflüssen säuberlich trennen
lassen. Überdies ist mit Bildtypen zu rechnen, die trotz
ihres byzantinischen Ursprungs in dem Zeitpunkt, da die
Zilliser Decke gemalt wurde, bereits seit einer oder
mehreren Generationen zur festen Ikonographie der
Westkirche gehörten.

Schließlich hat sich die Forschung auch jener Fälle
bewußt zu bleiben, in welchen bestimmte Evangeliendarstellungen

nur noch in einer Version im Westen vorhanden
sind, obwohl stilistische, kompositorische oder ikonographische

Merkmale darauf hinweisen, daß die Bilderfindung

auf byzantinische Vorbilder zurückgehe.

Was die Komposition der quadratischen Zilliser
Bildtafeln betrifft, so darf nicht vergessen werden, daß hier
der Entwerfer für jene Szenen, wo ihm eine Vorlage in der
Art des Parisinus graecus 74 oder des Laurentianus VI 23 zur
Verfügung stand, die der Vorlage eigentümliche
Streifenkomposition in ein quadratisches, rahmenbezogenes Bildfeld

zu transponieren hatte. Für gewisse fortlaufende
Erzählstreifen ergab sich so die Notwendigkeit, in Zillis das

Geschehen auf eine Folge quadratischer Bildtafeln aufzuteilen.

Manche der Zilliser Kompositionen erinnern an
diejenigen byzantinischer Lektionar-Illustrationen, die sehr
oft ähnlich proportioniert und gerahmt sind und von
denen auch in vielen Fällen bekannt ist, daß sie sich von
der Ikonen- oder von der Monumentalmalerei herleiten.

Schließlich werden wir uns mit jenen Aspekten des

Zilliser Zyklus befassen, die eindeutig in die liturgische
Tradition des Westens bzw. dessen Monumentalkunst
verweisen : mit Bildern, die der Forschung besonders dann zu
schaffen gemacht haben, wenn der «westliche» Anteil
durch größere oder kleinere Anleihen aus der
byzantinischen Ikonographie verunklärt wird.

Die nachfolgend zur Besprechung kommenden Bilder
wurden so ausgewählt, daß für den Leser die Relevanz
der eben skizzierten Problemkreise deutlich wird.

1. Der bethlehemitische Kindermord (Mt 2, 16)

Zillis, Felder 85-90

Die Geschichte wird in einem einzigen Vers in nur einem
der Evangelien erwähnt. In Zillis beansprucht sie sechs

Felder (Abb. 2). In den zwei ersten ist Herodes Zeuge des

Massakers (Felder 85-86). Rechts sitzt der König auf
seinem juwelenbesetzten Thron. Rechts hinter ihm, hinter

dem gemalten Rundbogen, ein Palastwächter. Der
König zeigt mit seiner Rechten auf einen königlichen
Beamten. Dieser seinerseits, Herodes zugewandt, zeigt auf
den Schergen, der ein Schwert hält und auf dem Weg
zum Massaker ist, obwohl auch er Herodes anschaut.

42



rr-j-~-

~.
ra "J t? *.fiF«r:%*. *«£

ré&^«K* .Ì *4.
fc

Y'r-

rr»rf..
»

' «

»<*>

Abb. 4 Bibl. Nat. Paris. Homilien des Gregor von Nazianz,
Abb. 3 Bibl. Nat. Paris. Evangeliar, MS Gr. 74, fol. 5r: MS Gr 510; fol 137r. ßethlehemitischer Kindermord
Bethlehemitischer Kindermord

Der Mord selbst wird durch zwei Soldaten ausgeführt
(Felder 87-88). Im Vordergrund der zwei nächsten Felder

befinden sich die Körper der bereits getöteten Kinder,

und hinter ihnen, in der gleichen Szene, köpfen die
Soldaten mit einem riesigen Schwert zwei weitere Kinder.
Die restlichen zwei Felder zeigen zwei stehende Frauen,
deren eine sich die Haare rauft, während die andere
ihr noch unversehrtes Kind in den Armen hält; rechts
davon zwei sitzende Frauen mit ihren Kindern (Felder
89-90).

Es existieren zumindest zwei verschiedene Versionen
der Darstellung des Kindermordes. Die eine, im Westen
während der frühchristlichen, karolingischen und späteren

Epochen gebräuchlich, zeigt Soldaten, die vor den

Augen des Herodes die Kinder auf den Boden schmettern13.

Die andere Version, zu der die Zilliser Szene

gehört, zeigt den durch Schwerter tragende Soldaten
ausgeführten Mord. Die letztere Darstellung des Kindermordes
wurde von byzantinischen Künstlern konsequent
angewendet. Das Pariser Evangeliar, MS Gr. 74, fol. 5r,
enthält eine Illustration des Kindermordes, die viele Parallelen

zur Szene in Zillis hat (Abb. 3)14. Der thronende
Herodes zeigt auf das Massaker. Hinter ihm der
Palastwächter mit Speer und Schwert. Der Scherge selbst ist
demjenigen von Zillis sehr ähnlich. Zwei Soldaten töten
Kinder mit ihrem Schwert. Links (im Gegensatz zur
rechten Seite in St. Martin) befinden sich die stehende,
sich die Haare raufende und die sitzende Frau, die Rahel
darstellt und im Text genannt wird. Weitere Beispiele,
die alle mit dieser Ikonographie übereinstimmen, zitiert
Gabriel Millet in seiner Studie zur Ikonographie der
Evangelien15.

Das einzige Merkmal in der Zilliser Szene, das von
diesen Beispielen abweicht, ist der Herodes zugewandte
königliche Beamte, der auf den Schergen zeigt. Dieser

königliche Beamte und der Soldat hinter ihm nehmen am
Massaker selbst nicht teil, sondern stellen den Übergang
zwischen den beiden Bildteilen dar, was sehr bezeichnend
ist. Sie lassen vermuten, daß der Kindermord in einer als

Vorlage dienenden (Codex-)Illustration aus mehr als nur

einer einzigen Szene bestand. Zusätzliche Faktoren
erhärten diese Theorie.

Ein königlicher Beamter, der mit der gleichen
rückweisenden Gebärde mit Herodes spricht, erscheint in dem
ins 4.Jahrhundert zu datierenden Mosaik mit dem
Kindermord auf dem linken Zwickel des Triumphbogens in
der Kirche Santa Maria Maggiore in Rom16. Die Szene,

auf die er zeigt, beschreibt nicht den Kindermord,
sondern die versammelten Mütter, die ihre Kinder in den

<* 'Mkv3
V

«*%, jL~ jb

»
.r .:

7,

m

^SHEi IV iT « *¦ F »» i

Abb. 5 Kathedrale Hildesheim. St.-Alban-Psalter,
Bethlehemitischer Kindermord

fol. 315 r:

43



«M M fàmH sm

n

ti

Abb. 6 Zillis, St. Martin. Deckenfelder 92-93 : Jesus
unter den Schriftgelehrten

Armen halten. Die Geschichte ist illustriert in der Pariser
Version der Homilien Gregors von Nazianz, MS Gr. 510, fol.
137r, wo ein Soldat in ganz ähnlicher Haltung ein
Schwert führt - tatsächlich ist er der einzige am Mord
Beteiligte (Abb. 4)17. Er hält ein Kind an den Haaren
und schickt sich an, es zu töten. In diesem Teil der
Miniatur sind weder Mütter noch andere Kinder zu
sehen. Neben Herodes und seinem Palastwächter auf der
linken Seite zeigt die restliche Szene den Berg, der sich
öffnet, um Elisabeth und ihr Kind, Johannes den Täufer,
zu schützen, und den Tod von Zacharias, beides
Elemente der Kindermordgeschichte im Protoevangelium des

Jakobus18. In anderen Beispielen dieser Darstellung,
einschließlich derjenigen im Pariser Evangeliar, blickt einer
der Soldaten inmitten des Mordens zu Herodes hin.

Die Kürze des biblischen Textes über den Kindermord

muß fast unmittelbar zu einem Zusammenzug der
Szenen geführt haben, die ausgeschmückt wurden, um
den Evangelienbericht zu illustrieren. Es bleiben nur
wenig Anhaltspunkte, die darauf hinweisen, daß eine
reichere Erzählung hinter der einzelnen, vertrauten
Darstellung des Ereignisses steht. Daß der ganze Zyklus nicht
vollständig verschwand, zeigt die Anwesenheit des königlichen

Beamten in der Miniatur des Kindermordes im
ottonischen Codex Aureus Epternacensis, jetzt im Germanischen

Nationalmuseum in Nürnberg, fol. 19v19. Der
königliche Beamte steht links von Herodes, weg vom
Massaker selbst, obwohl er sein Schwert zieht. Er ist mit
Armiger beschriftet, damit er nicht mit der gewöhnlichen
Palastwache verwechselt wird. Herodes und der Waffenträger

sind im Palast. Außerhalb, auf der rechten Seite,
findet das mit Schwertern geführte Massaker statt. Rechts
außen ist Rahel zu sehen.

Eine Wiedereinführung der Betonung auf der
Szenensequenz, die die Geschichte illustriert, scheint im Westen
mit der gemalten Zilliser Decke stattzufinden, obwohl sie

tatsächlich schon früher in der Kirche von SantAngelo
in Formis begonnen hat oder, wahrscheinlicher, im
Stammkloster von Montecassino. Zwei Beispiele aus dem
12.Jahrhundert, beide westlich, aber mit entschieden
byzantinischen Einflüssen, und beide verwandt mit
St. Martin in Zillis, umfassen Elemente aus dem ganzen

Zyklus. Es sind dies der St.-Alban-Psalter in Hildesheim,
in England um 1120 in St. Alban geschaffen, und das

Mosaik in der Kathedrale von Monreale20. Die Miniatur
im St.-Alban-Psalter ist der Zilliser Malerei ikonographisch
sehr ähnlich (Abb. 5). Der königliche Beamte, der sich
von Herodes zum Schergen hinwendet, ist mit einem
Schwert bewehrt, so wie in der Miniatur im Codex Aureus

Epternacensis. Das stark restaurierte Mosaik in Monreale ist
durch die Inschrift klar in zwei Szenen aufgeteilt. In der
ersten schickt Herodes zwei Soldaten, die Kinder zu töten;
in der zweiten wird das Massaker selbst dargestellt.

Otto Pacht wies in seinem Artikel über die
Ikonographie der Illustrationen im St.-Alban-Psalter auf die
Wiedereinführung von Elementen aus der ursprünglichen
Bilderfolge hin21. Er schrieb dies dem Einfluß des
lateinischen mittelalterlichen Dramas, des Ordo Racheiis, zu,
d.h. des Spiels vom Kindermord, das sich in verschiedenen

Versionen vom 11 .Jahrhundert an erhalten hat22.
Dieses Spiel enthält einen Dialog zwischen Herodes und
einem königlichen Beamten, der je nachdem identifiziert
wird als Herodes' Sohn, Archelaus, als Waffenträger oder
Gladiator. Dieser königliche Beamte ist es, der dem wütenden

Herodes den bethlehemitischen Kindermord suggeriert.

Die trauernde Frau, die auf der Zilliser Szene (Feld 90)
auf der rechten Seite sitzt und ein Kind im Schoß hält,
stellt wahrscheinlich Rahel dar. Sie ist natürlich im
Drama, das ihren Namen trägt, sehr wichtig, aber sie ist
auch eine Hauptfigur in der ursprünglichen
Bildersequenz der traditionellen Evangelienillustration.

2. Der zwölfjährige Jesus im Tempel (Lk 2, 41-50)
Zillis, Felder 92-93

In Zillis ist diese Szene in zwei Felder aufgeteilt, mit
Maria und Joseph im ersten, Christus und den Priestern
im zweiten (Abb. 6). Der nach dem biblischen Text
Zwölfjährige wird ungefähr gleich groß gezeigt wie die
ihn umgebenden Priester. Er wird bartlos und mit jugendlichen

Zügen dargestellt, die Rechte in lebhafter
Sprechgebärde erhoben, in der Linken eine Schriftrolle haltend.

^
AA

Abb. 7 Bibl. Laurentiana, Florenz. Cod. Plut. VI 23, fol. 106v:
Jesus unter den Schriftgelehrten

44



X* rinn

•-¦¦. *• '** wy- ïa*^#?» y ^w '•¦¦

f, Y ^ *' I '
: »

¦à ¦

' r ~ - Ì <
|Y * J '¦ .¦¦-¦* C 7 y \ -| Y'»

I » ¦". :" Jn!fï i 7 f, ' i

/
7y7\

Abb. 8 Dionysios-Kloster, Berg Athos. Lektionar, Cod. 587 (ex. 740), fol. 135r: Jesus
unter den Schriftgelehrten

Die Darstellung im Tempel, so wie sie in Evangelien
geschildert wird, begegnet uns in der Miniatur des
Laurentianus VI 23, fol. 106v, als bildmäßig gefestigter
Typus (Abb. 7)23. Wie in Zillis ist auch hier Christus
etwa gleich groß wie die ihn umgebenden Priester, jung
und bartlos. Er wird von zwei Priestern flankiert, deren
einem er sich mit einem Sprechgestus zuwendet, analog
der Zilliser Szene. Ebenso hält er in der andern Hand eine
Rolle. Jedoch sitzt Christus im Evangeliar der Laurentiana
auf einer Art Thron mit Bänken auf jeder Seite, was in
Zillis nicht der Fall ist. Dagegen kommen, wie hier,
Joseph und Maria ebenfalls von links. Im Florentiner
Evangeliar umfaßt die Darstellung einen Teil einer
gedrängten Serie von vier Szenen, welche die Geschichte

ganz genau wiedergeben. Für die Illustration eines in der
Mitte des 11 .Jahrhunderts entstandenen byzantinischen
Lektionars, das sich im Dionysios-Kloster auf dem Berg
Athos erhalten hat, Codex 587 (ex. 740), fol. 135r, wurden
verschiedene Details der szenischen Folge herausgehoben
und zu einer rahmenbezogenen Darstellung verwendet
(Abb. 8)24. Der jugendliche Christus sitzt in der Mitte,
vergrößert, aber sein Thron ist nun eine halbrunde Bank,
und vier Priester - zwei auf jeder Seite - umgeben ihn.
Rechts und außerhalb des Bildrahmens befinden sich
Maria und Joseph. Sie stehen symbolisch außerhalb des

Tempels, denn die gerahmte Szene ist zu einem Innenraum

geworden. Christus wird in seinem Gespräch immer
noch in leicht abgewandter Stellung gezeigt, ebenso hält
er eine Schriftrolle und nicht ein Buch, wie dies oft in
westlichen Beispielen vorkommt.

3. Johannes predigt in der Wüste (Joh 1,21; Mt 3, 1-

Lk 3, 1-18) Zillis, Felder 94-97
13;

Im Bildfeld 94 der Zilliser Decke ist Johannes der Täufer
zusammen mit Elias zu sehen, beide Prototypen der
christlichen Asketik (Abb. 9)25. Die Felder 95 und 97

zeigen eine Ansammlung von Männern. Der härene

Mantel, den Johannes trägt, und seine Gesichtszüge
gleichen auffallend den byzantinischen Darstellungen des

Täufers in Elfenbeinschnitzereien und Miniaturen des 10.

und 11 .Jahrhunderts26. Besonders verblüffend ist die
ähnliche Behandlung des Bartes, der in vielen, zum Halbrund

gefügten feinen Strähnen bis unter das Kinn reicht.
Die Darstellung von zwei bildmäßig getrennten Zuhörergruppen

könnte daraufhinweisen, daß als Vorlage für die
Zilliser Szene eine Kombination von verschiedenen
Evangelientexten verwendet wurde. Das Matthäus-Evangelium

erwähnt, daß Schriftgelehrte und Älteste, d. h. Pharisäer

und Sadduzäer, anwesend waren; beiden dieser Sekten

gehörten Christus feindlich gesinnte Priester an. Im
Lukas-Evangelium ist der Täufer von Soldaten und Zöllnern

umgeben.
Wenn die Malerei auf eine aus verschiedenen Quellen

gespeiste Vorlage zurückgeht, so dürfte es angezeigt
sein, eine dritte Komposition als Vergleich heranzuziehen.
Millet bildet eine Miniatur der Predigt Johannes des

Täufers aus einem in Leningrad fragmentarisch erhaltenen

Evangeliar des 14.Jahrhunderts ab (Cod. Petropol.

305, fol. 1 v) 27. Diese Illustration basiert auf dem Text von
Johannes 1, 19 (Abb. 10). Obwohl bedeutend später ent-

45



HKJ iC*
mWMmmm*' "" 'J*d

Abb. 9 Zillis, St. Martin. Deckenfelder 94-97 : Die beiden Aspekte der Predigt Johannes' des Täufers

standen, stimmt die Komposition dieser Szene in vielen
Einzelheiten mit der Malerei in der St.-Martins-Kirche
von Zillis überein. Johannes der Täufer steht im
Leningrader Codex in lebhafter Sprechgebärde vor seinen
Zuhörern. Diese treten aus einem Tor und werden angeführt

von einem Priester und einem jüngeren, mit einer
Chlamys bekleideten Mann. Aus dem beigefügten
Evangelientext erhellt, daß Priester und Leviten zur Befragung
Johannes des Täufers ausgesandt worden waren.

Da die Zilliser Darstellung aus keinem der Evangelienberichte

allein erklärt werden kann, ist die Annahme
naheliegend, als Vorlage wiederum eine Miniatur eines
Lektionars zu vermuten. Die Lesung der Predigt Johannes

des Täufers ist dem Johannes-Evangelium entnommen.

Sie erfolgt am Montag Diakainisime der ersten
Woche nach Ostern. Wäre der Text der Lesung illustriert,
so wäre die erste Quelle natürlich das Johannes-Evangelium

gewesen, wobei dem Illustrator des Lektionars im
Hinzufügen weiterer Einzelheiten aus andern Bildquellen

%y| ^^$&^zW 7'4
u

r
m..,-*

größere Freiheit zugestanden hätte als dem Illustrator des

Evangelientextes. Die am meisten mit Zillis verwandte
Darstellung der Täuferpredigt findet sich in dem bereits
erwähnten, fast gleichzeitigen Laurentianus VI 23 (MS Plut.
VI 23, fol. 7v)28. Auf dieser Miniatur ist die Partie mit
der Zuhörerschaft teilweise zerstört, was aber davon
erhalten ist, weist eindeutig Ähnlichkeit mit der Zilliser

ï::
U

dé,
i I

Abb. 10 Leningrad. Evangeliar, Cod. Petropol. 305, fol. lv:
Predigt Johannes' des Täufers

Abb. 11 Bibl. Laurentiana, Florenz. Cod. Plut. VI 23, fol. 7r:
Aus dem Taufzyklus

Malerei auf (Abb. 11). Weiter geht die Parallelität
indessen nicht; es war in dem nicht mehr erhaltenen Teil
der Laurenziana-Darstellung sicher kein Tor vorhanden,
noch wurde der Unterschied zwischen Volk und Schrift-
gelehrten besonders betont.

Der Zilliser Szene liegt bestimmt eine byzantinische
Vorlage zugrunde ; wenngleich sich bis heute keine exakte
Parallele aufweisen läßt, so findet sich in der Zilliser
Darstellung anderseits auch kein Hinweis, der eine
westliche Bildvorlage vermuten ließe.

4. Die Versuchung Christi mit den Reichtümern der Welt

(Mt 4, 8; Lk 4, 5) Zillis, Feld 101

Die Zilliser Darstellung (Abb. 12) zeigt Christus in der
Wüste, einer eigenartigen Landschaft mit stilisierten
Bergen, die von C. Simonett als Umgebung von Zillis gedeutet

wird. Er macht eine abweisende Geste gegen Satan,
der links im Bild steht und auf eine große, schwarze, ge-

46



Abb. 12 Zillis, St.Martin. Deckenfelder 99-102: Versuchung Christi

fäßartige Scheibe zeigt, die verschiedenartige Gegenstände

enthält. Dieser scheibenartige Behälter scheint
dem Text zu widersprechen, in dem Christus alle Reiche
der ganzen Welt gezeigt werden, aber es gibt eine
frühere ähnliche Darstellung in Evangelienillustrationen.
Der schon mehrmals erwähnte Parisinus graecus 74
veranschaulicht die dreifache Versuchung, die in den
Evangelien von Matthäus und Markus verzeichnet, aber nicht
in der detaillierten Art erzählt wird, wie dies die beiden
Darstellungen des Pariser Evangeliars auf fol. 7r und fol.
65r tun29. Beide stellen Kompilationen der Evangelientexte

dar, zeigen sie doch in einem einzigen Bild Christus
auf einem kleinen Hügel, Satan vor ihm und die
Elemente der drei Versuchungen (beisammen hinter Satan).
Vergleichbar mit Zillis, ist die Versuchung Christi im
Parisinus graecus 74 mittels kleiner Gefäße dargestellt, die
vermutlich Gemmen und Münzen enthalten (Abb. 13).
Die Illustration dieser Versuchung im Pariser Manuskript

der Homilien des Gregor von Nazianz, MS Gr. 510,
fol. 165r, weist ebenfalls mit Reichtümern gefüllte Gefäße
auf (Omont, Miniatures, Tf. XXXV)30.

Die Figur Satans verdient besondere Beachtung. Er ist
nackt, geflügelt und nur irgendwie bestialisch in seiner
Tiergestalt. Es sieht so aus, als wenn der Maler
beabsichtigt hätte, viel mehr die Subtilität der Überzeugungskraft

des Versuchers herauszustreichen als das offenkund-
lich Böse, personifiziert in der häßlichen und die
Menschengestalt persiflierenden Figur, in welcher der Teufel
meist dargestellt wird. Figur und Pose erscheinen im
Parasinus graecus 74 klassisch inspiriert.

5. Die Versuchung Christi, sich von den ZCnnen des Tempels
hinunterzustürzen

(Mt 4, 5-6; Lk 4, 9-12) Zillis, Feld 100

Das Zilliser Bild zeigt Christus in ruhiger Haltung rechts
eines kuppelbedeckten Gebäudes und den Teufel mit
aufgeregteren Gebärden als in der eben erwähnten Dar¬

stellung (Feld 101) links davon. Sein Gesicht wirkt
wutverzerrt (Abb. 12).

In vergleichbarer Weise wird in dem oben schon
erwähnten Laurentianus VI 23 der Tempel dargestellt, nämlich

in der Form eines kuppelbedeckten Ziboriums (MS
Plut. VI 23, fol. 109r). Christus, mehr schwebend als

stehend, erscheint neben dem Gebäude. Diese Darstellung
des Laurentianus bezieht sich indessen auf die Versuchung
mit den Reichtümern, und zwar auf den Passus, da der
Teufel Christus «alle Reiche des Erdkreises» zeigt, wofür
der Illustrator das erwähnte komplizierte Gebäude im
Sinne einer Abbreviatur gebraucht.

Auf die Darstellung der dritten Versuchung (Aufforderung

durch den Teufel, Steine in Brot zu verwandeln),
wie sie die Zilliser Decke in Feld 99 zeigt, soll hier nicht
näher eingetreten werden.

Die fortschreitende Karikierung in der Darstellung
Satans ist ein eigenartiges Merkmal aller drei Szenen in
Zillis. Sie trägt wesentlich dazu bei, den Triumph Christi
über seinen Versucher als ein dramatisches Ereignis zu
charakterisieren. Es gibt sowohl byzantinische wie otto-
nische Handschriften, welche den Teufel gleichsam als

klassischen Typus schildern. So erscheint er im Pariser

Gregorius, MS Gr. 510, fol. 165r, in allen drei Szenen der
Versuchung31 : geflügelt und in der Darstellung seiner
Gebärden nicht verändert, obwohl sein Gesicht in jeder der
Miniaturen entstellt erscheint. Im ottonischen Evangeliar

yjs. | M Uj> fj a uM «xrj-t» «|-

-»V

A

Abb. 13 Bibl. Nat. Paris. Evangeliar, MS Gr. 74, fol. 65 r:
Versuchung Christi

47



m RH

tiumeXXM*

Abb. 14 Zillis, St.Martin.
Hochzeit zu Kana

Deckenfelder 103-104:

Ottos III. in München, Staatsbibliothek 4453, fol. 32v, ist
der Teufel, so wie ihn die fraglichen
Versuchungsdarstellungen zeigen, auch irgendwie eine klassische
Erscheinung32. Sein häßliches Wesen wird durch seine
kleine Gestalt und die dunkle Farbe betont. Die Künstler
der St.-Martins-Kirche in Zillis hatten eine entschiedene
Neigung, die Versuchungsepisoden, die sie auswählten,
bezüglich der Figur des Teufels so drastisch und dramatisch

wie möglich zu schildern. Hier übertrafen sie oft die
ottonischen Miniaturisten und die byzantinischen
Illuminatoren. Die drei Zilliser Versuchungsdarstellungen (von
denen hier nur auf zwei näher eingetreten wurde) scheinen

auf byzantinische Vorlagen zurückzugehen, die aber
durch das Temperament des Interpreten - des
Vorzeichners oder des Malers - einen Zug ins Drastisch-
Expressive erhielten, der sehr wahrscheinlich in den
Originalen nicht vorhanden war.

6. Die Hochzeit zu Kana (Joh 2, 1-10)
Zillis, Felder 103-104

— .-.:. r»°rsr: >

/ //
2 7>

Abb. 16 Landesbibliothek Darmstadt. Hitda-Evangeliar, Cod.
1640, fol. 169r: Hochzeit zu Kana

Der Bericht dieses Wunders steht nur im Johannes-
Evangelium, anschließend an denjenigen über die Taufe.
Nicht erwähnt werden bei Johannes die 40 Tage, die
Christus in der Wüste verbrachte. Nach diesem Evangelium

fand die Hochzeit zu Kana am dritten Tag nach der

Jordan-Taufe Christi statt. Im ersten Zilliser Feld sind die
Jungfrau, Joseph, ein Apostel und Petrus zu sehen, im
zweiten Christus, der die Diener anweist, Wasser in die
leeren Krüge zu gießen (Abb. 14).

i
U|**^§

<x\
—r.

Abb. 15 Bibl. Nat. Paris. Evangeliar, MS Gr. 74, fol. 170v:
Hochzeit zu Kana

Die Elemente dieser Szene entstammen größtenteils der
westlichen Tradition, die sich seit frühchristlicher Zeit
fast ausschließlich auf die Schilderung des Wunders selbst

beschränkt. Viele Beispiele zeigen Christus bei den Krügen,

in welche die Diener Wasser gießen (Abb. 15). Er
ist dabei oft von Aposteln begleitet33. Diese Darstellung
wird in der karolingischen Zeit weitergeführt34. Auch
verschiedene Elfenbeinschnitzereien, wahrscheinlich von
frühchristlichen Denkmälern kopiert, enthalten diese
Version. Ottonische Kunstwerke zeigen ebenfalls die gleiche
Komposition, z.B. das Hitda-Evangeliar in Darmstadt, aus
der Mitte des 11.Jahrhunderts, Landesbibl. 1640, fol.
169r (Abb. 16)35.

Zwei karolingische Elfenbeinarbeiten und verschiedene
ottonische Miniaturen jedoch weisen deutlich sichtbaren
Einfluß der Bilderfolge zur Hochzeit zu Kana auf. Beide
Elfenbeinschnitzereien gehören zum frühen Metz-Kreis
und sind ähnlich in der Komposition36. Christus
erscheint auf jeder mit drei Aposteln und deutet auf die

Wasserkrüge. Zwischen ihm und der Festtafel steht die

48



Jungfrau. Die Berliner Elfenbeinarbeit schließt vier Figuren

ein, den Gastgeber, einen Gast und das Hochzeitspaar

an der Tafel (Abb. 17). Auf der Würzburger
Elfenbeinschnitzerei sitzen sechs Personen an der Tafel. In
beiden Versionen stehen die Wasserkrüge vor den Tischen,
und zwei Diener erscheinen ; auf der Berliner Elfenbeinplatte

schenkt der eine dem Speisemeister den Wein ein,
auf dem Würzburger Exemplar stellen beide den Wein
auf den Tisch.

Das ottonische Evangeliar Heinrichs III., auch bekannt
als Codex Aureus von Speyer, in der Bibliothek des Escoriai,
Cod. Vit. 17, fol. 137r, enthält eine Miniatur mit dem
Wunder zu Kana, das den Elfenbeindarstellungen nicht
unähnlich ist37. Links spielt sich das Fest an einem
langen, rechteckigen Tisch ab. Das Brautpaar, ein Gast und
der Gastgeber, dem ein Diener Wein einschenkt, sitzen am
Tisch. Rechter Hand steht Christus und macht eine Geste
über die Krüge, in welche ein Diener Wasser gießt. Zwei
Apostel und die Jungfrau begleiten Christus.

Obwohl die karolingischen Elfenbeinplatten gewisse
Ähnlichkeiten mit der Szene in Zillis aufweisen, zeigen
weder sie noch die ottonischen Versionen Christus an der
Tafel sitzend, wie bei den byzantinischen Beispielen.
Apostel erscheinen in allen westlichen Versionen, während

sie auf den byzantinischen nicht identifizierbar
sind, obwohl sie im Text erwähnt werden. Wenn in den
Elfenbeinarbeiten von Metz und in der Miniatur im
Escoriai die Apostel weiterhin abgebildet wurden, weist
dies auf ein Merkmal hin, das - vermutlich ursprünglich

in den Bilderfolgen vorhanden, aber dort nicht
erhalten - ein Bestandteil der frühen westlichen Tradition
ist, die großen Wert auf deren Darstellung legte. Alles in
allem scheint es, daß die Zilliser Szene stark von den
westlichen Versionen des Wunders abhängt und nicht von
der byzantinischen Erzählungstradition.

7. Das kananitische Weib (Mt 15, 22-28)
Zillis, Feld 109

siukîLl-V.*.* mmmtcmv**«ci
/

/
<

>8*r»

"*-

/t**VV

t-hÉ>

»î».

1r r
i*

Abb. 17 British Museum London. Buchdeckel aus Elfenbein:
Hochzeit zu Kana. (2. Hälfte des 9.Jahrhunderts)

Es handelt sich hier um eine unbedeutende, einfach
gestaltete Szene der Begegnung Christi mit dieser Frau, die
ihm hartnäckig folgte, um von ihm Hilfe für ihre besessene

Tochter zu erlangen (Abb. 18). Die vollständigste
Serie von Illustrationen dieser Bibelstelle befindet sich
wiederum im erwähnten Laurentianus VI 23 (MS Plut. VI
23, fol. 32r). Die Miniaturen zeigen hier links die vor
einem Gebäude im Bett liegende kranke Tochter des

kananitischen Weibes. In der Nähe befinden sich zwei
Personen an einem Tisch, bei dem zwei Hunde
herumschnüffeln - die wortgetreue Illustration der Antwort der
Frau an Christus : «... aber doch essen die Hündlein von
den Brosamen, die von ihrer Herren Tische fallen. »

Daneben erscheint die Frau selbst, auf Christus zugehend,
und nochmals, kniend zu Füßen Christi, der von zwei

Aposteln begleitet ist. Die Miniatur im Pariser Evangeliar,
fol. 31v (Omont, Evang., Tf. 27), ist viel einfacher38.

Hier spricht Christus zur rechts im Bild aufrecht stehenden

Frau ; drei Apostel sind auf der linken Seite. Diese

Szene wäre auch im Laurentianus VI 23 als Fortsetzung
der letzten Darstellung zu erwarten. Christus hat sich in
seiner Diskussion mit der Frau völlig von den Aposteln
abgekehrt.

Die Sacra Parallela des 9.Jahrhunderts in Paris, MS Gr.
923, enthielt eine Miniatur dieser Episode auf fol. 166v39.

Diese weicht in der Komposition leicht ab, ist aber im
wesentlichen dieselbe wie die letzte Szene im Laurentianus

VI 23. Hier kniet die Frau zu Füßen Christi, der auf der
rechten Seite steht und zu einer Gruppe von Aposteln zu
seiner Linken spricht. Die Frau befindet sich unterhalb

49



BS»

y

w£mm*l

Abb. 18 Zillis, St.Martin. Deckenfeld 109: Heilung der
Besessenen

Abb. 19 Stadtbibliothek Trier. Codex Egberti, fol. 36r:
Heilung der Besessenen

und zwischen Christus und den Aposteln. Zwei
Manuskripte beweisen, daß diese Darstellung während der
ottonischen Epoche ihren Weg auch in den Westen fand.
Das Evangeliar Heinrichs III., in der Bibliothek des Escorials,
MS Vit. 17, fol. 39v, enthält zwei Szenen mit dem kana-
nitischen Weib40. Links liegt die kranke Tochter auf
ihrem Bett vor einem Gebäude, rechts ist die sich Christus
nähernde Frau. Christus, gefolgt von zwei Aposteln,
befindet sich auf der äußersten Rechten der Szene. Er kehrt
sich um und macht eine Handbewegung zur Frau hin. Im
ottonischen Codex Egberti in Trier,Stadtbibliothek 24, fols.
35v, 36r, befinden sich zwei Miniaturen der Geschichte
des kananitischen Weibes41. Sie schildern die Frau, wie
sie sich zum erstenmal Christus nähert, und Christus, der
sich umdreht, um mit ihr zu sprechen (Abb. 19).

Die Zilliser Malerei ist bezüglich der Darstellung dieser
Szene ganz einfach. Sie umfaßt nur ein einziges Bildfeld
und zeigt Christus, der sich umdreht, um die Frau für
ihren Glauben zu preisen und gleichzeitig deren Tochter
zu heilen. Daß die Szene bereits in der ottonischen
Kunst angewandt worden war, weist auf die Möglichkeit
hin, daß sich die Maler des Feldes für ihre Vorlage auf
eine westliche Quelle gestützt haben könnten.

8. Die Verklärung

(Mt 17, 1-9; Mk 4, 1-7; Lk 9, 28-36)
Zillis, Felder 123-125

Christus steht im Mittelfeld zwischen den Propheten
Moses und Elias. Im linken Feld befinden sich Petrus
und ein anderer Apostel. Im rechten Feld ist nur eine
Figur, wahrscheinlich der Apostel Jakobus oder Johannes
(wohl eher Jakobus, da der jugendliche, bartlose Typus
von Johannes mehr der zweiten Figur gleicht, die Petrus
im ersten Feld begleitet). Alle drei Apostel haben sich
auf den Boden geworfen (Abb. 20).

Die Verklärung ist eines der zwölf Hauptfeste der

byzantinischen Kirche. In der östlichen Kunst ist diese

Szene deshalb besonders eindrücklich gestaltet (Abb. 21).
Die betreffende Darstellung in Zillis ist offensichtlich von
byzantinischer Tradition geprägt. Seit ihrem frühchristlichen

Ursprung, bedingt durch den biblischen Text,
erscheint die Szene zweistufig - Christus und die Propheten
oben und die drei Jünger unten. Um die Darstellung den
Erfordernissen einer Folge gleichformatiger Bilder
anzupassen, mußten die Zilliser Maler entweder die Figuren
auf fast die Hälfte reduzieren oder die Komposition
anders gestalten. Sie wählten den letzteren Weg. Indem
sie die Apostel zwar bezüglich ihrer Stellung nach außen
verschoben, sie aber dennoch in der im byzantinischen
Bereich geläufigen Proskynese-Haltung darstellten,
entstand eine eigenartige Komposition, in welcher das

ursprüngliche Schema und die Ikonographie deutlich
nachwirken.

Abgesehen von dieser äußerlich bedingten Veränderung
(sowie einigen weiteren von geringerer Augenfälligkeit),
besteht eine große Ähnlichkeit zwischen der Verklärung
in Zillis und einer sehr spezifischen Quelle byzantinischer
Darstellung des gleichen Themas im Mosaikzyklus der
Apostelkirche in Konstantinopel42. Obwohl verloren, ist
dieses Mosaik bekannt durch eine Beschreibung der
Kirche, die um 1200 von Nicolaos Mesarites verfaßt
wurde. Die Propheten stehen mit Christus teilweise in
einer Mandorla oder « Lichtwolke ». In Zillis haben die
Künstler dieses Element geändert, indem sie in den
Feldern mit den Aposteln eine Anzahl kleinerer «Lichtwolken

» einsetzen. Auch die Haltung von Jakobus in Feld
125 hält sich eng an die Beschreibung. Jakobus ist ein

wenig vom Boden erhoben, aber schaut nicht nach Christus

und den Propheten. Kurt Weitzmann hat gezeigt,
daß die Miniatur der Verklärung, die sich in einem
Lektionar des 11 .Jahrhunderts im Iviron-Kloster auf dem
Berge Athos befindet (Cod. 1, fol. 305v), sich vom ver-

50



:S81É^r

¦ du w

Si'À V »

Abb. 20 Zillis, St.Martin. Deckenfelder 123-125: Verklärung Christi

¦¦¦ M1

r«A^M• m It*«»irw * t
^»Hgg^r- '" y':/-jf- ¦ -7m ' ¦#%''¦ j* m.

f i «Mt cc.âinr » / ¦'• "TTÇJK^irw

W" 4

Abb. 21 Bibl. Laurentiana, Florenz. Cod. Plut. VI 23, fol. 34v: Verklärung Christi

lorenen Mosaik in der Apostelkirche herleitet (Abb. 22)43.

Im Vergleich dieser Miniatur zur Zilliser Malerei fallen
zahlreiche Ähnlichkeiten auf. So besteht vor allem eine

ausgesprochene Ähnlichkeit in der Position der Apostel,
den Gesten Christi und der Propheten. Als Abweichung
ist zu verzeichnen, daß in der Miniatur die Propheten
ein Buch halten statt einer Schriftrolle wie in Zillis.
Letzteres entspricht mehr der östlichen Tradition. In der
monumentalen Kunst des 11 .Jahrhunderts gleicht das

Verklärungsmosaik von Daphni in Griechenland
weitgehend der Komposition der Iviron-Miniatur, mit der
Ausnahme allerdings, daß die zwei Propheten ganz
außerhalb der Mandorla stehen44.

Die Darstellung der Verklärung in der Monumentalkunst

(wie in Daphni und anderswo) blieb offensichtlich
nicht ohne Einfluß auf die Evangelienillustratoren. So

entspricht die Verklärung des Laurentianus VI 23, die sich

dort zur Illustration des Matthäus-Textes findet, durchaus

der Beschreibung des Mesarites45. Dagegen trifft dies

für die Verklärungsdarstellung, die sich zum Markus-
Text desselben Manuskripts findet, nicht zu ; alle Apostel
sind Augenzeugen des Ereignisses - aber ähnlich wie in
Zillis mußte der Illustrator die Originalkomposition
verändern, um sie dem verfügbaren Raum anzupassen46.
Ein anderes Beispiel, wo die bildliche Darstellung der

Verklärung kompositionell geändert wurde, um sie auf ein
anderes Format zu bringen, bietet eine byzantinische
Elfenbeinschnitzerei des 12.Jahrhunderts in Chambéry47.

TI
mCJjfê, Jptt -j

1 ' mm' W'

emettiu

9- ':

v

7v7p.„-

Y *>•«A

Abb. 22 Iviron-Kloster. Lektionar, Cod. 1, fol. 305v: Verklärung

Christi

51



rr 3«ffgr...•Z3^

a
-.

«j?

e

ri
».o

*£9 muä
Abb. 23 Zillis, St.Martin. Deckenfeld 116: Christus und die
Samaritanerin

<}\»p- -\"<Vl<ÌLrrr* ° r«T è>)C"o«-adf// * t"

Abb. 24 Bibl. Nat. Paris. Evangeliar, MS Gr. 74, fol. 173v:
Christus und die Samaritanerin

9. Christus und die Samaritanerin (Joh 4, 4-26)
Zillis, Feld 116

In der Zilliser Darstellung steht Christus auf der linken,
die Samaritanerin auf der rechten Seite des Ziehbrunnens

(Abb. 23). Die Frau hält das Seil der Ziehvorrichtung,

an der ein Eimer hängt. Wiederum ist die Zilliser
Szene sehr einfach in der Komposition, aber nicht
unähnlich den byzantinischen Beispielen im Parisinus graecus
74 (MS Gr. 74, fols. 173v, 174r) (Abb. 24) und im
Laurentianus VI 23 (MS Plut. VI 23, fol. 174)48. In diesen
drei Darstellungen sitzt Christus auf einem kleinen Felsen
oder Hügel49. Die Szene wurde in dieser Version ohne
wesentliche Änderungen auch in byzantinischen Lektionaren

verwendet, so z.B. in dem bereits erwähnten des

Dionysius (Cod. 587, fol. 21v)50. Hier schildert aber die
Illustration das Ende des Evangelienberichtes, denn die
Frau ist von Samaritanern begleitet, die sie herbrachte,
um ihnen Christus zu zeigen.

Die Landschaft ist, wie in den meisten Zilliser
Darstellungen, vager behandelt als in den byzantinischen
Beispielen. Dagegen ist der detailliert wiedergegebene
zylindrische Ziehbrunnen von Zillis auch in mehreren
byzantinischen Illustrationen anzutreffen. Verschiedene
süditalienische Zyklen, welche die Szene der Samaritanerin
am Ziehbrunnen enthalten, darunter die Elfenbeintafeln
von Salerno51, die zweite Exultet-Rolle von Pisa52 und
die Bronzetüren von Benevent53, zeigen den Ziehbrunnen
mit einer zum Heraufziehen des Eimers dienenden Haspel-

oder Rollenvorrichtung54, wie ihn auch die Tafel von
Zillis aufweist.

ANMERKUNGEN

I. Müller, Beiträge zum byzantinischen Einfluß in der früh- und
hochmittelalterlichen Kunst Rätiens, Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte, 24 (1966), S. 157 f. In
diesem Artikel untersucht Pater Müller die Verwandtschaft
zwischen Rätien und den Einflüssen der lombardisch-byzantinischen

Kunst.
'¦ Die im Falle der Deckenbilder von Zillis oft angewandte
Scheidung in solche mit «byzantinischen» und andere mit
«romanischen» Elementen vermag insofern nicht zu befriedigen,

als diese beiden Stilbegriffe sich als zu schematisch
erweisen und im heutigen Sprachgebrauch allzuoft im Sinne
eines Gegensatzpaares verwendet werden. Es handelt sich dabei

um zwei Termini, die zunächst wohl auf den verschiedenen

Ursprung der von ihnen bezeichneten Stilkreise
hinweisen, in deren Geschichte sich aber bei näherem Zusehen
Traditionen spiegeln, die mancherlei Berührungspunkte
miteinander aufweisen und die man beispielsweise in dem für
unsere Untersuchung besonders interessierenden 11 .Jahr¬
hundert nicht als unabhängig nebeneinander existierende
Größen bewerten darf.

3 E. Murbach, Zfllis. Die romanische Bilderdecke der Kirche
St.Martin, Zürich und Freiburg i.Br. 1967 (für die
Bibliographie und Synopsis aller unlängst erschienenen Studien
über die Zilliser Kirche), S. 13f.

4 Murbach (vgl. Anm. 3), S. 15.

5 Diese zwei Manuskripte bilden einen wichtigen Teil der
Untersuchung im unentbehrlichen Werk von G. Millet,
Recherches sur l'iconographie de l'Evangile, Paris 1916. Die
Illustrationen im Pariser MS Gr. 74 wurden publiziert von
H. Omont, Evangiles avec peintures byzantines du XIe siècle, 2

Bde., Paris 1909. Vom Florentiner Evangeliar wurde bis jetzt
keine komplette Folge von Miniaturen veröffentlicht.

0 Siehe K. Weitzmann, The Narrative and Liturgical Gospel
Illustrations, Verlag M. M. Parvis und A.P.Wikgren, New Testament

Manuscript Studies, Chicago 1950, S. 151-174. Weitzmann
weist auf S. 168 daraufhin, daß die Miniaturen des Pariser
Evangeliars teilweise von denjenigen byzantinischer Lektionare

beeinflußt wurden, so daß sie keine so reine Erzählungstradition

aufweisen wie das Evangeliar von Florenz.

52



7 Dieses Manuskript, wie dasjenige von Florenz, ist noch nicht
vollständig publiziert. Photographien der Miniaturen in beiden

Manuskripten sind zum Studium in Princeton, Index of
Christian Art, USA, erhältlich.

8 Reproduktionen der Miniaturen publiziert durch H. Omont,
Miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la Bibliothèque
Nationale, Paris 1929.

9 Weitzmann (vgl. Anm. 6), S. 154-156.
10 A. Munoz, Il codice purpureo di Rossano, Rom 1907;

W. C. Loerke, The Miniatures of the Trial in the Rossano

Gospels, The Art Bulletin, XLIII (1961), S. 171-195, speziell
S. 184-185.

11 Zu Untersuchungen betreffend byzantinische stilistische
Einflüsse siehe P. Wiesmann, Zur Formensprache der Deckenbilder von

Zillis, Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte, 11 (1950), S. 17-21, und I. Müller (vgl. Anm.
1) ; zu solchen betreffend ottonische Einflüsse siehe die
fundamentale Studie von E. Poeschel, Die romanischen
Deckengemälde von Zillis, Erlenbach-Zürich 1941.

12 Die Nummern der Bildfelder beziehen sich auf die von
E. Poeschel (vgl. Anm. 11, S. 80) in die Literatur eingeführte
Bezifferung.

13 Dieser «schmetternde Typ» im Kindermord wurde untersucht

von E.B.Smith, Early Christian Iconography, Princeton
1918, S. 62-68. Später ist er durch K. Weitzmann, The
Survival of the Mythological Repiesentations in Early Christian
Iconography, Dumbarton Oaks Papers, XIV (1960), S.61-62, untersucht

und auf seine klassische Quelle zurückgeführt worden.
14 Omont (vgl. Anm. 5, Tf. 7).
15 Millet (vgl. Anm. 5, S. 158-163, Fig. 99, 117, 120).
16 C. Ceccheli, / mosaici della basilica di S. Maria Maggiore,

Turin 1965, S. 235-236, Tf. LX.
17 Omont (vgl. Anm. 8, Tf. XXXII).
18 M. R. James, The Apocryphal New Testament, Oxford 1924,

S. 48 (Protoevangelium, Kapitel XXII).
19 P. Metz, Codex Aureus Epternacensis; Das goldene Evangelienbuch

von Echternach im Germanischen Nationalmuseum zu Nürnberg,
München 1956, Farbtf. VI.

20 O. Pacht, CR.Dodwell, F.Wormald, The St. Alban's Psalter,

London 1960, Tf. 21a; O. Demus, The Mosaics of Norman
Sicily, London 1949, Tf. 664.

21 Pacht, Dodwell, Wormald (vgl. Anm. 20, S. 85).
22 Siehe K. Young, Ordo Racheiis, University of Wisconsin

Studies in Language and Literature, IV, Madison 1919.
23 Millet (vgl. Anm. 5, S. 651, Fig. 656).
24 Weitzmann (vgl. Anm. 6, Tf. XVI).
25 St.Jerome, Vita Pauli (Migne, P.L. XXIII, Column 26).
26 Zu Beispielen dieses Typus Johannes' des Täufers in

Elfenbeinschnitzereien siehe A. Goldschmidt und K. Weitzmann,
Die Byzantinischen Elfenbeinskulpturen des 10. bis 13. Jahrhunderts,
II, Berlin 1934, Nr. 31-33, Tf. Xa, XI, XHIa.

27 Millet (vgl. Anm. 5, Fig. 156).
28 Millet (vgl. Anm. 5, Fig. 164).
29 Omont (vgl. Anm. 5, Tf. 9, 59).
30 Omont (vgl. Anm. 8, Tf. XXXV).
31 Omont (vgl. Anm. 8, Tf. XXXV).
32 Verlag G. Leidinger, Miniaturen aus Handschriften der kgl. Hof-

und Staatsbibliothek in München, I, München o.J., Tf. 20.
33 Siehe Beispiele zitiert in E. B. Smith, Early Christian

Iconography, Princeton 1918, S. 85-94.
34 A. Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der

karolingischen und sächsischen Kaiser, I, Berlin 1914, Nr. 5, Tf. III;
46, 47, Tf. XXII; 67b, Tf. XXVII.

35 Abgebildet z.B. bei J. Beckwith, Early Medieval Art, New
York 1964, S. 119, Fig. 99.

36 Goldschmidt (vgl. Anm. 34, Nr. 81, 82, Tf. XXXIV).
37 A. Boeckler, Das Goldene Evangelienbuch Heinrichs HL, Berlin

1933, Tf. 139.
38 Omont (vgl. Anm. 5, Tf. 27).
39 Wie im Falle des Florentiner Evangeliars, MS Plut. VI 23,

sind die meisten der Abbildungen in diesem Manuskript un-
publiziert. Photographien befinden sich in Princeton, Index of
Christian Art (vgl. Anm. 7).

49 Boeckler (vgl. Anm.. 37, Tf. 53).
41 Siehe Faksimileausgabe, Verlag H. Schiel, Codex Egberti, Basel

1960, Fol. 36.
42 Weitzmann (vgl. Anm. 6, S. 164-165).
43 Weitzmann (vgl. Anm. 6, Tf. XXII).
44 E. Diez und O. Demus, Byzantine Mosaics in Greece, Hosios

Lucas and Daphni, Cambridge, Mass., 1931, S. 60-62, Fig. 91.
45 Millet (vgl. Anm. 5, Fig. 198).
46 Millet (vgl. Anm. 5, Fig. 199).
47 Goldschmidt und Weitzmann (vgl. Anm. 26, II, Nr. 222, f.

LXXII).
48 Omont (vgl. Anm. 5, Tf. 150, 151).
49 Millet (vgl. Anm. 5, S. 602-604, Fig. 623-624).
50 Nicht publiziert. Photographie im Princeton Index of Christian

Art.
si A. Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der romanischen

Zeit; 11.-13.Jahrhundert, IV, Berlin 1926, Nr. 126.35, Tf.
XLVI.

52 M. Avery, The Exultet Rolls of South Italy, Princeton 1936, II,
Tf. LXXXIV.

53 X. Barbier de Montault, Les portes de bronze de Bénévent,

Revue de l'art chrétien, I (1883), S. 11-53, speziell S. 19-20,
Tf. I.

54 Dies scheint ebenfalls auf byzantinischen Ursprung
zurückzugehen. Vgl. die Szene in der Pariser Gregor-Handschrift,
MS Gr. 510, fol. 215v, abgebildet in Omont, Miniatures (vgl.
Anm. 8, Tf. XXIX).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 6, 9, 12, 14, 20: Peter Gubler, Photograph, Weinfelden
Abb.2, 18, 23: Eidgenössische Kommission für Denkmalpflege,

Zürich
Abb. 3, 13, 15, 24 : H. Omont, Evangiles, avec peintures byzantines

du XP siècle, Paris 1909, Pl. 7, 59, 147, 150

Abb. 4: H. Omont, Miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la
Bibliothèque Nationale, Paris 1929, Pl. XXXII

Abb. 5: O.Pächt u.a., St.Alban's Psalter, London 1960, PI. 21a
Abb. 7, 10, 11, 21: Gabriel Millet, Recherches sur l'Iconographie

de VEvangile, Paris 1916, Fig. 65 b, 156, 164, 198

Abb. 18, 22: K. Weitzmann, The Narrative and Liturgical Gospel

Illustrations, in : New Testament Manuscript Studies, Chicago
1950, PL XVI; PI. XXII

Abb. 16: J. Beckwith, Early Medieval Art, New York 1964,

Fig. 99

Abb. 17 : A. Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der

karolingischen und sächsischen Kaiser, 8.-11. Jh., Berlin 1914,
Tf. XXII

Abb. 19: H.Schiel (ed.), Codex Egberti, Basel 1960, fol. 36r

53


	Zur Ikonographie des Leben-Jesu-Zyklus in der St.-Martins-Kirche von Zillis

