
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 29 (1972)

Heft: 4

Artikel: Der gotische Flügelaltar von Jörg Keller in der Pfarrkirche von Münster
in Goms

Autor: Ruppen, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der gotische Flügelaltar von Jörg Keller in der Pfarrkirche
von Münster im Goms

von Walter Ruppen

Als der Basler Emil Wick in den Jahren 1864-67 das
Wallis bereiste, hielt er zum Hochaltar der Pfarrkirche
von Münster in seinen Notizen fest: «Das noch vorhandene

aber gehoert zum schoensten was die Schweiz in
dieser Art aufzuweisen hat1. » Wick hat sich nicht geirrt.
Das Altarwerk zählt tatsächlich zu den größten und
wertvollsten spätgotischen Schnitzaltären der Schweiz, wie
anderseits die Qualität der Schreinfiguren den Meister
unter die großen oberdeutschen Künstler seiner Zeit
einreiht.

Der Altar in seiner heutigen Erscheinung

(Beschreibung)

Auf ausladender Predella ruht der in der Mitte
hochgezogene Schrein, bekrönt von lichtem Dreiturmgesprenge

(Abb. 1).
Die Höhe des Retabels von der Mensa bis zur Spitze

des Gesprenges beträgt 807 cm2. Der Schrein mißt 263 auf
260 cm.

Der Schrein

Im Schrein trennen sechs Wanddienste auf pilasterartiger
Rücklage fünf Nischen für Statuen ab. Das mittlere
Dienstepaar überragt die übrigen und gibt auch ein breiteres

Mittelfeld frei. Auf den Diensten ruht ein dichtes
Geflecht von Baldachinen, deren Kielbögen sich in vier
Ebenen nach vorne schichten (Abb.2). Während die
vordersten Kielbogenfüße in Tartschen enden, bilden die da-
hinterliegenden «hangende Schlußsteine». Flaches Maßwerk

mit Blüten und lanzettenförmigen Blättchen füllt die
Bögen. In diese kompakte Baldachindecke bricht als basi-
likal überhöhtes, aufwendig gewölbtes «Mittelschiff»
wiederum die Mittelnische ein. Die Fialen setzen ein hohes,
lichtes Vertikalgestänge auf das Wimperggeflecht, doch
rafft sie seitlich, auch im erhöhten Mittelteil, ein
lyraartig geschwungener Bogen zusammen. Die Schrein-
Innenwand säumt eine Zierleiste (Abb. 3) : Mit
quergeriefelten, fünfkantigen Stielen sprießt hier, Blumenkelche
als Postamente für Dreiviertelstatuetten von Christi Ahnen

einflechtend, disteliger Stechakanthus aus dem
liegenden Jesse (Abb. 4), welcher über der Zierleiste vor
dem Postament der Muttergottes lagert. Die Schreinrückwand

ziert Preßbrokat mit großfigurigen Granatapfelmotiven.

Vollrunde Statuen von 122-136 cm Höhe (inkl.
Krone der hl. Barbara) besetzen die Nischen. In der

Mitte, unter zwei Engelchen, welche die Krone halten,
steht Maria mit dem Kind. Ein auf dreikantigem Stab
ruhendes Postament, das über dem liegenden Jesse jedoch
wie eine von Laubwerk gestützte Konsole erscheint, hebt
die an sich gleich große Marienstatue um die halbe
Körperlänge über die seitlichen Schreinfiguren empor. Auch
die übrigen Statuen stehen auf Postamenten, doch sind
diese so niedrig, daß sie hinter der Zierleiste verschwinden.

In den inneren Seitenachsen wird Maria von zwei
hl. Frauen umrahmt, links von der Mutter Anna, rechts

von der hl. Barbara; außen stehen männliche Heilige,
links Johannes der Evangelist, rechts der Pestheilige
Sebastian. Alle Figuren, außer der durch ihr Alter
charakterisierten Mutter Anna, tragen ein Attribut: Sebastian

einen Pfeil, Johannes und Barbara je einen Kelch

- der Turm neben der hl. Barbara ist, wohl im ^.Jahr¬
hundert, etwas verändert worden3. Symmetrische
Kopfneigungen und, dadurch eingeleitet, teils entsprechende
Kurven der Körper raffen die Heiligenfiguren erst zu
Zweiergruppen und dann zu übergeordneter Einheit
zusammen. Die inneren Heiligen neigen oder wenden den

Kopf Maria zu, die männlichen Heiligen nach außen. Die
Figuren stehen isoliert in ihren Nischen. Einzig zwischen
der Mutter Anna und dem Jesuskind setzt eine
zurückhaltende Handlung ein, die über den scheidenden Dienst
hinüberspielt: Die hl. Anna reicht dem darnach haschenden

Kind den Apfel. Die Fassung der Statuen ist original
und gut erhalten4. Die Kleider der Figuren sind damas-
ziert, die Ornamente meist in geriefeltem Gold in Blau,
Rot oder Grün als Grund gegeben. Die vergoldeten Mäntel

zeigen an ihren Säumen golden auf Rot oder Blau

gesetzte Inschriften5 (mit Texten teils aus Hymnen) ;

beim hl. Sebastian sind es nur in Gold geritzte Ranken.
Da überraschenderweise in der Saum-Inschrift der hl.
Barbara und wohl auch in jener des hl. Johannes die Jahrzahl

1509 auftaucht, ist man geneigt, die Inschrift auf dem
Mantel der Mutter Anna «T.W.R.C(G?)RAN VON,
MIR IN MINEM STERB(?)...» als Signatur« und
Künstlerbitte des Faßmalers zu deuten.

Die Flügel

Einfache, hochrechteckige (neue) Flügel schließen den

Schrein; es gab nur eine Feiertags- und eine Werktagsseite.

Auf der Innenseite der Flügel sind je zwei ursprüngliche

Reliefs übereinander aufgereiht (Abb. 5 und 7). In
der heutigen falschen Anordnung (vgl. S.202) folgen sich

198



,*.
&
¦

ifl-:'i

fc

im

1
»

::. »r»

Abb. 1 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Gesamtansicht

die Szenen oben von links nach rechts, dann unten von
rechts nach links: Verkündigung, Heimsuchung, Geburt
und Anbetung. Ein schmaler, ganz flacher Bogen aus
(neuem) geschnitztem Blattwerk schließt die stabgerahmten

Felder oben ab. Den Hintergrund neben den Kulissen
von Haus, Stadt oder Landschaft füllt (neuer) Preßbrokat.

Seitlich auf den Flügeln stehen (neue) Flügelaufsätze
mit Reliefs der ProphetenJeremias und Isaias. Die Flügel¬

rückseiten stehen heute leer. (Zum noch vorhandenen
alten Altarflügel siehe S. 201/202.)

Die Flankentürme

Bei geschlossenen Flügeln erscheinen in flankierenden
Fialentürmen links die Statue des hl. Georg, rechts jene
des hl. Mauritius.

199



» J
f— £ I) it

...fr 77
öS?

* i m It é

e^S^^"
- !»

<%
rVU'

* ;<Y

t:
3C Cpt _ .<•

Abb. 2 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Baldachinzone des Schreins

Die Predella

Die Predella wird durch vier Dienstbündel auf Stabfüßen
in drei flache Nischen unterteilt. Zwei doppelt geführte,
sich schneidende Bögen überspannen die Nische. Ihnen
folgt geschnitztes Blattwerk, welches alle Zwickel füllt,
auch die großen Randzwickel der ausladenden Predella.
Den Hintergrund ziert wiederum Preßbrokat.

In den Nischen befinden sich halbfigurige Reliefgruppen:
Christus inmitten der Apostel. Je vier teils mit

Attributen versehene Apostel sind zu einer Gruppe zusammengefaßt.

Christus legt die Linke auf den «Reichsapfel»,
während die Rechte zum Segens- oder Lehrgestus erhoben
ist.

bundenen Seitentürmen auf. Es werden sechs Baldachinräume

für Statuen bzw. Statuengruppen ausgeschieden.
In der erhöhten breiten Mittelachse erscheinen unten
Maria Krönung, oben die hl. Petrus und Paulus (zwei
nicht zum ursprünglichen Bestand gehörende Statuen), in
den Seitentürmen links unten der hl. Evangelist Matthäus,
über ihm ein Engel mit dem Wappen der Schiner, rechts
der hl. Theodul, überhöht von einem Engel mit dem Pfarrei-

oder Zendenwappen7. Das Gesprenge gipfelt in einem
Geflecht von lyraartigen Bögen, die jenen in der Fialenzone

des Schreins ähneln, und einer hohen, nach vorn
gekrümmten Fiale, die mit einer Kreuzblume bekrönt ist.

Die Malereien der Altarrückseite

Das Gesprenge

Das heutige Gesprenge (Abb. 9) baut sich zweigeschossig
aus einem breiten Mittelturm und lose mit diesem ver¬

Malereien in Leimfarbe schmücken die Rückseite von
Predella und Schrein. An der Predella sind es Halbfiguren:

in der Mitte der Schmerzensmann zwischen Maria
und Johannes, die seine Arme stützen, im linken Zwickel

200



ein Engel mit Geißelsäule und -rute, im rechten ein Engel
mit Kreuz und Nägeln. Auf den leeren Hintergründen
haben sich zahlreiche Besucher mit haus- oder meister-
zeichenähnlichen Signeten, Initialen, Jahrzahlen
(vornehmlich des 16.Jahrhunderts), mit Namen und
Inschriften verewigt8.

Das Thema des Schmerzensmannes war hier an der
Altarrückseite, wo nach damaliger Sitte das Sakrament
der Beichte gespendet wurde, angezeigt. Ikonographisch
mischen sich in der Darstellung italienische und deutsche

Züge. So muten die freilich durch die Predella noch im
besondern nahegelegte Wahl von Halbfiguren, das Motiv
der durch Maria und Johannes hochgehaltenen Arme und
die klar symmetrische Komposition italienisch an, während

der als lebendig dargestellte Schmerzensmann mehr
nach Norden weist9.

Die Schreinrückwand ist durch dunkel gemalte Rahmen

in drei hochrechteckige Felder unterteilt, in denen
unter Rankenwerk großfigurige hl. Frauen stehen: links
die hl. Margareta mit Drachen und Kreuzstab, in der
Mitte die hl. Ursula mit Pfeil und Buch, rechts die hl.
Magdalena, das Salbgefäß in den Händen. Die Namen
der Heiligen rahmen beidseits die Nimben, bei der
Mittelfigur steht an gleicher Stelle noch die Jahrzahl 1509.

Bei den Gemälden der Rückseite handelt es sich um
etwas flüchtige, aber durchaus gekonnte Malereien.

Der alte Altarflügel

Obwohl der ehemals in der St.-Peters-Kirche aufbewahrte
alte Flügel von Rudolf Riggenbach identifiziert worden
war, wagte man ihn bei der Restaurierung von 1932 des

schlechten Zustandes wegen nicht in das Altarwerk
einzubauen. Die Wiederherstellung des Flügels imJahre 1968

durch Hans A. Fischer (Bern) brachte wertvolle und
recht gut erhaltene Malereien zu Tage. Heute wartet der
Flügel im Pfarreimuseum von Münster auf die Rückkehr
an seinen ursprünglichen Standort.

Auf dem Flügel - es handelt sich um den rechten Altarflügel

- sind zwei Szenen aus dem Marienleben in
Rechteckfeldern übereinander angeordnet : oben die Begegnung
an der Goldenen Pforte (Abb. 10), unten Maria Tempelgang

(Abb. 13). Links unten im Gemälde von Maria
Tempelgang steht ein Monogramm mit den Buchstaben I (1

und O (D oder C und D, in welchem W. Hugelshofer
einen Meister Christen (1512) oder einen Meister Dilman
(1515) vermutet10 (Abb. 16). Profilierte Rahmen grenzen
die Felder klar voneinander ab. Um noch einen weiteren
« Rahmen » in Grisaillemalerei um die buntfarbene Szene

legen zu können, zeigt der Künstler diese durch ein oben

an den Bildrand stoßendes Stichbogentor hindurch. Auf
der « Mauerfläche » rund ums Tor sind in Ast- und Blattwerk

je sechs Figürchen eingeflochten, die meist unmittelbar

auf dem Astwerk stehen; links wird je eine Figur von

VC

saL
Abb. 3 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Rahmenranke des

Schreins (Ausschnitt)

einer großen Blüte getragen. Während der Künstler bei
der oberen Szene Drôlerien verwendete, nämlich bewaffnete

Krieger, in den Zwickeln Reiter auf eigentümlichen
Kamelen, strebte er beim unteren Gemälde sinnvolle
Gegenüberstellungen an. So setzte er hier in die Zwickel
links Alexander auf einem Elefanten, rechts König David
zu Pferd - einzig diese Zwickelfiguren sind beschriftet -,
darunter links Veronika mit dem Schweißtuch, rechts

Judith, das Haupt des Holofernes in der Rechten. Vom
untersten Figurenpaar ist nur noch die Gestalt rechts
erhalten, eine Frau, deren offenes Buch den Torrand
überschneidet. Das Torgewände selbst zeigt in der seitlichen
Kehle einen Dienst als Piédestal für einen stehenden Putto.
Die Bogeninnenfläche ist dunkel gehalten. Auffallenderweise

variiert die Breite der Kehle entsprechend der
Blickrichtung auf die bedeutendste Figurengruppe der Szene ;

so wird unauffällig die Perspektive in den Dienst der
Bilddeutung gestellt.

In beiden Darstellungen lehnte sich der Maler an
Stiche von A.Dürer an, und zwar an Blätter, die dieser

1503-04 für sein 1511 erschienenes Marienleben geschaffen

hatte (Abb. 12 und 14); als Probedrucke waren die
Blätter vor der Herausgabe des Zyklus im Umlauf11. Für
die Begegnung unter der Goldenen Pforte entlieh der Lu-

201



zerner Maler die entscheidenden Figurengruppen, für
Maria Tempelgang übernahm er sogar die ganze Disposition

des Stiches. Das «Rahmentor mit Figürchen in Blü-
tenrankenwerk » stammt ebenfalls aus Dürers Stich von
der Goldenen Pforte12, während sich ähnliche Zwickelreiter

in dessen Tempelgang finden.
Wie der Luzerner Maler aber seine Vorlage verwertete,

darin drückt sich nicht nur seine Künstlerpersönlichkeit,
sondern auch sein noch durchaus gotisches Empfinden
aus.

Einmal wählte er, auf alles szenische Beiwerk verzichtend,

nur die entscheidenden Figurengruppen aus. Selbst

an diesen dämpfte er noch das Anekdotische. Dürers dik-
kem Mann in der Goldenen Pforte lieh er unauffälligere
Proportionen und ließ ihn nicht mehr zum Hut greifen,
sondern mit der Rechten auf die Gruppe von Joachim
und Anna weisen, während der Mann mit dem Kegelhut,
statt eindringlich auf den andern einzureden, nur mit
sprechender Miene zuhört. So hat an die Stelle der
ausschwärmenden Anekdote die zielende Gebärde zu treten.
Darin liegt noch gotisches Empfinden für die Sprache des

Topos. Gotisch fühlt der Meister auch, wenn er die Akro-
terfigur in Dürers Tempelgang durch eine symbolträchtige

Gruppe der Bibel (Johannes der Täufer vor Moses
mit den Gesetzestafeln) ersetzt. Da ist man nicht
überrascht, daß er anstelle von Dürers Renaissancebögen überall

«spätgotische» Stichbögen wählte. War es Bequemlichkeit

oder Scheu vor allzu komplexen Gruppen, die den
Maler dazu veranlaßte, in Maria Tempelgang statt der
Gruppen nur den Hohenpriester und nur einen Makler
darzustellen? Es kann sich auch hier um bewußte
Beschränkung auf die entscheidende Gebärde handeln; um
Eindrücklichkeit ging es ihm, sonst hätte er nicht den
Figuren rechts im Bilde teils wirkungsvollere Kopfbedek-
kungen aufgesetzt.

In Maria Tempelgang veränderte er Dürers Konzeption

völlig. Bei Dürer hebt eine deutlich fühlbare Spannung

zwischen der Figurengruppe rechts unten und dem
Hohenpriester im Gefolge links oben an; sie wird noch
dadurch gesteigert, daß die eine Gruppe vor offenem Tor,
die andere in dunklem Portikus steht. Wie einen Funken
des Ausgleichs zieht es das Mädchen Maria mit fliegenden

Haaren die Stiege empor. Diese gewiß symbolreiche,
aber ebenso anekdotisch empfundene Thematik gibt der
Luzerner Maler auf. Die Spannung - und auch die
Pondération - hatte er schon dadurch preisgegeben, daß er
links keine Figurengruppen mehr setzte. Nun konnte das

Tor des Hintergrundes in die Mitte gerückt werden, um
mit der Wandung die Gestalt Mariens in der Bildmitte zu
betonen. Und welch ein Unterschied zwischen den beiden
Marien! Bei Dürer ein mutwilliges Mädchen, beim
Luzerner Meister eine statuarische Jungfrau. Auch hier ernstes

Zeremoniell statt Genre.
Das Motiv der in strengem Profil nahe der Bildmitte

stehenden Jungfrau könnte auf Holbein den Älteren zu¬

rückgehen13. Dieser hat es jedenfalls 1493 im Weingartner
Altar des Augsburger Domes (Abb. 15) und später wieder
im Kaisheimer Altar (1502) für die gleiche Szene
verwendet14.

Es muß noch darauf hingewiesen werden, daß der
Luzerner Maler für die Begegnung unter der Goldenen
Pforte einen ganz andern Hintergrund wählte, weil jener
von Dürer zu sehr dem Tempelgehäuse in Maria Tempelgang

geglichen hätte.
Von der Selbständigkeit des Luzerner Meisters und

seinem Hang zu eindrücklicher Sprache mit wenig Worten

zeugt schließlich auch der Faltenstil seiner Figuren.
Wir wählen als Beispiel die Gruppe von Joachim und
Anna. Wenn er Dürers Gürteltasche hier durch einen

weiten, schweren Ärmel verhüllt, so wurde wiederum
Anekdote ausgeschieden. Darüber hinaus findet aber noch
eine elementare Zwiesprache zwischen großen
«wandigen» Flächen und bedeutenden Faltenpartien statt;
ein Hang zu Parallelfalten ist unverkennbar. Wieviel

enger an die Dürersche Vorlage hielt sich z. B. der Meister

(H.Geiler?) des von J.Fleischli um 1525 datierten
Altarfragmentes im Kloster Montorge bei Freiburg i. Üe.15.

Daß dieser Künstler über dem Tor auch Moses mit den
Gesetzestafeln zeigt, freilich nicht in Gegenüberstellung
zu Johannes dem Täufer, läßt darauf schließen, daß das

Motiv verbreitet war; eine Beeinflussung durch den

Münsterer Altar ist kaum anzunehmen.
Die Konturen des Preßbrokat-Hintergrundes lassen die

ursprünglich an der Vorderseite dieses Flügels befestigten
Reliefs bestimmen16 (Abb. 6 und 8) ; dabei ergibt sich
eine von der heutigen abweichende Anordnung: oben

Maria Heimsuchung, unten Anbetung der Heiligen Drei
Könige. Auf dem linken Flügel muß sich demnach oben

Maria Verkündigung, unten die Geburt Christi
befunden haben. Die Szenen ließen sich also in der üblichen
Weise wie Zeilen «lesen», d.h. zuerst oben, dann unten
von links nach rechts. Die Gemälde der Rückseite waren
offenbar dem Leben Maria vorbehalten, während die
Reliefs der Vorderseite Maria in Szenen der Jugendgeschichte

Christi zeigen. Auffallend ist die formale
Entsprechung in der obern Zone: Begegnung bei der
Goldenen Pforte und Maria Verkündigung. Eine gewisse,

jedoch thematische Entsprechung läge auch in den untern
Szenen vor, da die zentrale Mitte beider Episoden
Anbetung und Opferung sind.

Unternimmt man nun den gedanklichen Versuch, die
Gemälde des verlorenen Flügels zu ergänzen, so ergäbe
sich eine sehr enge Entsprechung zwischen Geburt Christi
und Geburt Maria in der untern Zone, Verkündigung
Maria und der allerdings an Altarflügeln ungewöhnlichen

apokryphen Verkündigung an Joachim im obern
Feld17. Da der Luzerner für die Flügelrückseite Dürers
«Probedrucke» zum Marienleben benutzte, dürften auch
die Themen des verschollenen Flügels daraus entnommen
worden sein18.

202



% '
-, r.

F» ri

™ ."V

N
T:.-.
S1'

'

<L* :

'

'<

\

w7*

1rfj
»

*fl é0P*"\

fê**_Ji s* h^^-Jk 4 £»
mem nPP t.* -.

Abb. 4 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Schreinfiguren von l. nach r. : Johannes Ev., Mutter Anna, Muttergottes über dem
liegenden Jesse, Barbara, Sebastian

Der Altar, seine Entstehung und seine Schicksale
im Laufe der Jahrhunderte

Geschichtliches)

An der Staffel steht hinter dem rechten Apostelrelief in
Rötel die Inschrift: «Ich jerg keller von Lucern han
gemacht diser daffell jm jar MCCCCC vnd viiij jar
1509 » ; hinter der mittleren Reliefgruppe : «Johannes
truebman Curatus, Johannes bertschen procurator 1509. »

Johann Molitor, Pfarrer in Münster 1536-44( ?)19, hält
in einer Chronik fest: «Anno Domini millesimo quin-
gentesimo nono Vigilia Sancti Mathei Apostoli et Evangelista

erecta est tabula cum imaginibus in choro diete
ecclesie virginis Marie empta praetio octingentorum flore-
norum renensium absque expensis habitis conducendo hue
a civitate Luzernensi20. » Die Tatsache, daß der Altar
ausgerechnet auf das Fest des hl. Matthäus eintraf, die

Wahl dieses eher ungewöhnlichen Heiligen als Statue im
Gesprenge und vollends das ihm zugesellte Schinerwappen

weisen den Bischof und späteren Kardinal Matthäus
Schiner als bedeutsamen Spender aus. Es sind archivalisch
jedoch auch andere Wohltäter überliefert21, weshalb das

Pfarreiwappen22 als Pendant zu jenem des Kardinals
gerechtfertigt ist. Wie bereits erwähnt, findet sich auf den
beschrifteten Säumen der Schreinstatuen die Jahrzahl
1509 und vielleicht eine Signatur des Malers (siehe S. 198).

Bis zum Jahre 1932, da man die ursprüngliche Gestalt
des Retabels zu rekonstruieren versuchte, hat das Altarwerk

manche Eingriffe erfahren, die von kult-, aber auch

kunstgeschichtlichem Interesse sind.
Obwohl 1644 Matthäus Mangolt von Bellwald einen

Tabernakel geschnitzt hatte, den der Luzerner Hans V.
Wegmann vergoldete23, beauftragte man 1697 den Gliser
Bildhauer Johann Sigristen, einen drei Fuß hohen
Retabelfuß mit Tabernakel zu schnitzen, wobei man ihm
ausdrücklich nahelegte, «alles undt jedes dem großen

203



y
*,!

$ W gTAAu.

E±ac H

«* %

r*

¦¦eg C.» ¦"^y'a jH^tir- "^ ilì^-^ì»^ìS.-<^^?**^S@^.

?*W

TT^âErJFt 1 BMI L'J
I -' |ft afe ifc^mS

Id? jyfcl

Bekrönung des Hochaltars schmücken (Abb. 27, 28 und
19). Der Umstand, daß diese Statuen vor 1932 beidseits
des Tabernakels in Nischen standen, mag daraufhindeuten,

daß sie bereits Sigristen für die Tabernakelzone
geschaffen hat. Da aber nichts über ihren Standort zur
Barockzeit bekannt ist - Sigristen schuf Statuen für
Nischen und als Akrotere -, geben sie über die Gestalt jenes
«Altarfußes» keinen Aufschluß. Ein im Gewölbe der
Sakristei aufbewahrter doppelseitiger Tabernakelaufsatz

dessen Fruchtbündel und schmollende Cherubs
ebenfalls auf Sigristen weisen, läßt sogar an einen hohen
Drehtabernakel denken. Offen bleibt die Frage, ob und
wie Sigristen die gotische Predella einbezog. Im gleichen
Sakristeigewölbe finden sich noch zwei barocke Predellen-
Eckstücke mit Leuchterbankfries und Seitenkonsole,
deren Schnitzwerkappliken stilistisch auf das Jahrhundert-

*

V
7,

j^lffE^i C7
.-.

"Ci

Abb. 5 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Flügelreliefs des
linken Altarflügels: oben Verkündigung, unten Anbetung der
Heiligen Drei Könige

Abb. 6 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Hintergrund des
Reliefs im unteren Feld des alten Altarflügels

undt alten werk so vili als miglich glich in den laub
wercken zu schnitzlen24» - ein überraschendes Beispiel
historisierender Rücksichtnahme auf ein gotisches Kunstwerk.

Galt es, durch Einschieben eines Tabernakelgeschosses

das Retabel dem 1664-76 erhöhten Chor25

anzupassen, oder wollte man der liturgischen Forderung
nach einem Altartabernakel besser entsprechen26 Dieser
barocke «Altarfuß» ist nicht erhalten geblieben, doch
wird man ihm noch einige Teile zuweisen können. Zwei
etwa 80 cm hohe Statuen im Stile des Johann Sigristen,
damals noch weiß mit goldenen Kleidersäumen, verkaufte
die Pfarrei Münster 1948 an Eggerberg, wo sie heute die

ende weisen und sehr wohl von Sigristen stammen könnten.

Sigristens Anpassung an das «alte werk » hätte in
diesem Falle bloß im Schnitzen ähnlicher Ranken bestanden,
die an der Leuchterbank den gotischen tatsächlich etwas
ähneln, wenn auch daneben die damals beliebten Fruchtbündel

und Akanthuspalmetten erscheinen.
1810 entfernte man das barocke Tabernakelgeschoß27

und fügte statt dessen zwei aus gereihten Füllungen
bestehende Zonen ein, die seitlich und nach hinten gestaffelt
waren (Abb. 17). Die obere Felderreihe war mit Gemälden

geschmückt, die untere gab, bis zu den Chorwänden

reichend, beidseits einen stichbogigen Durchgang

204



*
T-.v **S3jwr*?«**»¦?

sTlT-
- "

»Ti

/'
r-

r: 32 vT Säff-S TFv.*. -A*>" v' u "¦:if
v 7

-y

m 1

Abb. 7 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Flügelreliefs des
rechten Altarflügels: oben Heimsuchung, unten Geburt Christi

frei. Die Flügel wurden entfernt. Die Apostelreliefs der
Predella hatten das Antependium zu schmücken.
Vielleicht hat man damals das Gesprenge um ein Geschoß
gekürzt.

Wicks zweite Zeichnung des Altars gibt seinen
Rekonstruktionsversuch (Abb. 18). Das geht aus dem
Begleittext des Autors klar hervor28. Eine solche Reduktion
auf den Urbestand wäre in den 60er Jahren auch kaum
denkbar gewesen, zielten doch alle damaligen Altarumbauten

dahin, durch Stelzung eine hohe «vollkommene»
Pyramide zu erhalten29.

Beim Altarumbau30 von 1869 verminderte man denn
auch tatsächlich die bisherige Höhe nicht (Abb. 19). Der
seitliche Kontur wurde noch deutlicher zur Pyramide ab-

Abb. 8 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Hintergrund des
Reliefs im oberen Feld des alten Altarflügels

getreppt. An die Stelle der klassizistisch-nüchternen
Zwischengeschosse setzte man eine fast wirr bereicherte
neugotische Architektur sowie die alte Predella. Als Schmuck
für das Antependium und die flügelartigen Felder seitlich
der Mensa wurden die Flügelreliefs des gotischen Altares
benutzt. Die Höhe der von Franz Joseph Lagger geschaffenen

neugotischen Zwischenarchitektur31 wurde durch
den sich nach vorn rundenden Tabernakel und die
darüber befindliche Aussetzungsnische bestimmt. Gleiche
Nischen über medaillongeschmückten Trommeln betonten

auch die Seitenachsen mitten unter den Rändern des

gotischen Schreins. Sie nahmen die beiden wohl vom
barocken «Altarfuß» des Johann Sigristen herstammenden
Statuen auf, links St. Petrus, rechts St. Paulus. Vier von
Franz Joseph Lagger geschnitzte Statuetten32 auf
neugotischen Schnitzkonsolen, v. l.n.r. die heiligen Franz
Xaver, Antonius von Padua, Josef und König Ludwig,
rahmten die Seitennischen, Anbetungsengel über ähnlichen

Konsolen die Tabernakelnische. Eine Zone teils

vielleicht alter Baldachine schloß dieses Zwischengeschoß
ab und leitete zur gotischen Predella über.

Die Restaurierung von 1932 unter Pfarrer Blatter und
Kunstmaler Julius Salzgeber strebte endlich die

ursprüngliche Gestalt des Altarwerks an, wenn auch die

Unbekümmertheit, mit der man Flügelaufsätze
hinzufügte33 und wohl das Gesprenge nach dem Vorbild des

Churer Hochaltars wiederherstellte, noch durchaus histo-
ristisch anmutet. Am Gesprenge war das obere Geschoß

der drei Türme samt Bekrönung noch intakt erhalten.
Nun hob man diese Zone und fügte (wieder?) ein unteres
Geschoß ein. Die bisher zwischen der hochgezogenen
Schreinmitte und den Seitentürmen eingepreßten Engel
verlangten nach eigenen Ädikulen. Für die Rekonstruk-

205



/ *-¦

*

/
/ *¦.",;-•

T

uni^¦>;...
...»teil Jm

*!t
m

&J.

<¦

•».'

•Ì
•>>: r». j..-

ir«3 >
ï *J

/r\

p mu.
1m/ä

...»¦ ..-¦
s-z

S*'
Abb. 9 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Gesprenge oder «Auszug»

tion dieser unteren Gesprengezone wird man das beim
Altarumbau von 1869 über dem neugotischen Zwischengeschoß

angebrachte Baldachinwerk verwendet haben34.
Die Nasen in den Kielbögen am mittleren Baldachin des

ersten Geschosses muten durchaus neugotisch an. Krabben

fehlen in diesem Geschoß im Gegensatz zur oberen
Gesprengezone und zu den Baldachinen im Schrein. Neu
sehen hier auch die Kreuzstöcke aus, die zugleich als

Baldachinkuppe und als Podest für die darüber stehenden
Statuen dienen. Die Rankenstollen zwischen den Türmen

im unteren Geschoß scheinen dagegen gotischen
Ursprungs zu sein und nehmen zu sinnvoll auf ihren Standort

Bezug, um Spolien zu sein35. Umstrittener sind
wiederum die Kielbogen-Balustraden auf dem Schrein, die
erst 1932 am Altar erscheinen36. Zur Vorsicht gegenüber
der heutigen Zweigeschossigkeit des Gesprenges mahnt
die Tatsache, daß sich 1932 keine plastische Gruppe
(mehr?) für die obere Ädikula der Mittelachse fand. Man
holte Statuen aus der Peterskirche : eine Petrusstatue der
zweiten Hälfte des 15.Jahrhunderts und eine Paulusstatue

aus der Mitte des 17.Jahrhunderts. Eine eindeutige
Scheidung von Altem und Neuem am Gesprenge wird
man erst bei einer zukünftigen Restaurierung des Altares
vornehmen können. Da Gesprengeteile im Laufe der
Jahrhunderte verlorengegangen sein können, wird die

wichtige Frage nach der ursprünglichen Gestalt des

Gesprenges offenbleiben.
Um mit den Flügeln auch das hochgezogene Mittelstück

des Schreins schließen zu können, ließ man von der
Firma Payer-Wipplinger in Einsiedeln zwei kleine
Flügelaufsätze schnitzen, obwohl sich weder am alten Altarflügel

noch an den Wangen des Schreinmittelstücks Spuren

von Angeln finden. Weil man den noch erhaltenen
Flügel für allzu schadhaft hielt37, setzte man neue Flügeltafeln

an. Bei der Anordnung der alten Reliefs unterließ
man es, die Konturen der Preßbrokat-Hintergründe am
alten Flügel zu Rate zu ziehen, um die ursprüngliche
Reihenfolge der Reliefszenen zu ermitteln (siehe S. 202).

Ikonographische Eigentümlichkeiten

Im Gegensatz etwa zu Jakob Ruß38 wählte Jörg Keller
für sein Altarwerk kein eigenwilliges Programm. Es finden
sich zur Hauptsache die in Schwaben für Predella,
Schrein, Flügel und Gesprenge längst eingebürgerten
Themen. Dieses offenbar geringe Interesse an neuen Themen

mag noch mittelalterlichem Traditionalismus
entspringen, wie er z.B. für das nachmultscherische Ulm
typisch war; es kann beim gebärdereichen Faltenstil des

Meisters aber auch als Hinweis auf eine Leidenschaft für
das Formale gewertet werden, die das thematische Anliegen

in den Hintergrund drängte. Einige ikonographische
Besonderheiten verdienen dennoch festgehalten zu werden.

Die Madonna

Während die hl. Barbara ihre Krone gleichsam als Attribut

auf dem Haupte trägt, halten bei Maria zwei Engelchen

die Krone hoch über dem Haupt, so daß sich diese

optisch nicht mehr mit der Figur verbindet (Abb. 4). Die
Statue wirkt so nicht nur weicher und geschlossener, sie

erhält auch ein größeres Maß an menschlicher Unmittelbarkeit.

Im süddeutschen Räume, wo die Krone oder,
nach Multscher, der Schleier üblich war, wurde das

Motiv des unbedeckten Hauptes an einigen «hohen
Frauen » aus dem Kreis des Gregor Erhart mit betonter
Wirkung vorgetragen 3!l.

Das bäuchlings getragene Kind kommt in der spätgotischen

Plastik eher selten vor. Jakob Kaschauer hat das

Motiv 1443 zur Zeit des spätgotischen Realismus im
Hochaltar des Freisinger Domes verwendet. Wie
zurückhaltend hier Keller ist, geht aus einem Vergleich mit
Kaschauers Bildwerk (Abb. 20) oder mit der Madonna

206



von Ernen40 (Abb. 21) hervor. Es ist, als ob das Kind in
Kellers Werk noch auf der Linken der Mutter säße und
sich bloß über die mütterliche Rechte, die als Lehne dient,
zu Großmutter Anna neigte. Einzig die Ärmchen streben
nach dem symbolträchtigen Apfel in Annas rechter Hand.
Auffallend ähnlich trägt Roditzers Madonna in Jaun ihr
Kind41.

—_S —__>

-•

,«*Mi^

»rr»

/?

7S-09A
-1 .--'-»¦ "—- 1 ...ii_^_»L':i:'^ •v

Abb. 10 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Oberes Gemälde
auf der Rückseite des alten Altarflügels: Begegnung an der
Goldenen Pforte

Abb. 12 A. Dürer : Begegnung an der Goldenen Pforte aus dem
« Marienleben » 1503/04)

£ää;":.fi#

-*.

Abb. 11 Wie Abb. 10. Vor der Restaurierung

Häufiger reicht im Spätmittelalter Maria den Apfel,
der in deutlicher Beziehung zum Sündenfall Christi
Erlösungstat versinnbildet. In Darstellungen der hl. Sippe
wird diese Rolle etwa der Mutter Anna zugedacht42.
Auffallender und für ein im schwäbischen Kunstraum
beheimatetes Altarwerk beinahe kühn ist jedoch der Umstand,
daß die ebenso genre- wie symbolhafte Handlung
zwischen Großmutter und Enkelkind über das trennende
Säulchen hinweg von einer Nische zur andern hinüberspielt.

Wurzel Jesse

Der liegende Jesse, aus dem der Stammbaum Christi
wächst, ist ein im Spätmittelalter sehr verbreitetes Thema.
Das Wallis zeigte dafür eine auffallende Vorliebe. Außer
am Münsterer Altar tritt das Motiv am Supersaxoaltar
von Glis (um 1519) und an dem vielleicht aus Bern43

stammenden Hochaltar der Kathedrale von Sitten auf;
nur der etwas ältere, dem Basler Bildhauer Isenhut
zugeschriebene 44 Hochaltar von Glis verwendet es nicht.

207



In Münster liegt Jesse unter der Konsole der Marienstatue

; das aus seiner Brust sprießende45 Rankenwerk mit
den eingeflochtenen Ahnenfigürchen füllt die Rahmenleiste.

Auch der ins Rahmenwerk verwiesene Jessebaum
war damals verbreitet. Man denke an den Xantener
Antoniusaltar, den Krakauer Altar des Veit Stoß, den Altar
des hl. Martin in Stöckenburg (OA. Hall) oder an den
Sippenaltar in der Heilig-Kreuz-Kirche von Gmünd (um
1510), dessen Jesse in der Stellung zudem auffallend

demjenigen von Münster gleicht46. Während aber die
genannten Altäre den Stammvater in die Rahmenleiste
setzen oder häufiger in die Predella verweisen, hat Keller
hierfür eine durchaus eigene Lösung gefunden. In Münster

tritt Jesse weniger in Erscheinung als bei jenen Altären,

in denen er die ganze Predella einnimmt; obwohl
ihm Keller im Grunde einen bedeutenderen Platz
einräumt, setzt er ihn doch in den Schrein. Unter der Akan-
thuskonsole der Muttergottes liegend, wird Jesse optisch
zum Stammesträger, ohne daß der Baum, wie anderswo,
derb den Schreinboden durchstoßen muß, um die Konsole

zu tragen. In Münster hat sich der Jessebaum zu
bescheiden. Der Sproß biegt sich von der Brust des Stammvaters

hinunter zur Rahmenleiste, um deren Rankenwerk
zu nähren. So stellt Jesse eine eigentümliche Verquickung
von Schrein und Rahmenleiste, Mitte und Rand her.

Die Wahl der Heiligen

Bloß bei der Wahl einiger Heiliger wurden die konkreten
Umstände berücksichtigt. So setzte Keller den hl. Theodul,

den Landesheiligen, und im selten gewählten hl.
Matthäus den Namenspatron des bedeutenden Stifters
(siehe S. 203) ins Gesprenge, während der hl. Georg als

Namenspatron des Künstlers und der im Wallis
hochverehrte hl. Mauritius als Flankenheilige Wache stehen.
Im Schrein selbst kam die Wralliser Lieblingsheilige
Barbara zum Zuge. Der hl. Sebastian wird als Pest-Nothelfer
gewählt worden sein.

Die Anteile von Meister und Werkstatt

Da man in dieser Frage ausschließlich auf stilkritische
Vergleiche angewiesen ist, verbleibt die Aussage im
Hypothetischen.

Die Schreinstatuen

Wir wenden uns zuerst den Köpfen der Schreinstatuen
zu. Der Evangelist Johannes und die hl. Barbara (Abb.22)
zeichnen sich durch ausgeprägte Typenköpfe aus, in
denen, etwas verhärtet, noch der schöne Stil des frühen
15.Jahrhunderts fortlebt. Bei der Madonna gewinnt der

¦v
J

%ÇJ>/
W

"
¦ r'*WiVâ^,,

¦ •
.-'-

-"--:. 7- : ¦ » » »-

Abb. 13 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Unteres Gemälde
auf der Rückseite des alten Altarflügels : Maria Tempelgang.
Nach der Restaurierung im Jahre 1968

Künstler gerade aus der flauen Typisierung den Eindruck
gelassener Hoheit (Abb. 23). Im Gegensatz zu diesen drei

Figuren bricht aus den Antlitzen der hl. Anna (Abb. 24)
und des hl. Sebastian das Expressive. Alter und Schmerz
sind Vorzugsbereiche der realistischen Kunst. Vergleicht
man aber die Gesichter dieser beiden Heiligen etwa mit
jenen der Nürnberger Spätgotik, so wird der verborgene,
letztlich abstrakte Linearismus offenbar, der hier Schmerz
und Alter zeichnet. Man beachte die schräge
Augenstellung und den Verlauf der die Augensäcke begrenzenden

Linie. Während in nürnbergischen Werken zwischen
den naturfernen Faltengebärden und den erdenschweren
Gesichtern öfters ein deutlich fühlbarer Konflikt anhebt,
sind Kellers Figuren von einem gleichmäßigen formalen

Prinzip durchwaltet.
Wer die Schreinfiguren miteinander vergleicht,

entdeckt noch weitere Unterschiede. In diesem Zusammenhang

sei auf das nicht unbedeutende formale Detail
hingewiesen, daß die Statuen des hl. Johannes und der hl.
Barbara (Abb. 4), deren Gewandung in der eigenen
Fülle erstarrt, klingenartig harte Saumränder aufweisen,
während die übrigen Figuren reich und weich
geschwenkte Säume, also einen gewissen Gesang der Linie
bevorzugen.

Dennoch brauchen diese Unterschiede nicht den Rahmen

einer Künstlerpersönlichkeit zu sprengen, um so mehr
als, abgesehen vom Saum-Motiv, derselbe Faltenstil die

Gruppe verbindet. (Der Faltenstil dürfte, ähnlich der
«Pinselschrift» in der neueren Malerei, eher aus irrationalen

Quellen ins Werk eingeflossen und daher weniger

208



.¦:'

VI*

Abb. 14 A.Dürer: Maria Tempelgang aus dem «Marienleben»

(1503/04)
Abb. 15 H. Holbein d.Ä. : Maria Tempelgang. Augsburg, Dom

bewußt übernommen worden sein als etwa Standmotive

Die übrigen vollrunden Statuen des Retabels47

Außer dem liegenden Jesse, der räumlich wie stilistisch
noch zum Schrein gehört, dürften alle übrigen vollrunden
Statuen Werkstattarbeiten sein. In den Gesichtern war
man bemüht, eine, wenn auch etwas müde und dem
Typisieren verhaftete Realistik anzustreben. Der Faltenstil ist
ärmer und, was besonders an der Krönungsgruppe Maria
auffällt, schlaffer. Dieden Schreinfiguren eigene Wucht des

Faltengeknitters und der Gesang ihrer Saumlinien finden
sich nirgends mehr. Die Möglichkeit, daß der Meister den
unbedeutenderen Figuren weniger formale Energie und
Aussagekraft zugeteilt hätte, dürftekaum in Betracht fallen.

am Werk waren, verraten dann aber besonders die Flügelreliefs,

von denen jedes eine etwas andere Formensprache
spricht. Es genüge der Hinweis auf den Faltenstil. Bei

Maria Verkündigung wirken die Falten etwas flau und
gedrückt. Maria Heimsuchung gibt in monotoner
Wiederholung das sonst nirgends auftretende Motiv der
Schlüsselfaltenkaskaden. Die Geburtsszene zeigt einen

reichen, kräftigen Faltenstil. Doch steht keines der Reliefs
dem Stil der Schreinfiguren so nahe wie die Anbetung der

Könige. Es finden sich da: gehäufte Röhrenkämme,
zahlreiche gespannte Gewandsäume, eine den Körper
verbergende Gewandung und - ein schwäbisch inniges
Marienantlitz.

Stilistische Eigentümlichkeit und Einordnung

Die Reliefs43 (Abb. 5 und 7)

Auf die Reliefs der Predella trifft die Charakteristik der
Statuen außerhalb des Schreins zu. Daß noch mehr Hände

Besonders stilkräftig ist die Marienstatue in der Schreinmitte,

weshalb wir uns zuerst ihr zuwenden (Abb. 4).
Die Figur fügt sich einer fließenden S-Kurve ein, zu

deren geschlossenem, sanft gespanntem Bogen an der

209



rechten Körperseite das Haupt den einzigen Kontrapunkt
bildet. Da jedoch Schulter und Arm der gegenüberliegenden

Seite leicht vorschwingen, wird die Heftigkeit der
Kopfwendung aufgefangen. In der Achse des Kopfes tritt
das Knie des Spielbeins vor. Wenn hier wiederum die
Madonnen um Gregor Erhart zum Vergleich herangezogen

werden, so fällt ein wesentlicher Unterschied auf.
Die Madonnen49 von Augsburg, Feldhausen, München,
Detroit wandeln das S-Schwungmotiv mit dem sehr hohen
Drehpunkt noch mit spannungsvoller Energie ab, während

bei Jörg Syrlin der Schwung verebbt und das
Dramatische zusehends der Lyrik weicht, was zum
Charakteristikum der späteren Ulmer Kunst wird. Kellers
Madonna nimmt hier eine Mittelstellung ein. Ihr Schwung ist
noch ungebrochen, strahlt aber eher müde Eleganz als

Energie aus; ihre Sprache ist melodramatisch. Das
beweist allein schon die breit ausladende Flächigkeit der
Figur, welche die dekorativen Elemente wie auf einer
Reliefebene auszubreiten gestattet. Dennoch gesellt sich
die Münsterer Madonna zu jenen ganz «hohen Frauen»
des ausgehenden Mittelalters, die mit ihrem Bewegungsmotiv

hinter den gotischen Realismus auf Vorläuferinnen
der «Schönen Madonnen» aus dem späten H.Jahrhun¬
dert50 und zum Teil auf diese selbst zurückgreifen. Die
verschiedenen Spielarten der Pondération mit dem Kinde

ÌBj ' **

y y ¦- ~~
¦ ~- 'j~~~~

-r.
r y

,,«

- «
*

*¦
¦yi
*
T '»l#*

*",*¦¦****

^# *

Abb. 16

unteren

-7
Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Signatur auf dem

rückseitigen Gemälde des alten Altarflügels

^

!—

lA

matyi'-Vi
I » inni iiiiiiiiiiiiiiiiii"»***•!!!!
•«« • U II UiiliittlilUltlltlUIllIlliliiih, :

Abb. 17 Münster. Pfarrkirche, Chor mit gotischem Flügelaltar.

Zeichnung von Emil Wick aus den Jahren 1864-67

waren hauptsächlich von den «Schönen Madonnen»
ausgebildet worden. So entwickelte sich ein neuer Typ schöner

Madonnen, der zwar nicht mehr dieselbe Uniformität
wie im frühen 15.Jahrhundert aufweist, aber dennoch
eine Gruppe hoher Frauen ausscheidet.

Kehren wir zur Marienstatue von Münster zurück, um
nach der Silhouette nun auch den Faltenstil zu
untersuchen. Aus öfters langen, steifen Faltenröhren tritt plötzlich

sperriges Gefältel aus, wie überhaupt der Faltenstil
aller Schreinstatuen in einem Maße an zerknitterte
Metallfolie erinnert, wie dies sogar im schwäbischen Raum
selten der Fall ist. In nur scheinbarem Widerspruch dazu
steht die leicht ausgeworfene Fahne des Mantelzipfels
unter dem Ärmchen des Kindes, denn auch sie ist
ungegenständliches Formmotiv (Abb. 25). So schwerelose
Gewandsäume finden sich in der süddeutschen Kunst
seltener, als man gemeinhin annimmt. Der etwas ältere Gregor

Erhart und auch Jörg Syrlin der Jüngere kennen sie

nicht. Der vielleicht aus Schwaben stammende51
Nürnberger Meister Veit Stoß schwenkt die Säume im Gegensatz

zu Keller zornig und pathetisch52; er steht überdies
mit dem Motiv der bewegten Säume in der nürnbergi-

210



¦afe

i
V

-A

Abb. 18 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Rekonstruktionsversuch

von Emil Wick aus den Jahren 1864-67

sehen Kunst allein da, und seine Schüler wenden sich dem
gotischen «Barock» im südlichen Deutschland zu53. Der
im übrigen sehr anders als Keller geartete Tilman
Riemenschneider verwendet recht oft kalligraphische Säume.
Es findet sich aber auch in Ulm Entsprechendes. Daniel
Mauch, der überhaupt die engsten Parallelen zum
Faltenstil Kellers liefert, zeigt eine Vorliebe für solche
schwerelose, um der Kalligraphie willen geschwenkte
Säume54.

Bei der ersten Begegnung mit Kellers Schreinstatuen
blickt man unwillkürlich nach Schwaben als der geistigen
Heimat des Künstlers. Nicht nur das flau versonnene Antlitz

der Madonna, der melodische, eher lyrische Schwung,
der die Statuen durchzieht, oder die epische Breite, in der
sie sich entfalten, weisen aufjene süddeutsche Kulturlandschaft

hin, sondern auch der Faltenstil. Im Gegensatz zu
den Rheinlanden, wo man die Faltenmotive dynamisch
als Dominante durchzuführen liebte, muten Kellers
Statuen trotz dem aufgewühlten Faltenstil wie ein spätgotisches

Netzgewölbe an, in dem sich alles gleichsam an Ort
bewegt, ohne daß ein bestimmter Bewegungsfluß in eine
Richtung triebe. Bei Keller heben sich höchstens Säume

wie Melodien über die Begleitmusik des knitterigen
Gefälteis. Diese durchaus gotische Haltung, die jegliche
Konzession an das Körpergefühl der Renaissance versagt,
weist dann im besonderen auf das Ulm des ausgehenden
Mittelalters, das sich nach Multscher in zunehmendem
Maße in die naturferne Geistigkeit der Spätgotik zurückzog.

Dieser Prozeß hatte in Ulm hauptsächlich mit Jörg
Syrlin dem Jüngeren eingesetzt, auf dessen Kreis denn
auch ein Grundmotiv von Kellers Faltenstil hinweist. Es

ist die Art, wie das von Gertrud Otto als «Brücke»
bezeichnete Faltenmotiv55 abgewandelt wurde. Seitlich

quer zusammengerafft, ergab diese «Brücke» bei fallenden

Rückenhälften jenes Relief von geneigten Dreieckflächen,

das bei Keller so sehr an zerknitterte Metallfolie
denken läßt (Abb. 26). Das Faltenmotiv war am Oberrhein

schon um die Mitte des 15.Jahrhunderts
aufgetaucht56, im Gegensatz zu Schwaben dann aber zugunsten

großer linearer Faltenzüge in den Hintergrund
getreten. In Ulm ist die genannte Entwicklung des Motivs

lr.I-1

¦¦" -*T r. • ¦ ——
yäp** •'"£*" ;*rt ^*pi

t -
Abb. 19 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Zustand 1869-1932

211



**<?

40.

Wr

•i

NX

r

K
"f^A d

Abb. 20 Jakob Kaschauer: Madonna des ehemaligen Hochaltars

im Freisinger Dom aus dem Jahr 1443. Man vergleiche
den herben «realistischen» Umriß mit der fließenden Kontur
von Kellers Madonna

Abb. 21 Ernen. Madonna vom alten Hochaltar (um 1525)
(Ausschnitt)

noch innerhalb der Statuen zu verfolgen, die Gertrud Otto
dem Meister Syrlin selbst zuschreibt57. Daß Jörg Keller
in der Syrlinschen Nachfolge steht, beweisen dann die vielen

Anklänge seines Faltenstils an die Daniel Mauch
zugewiesenen Werke58. Man vergleiche etwa den Kasel-
flügel des hl. Matthias im Altar der Pfarrkirche von
Wippingen59.

Ein weiteres für Keller sehr bezeichnendes Faltenmotiv
sind die bereits genannten steifen Röhrenrücken (Abb.4).
In dieser Härte trifft man sie in der Ulmer Kunst kaum
an60. Ob hier Keller auf den blockhaften Stil der
Jahrhundertmitte zurückgriff? Vielleicht über Michael
Pacher, an den Kellers Vorliebe erinnert, solche Röhren als

geschlossene Rahmen für die Figur zu benützen, indem
er sie deren Kontur entlang führte. Michael Pacher hat
dieses Motiv zeitweise fast aufdringlich verwendet61. Und
wenn bei Keller einzelne Partien dieser Röhren, wie etwa
am rechten Mantelrand der Münsterer Madonna,
geradezu bayrisch anmuten, so kann das wiederum für eine

geistige Anleihe bei Michael Pacher sprechen, hat dieser

Meister doch im Christus seiner Hochzeit zu Kanaa62 des

St.-Wolfgang-Altares das für die großen Madonnen des

Hans Leinberger so typische Röhrengestänge beinahe
wörtlich vorweggenommen.

Der konservative Rückgriff auf die Typengesichter des

weichen Stils ließe Keller endlich auch als seeschwäbischen

Künstler erscheinen, wollte man als Parallele Ruß'
Schreinstatuen im Churer Hochaltar heranziehen.

Aber Kellers Kunst wird von einem viel stärkeren

Spannungsgefälle beherrscht als jene des J.Ruß. Den
Typenköpfen der jugendlichen Heiligen stehen die
expressiven Antlitze des leidenden hl. Sebastian und der
greisen hl. Anna gegenüber. Und damit rühren wir an ein
letztes, vielleicht entscheidendes Charakteristikum von
Kellers Kunst. Sein Werk lebt trotz der lyrischen
Verträumtheit, die den Schrein erfüllt, aus überraschenden
Gegensätzen. Neben dem unsteten Gefältel der geknickten

«Brücken» stehen lange, harte Faltenröhren, neben
schwerelosen kalligraphischen Säumen gibt es Säume so

hart wie Sensenklingen (Abb. 4). Hat er die Mutter Anna

212



"""s:«

ff
*****<Sf""

7

JPÏ
J,#

¦-»•r

4W-' / :-J
«••J Y v

r »

Abb. 22 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Kopf der hl.
Barbara (Schreinfigur)

Abb. 23 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Kopf der Muttergottes

(Schreinfigur)

fast vollständig ausgehöhlt, so daß spätgotisches Dunkel
der Nicolaus-Gerhaert-Generation darin nistet, entwik-
kelt er die Madonna reliefhaft flach und breit.

Dabei drückt sich seine Spannung ausschließlich in
abstrakten Motiven aus. Den Zwiespalt zwischen gotischem
Linearismus und neuem Körpergefühl der Renaissance,
wie er die Nürnberger Kunst prägt, kennt Keller nicht.
Die Expressivität des Leidens und des Alters bestreitet er
mit linearen Mitteln. Und während in Riemenschneiders
Gesichtern jede Fiber bebt, zieht Keller die Chiffren des

Leids und des Alterns in recht reglose Antlitze.

Genealogische Einordnung des Altares

Nach Schwaben weist denn auch der Aufbau des Retabels.

Wenn man sich auf W.Paatz63 stützen darf, der,
freilich weitgehend mittels Rekonstruktionen, als erster
eine klare formale Filiation in die süddeutschen Schnitzaltäre

bringt, leitet sich der Aufbau von J. Kellers Altar
zur Hauptsache von angestammten Ulmer Motiven der
Multschernachfolge her sowie aus Motiven, welche die

späteren Ulmer Meister J. Syrlin der Ältere und Michael
Erhart vom Konstanzer Hochaltar des Nicolaus Gerhaert
von Leiden übernahmen.

Multscherisch oder der unmittelbaren Multscher-Nachfolge

verpflichtet wären die von Burgund her übernommenen

Figürchen in der Rahmenleiste, die Staffelung der
Schreinfiguren, die Flankenheiligen in Baldachintabernakeln,

die überhöhte Mittelnische des Schreins, das

Dreiturmgesprenge und schließlich die Fünfzahl der Schreinfiguren.

Im Gegensatz zur Multscher-Tradition, die durch
Gemälde an den Innenseiten der Flügel einen gewissen Kontrast

zu den Schreinstatuen anstrebte, ginge das Motiv der
zwei übereinander angeordneten Flügelreliefs und
vielleicht auch jenes der Marienkrönung zwischen
Einzelstatuen im Gesprenge auf den untergegangenen Hochaltar

des Konstanzer Münsters von Nicolaus Gerhaert
zurück. Selbstverständlich wäre in diesem Falle eine
unmittelbare Beeinflussung durch das Konstanzer Retabel
möglich gewesen. Da aber Jörg Keller die Motive mit
Ulmerischem verquickt, wie dies ähnlich im Riß Jörg
Syrlins des Älteren für den Hochaltar des Ulmer Mün-

213



; *HYr

Y • --f

'4W

\ r

<?

\Wk' V *
Abb. 24 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Kopf der Mutter
Anna (Schreinfigur)

sters aus dem Jahre 1473 der Fall ist, könnten ihn die
genannten Einflüsse auch über Ulm erreicht haben. Dies
um so eher, als weitere Entsprechungen zu Altarwerken
der Erhart und Syrlin vorliegen. Wie J. Syrlin auf seinem
Riß die Baldachinräume der Schreinstatuen durch Säulchen

trennt, scheidet sie J. Keller durch Dienste vor Rücklagen,

und die Verwandtschaft des Münsterer Altares mit
dem Blaubeurener Altar von Erhart ist augenfällig.

Die meisten der oben genannten, von Ulm und Konstanz

hergeleiteten Motive finden sich auch in den großen
Altarwerken des Michael Pacher, so die Flankenheiligen,
die Flügelreliefs, die Staffelung der Sockel, das

Dreiturmgesprenge, die Krönungsgruppe Maria zwischen
Einzelstatuen im Gesprenge, ja die Pacher-Altäre bieten sogar

noch weitere Entsprechungen, wie die gemalten Heiligen
auf der Retabelrückwand64 oder den Maßwerkkamm65
auf dem Schrein. Da aber Pacher, wie überdies auch der
Meister des Kefermarkter Altares - immer nach Paatz -,
ihrerseits vom Multscherschen Ulm und dem Konstanzer
Retabel abhängig sind und Kellers Faltenstil mehr nach
Ulm als auf Pacher weist, rückt wiederum die Stadt
Multschers ins Blickfeld. Gerade Pacher und der Kefermarkter
Meister belegen anderseits die Tatsache, daß die
verschiedenen den süddeutschen Schnitzaltar beherrschenden

Formgedanken eine zu allgemeine Verbreitung
gefunden hatten, als daß sie ganz überzeugend auf Leitbilder

zurückzuführen wären.
Am ulmerischen Geist des Jörg Keller wird dennoch

nicht zu zweifeln sein. Es sprechen zu viele Kriterien dafür.
Weitab von allem Provinzialismus und in höchster

Qualität vorgetragen, weist Kellers im Gotischen beharrende

Kunst auf eine Metropole. Der Münsterer Altar
setzt den Altartyp der Erhart-Zeit geradezu unverändert
fort, während z.B. der im Stil der Statuen altertümlichere
Churer Altar des Jakob Ruß aus den Jahren 1486-92
im Aufbau und besonders in der Ikonographie viel
eigenwilliger ist und Yvo Strigel im Retabel von Sta. Maria
(Calanca) den herkömmlichen Altartyp mit den fünf
Schreinfiguren aufgibt, um, vielleicht niederländischen
oder niederdeutschen Vorbildern folgend, Reliefs in den
Schrein aufzunehmen.

Als bedeutender Vertreter der Ulmer Kunst - wenn
nicht gar als Ulmer in Luzern66 -, aber mit wachem Sinn
für Anregungen auch aus anderen Teilen Süddeutschlands67

hat Jörg Keller dies Altarwerk für das mit den
Waldstätten befreundete Goms geschaffen. Die Münsterer
Schreinstatuen übertreffen die Figuren der seeschwäbischen

Strigel und Ruß in dem Maße an spätgotischer
Geistigkeit und Qualität wie ihr Meister dem Herzen
Schwabens näher stand. Die Hoheit der Figuren und die
Ausdruckskraft ihres Faltenstils reihen Keller unter die

ganz Großen seines Faches. Der Künstler verdient es, in
einem Zuge mit Veit Stoß, Hans Leinberger u.a.
genannt zu werden. Wenn ihm diese Ehre bislang nicht
widerfahren ist, liegt es an historischen Umständen. Sein
Altarwerk in Münster lag noch abseits der Wege, als die
Kunstgeschichte die großen Namen beschwor. Schwerer

wiegt, daß der Altar als einziger gesicherter Zeuge von
Kellers Schaffen die Jahrhunderte überdauert hat68. Aber
dieses Werk lobt den Meister.

ANMERKUNGEN

1 Sigismund Furrer: Geschichte, Statistik und Urkundensammlung
über das Wallis, Bd. II, Sitten 1852. Mit später eingefügten
Zeichnungen von Emil Wick. S. 54/55. Universitätsbibliothek
Basel. Zitiert: Furrer.

2 Die Maße sind dem Werk von Josef Schmid entnommen.
Josef Schmid : Jörg Keller, Hans Viktor Wegmann, Niklaus Hart¬

mann. Drei Luzerner Künstler und deren Werke in der Pfarrkirche
Unserer Lieben Frau und in der St.-Peters-Kirche Münster im
Oberwallis (Goms). Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte
von Luzern und der Innerschweiz, Bd. I, Luzern 1948, S. 49.
Zitiert: Schmid.
Das obere klein versproßte Fenster in der Frontseite ist neu

214



eingefügt worden. Erneuert ist auch die Fahne mit den
unmittelbar auf Holz gemalten gekreuzten Degen, dem Wappen
der Familie Werlen Im übrigen dürfte der Turm zum
Originalbestand gehören.

4 Das Altargehäuse wurde bei der Restaurierung von 1932
durch Kunstmaler Julius Salzgeber überholt. «Erneuerung
nebst Vergoldung des ganzen Altares. Für Vergoldung
Fr. 3000.—. » (Kirchenarchiv Münster, G 52.) Kirchenarchiv

wird fortan zitiert: KA.
5 Hl. Barbara: «DV HAST VNS MACHT 1509 MARIA

ZART VON EDLER ART EIN ROS ON ALLEN...»
«... MARIA... OWI(?)RLMNRL».
Hl. Anna: «...ARIA OR(?)A(?) P(?)R(?)0(?)... VOT
SNT ANNA SAL(?)V(?)T(?)»«T.W.R.G(C?)RAN VON
MIR IN MINEM STERB( GLOR ».

Hl. Johannes Ev.: «BIST UN(?)S(?)... » Alles übrige ist
nicht mehr lesbar.
Für E und Z wurden nicht gewöhnliche Kapitale gewählt.

6 Der Buchstabe C oder G ist im Künstlermonogramm auf der
bemalten Rückseite des alten Altarflügels vielleicht enthalten

(vgl. Abb. 16).
Ähnlich geheimnisvolle Wörter, in denen man die Signatur
des Meisters vermutet, stehen am Mantelsaum Mariens im
Gemälde der Geburt des Franziskaneraltares von Freiburg
i.Üe. aus der Zeit um 1480. (Maurice Moullet: Les maîtres
à l'œillet. Basel 1943, S. 32/33.) Besteht vielleicht ein Zusam¬

menhang zwischen den Wörtern GRIN (am Franziskaneraltar)

und C(G?)RAN (am Münsterer Altar) im Sinne einer
üblichen Wendung bei solchen Inschriften?

7 Beide Wappen sind identisch, da die Großpfarrei mit dem
Gebiet des Zenden (politisch weitgehend selbständiger Bezirk
des alten Wallis), in unserm Falle allerdings nur des Ober-
goms, zusammenfiel.

8 Die Zeichen sind abgebildet in : Schmid, S. 33. In diesem
Werk sind alle Malereien der Altarrückseite abgebildet.

9 E.Panofsky: Imago Pietatis. Festschrift für Max J. Friedländer.

Leipzig 1927, S. 276 und 293.
Nach K. Künstle sollen auch die in der nordischen Kunst so

beliebten «Arma Christi » auf die Kirche St. Croce in Jerusa-
lemme zurückgehen, wo alle Passionsinstrumente verwahrt und
verehrt wurden. (K.Künstle: Ikonographie der Christlichen

Kunst, I, Freiburg i.Br. 1928, S. 488.)
10 Walter Hugelshofer: Einige Luzerner Maler im I. Viertel des

16. Jahrhunderts. In: Aus Geschichte und Kunst. Stans 1928, S.306.

Vgl. auch Schmid, S. 31, Anm. 1, wo hypothetische
Zuweisungen weiterer Forscher aufgeführt sind.

11 Josef Meder: Dürer-Katalog. Wien 1932, S. 167.
12 Dürer dürfte das Motiv von der flämischen Malerei

übernommen haben, wo es Rogier van der Weyden z. B. im Mira-
flores-Altar (Berlin, Kaiser-Friedrich-Museum) verwendet
hat. (E.Panofsky: Early Netherlandish Painting, London 1958,
Tafel 180, Abb. 318.)

mm

lv
YlK.

.3

/r u

•¦

7
Abb. 25 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Faltenmotiv des
fliegenden Mantelzipfels der Muttergottes (Schreinfigur)

Abb. 26 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar.
Mantels der Mutter Anna (Schreinfigur)

Faltenmotiv des

215



¦

; ¦-

.77

Abb. 27 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Hl. Petrus. Zum
Altarfuß des BildhauersJohann Sigristen von 1697 gehörende
Statue; wiederverwendet in der neugotischen Tabernakelzone
von 1869 (vgl. Abb. 19)

13 Curt Glaser: Hans Holbein d. Ältere. Leipzig 1908, Taf. XIV
(München, Alte Pinakothek). Auf diesem Gemälde steht
Maria - wie in Münster - vor dem Portalgeläufe.

14 Um 1510 kehrt das Motiv im luzernischen Räume wieder
(Altarflügel aus der ehemaligen Spitalkirche. Luzerner Privatbesitz.

A.Reinle: Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, II, Basel
1953, S. 268; Abb. in Bd. III, Basel 1954, S. 306, Abb.Nr.
266). Unter Holbeinschem Einfluß oder unterm Einfluß
unseres Malers

15 Joh.Fleischli: Die gotischen Schnitzaltäre des Kantons Freiburg.
In: Freiburger Geschichtsblätter, XIX, 1912, S. 54 und Taf.
XIV.

16 Freundlicher Hinweis von Br. Stanislaus Noti, O. Cap.
17 Auch die Biblia pauperum wählte für ihre typologischen

Vergleiche mit Vorliebe äußerlich ähnliche Situationen der
handelnden Personen, was Gerhard Schmidt «Situationsreime»
nennt. (G.Schmidt: Die Armenbibeln des XIV.Jahrhunderts.
Graz/Köln 1959, S. 109 und 116.)
In einem Altar des Archäologischen Museums Madrid aus
dem Anfang des 16.Jh. kommt das Motiv auf den Altarflügeln
vor. (Beda Kleinschmidt: Die heilige Anna. Ihre Verehrung in
Geschichte, Kunst und Volkstum. Düsseldorf 1930, S. 289, Bild
205.)

' Dürer hatte diese beiden Themen bereits gestaltet. Verkündigung

an Joachim 1503-04 (Bartsch 78), Geburt Maria um
1503 (Bartsch 80); letztere viel- und kleinfigurige Szene
dürfte unserem Maler freilich weniger entsprochen haben.

'J.Lauber: Verzeichnis von Priestern aus dem deutschen Wallis.
Blätter aus der Walliser Geschichte, IV, 1, 1909, S. 78.

1 KA.Münster, F 1. «Im Jahre des Herrn tausend fünfhundert
neun, an der Vigil des heiligen Apostels und Evangelisten
Matthäus, ist im Chor der genannten Kirche der Jungfrau
Maria der Altar mit den Statuen aufgerichtet worden ; er war
um den Preis von achthundert rheinischen Gulden gekauft
worden, die Auslagen, ihn von der Stadt Luzern hierher zu
führen, nicht mitberechnet. »

Aus den Jahren 1503-09 sind neun testamentarische
Schenkungen an den Altar bekannt (KA Münster, B 2), darunter
auch von einem Pestkranken (St.Sebastian!). (Freundliche
Mitteilung von Br. Stanislaus Noti, O.Cap.)

: Das auf dem Schild des Engels eingeritzte Wappen scheint
original zu sein. Auffallenderweise äußerte aber Emil Wick,
der Kenner von Heraldik, er könne dieses Wappen nicht deuten,

und stellte auf seiner Zeichnung auch tatsächlich ein
anderes Wappen dar, eines mit Vertikallinie des gespaltenen
Wappens und Ständer-Diagonallinie rechts. (Furrer, [E.
Wick], S. 54/55, im besondem 54 C.) Vgl. Abb. 17.
Das Pfarrei- oder Zendenwappen steht auch an der ersten
Tartsche der Baldachinzone rechts von der Muttergottes-
Statue. Vgl. Anm. 7.

1 KA Münster, D 131.
1 KA Münster, D 56b.
' Manches spricht dafür, daß beim Neubau der Kirche 1664-78
auch der gotische Chor erhöht wurde : Oberlichtzone mit
niedrigen barocken Rundbogenfenstern; an der linken
Chorwange andersfarbener Giltstein bis auf eine bestimmte Höhe
aller Dienste, im Dachstuhl der Sakristei sichtbare Baunaht.

' Die Synode von Sitten (1626) verordnete, der Tabernakel
solle nach römischer Sitte auf dem Altar stehen. (J. Braun:
Der christliche Altar, II, München 1924, S. 59.) Nichtsdestoweniger

ließ man 1684 in Saas-Grund noch ein aufwendiges
Sakramentshäuschen in Tuff hauen.
Emil Wick schreibt in den Jahren 1864-67: «Anno 1810
wurde er [der Altar] so umgestaltet wie er jetzt (siehe das

Chor) aussieht. » Furrer, S. 54/55. Vgl. Abb. 17.
1 «Ein wahres Prachtstück aber ist der Altar so gut als möglich
dargestellt fig 18. » (Ebenda.) Fig. 18 ist nun aber eben diese
zweite Zeichnung. Vgl. Abb. 18.
Die damals gewiß noch erhaltenen, aber wohl im schwer
zugänglichen Gewölbe der obern Sakristei aufbewahrten beiden
Flügel bezog er in seine Rekonstruktion nicht ein, ebensowenig

Fragmente des Gesprenges.
1 Dies widerfuhr in historistischer Zeit auch andern Altären

des Oberwallis, so den Hochaltären von Naters und Saas-
Grund.

» KA Münster, G 52.
' Heute im Dachraum der Sakristei aufbewahrt.
; Der hl. Ludwig und der hl. Josef stehen heute in den

Seitennischen des Altares der St.-Peters-Kirche von Münster, die
übrigen werden im Dachraum der Sakristei aufbewahrt.

1 Vielleicht nach dem Vorbild des Blaubeurener Altares. Im
Pfarrarchiv von Münster fand sich eine ältere Photographie
dieses Altares.

1 Im Dachraum der Sakristei, wo das neugotische Zwischengeschoß

aufbewahrt wird, fehlen denn auch jegliche Baldachine.

Um 1933 betrachtete man dieses Fialenwerk des
neugotischen Tabernakelgeschosses als ursprünglichen Bestand
aus dem alten Gesprenge. («Die Fialen, Spitztürmchen, die
vom Altarabschluß mißratenerweise über den früheren Zopfaltar

gesetzt wurden, kamen wieder an ihren alten Standort. »

216



[Peter Marie Concina: Chor und Hochaltar der Pfarrkirche
U.L.Fr. in Münster nach der Restauration. Walliser Volksfreund,
14, 6.Febr. 1933, Nr. 15.])

35 Auf Grund der 1697 mit Meister Joh. Sigristen getroffenen
Abmachung, beim neuen Altarfuß «alles undt jedes dem großen

undt alten werk so vili als miglich glich in den laub
wercken zu schnitzlen », muß zumindest in Erwägung gezogen

werden, daß 1932 auch historisierende Teile aus der
Barockzeit wieder hätten verwendet werden können.

30 Daß sie bei den voraufgehenden Altarumbauten nicht
Verwendung fanden, brauchte indessen nicht zu überraschen, da
sie die unmittelbar auf den Schrein gesetzten Statuen zu sehr
verdeckt hätten. Jedenfalls bestehen auch sie aus älterem Holz.
Eine Untersuchung der Gesprenge-Rückseite (zusammen mit
Schreinermeister Adrian Weger) ergab, daß dies für die meisten

wesentlichen Partien zutrifft. Ein endgültiger Entscheid
darüber bleibt freilich einer gelegentlichen Renovation des
Altares vorbehalten.

37 Nach J.Schmid waren 1932 noch beide alten Altarflügel
vorhanden. (Schmid, S. 29.) Vom Schicksal des zweiten Flügels
ist nichts bekannt ; er ist verschollen, wahrscheinlich zerstört.

38 Vgl. Churer Hochaltar von 1492.
39 Abbildungen in : Gertrud Otto : Die Ulmer Plastik der

Spätgotik. Reutlingen 1927. Madonna aus St. Ulrich, Abb. 71,
Madonna im Nationalmuseum München, Abb. 74.

40 Abbildung in : Rudolf Riggenbach : Les œuvres d'art du Valais
au XVe et au début du XVIesiècle. In: Annales Valaisannes,
n°" 1-2, juin 1964, fig. 40.

41 Freundlicher Hinweis von Engelbert Schuwey, Jaun. Abb.
in: Freiburger Nachrichten, Jg. 102, 25.Juni 1965, Nr. 143.

42 Hans Aurenhammer: Lexikon der christlichen Kunst, Bd. I,
Wien 1961, S. 173.

43 Riggenbach (vgl. Anm. 40), S. 216-220. Nach der drastischen

Jesse-Darstellung des Jahres 1495 am Lettner der
Französischen Kirche zu schließen, liebte man damals auch in der
Stadt Bern das Motiv. (Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern,
Bd. V, Basel 1959, S. 127 [Luc Mojon]). J. Baum lehnt diese
Zuweisung ab und vermutet im Altarschrein eher ein
oberrheinisches Kunstwerk. (J. Baum : Zum Werke der Bildhauer
Erhart Küng, Albrecht von Nürnberg, Jacob Rueß und Hans Geiler.
In: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte, Bd. 2. 1940, Heft 1, S. 62/63.)

44 Hans Rott: Quellen und Forschungen zur Südwestdeutschen und
Schweizerischen Kunstgeschichte im XV. und XVI. Jahrhundert, III.
Der Oberrhein. Stuttgart 1938, S. 139 und 150/151.

45 1932 empfand man den aus der Brust heraussprießenden
Zweig als zu drastisch und schnitt ihn weg. Die Schnittstelle
ist gut sichtbar.

46 Abbildungen: (Xanten) J. Braun: Der Christliche Altar. München

1924, Taf. 264; (Stöckenburg) J.Baum: Niederschwäbische

Plastik des ausgehenden Mittelalters. Tübingen 1925, Abb. 67 ;

(Gmünd) ebenda, Abb. 76.
47 Abbildungen bei Schmid.
48 Ergänzende Abbildungen ebenfalls bei Schmid.
49 Otto (vgl. Anm. 39), (Augsburg) Abb. 71, (Feldhausen)

Abb. 72, (München) Abb. 74, (Detroit) Abb. 96.
50 Vgl. die Madonna vom Prager Stadthaus aus der Zeit um

1381. De Boheemse Primitieven. Gotische Kunst in Tsjechoslowakije
1350-1420 (Katalog zur Ausstellung vom 8.Juli-l 1. Sept. 1966
im Museum Boymans-van Beuningen, Rotterdam), Abb. 5.

ai Eberhard Lutze: Veit Stoß. (Deutscher Kunstverlag), o.O.
1952, S. 8.

52 Sehr auffallend bei Maria mit Kind (1520). Victoria and
Albert Museum, London. Abb. bei Th. Müller: Deutsche
Plastik. Renaissance und Barock.Königstein imTaunus 1963, S. 33.

53 Vgl. Justus Bier: Nürnbergisch-fränkische Bildnerkunst. Bonn
1922, Abb. 47 (Krönung Maria aus der Dominikanerkirche,

r

-
y%, Tfc

» »

i «

NV
.: y ¦

ÎM **¦ i

M5

y

"Wkm

r:

Abb. 28 Münster. Pfarrkirche, Flügelaltar. Hl. Paulus.
Pendant zur Statue des hl. Petrus (Abb. 27)

Germ. Museum, Nürnberg) und Abb. 61 (Schrein des Schwa-
bacher Hochaltares).

54 Abbildungen bei Otto (vgl. Anm. 39), Abb. 366 (Altar von
Bieselbach), Abb. 368 (St. Rochus des Hochaltares von
Geislingen), Abb. 370 (St. Matthias im Altar [1505] von Wippingen),

Abb. 373 (Anna selbdritt im Germanischen Museum,
Nürnberg).

ss Otto (vgl. Anm. 39), S. 122, Abb. 127b.
56 Z. B. am Kleide der Muttergottes in der Anbetung der Heiligen

Drei Könige aus der Straßburger Kartause, um 1450-60.
(Spätgotik am Oberrhein. Meisterwerke der Plastik und des

Kunsthandwerks 1450-1530. Karlsruhe [1970], Abb. 6); sofern
Zuweisung und Datierung stimmen.

57 So bei der Madonna von Eglingen (Otto [vgl. Anm. 39],
Abb. 166) und bei der Maria vom Flügel der Geburt des
Hochaltares der Pfarrkirche von Reutti (Abb. 186).

58 Auffallenderweise schreibt J. Baum die von Gertrud Otto für
J. Syrlin in Anspruch genommene hl. Sippe im
Kaiser-Friedrich-Museum, Berlin, samt dem Talheimer Altar Daniel Mauch
zu. (J.Baum: Altschwäbische Kunst. Augsburg 1923, S. 90/91 f.)

59 Otto (vgl. Anm. 39), Abb. 370.
60 Das Motiv findet sich z.B. an den von Gertrud Otto dem

Meister J. Syrlin selbst zugeschriebenen Statuen der hl. Cutu-
billa und Katharina der Ulrichskapelle von Adelberg. (Otto
[vgl. Anm. 39], Abb. 172.)

217



61 Gemälde. Die hl. Augustinus und Gregor. Mittelstück des
Kirchenväteraltares. Alte Pinakothek, München. Hier besonders

am Engel. (Hanspeter Landolt: Die deutsche Malerei.
Das Spätmittelalter. Genf 1968, Abb. S. 143.)

62 Elisabeth Landolt : Michael Pachers Flügelaltar in St. Wolfgang.

In: Du, 29, Dez. 1969, Abb. S. 983 (Aufnahme von
Leonhard von Matt).

63 Walter Paatz : Süddeutsche Schnitzaltäre der Spätgotik. Heidelberg

1963. Zitiert: Paatz.
64 Nach Marie Schuette sind gemalte Einzelfiguren von Heiligen

auf der Schreinrückwand ein Charakteristikum der großen
Ulmer Altäre. (Marie Schuette : Der Schwäbische Schnitzaltar.
Straßburg 1907, S. 26.)

65 Vgl. S. 206.
66 Überdies weist Walter Hugelshofer auch auf ulmerische

Einflüsse in der spätgotischen Malerei Luzerns hin. Er nennt in
diesem Zusammenhang den «Meister der Altarflügel von
Kerns » (um 1480) und den bedeutenden «Meister der Pietà ».

(Walter Hugelshofer : Einige Luzerner Maler im I. Viertel des

16. Jahrhunderts. Aus Geschichte und Kunst. Stans 1928, S. 302 und
307.)
Während der ersten Hälfte des 16.Jahrhunderts waren z.B.
in Freiburg i. Üe. alle namhaften Künstler süddeutscher
Herkunft. (Marcel Strub: La sculpture fribourgeoise du XVIe sicèle.

In: Annales Fribourgeoises, XLII, 1956, S. 76.) Die
Tatsache, daß Jörg Keller mit den Eidgenossen gegen Bicocca
zog, spricht nicht gegen süddeutsche Herkunft, waren doch
auch Hans Geiler und Hans Gieng in den Freiburger Rodeln
aufgeführt. (Ebenda, S. 82 und 85.)

67 Das kleine dramatische Intermezzo zwischen Mutter Anna
und dem Jesuskind, ungeachtet der trennenden Säulchen,
oder die als Greisin geschilderte Mutter Anna überraschen
bei einem Vertreter der Ulmer Kunst. Die übrigen Schreinfiguren

dösen jedoch noch versonnener in ihren Nischen als
jene des Blaubeurener Altars, die wie aufgeschreckt ins
Kirchenschiff hinausblicken.

68 Im selben Jahr (1509) beschaffte sich die Kirche von Münster
zwei weitere noch erhaltene Kunstwerke, das große Kruzifix
und den Ölberg (Abb. bei Schmid). In einer fast zeitgenössi¬

schen Chronik folgt die entsprechende Notiz unmittelbar auf
jene Eintragung, die von Kauf und Eintreffen des Hochaltars
berichtet. Wenn die Stelle klar als neuer Passus abgehoben ist
und im Text jeglicher Hinweis auf einen Zusammenhang
mit dem Hochaltar fehlt, so fällt anderseits auf, daß die
Eintragung ohne Jahrzahl angefügt ist, während die
darauffolgende Notiz wiederum mit der gleichen Jahrzahl 1509

beginnt.
Beim Kruzifix handelt es sich um ein wahres Meisterwerk.
Auffallenderweise treten am Lendentuch die bei den Schreinstatuen

vorherrschenden Faltenmotive der gestauchten und
zusammengerafften « Brücke » nur vereinzelt auf und ist das

im Schrein verwendete, bei Lendentüchern so verlockende
Motiv der «fliegenden Fahnen » nicht ausgenützt ; ferner übertrifft

die lineare Schärfe im Antlitz des Gekreuzigten jene der
Schreinstatuen.
Ähnlich steht es mit dem Ölberg. Von den übrigen Statuen
der Gruppe hebt sich die Christusfigur durch feiner artikulierte

Falten ab, die zahlreiche Entsprechungen zu jenen der
Schreinstatuen aufweisen; hingegen scheint uns das Antlitz
Christi weder die elegante Flauheit noch die lineare Feinheit
von Kellers Figuren zu besitzen.
Beide Werke sind unverkennbar schwäbisch, dürften aber nur
mit Vorsicht Jörg Keller und seiner Werkstatt zuzuweisen
sein. Ganz eng verwandt mit dem Münsterer Kruzifix ist das
herrliche Chorbogenkruzifix von Raron.
Man hat zu wiederholten Malen versucht, dem Meister auf
Grund stilistischer Vergleiche weitere Werke zuzuschreiben.
So Jos. Schmid und J. Baum : Die Luzerner Skulpturen bis zum
Jahre 1600. Luzern 1965. Unseres Erachtens hält keine der
Zuschreibungen einem wirklich kritischen Vergleich stand.
Überzeugend läßt sich Kellerscher Einfluß nur nachweisen:
beim Meister des epistelseitigen Altarschreins in der St.-Mar¬
tins-Kirche von Kirchbühl (Baum Taf. 117, Abb. 230, und
Taf. 118, Abb. 231), ferner in einer Statue Johannes des

Täufers, A. Dätwyler, Altdorf (Schmid [vgl. Anm. 2], Taf. 52),
und in einem hl. Christophorus aus Binn, einer Statue von
hoher Qualität, die heute das Treppenhaus des Bischofspalastes

in Sitten schmückt.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 5, 6: Heinz Preisig, Visp

Abb.2, 3, 4, 9, 16, 22, 23, 24, 25, 26: H.H.Josef Sarbach,
Unterems

Abb. 7, 8, 10, 12, 14: Hans A.Fischer, Bern

Abb. 11, 13 : Staatl. Graphische Sammlung, München

Abb. 15: Sepp Rostra, Augsburg

Abb. 17, 18: Universitätsbibliothek Basel

Abb. 20: Helga Schmidt-Glaßner, Stuttgart

Abb. 21 : Walter Furrer, Visp

Abb. 27, 28: Dr. Walter Ruppen, Brig

218


	Der gotische Flügelaltar von Jörg Keller in der Pfarrkirche von Münster in Goms

