
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 29 (1972)

Heft: 1

Artikel: Typus und Postfiguration : zu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St.
Arbogast in Oberwinterthur

Autor: Reske, Hans-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Typus und Postfiguration1

Zu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St. Arbogast in Oberwinterthur

von Hans-Friedrich Reske

Freskenprogramme mittelalterlicher Kirchen sind für den
heutigen Betrachter bisweilen ein spröder, wenn nicht
sogar stummer Gegenstand2. Sie aber wollten den
Beschauer ansprechen, und die literarische Überlieferung
bezeugt, daß es ihnen gelang. Es sei nur erinnert3 an
Villons Mariengebet für seine Mutter :

Femme je suis povrette et ancienne,

Qui riens ne sçay; oncques lettres ne leus.

Au moustier voy dont suis paroissienne
Paradis paint, ou sont harpes et lus,
Et ung enfer ou dampnez sont boullus:

L'ung me fait paour, l'autre joye et liesse.

Lajoye avoir me fay, haulte Deesse,

A qui pécheurs doivent tous recourir,
Comblez defoy, sans fainte ne paresse.
En ceste foy je vueil vivre et mourir*.

Oder man denke an die Worte, mit denen Wolfram von
Eschenbach den Knappen nach der Schilderung des Todes

von Parzivals Vater auf den Erlöser verweisen läßt,

den man noch malet für daz lamp,
und ouchz kriuze in sîne klân (Parz. 105, 22/.).

In theoretischen Äußerungen des Mittelalters begegnet
häufig der Hinweis - Villon hat ihn von dort übernommen

-, daß die Sakralkunst wegen ihrer Anschaulichkeit
und Aussagekraft dem des Lesens unkundigen Laien einen
Lektüreersatz gewähre. Das besagt nicht, daß die
bildende Kunst als Magd der Predigt fungiert habe.
Vielmehr tritt sie auf Grund der ihr innewohnenden Aussagekraft

als gleichberechtigt neben das verkündigende
Wort5. Diese Tatsache wird gern (und nicht nur in populären

Darstellungen) zu Lasten der sakralen Kunst
übergangen, obwohl sie gerade in den Zeugnissen, die der
Bildkunst die Funktion der Laienunterweisung zuerkennen,

zum Ausdruck kommt. Wenn zum Beispiel Sicardus
von Cremona mit Verweis auf das mosaische und das
salomonische Vorbild der Stiftshütte und des Tempels die
bildkünstlerische Ausschmückung der Kirchen fordert,
und wenn er von dieser verlangt, litterae laicorum zu sein

und diese Funktionsbestimmung der Sakralkunst mit
einem Hinweis auf Paulus (Rom. 15, 4) stützt: «Quae-

cunque enim scripta », vel sculpta sunt, «ad nostram doctrinam

scripta sunt6 », so macht seine Erweiterung des Bilbelzitates
durch den Einschub vel sculpta sunt die funktionale
Gleichsetzung der Verkündigungskraft von Schrift/Wort und
Bildkunst deutlich7. Beide, Schrift/Wort und bildende
Kunst, sind Predigtverkündigung, haben die gleiche
Aufgabe im sakralen Bereich. Daher sind aber auch beide
einer gleichen Instanz verpflichtet: der geltenden
Lehrmeinung der Kirche und damit deren dogmatischen,
exegetischen und liturgischen Grundlagen. Diese können

folglich dem modernen Interpreten über den weiten
Zeitraum hinweg ein mittelaltergemäßes Verständnis auch
der Oberwinterthurer Fresken erleichtern8. Ihre eigentliche

Aufgabe, als Predigtverkündigung zur Reflexion des

bildkünstlerisch dargestellten Themas aufzufordern,
schreibt auch dem nur am künstlerischen Objekt interessierten

Betrachter eine bestimmte Haltung vor, nämlich
den geistigen Führungsanspruch, den das Kunstwerk
erhebt, nicht nur zu respektieren, sondern ihm die eigene
Sehweise unterzuordnen. Solche Sakralkunst ist gebietend
wie Dogma und Predigt. Wer ihr die Fähigkeit zu geistiger

Führung aberkennt, hat sich den Zugang zu ihr
erschwert, wenn nicht verbaut.

II

Bei der Renovierung der Pfarrkirche St. Arbogast von
Oberwinterthur im Jahre 1877 traten vor allem im
Mittelschiff der romanischen dreischiffigen Basilika umfangreiche

Malereien aus dem 14.Jahrhundert zutage9. Der
für damalige Zeit vorbildliche Entschluß, die Bilder «in
ihrem schlimmen aber dafür originalen Zustande » zu
belassen10, überforderte jedoch die Konservierungstechnik11.

Als man 1932 an die «völlige Freilegung» der Fresken

ging und an ihre «teilweise Restauration durch den Maler

Walter Naef12 », war für vieles, besonders für die
Fragmente auf der Ost- und der Westwand und die Ausmalungen

über den Pfeilern, nur mehr die Beschreibung
J.R.Rahns von 187713 das einzige Zeugnis. Da auf
«Nachschöpfungen» verzichtet wurde14, ist diese Be-

23



Schreibung zum Verständnis des einstigen Programms
unerläßlich, wenn sie auch nicht frei von Fehlern ist.

Rahns Hinweis auf die Bedeutung, die den Malereien
von St. Arbogast zukommen müsse, da eine voll ausgemalte

Kirche aus so früher Zeit in der Schweiz einzigartig
sei15, wurde von W. Hugelshofer wiederholt, und die
Bissigkeit seiner Formulierung zeigt, wie wenig das Bildprogramm

noch 1928 selbst in der Schweiz in den Blickpunkt
gerückt war16. Seit 1952 nun liegt zwar eine materialreiche

Bestandsaufnahme von E.Dejung und R.Zürcher
vor17, doch an Interpretationen des Bildprogramms
existieren noch immer nur die wenigen Zeilen, die J. Gantner
geschrieben hat18. Und diese bedürfen nicht nur dringend
der Ergänzung, sondern auch der Korrektur.

III

Da schon Rahn an der Ost- und der Westwand nur
Fragmente vorfand, bei deren Identifizierung er auf Vermutungen

angewiesen war, und da dort heute nicht viel mehr
erhalten ist als das große Christophorusbild im Westen,

beschränken wir uns auf die Malereien der beiden
Längswände19. Im Chorgewölbe befand sich «ein großes Spitzoval

mit der Darstellung Christi als Weltenrichter, darum

herum waren vier Medaillons angebracht, mit den

von Engeln gehaltenen Symbolen der vier Evangelisten20

». Thematisch paßt eine solche Darstellung vorzüglich

zum Programm der Malereien auf den Längswänden.
Inwieweit das Chorbild aber als «Ziel und Mittelpunkt
der ganzen malerischen Ausstattung » anzusprechen ist21,

wird meines Erachtens wegen des allgemeinen
Überlieferungszustandes des Kircheninnern als Ganzes
ebenso fraglich bleiben müssen wie die Beziehung
zwischen den ehemaligen Bildern der Westwand und den

Ausmalungen der Längswände. Nur von den Längswänden

können wir uns mit Hilfe der alten Beschreibung
Rahns ein halbwegs getreues Bild machen. Die Geschlossenheit

ihrer Ausmalung und ihre deutliche Zusammengehörigkeit

gestatten es, trotz der Verluste im Osten und
Westen der Kirche von einem noch erhaltenen Programm
von St. Arbogast zu sprechen.

Wie die Wandaufrisse zeigen, ist das Verteilungsschema
der Malereien dem architektonischen Schema des Wand-

Ê^

"r^"

8 9

Tr^

K 11 12 13 14 15

c \ 16r \ 17 r \ 18 / "N 19 / j£_ ~\

¦ ¦
A—

i
n

frî
a
H

2 b

n

Tr^ "Hi lc§i
"

3 C 4 i s e 6bon 1

3

:8
9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22

c
^_JV

N 23r 24ff|yf "\7n\
Abb. 1 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Schema der Abb. 2 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Schema der
Nordwand Südwand

Bildverteilung auf der Nordwand22

1 zwei männliche Figuren ; 2 zwei männliche Figuren ; 3 Bartholomäus

und Jacobus maior ; 4 Arbogast ; 5 Johannes Baptista
und Johannes Evangelista; 6 Petrus und Paulus; 7 Matthäus
und unkenntliche Figur (alle stehend bis auf 4 Arbogast)
8 Haus mit drei Gestalten; 9 Gruppe von Geistlichen; 10 Jagdbild;

11 Arbogast erweckt Siegbert; 12 Dagobertstiftung;
13 Grablegung Arbogasts und Stifterwappen ; 14 Schutzmantelmadonna

und Wappen ; 15 Ritt und Anbetung der Hl. Drei
Könige

16 Haus mit Gestalten, Kruzifixus, Beter und Engel; 17 zwei
männliche Heilige; 18 Gallus mit Bär; 19 Christus zwischen
Passionswerkzeugen

A Rankenbordüre mit Duktus von Osten nach Westen
B Rankenbordüre mit Duktus von Westen nach Osten
C Rankenbordüre mit Duktus von Westen nach Osten bis C, ab
C" übergehend in einen Duktus von Osten nach Westen

a, b, e Auf den Fensterlaibungen Sterne
c, d,f Auf den Fensterlaibungen Rosen

Bildverteilung auf der Südwand

1 zwei weibliche Heilige; 2 Verena und Maria Magdalena
3 Katharina und Johanna ; 4 Christus und Maria ; 5 Elisabeth
und Anna; 6 Gertrud v. Nivelles und unkenntliche Figur;
7 Genoveva und Helena (alle stehend bis auf 4 Christus und
Maria)
8 Verkündigung ; 9 Geburt Christi ; 10 Darbringung im Tempel ;

// Einzug in Jerusalem; 12 Ölberg; 13 Gefangennahme;
14 Christus vor Pilatus; 15 Geißelung; 16 Dornenkronung;
17 Kreuztragung; 18 Kreuzigung; 19 Kreuzabnahme; 20
Grablegung; 21 Auferstehung; 22 Erscheinung vor den drei Frauen
23 Christus; 24 Felix; 25 Regula; 26 Exuperantius

A Rankenbordüre mit Duktus von Osten nach Westen
B Rosenbordüre mit Duktus von Osten nach Westen
C Rosenbordüre mit Duktus von Osten nach Westen

a-f Auf den Fensterlaibungen Rosen

24



f

i
y

7.ir> t

,..y

m

'. WG*

Abb. 3 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Innenansicht mit Blick nach Westen

körpers angeglichen worden, nicht aber der Raumarchitektur.

Somit trifft Rahns Charakteristik, schon der erste
Blick lasse erkennen, «dass das Gesetz der Unterordnung
unter die Architektur für die Haltung des Einzelnen, wie
für die Gliederung des Ganzen das Ausschlaggebende
war23», nur bedingt zu. Da sich die Fensterzonen des
Baues nicht nach den Arkadenzonen ausrichten und die
Wandflächen in ihrer ganzen Länge nicht durch
architektonische Profilierungen gegliedert sind, wird trotz ihrer
spiegelgleichen Entsprechung eine Raumwirkung
geschaffen, die Bauten mit sogenannten «laufenden Wänden

» eigen ist : nicht die Wirkung eines sich aus tektonisch
gleichen Elementen in die Tiefe aufbauenden, sondern
eines in die Tiefe fliehenden Raumes24. Diesen Sog zum
Altarraum hat der Maler nicht nur durch einen von
Osten nach Westen verlaufenden Duktus der obersten
Rankenbordüren aufgefangen (Abb. 1 : A; Abb. 2:A).
Durch die Sitzfiguren des Kirchenpatrons (Abb. 1: 4) und
des himmlischen Königspaares (Abb. 2 : 4) wird dem Auge
Halt gegeben und der Raum in zwei gleich große Einheiten

unterteilt25, die auf Grund der Pfeiler und der
Figurenpaare im Lichtgaden durch Abzählen meßbar sind.
Ferner wird diese Raummitte markiert durch den Wech¬

sel im Duktus der untersten Nordwandranke (Abb. 1 : bei

C) und durch die Hervorhebung der beiden Fenster
neben dem Arbogastbild, deren Laibungen mit Rosen
ausgemalt sind (Abb. 1 : c und d).

Vor allem aber wurde durch die Gegenläufigkeit der

Erzählrichtungen der beiden Bilderfriese auf der Mauerzone

ein ruhender Raum geschaffen, zumal noch die
Rankenbordüren der Friese die Gegenläufigkeit der Bilderfolgen

unterstreichen durch einen den Geschehensablauf
begleitenden Rhythmus. Die Tiefenwirkung in der Längsachse

und der Sog zum Altarraum als dem Sammelpunkt
der perspektivischen Linien sind auf diese Weise gedämpft
worden, und der Eintretende wird durch die Szenenfolge
der Friese und die richtungweisenden Bordüren an die
Wrandflächen verwiesen, deren Ausmalungen ihm einen

Rundgang vorschreiben: zunächst von Westen nach
Osten entlang der Nordwand, dann von Osten nach
Westen, der Bilderkette der Südwand folgend. Damit weisen
sich die Malereien von Oberwinterthur als alles andere

aus als «flüchtige Producte der mittelalterlichen Malweise

[schlichter Handwerker] [...], rasch gezeichnet und mit
einer geringen Auswahl von Tönen bemalt, bloss in der

Absicht, die Gläubigen zu erbauen und das Auge durch

25



einen heiteren Wechsel von Formen und Farben zu ergötzen26

». Sie stellen vielmehr den Versuch dar, einen
vorgegebenen, romanischen Raum mit Mitteln der Malerei so

umzugestalten, daß er sich in seiner unverwechselbaren
Eigenart von der durch die Architektur nahegelegten
Form der Raumgebung absetzt.

Den architektonischen Raum mit seiner Wirkung in die
Tiefe hat der Maler nicht übernommen, sondern statt
dessen den Blick auf die Einzelwand mit ihren Bildern
gelenkt. Wohl gestattete die Altertümlichkeit des
Wandaufbaus eine Gliederung in drei Längszonen (entsprechend

der Arkaden-, Mauer- und Fensterzone), aber
keine übergreifende Gliederung in die Höhe (wegen der
nicht auf die Arkaden ausgerichteten Fenster). Diese

Schwierigkeit überwand der Maler, indem er auf das
ebenfalls alte Schema jener Wandaufteilung zurückgriff,
«das der Hauptzone die fortlaufende Erzählung, den
Zwickeln und Fensterintervallen aber einzelne Heiligenfiguren

oder dekorative Muster zuwies27 ». Drei Bordüren
in der Waagerechten, zusätzlich zu den Kämpfergesimsen
der Pfeiler, unterstreichen die Eigenständigkeit jeder
Zone. Eine strenge Korrespondenz der Bildfelder von
Wand zu Wand innerhalb des Lichtgadens gibt dem
Raum Ruhe, ebenso die lockere Korrespondenz zwischen
den großfigurigen Zwickelbildern jeder Wand, während
auf den Mauerzonen sich die Erzählfriese gegenüberstehen,

die durch Einfassung in Ranken- bzw. Rosenbordüren

wie lange Bildteppiche wirken28.
Treffend bezeichnet Gantner diese Art der Bildkomposition

als eine «gotische Umformung des uralten
Programms [des Dreizonenschemas]29», doch seine Angabe,
die Erzählung greife stellenweise auch auf die Zwickelflächen

über30, findet vom Gegenstand her keine Bestätigung.

Die drei westlichen Pfeilerbilder der Südwand
(Abb. 2: 26-24) zeigen die Zürcher Stadtheiligen Exupe-
rantius, Regula und Felix, die dem ihnen segnend
zugewandten Christus auf dem östlichen Pfeiler (Abb. 2: 23)
entgegengehen31, die Mittelpfeiler der Nordwand
(Abb. 1:17 und 18) zwei männliche Heilige und Gallus,
der Ostpfeiler der Nordwand (Abb. 1:19) zeigt Christus
zwischen den arma crucis'3''-. Weder der Ecce homo noch der
segnende Christus gehören dem Erzählverlauf der
darüber befindlichen Friese zu. Diese Auszeichnung des letzten

Pfeilerpaares vor dem Chorraum durch Christusbilder
findet eine Parallele zum Beispiel in der Klosterkirche von
Alpirsbach, wo das Säulenpaar vor den Pfeilern des chorus
minor als einziges der Kirche skulptiert ist. Die Erklärung,
die man für Alpirsbach gefunden hat33, ist auch für
Oberwinterthur einleuchtend: Das letzte, besonders
ausgezeichnete Stützenpaar vor dem Chorraum ist ein hinweisendes

Symbol für die Abgrenzung zwischen Laien- und
Sakralraum. Das Bild über dem ersten Nordwandpfeiler
(Abb. 1:16) den Friesen zuzurechnen ist nicht gut möglich,

solange sein Inhalt nicht bestimmt werden kann34.
Wohl möglich ist aber eine funktionale Bestimmung des

Bildes, und diese setzt die erste Pfeilerdarstellung der
Nordwand zur letzten in Beziehung:

Die vier Südwandpfeiler zeigen die Zürcher Stadtheiligen,

die mit abgeschlagenen Häuptern Christus entgegengehen,

der sie mit Rede- und Segensgestus und dem
Spruchband venite benedicti etc. vor dem Sakralraum
empfängt35. Den Blick des in die Kirche Eintretenden nimmt
im ersten Augenblick das großformatige Jagdbild des

Nordwandfrieses mit seinem bewegten Geschehen gefangen

(Abb. 4). Wenn nun der Zwickel darunter als einziger
vollständig ausgemalt ist und noch dazu mit einem Bilde,
das durch den Betenden, den Engel und vor allem den
stark blutenden Kruzifixus Andachtscharakter hat, dann
kommt diesem Zwickelbild die Aufgabe einer Blickkorrektur

zu : domus orationis ist dieser Raum, der Verehrung des

Erlösers bestimmt, Versammlungsraum der Gemeinde
der Heiligen im Sinne des Glaubensbekenntnisses. Vor
dem Sakralbereich, dem segnenden Christus der
Südwand gegenüber, wird auf dem letzten Nordwandpfeiler
das Kreuzigungsthema des ersten Pfeilers von einem zweiten

Andachtsbild aufgenommen. Hier aber steht zwischen
dem Betrachter und dem leidenden Erlöser nicht mehr
eine vermittelnde Figurengruppe, sondern er ist dem
Ecce homo inmitten der arma crucis unmittelbar
konfrontiert, ist angehalten zur Betrachtung von Christi
Leiden und aufgefordert, die Konsequenz aus dem bildhaft

Dargestellten zu ziehen: Durch Verehrung des

Schmerzensmannes Teil zu werden der himmlischen
Gemeinde der Heiligen, die auf den Pfeilern und im Lichtga-
den vor Augen geführt wird. Er ist angehalten, gleich
ihnen und Christus den Tod zu überwinden in der Zuversicht

des ewigen Lebens. In diesem, nicht in dem von
Gantner gemeinten Sinne greift die Erzählzone der
Mauer auf die Arkadenzone über ; in diesem Sinne aber
öffnen sich alle Zonen gegeneinander.

Die Ausmalungen der Pfeiler und des Lichtgadens betonen

nachdrücklich den Gedanken von der Gemeinschaft
der Heiligen [communio sanctorum), die von der himmlischen

und der irdischen Gemeinde verkörpert wird. Heilige

flankieren auf den Arkadenzwickeln zusammen mit
Christus den Gemeinderaum, und oben zwischen den
Fenstern zeigt sich die himmlische Gemeinde. Auf der
Südwand Christus und Maria als himmlisches Königspaar

inmitten von zwölf weiblichen Heiligen, auf der
Nordwand gegenüber der Kirchenpatron Arbogast in
einer Schar von zwölf männlichen Heiligen und Aposteln.
Die strenge Scheidung nach Geschlecht bildet eine
Spiegelung der nach Männern und Frauen getrennt beim
Gottesdienst Aufstellung nehmenden irdischen Gemeinde.

IV

Die Kirche ist dem heiligen Arbogast geweiht; der Fries,
der seine Vita berichtet, macht am Eingang den Beginn36.

26



- » »» r» »i -' : i

*©¦ *Y ^jivj y— W •*ywm œ£ mCk
7

«nr: VI

v...

*ry ¦

m 'rfi JPPt
¦ .Y..-

:;r ¦

lMHt> —» vv*=• 7>¦*»

liîi f
l ¦ii

Abb. 4 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast: Jagdbild (Nordwand)

Da die alte Beschreibung Rahns vom heutigen Zustand
abweicht, ist eine Überprüfung seiner Aussagen notwendig37.

Der Bildteppich der Nordwand besteht aus acht
verschieden großen Feldern, von denen das dritte
(Abb. 1: 10: die Jagd innerhalb der Arbogastlegende)
und das achte (Abb. 1:15: Ritt der Drei Könige, Anbetung)

im Format korrespondieren. Die beiden ersten Szenen

im Westen (Abb. 1: 8 und 9) sind von Rahn38, der sie

wegen einer Empore schwerlich frei sehen konnte, als

Darstellungseinheit angesprochen worden. Dejung und
Zürcher nahmen bei ihrer Beschreibung die notwendige
Korrektur vor : Es handelt sich um zwei kompositorische
Einheiten, die deutlich als zwei Bildfelder gekennzeichnet
sind39. Schwieriger ist die Divergenz zwischen Rahns
Beschreibung und dem heutigen Befund am Ende des Frieses

zu beurteilen, da Rahn mehr angibt, als noch zu sehen ist.

Doch läßt sich nachweisen, daß er auch dort irrte.
Die achte Bildeinheit des heutigen Frieses (Abb. 6)

führt Rahn als zwei Felder auf, die durch einen Strich

getrennt seien40 :

«7) und 8) Den Beschluss dieser nördlichen Reihe
nehmen in zwei Abtheilungen die Bilder des Zuges und der

Anbetung der hl. drei Könige ein. Beide auf weissem

Grunde sind bis auf schwache Reste zerstört. Im ersten
Felde sieht man zwei Könige zu Pferd [...]. Sie weisen

mit emporgehobenen Armen nach vorn, wo in der
zweiten Abtheilung, dem trennenden Striche zunächst,
ein bartloser Mann mit hochgeschwungenem Stabe

(Treiber eines Lastthieres oder Hirt auf dem Felde?)
voraneilt. »

Hier ist eindeutig der Boden der Deskription verlassen

zugunsten einer interpretierenden Beschreibung, die sich

nicht ständig am Objekt orientiert. Der «bartlose Mann»
(den der Restaurator allerdings bärtig gesehen hat) eilt
nicht den reitenden Königen voran, sondern steht gegen
sie nach Westen gewendet. Die Angabe des Trennungsstrichs

ist ebenfalls nicht glaubwürdig, besteht doch ein

solcher auch nicht hinter der Schutzmantelmadonna

(Abb. 1: 14), die ebenfalls auf weißen Grund gemalt ist.

Dort wäre eine Bildabgrenzung durchaus zu erwarten,
hier aber zerreißt sie ein zusammengehöriges Geschehen.

Zudem bringt Rahns Trennungsstrich eine ikonographische

Crux mit sich. Ein stockschwingender Hirt, der
sich den Gestalten des Nachbarfeldes zuwendet und vom
Geschehen des eigenen Bildes abgekehrt ist, leuchtet
ebensowenig ein wie der Treiber eines Lasttieres - wo sollte

dieses zudem bei einem Trennungsstrich Platz finden?
Kein Bild in St. Arbogast nämlich zeigt eine Komposition,
deren Figuren über die Bildabgrenzung hinaus mit den

Personen des Nachbarfeldes szenisch verbunden sind.

Sollte Rahn irregeleitet worden sein durch den großen
Riß im Verputz, der sich durch den Ansatz der rechten
Hand und durch die rechte Fußspitze der Gestalt zieht,
die er «dem trennenden Striche zunächst» lokalisiert?
Nimmt man das Bild, entgegen der Beschreibung Rahns,
als zusammengehörige Einheit, wie es die Forschung
stillschweigend getan hat, so wird diese Auffassung
durch das Jagdbild (Abb. 4) in ihrer Richtigkeit
bestätigt, denn beide Bilder sind nach gleichem Schema

aufgebaut.

27



^^^s1
m

Mg,--.
,.,¦77,*

-r

>Y Hn*
§f: LJ

v

*r>

™-
re:SÙ2£&£j. ^^

Abb. 5 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast Dagobert-Schenkung
(Nordwand)

Das Anbetungsbild (Abb. 6) ist nicht nur in der Mitte
stark zerstört, sondern auch am rechten Rand (die Abbildung

ist rechts beschnitten). Das Haus und das Bett mit nach
rechts gerichtetem Kopfende sind vollständig erkennbar.
Selbst wenn mit einer abschließenden senkrechten
Bordüre gerechnet wird41, bleibt hinter dem Kopfende noch
freier Raum. Ein knappes Viertel des Bildfeldes scheint
mir zu viel für eine bloße Szenerie. Hier dürfte eine
Geburt Christi anzusetzen sein, ikonographisch desselben

Typs wie die Geburt Christi gegenüber auf dem zweiten
Feld des Südwandfrieses (Abb. 2: 9 : liegende Madonna
auf der Kline)42 - auch das hoch nach rechts hinaufgezogene

Kopfende des Bettes spricht dafür. In dem freien
Feld vor den Reitern wäre das Pferd des anbetenden
Königs vorzustellen, das von dem Stockschwinger gehalten
wird43.

Doch auch das nochErhaltene läßt erkennen, daßderAufbau

dem des Jagdbildes entspricht. Beide Male ist das Bild
aus vier Elementen aufgebaut. Bei derJagd sind es 1. die beiden

Reiter, 2. der Hügel, 3. das Pferd mit dem Gestürzten, 4.

der Eber. Diesen Einheiten entsprechen imEpiphaniebild 1.

die reitenden Könige, 2. der Stockschwinger und sein
Objekt (lediges Pferd 3. die Anbetung, 4. die Geburtsszenerie

(Staffage einer Christgeburt?). Drei dieser vier
Bildelemente sind Träger der Erzählung, nämlich jeweils das

erste, dritte und vierte, während das zweite einen
retardierenden Faktor bildet: der trennende Hügel, der der
Richtung der reitenden Könige entgegengewandte
Stockschwinger. Auf dieses trennende und zugleich verbindende

Element aufmerksam geworden, sieht man, daß es

eine - allerdings wesentlich schwächere - tektonische
Entsprechung findet zwischen dem jeweils dritten und vierten
Bildteil : in dem Baum zwischen Pferd und Eber, in dem
Mann mit dem Judenhut zwischen Anbetung und
Geburtsszenerie. Nicht aus vier, wie der erste Augenschein
auswies, sondern genaugenommen aus fünf Elementen
baut sich jedes der Bilder auf; drei sind Handlungsträger,
voneinander abgesetzt und zugleich miteinander verbunden

durch jeweils zwei kompositorische Elemente. Diese
fünf Bildteile sind nicht einfach aneinandergereiht,
sondern sie werden zu einer Einheit verbunden, indem beidemal

linke und rechte Bildhälfte szenisch gegeneinander
ausgerichtet sind: Der Richtung der Jäger läuft der Eber

entgegen, dem Ritt der Könige die nach links abfallende
Linie der Kline und die nach links ausgerichtete
Gestaltengruppe des Mannes mit dem Judenhut, der Madonna,
des Kindes, des Engels. Der Bildmitte kommt jeweils die
Verzahnung dieser beiden Ausrichtungen zu: Das Pferd
und der Gestürzte sind in Entsprechung zu den Reitern
von links nach rechts ausgerichtet, nehmen aber mit der
Kopfbewegung und den ausgestreckten Armen und den
Beinen die Richtung der Ebergruppe von rechts nach
links auf - der Stockschwinger und der anbetende König
lassen die Richtung der reitenden Könige sich überschneiden

mit der gegenläufigen der heiligen Gestalten und
vermitteln auf diese Weise zwischen den beiden Ausrichtungen

des Bildes. Somit handelt es sich beim Jagd- und beim
Anbetungsbild um Simultandarstellungen, die als
geschlossene Einheiten komponiert sind. Sie weisen damit
ein Kompositionsschema auf, das unter allen Bildern der
Kirche nur ihnen eigen ist. Auch im Format entsprechen
sich diese beiden Bilder: Mit einer Länge von 465 cm
(Jagdbild) und 495 cm (Epiphaniebild)44 sind sie nicht
nur annähernd gleich, sondern auch die größten Bilder
der Längswände.

Der Fries der Nordwand besteht also entgegen der
Beschreibung Rahns aus einer Folge von acht ungleich großen

Bildern, die sich nach dem Inhalt des Dargestellten in
drei Gruppen ordnen lassen. Die ersten sechs Bilder
(Abb. 1 : 8-13) stellen die Arbogastvita vor Augen45, an
diese schließt sich auf weißem Grund nach einem
Trennungsstrich die Schutzmantelmadonna an (Abb. 1: 14),
darauffolgt, ebenfalls aufweißem Grund, ohne Trennungsstrich

die Epiphanie (Abb. 1:15). Somit geht die Arbogastvita

zwar «unvermittelt in eine Schutzmantelmadonna
sowie den Zug und die Anbetung der drei Könige » über, doch

zu Unrecht leitet Gantner aus diesem Befund sein Urteil
ab, daß der Nordwandfries deshalb künstlerisch
uneinheitlicher als der Fries auf der Südwand sei46. Der
Südwandfries mit dem Christusleben ist bereits vom stofflichen

Vorwurf her (im Gegensatz zum gegenüberliegenden

Fries) eine Einheit, die zudem als solche geläufig ist.
Indem der Maler den Nordwandfries mit Arbogastvita,
Schutzmantelmadonna und Epiphanie ebenfalls als Ganzes

in Bordüren faßte, bestimmte er auch diesen als eine

28



¦»¦¦IM

Ì I yyyaétdmb. m>w W9
urn

*£* J* r
é*äRfe<#

>7 yr
rri

*£*¦

"rr»

.»..
«r- ¦

<-'

g^gagn&iofiìgm «ä^ä^atiS»^*TS

Abb. 6 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Epiphaniebild (Nordwand)

Einheit, auch wenn sich diese aus drei stofflichen Vorwürfen

zusammensetzt. Verschiedenheit des stofflichen
Vorwurfs und künstlerische Einheit sind zweierlei! Gerade
das Bestreben, die Einheit der drei stofflichen Vorwürfe
zum Ausdruck zu bringen, hat hier dem Maler mehr
künstlerisches Können abverlangt als die Gestaltung des

Südwandfrieses, wo die Einheit durch ein einfaches Rahmen

der Christusvita zu kennzeichnen war.
Beim Nordwandfries wurde neben der zusammenschließenden

Bordürenfassung und der schematischen Entsprechung

von Jagd- und Anbetungsbild zu einem weiteren
Mittel gegriffen, die Einheit des Ganzen zu demonstrieren.

Die Anbetungsgruppe (Abb. 6) zeigt die gleiche
ikonographische Gestaltung wie das Schenkungsbild
(Abb. 5), das direkt unter der Darstellung des Kirchenpatrons

die Friesmitte einnimmt (Abb. 1: 12).
Beide Bilder zeigen - ebenfalls als einzige der ganzen

Kirche - eine Gabendarreichung an Christus (in dem Bild
der Arbogastvita handelt es sich um den austrasischen
König Dagobert, der für die Errettung seines bei einem
Jagdunfall tödlich verunglückten Sohnes durch Arbogasts
Fürbitte der Kirche St. Maria in Straßburg die Stadt Ruffach

und Schloß Isenheim übereignet47). Beide Male
reicht der auf dem rechten Bein kniende König seine
Gabe mit aufwärtsgewandtem Blick hinauf zum Christusknaben

auf dem Schoß der Madonna, welche sich oberhalb

der Bodenlinie des Knienden befindet. Beide Male
sind Christus und Maria nimbiert, und die Madonna
trägt einen Kronreif48. Beide Male neigt sich der kleine

Christus mit ausgestreckten Armen der Gabe zu, während
er über die linke Schulter hinweg den Blick zur Mutter
wendet, die ihn hält.

Daß es sich bei dieser Entsprechung nicht um einen
Zufall handelt, verdeutlicht ein Umstand, der in der
bisherigen Literatur nicht einmal Erwähnung gefunden hat :

Die obere und die untere Bordürenfassung beider Friese

begleiten mit ihrem Duktus jeweils den Erzählverlauf der
Bilder, beim Nordwandfries jedoch schlägt der bislang
von Westen nach Osten verlaufende Rhythmus der unteren

Ranke um in einen von Osten nach Westen führenden,

und zwar mit dem Beginn des fünften Bildes, das

heißt mit der unter dem Bild des Kirchenpatrons befindlichen

Dagobert-Schenkung49. Dieser neue, nach Westen
führende Blattduktus wird von dort bis zum Friesende
hinter dem großen Epiphaniebild durchgehalten.

Das ist ein deutlicher Hinweis des Malers, doch er
unterstreicht nicht allein die Entsprechung von Schenkungsund

Epiphaniebild. Er bringt zugleich auch zum
Ausdruck, daß die Arbogastvita und die darauffolgenden
weißgrundigen Felder, auch wenn sie zwei Ebenen
darstellen (Wechsel von farbigem zu weißem Bildgrund!), in
einem höheren als nur stofflich vordergründigen Sinn eine
Einheit bilden. Der Umstand, daß ohne Rücksicht auf
den Wechsel des Rankenrhythmus die Legende bis zum
Tod des Arbogast (Abb. 1: 13) zu Ende erzählt und der
farbige Bildgrund erst mit dem darauffolgenden Bild
aufgegeben wird, zeigt, daß innerhalb der Legende dem
Wechsel des Rankenduktus keine Bedeutung zukommt.

29



Da die Ranke aber mit ihrem Verlauf nach Westen im
Osten am Ende des Epiphaniebildes beginnt, wird eine
Brücke von dort zur Dagobertschenkung innerhalb der
Arbogastvita geschlagen. Das christliche Zentralgeschehen

der Epiphanie wird damit zur Dagobertschenkung in
Beziehung gesetzt, die durch ihre ausgezeichnete Stellung
unterhalb des thronenden Arbogast im Lichtgaden als

Kern der Legende bezeichnet wird. Der Rankenverlauf
von Osten nach Westen, der von den Schlußbildern noch
einmal in die Legende hineinführt, weist die Epiphanie als

Schlüssel für das zentrale Thema der Lesende aus.

V

V^Ju

<v fl>

ï

Abb. 7 Rom, Lateranmuseum: Epitaph der Severa (Detail)

Rahns Beschreibung und Interpretation der Anbetung
macht es nötig, sich nochmals mit seinen Angaben zu
diesem Schlüsselbild auseinanderzusetzen50:

Hinter der Madonna, «vor dem Hause, an dessen

Schmalseite sich ein dreifach gebrochener Spitzbogen
öffnet, sitzt auf der Kante eines langgestreckten [...]
Lagers der Nährvater Joseph, mit bartlosem, jugendlichem

Gesichte ohne Nimbus, das Haupt mit dem spitzen

Judenhute bedeckt, den er respektvoll mit der
Rechten lüftet, während die Linke weit zurückgestreckt
die Halfterleine eines aus dem Hause guckenden Ochsen

hält ».

Der Restaurator Naef fand etwas anderes vor: Die Gestalt
sitzt nicht auf dem Bett51, sondern steht hinter dem
Fußende der Kline und hinter der Madonna der
Anbetungsszene (Abb. 6). Die ganze Beschreibung zeugt von
der Verlegenheit des Interpreten, der die Judengestalt als

Joseph und die ganze Darstellung als idyllisches Genrebild

auffassen wollte. Wenn Rahn die Fresken der Kirche
als «durchaus in Einem Zuge» gemalt charakterisiert52
und sich den Malvorgang so vorstellt, daß «von dem
Meister [...] die Umrisse der Gestalten und Compositio-
nen vorgezeichnet » wurden, während die Zeichnung und
das Illuminieren «den Gesellen vorbehalten» blieb53,
dann hätte ihn bei seiner Deutung der fraglichen Gestalt
als Joseph erst recht der Umstand stutzig machen müssen,
daß auf dem zweiten Feld des Südwandfrieses (Abb. 2 : 9)
eben dieser Joseph ganz anders dargestellt wird. Dort
trägt er einen langen Stab, der ihn als Alten kennzeichnet,
und er ist als Gestalt des christlichen Heilsgeschehens nim-
biert54. Statt des mit ausgestrecktem Arm gehaltenen
Ochsenhalfters aber fand der Restaurator einen
Krückstock vor, mit dem die Judengestalt auf den Ochsen

(und den Esel?) oberhalb der Geburtsszenerie (mit
ehemaliger Christgeburt?) verweist.

In Wirklichkeit handelt es sich bei der Anbetung des

Nordfrieses nicht um ein Genrebild, sondern um einen
Repräsentationstypus ältester Tradition, durch den das

Epiphaniegeschehen in einem ganz bestimmten dogmatischen

Sinne ausgelegt wird. Wir wählen für die Gegen¬

überstellung das älteste Beispiel, in dem die fragliche
Gestalt im Verband mit der Anbetung überliefert ist. Es

handelt sich um die Darstellung auf dem Severa-Epitaph,
das nach allgemeiner Auffassung dem 3.Jahrhundert
angehört (Abb. 7). Der dort auf den Stern weisenden Figur
hinter der Madonna entspricht in St. Arbogast die mit
Ausschaugestus hinter Stern und Anbetung stehende

Judengestalt, die überdies noch mit einem Stocke auf die
Geburtsszenerie (genauer: auf Ochs und Esel [?])
verweist (Abb. 6). Um Joseph kann es sich auf der Severa-

Platte nicht handeln, da der Nährvater Christi erst gegen
Ende des 4.Jahrhunderts in der Sakralkunst auftaucht55.
Es ist der Königsprophet Balaam, der, auf den Stern
verweisend, hinter der Anbetungsszene der Severa-Platte
seinen Platz gefunden hat, da das Anbetungsgeschehen die

Erfüllung seiner Königsprophezeiung bringt, Num. 24,
17: Orietur stella ex Iacob, et consurget virga de Israël™. Diesem

Königspropheten, dessen Erscheinen in den Epiphaniebildern

den Hinweis bringt, daß das Anbetungsgeschehen
die Offenbarung des höchsten Königs verkörpert, wurde
seit dem 5.Jahrhundert sein Platz in der Epiphanie durch
den Propheten Jesajas streitig gemacht, und er verlor ihn
an diesen in eben dem Moment, als Is. 60, 1-6 zur Epistel
der kanonischen Epiphaniasmesse erhoben wurde57: 1.

Surge, illuminare, Ierusalem, quia venit lumen tuum, et gloria
Domini super te orla est. 2. Quia ecce tenebrae operient terram, et

caligo populos; super te autem orietur Dominus, et gloria eius in te

videbitur. 3. Et ambulabunt gentes in lumine tuo, et reges in

splendore ortus tui. [...] 6. [...] omnes de Saba veulent aurum et

tus déférentes et laudem Domino adnuntiantes.

Indem nun Jesajas die Rolle als Königsprophet in der

Epiphanie übernahm, bekam durch diesen Propheten
auch das Wesen von Christi Königtum seine spezifisch
christliche Verkündigung, hatte er doch auch prophezeit
(Is. 1, 3) : Cognovit bos possessorem suum, et asinus praesaepe

domini sui; Israël autem me non cognovit, et populus meus non

intellexit.
Um diesen Jesajas als Verkündiger der Gabenüberreichung

zum Lobe des Herrn und den Propheten von der

Huldigung Christi durch Ochs und Esel handelt es sich

30



bei der Männergestalt hinter der Anbetung in Oberwinterthur.

Durch den Judenhut wird sie als Prophet
ausgewiesen, durch den Ausschaugestus nach Stern und Huldigung,

verbunden mit dem Zeigegestus auf die Stalltiere,
als Jesajas.

Die Gestalt des Jesajas kennzeichnet die Oberwinter-
thurer Darstellung der Anbetung als ein Repräsentationsbild

dessen, was zu Epiphanias verkündigt wird. Der
Tatbestand, daß Christus als Knabe abgebildet wird und
nicht als das Wickelkind der Matthäus-Verkündigung,
wie er auf dem erwähnten zweiten Feld des Südwandfrieses

zu sehen ist, unterstreicht, daß es sich tatsächlich um
die Darstellung des Epiphaniegeschehens handelt58. Und
dieses Geschehen wurde von der Liturgie höher bewertet
als das Ereignis der Heiligen Nacht mit dem Argument:
Prima Nativitas est carnalis, haec autem spiritualise.

VI

Die Auslegungen, welche die Huldigung der Magier in
Homiletik und Liturgie seit Irenäus erfuhr, sehen in ihr
den entscheidenden Akt der Demonstration von Christi
allmächtigem Königtum. Diese zentrale Bedeutung des

Geschehens in der Bewertung der Kirche ließ seit Tertullian

aus den Matthäus-Magiern Könige werden60.
Th. Klauser hat gezeigt, daß die repräsentative
Ausdruckskraft der Huldigungsszene so wirkungsvoll war,
weil das altorientalische Zeremoniell der Herrscheranerkennung

durch Geschenkübergabe noch im römischen
Imperialzeremoniell lebendig war in der Einrichtung des

aurum coronarium (Kranzgold), das dem Kaiser von seiten
der sich unterwerfenden Barbaren wie der huldigenden
römischen Städte zu entrichten war61. Entscheidender
noch aber ist sein Hinweis, daß die spätantike Sakralkunst
das Epiphaniegeschehen nach den Formen eben dieses

Imperialzeremoniells stilisierte. Christus der König, der
sich an Epiphanias in seinem Königtum offenbarte,
wurde dadurch gefeiert als himmlisches Urbild des
irdischen Herrschers, welcher wiederum sich offiziell als dessen

Statthalter auf Erden verstand. Bis ins Mittelalter
hinein leben nicht nur in der Liturgie, sondern allerorts
Relikte des spätantik-imperialen Zeremoniells weiter in
der Verherrlichung des Anbetungsgeschehens.

Wegen der Bedeutung, die dem mittelalterlichen
geistlichen Spiel für die Schaffung von ikonographischen
Typen zukommt62, und wegen seines Einflusses gerade auf
die bildkünstlerische Gestaltung des Epiphaniegeschehens63,

sei für dieses Weiterleben des alten Imperialzeremoniells

und seiner Sprache ein Zeugnis christlicher
Umprägung aus jenem Bereich gebracht, wo sich noch einmal
vor den Augen der Gemeinde das biblische Geschehen
vollzog. So wird von den Drei Königen des Benediktbeurer

WeihnachtsspielsM der Stern angesprochen als Zeichen des
obersten Königs mit den Worten :

regem natum prédicat,

quo maior non veniat,
cuius cedens nutui
totus orbis serviat!

Das sind Formeln aus dem imperialen Rom und
Ostrom65, die ungebrochen im Selbstverständnis des

abendländischen Kaisertums66 und der Kirche weiterlebten.

Und was Herodes zu hören bekommt, ist ein Zeugnis
dafür, wie sehr das Gedankengut des spätantiken Kaisertums

mit seiner Reichspropaganda für das Mittelalter
auch im Bereich der Kirche bestimmend war:

Stella nova radiât
eius ortus nuntia,
cui mundus obediet,

et qui reget omnia,
et nil stare poterit
absque huius gratia:
Nos ad ilium tendimus

hec ferentes munia67!

«Wir sind gekommen, es anzubeten » - die Formen und
das Vokabular der imperialrömischen Huldigungs- und
Unterwerfungszeremonie durch Geschenkübergabe
überlebten das antike Imperium; die mittelalterlichen
Auslegungen und Predigten sind voll davon: Et procidentes
reguli ante Regem, magi ante Magistrum, adoraverunt, servi

Dominum, homines Deum sed magni parvulum, imo verius parvi
magnum6S.

Der Huldigungsakt der Epiphaniekönige lieferte das

Musterbeispiel, wie der König der Könige von christlichen

Königen zu verehren sei. Wie die Königin von Saba

vor Salomon mit ihren Geschenken (3. Reg. 10, 1-10)
den alttestamentlichen Typus bildet für die Anbetung
und Geschenkübergabe der Heiligen Drei Könige, so stellen

diese für den christlichen Herrscher den neutestament-
lichen Typus dar, den er durch imitatio zu erfüllen hat, um
zu proklamieren, daß er seine Regentschaft so ausüben

wird, wie es ihm als christlichem Herrscher zukommt. Die
imitatio der typischen Dreikönigshuldigung demonstriert,
daß er gleich den Drei Königen sich dem König der
Könige durch Dienen zum Dienst verpflichtet.

Die Bilder des kaiserlichen Paares Justinian und Theodora

in S. Vitale in Ravenna stellen meines Wissens die
früheste überlieferte bildkünstlerische Gestaltung dieses

Gedankens dar (Abb. 8). Wenn C.-O. Nordström69 die

Gabendarreichung der Magier, die auf dem Mantel der
Kaiserin abgebildet ist, «wohl vor allem auf die Darbringung

des großen goldenen Kelches [...], den Theodora in
Händen trägt », beziehen will, ist er auf dem richtigen
Weg70. Das irdische Herrscherpaar Justinian und Theodora

tritt mit offiziellem Gefolge und mit Geschenken

huldigend vor den in den Altarsakramenten leibhaftig
anwesenden Christus, welchen das Kuppelmosaik als auf

31



der Weltkugel thronenden Pantokrator zeigt. Sein
irdisches Abbild in Gestalt des kaiserlichen Paares leistet ihm
huldigend Dienst, indem es nachvollzieht, was die
Matthäus-Magier vorführten.

Auch dieses imperiale Zeremoniell lebt im Abendland
weiter. Wenn die deutschen Könige auf ihrer Krönungsfahrt

nach Aachen Köln besuchten, so nicht, um «an der
Ruhestätte ihrer königlichen Collegen Erinnerungen
kaiserlicher Munificenz» zurückzulassen71, sondern um zu
demonstrieren, daß sie ihr Herrscheramt in jenem christlichen

Sinne zu erfüllen gedachten, zu dem die Epiphanie-
könige mit ihrer Huldigung den christlichen Typus schufen,
der dem christlichen Herrscher Nachvollzug abverlangte.
Um sein christliches Königtum zu propagieren, ließ sich
Otto IV. wohl anläßlich seines Thronkampfesgegen den
exkommunizierten Philipp II. auf dem Dreikönigsschrein in
Köln in der Reihe der huldigenden Epiphaniekönige als

viertenHuldigendendarstellen72. Nichts anderes auchist der
Grund für die Sitte der französischenKönige, die inBurgund
und England bis ins 16.Jahrhundert hinein dann ebenfalls
praktiziert wurde, daß an Epiphanias in fürstlichem
Opfergang Gold, Weihrauch und Myrrhe auf den Altar
niedergelegt wurden als Zeichen der «Verehrung des

Königs der Könige73 ». Und wenn Nikolaus von Bari in einer
Predigt Friedrich L, Heinrich VI. und Friedrich II. mit
den drei Magiern vergleicht74, so nur, um in dieser staufischen

Propagandapredigt die von gegnerischer Seite so oft
in Frage gestellte Christlichkeit der Stauferherrschaft zu
proklamieren. Die Gleichsetzung mit dem Typus demonstriert

eine gleiche Gesinnung wie bei den Magiern Drei
Königen der Epiphanie.

Vor diesem Hintergrund, der hier in wenigen Linien
umrissen wurde, wird deutlich, daß in St. Arbogast
Epiphanie und Dagobertschenkung um einer programmatischen

Aussage willen einander zugeordnet sind. Dadurch,
daß der Maler diese beiden Bilder durch das Hinweismittel

der unteren Ranke aufeinander bezogen hat, wird
dreierlei gesagt: Einmal, daß das Schenkungsbild den
Kern der Vita des Kirchenpatrons ausmacht und von der
Epiphanie her in seiner Bedeutung zu erhellen ist. Zum
andern, daß es sich um ein Geschehen handelt, bei dem
ein König den Typus der Huldigung der Epiphaniekönige

nachvollzieht vor Christus, postfiguriert, und
schließlich, daß dieses Geschehen stattfand, weil Christus
durch seinen Heiligen Arbogast seine Allmacht
offenbarte.

Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, daß wir bisher

zur Erklärung des Bildprogramms von St. Arbogast
nicht die Legende zu Rate gezogen haben, sondern uns
allein vom ikonographischen Befund führen ließen. Zu
dessen Verständnis war es nötig, weiter auszugreifen, um
über den zeitlichen Abstand hinweg einen wenigstens
halbwegs lebendigen Kontakt zu jener einst unmittelbar
redenden Kunst der Demonstration und Verkündigung
zu gewinnen. Wenn nun die Arbogastlegende herangezo¬

gen wird, so nur, um anhand der Wortverkündigung
die Richtigkeit der bisherigen Interpretation zu
überprüfen.

Die Arbogastlegende des Bischofs Utho aus dem io.Jahr¬
hundert räumt, wie der Legendenfries, der Schenkung
einen zentralen Platz im Wundergeschehen des Heiligenlebens

ein, ganze zwei der insgesamt zehn Kapitelchen
sind ihr gewidmet. Das erste dieser beiden handelt von
dem königlichen Paar, das als Dank für die Wiedererweckung

seines tödlich verunglückten Sohnes dem Heiligen,

qui eis tanta beneficia à Deo praestaret, königliche
Geschenke anbot: Aurum, argentum, quaecumque concupiscibilia &
regis dono honorabiliora in thesauris invenire poterant. Und es

berichtet von der Ablehnung dieser Gaben durch den
Heiligen, der sie als unzulänglich verschmähte mit dem
Hinweis : aurum, quod oculos, cum videtur, delectat, & cor, cum

perditumfuerit, contristat, statt dessen aber verkündete, daß
es in der Situation des Königs nur die eine Möglichkeit
gebe, Gott seinen Dank abzustatten: durch Landschenkung

an die Kirche beatae Matris Christi, cujus mentis filium
vivum recepisti, deren Grenzen, qui angusti sunt, auszudehnen.

Die trotz der Legendenkaschierung noch
durchschimmernde Kirchenpolitik des Arbogast interessiert
hier nicht, wohl aber die Argumentation, in welche sie

gekleidet wird. Bereits in den der Schenkungsdiskussion
vorausgehenden Kapiteln wird dargestellt, daß es zwar
Arbogast ist, der nach dem Tod des Königssohnes zu Hilfe
gerufen wird, aber quasi Christus, der in ihm
erscheint, wenn es heißt : Nec minus regina, comperto sancti Viri
adventu, ut Martha vel Maria pro fratre, fusa lacrymis, singultu

pectus quatiente, sed verecundo pudore vultu summisso, ad Episcopi

jlectitur genua, pro filio rogatura. Man braucht nur das
11. Kapitel des Johannesevangeliums aufzuschlagen, um
zu sehen, daß die Situation als typisch dargestellt ist. Die
Königin erfährt die Situation Marias und Marthas, die zu
Christus sandten, ihren Bruder Lazarus zu retten; Arbogast

dagegen, dem die Königin bei seinem Auftreten zu
Füßen fällt wie Maria einst Christus (loan. 11, 32),
verkörpert damit den Typus Christi, postfiguriert Christus.
Und wenn nach der Errettung der Heilige das unangebrachte

Goldgeschenk ablehnt, so hat der König verstanden,

daß die Errettung seines Sohnes nicht eine
unverbindliche Gnade Gottes, sondern die typische Wiederholung

des Lazarusgeschehens bildete, dessen Sinn die
Offenbarung der Herrlichkeit Gottes war (vgl. loan. 11, 40:
Nonne dixi tibi quoniam, si credideris, videbisgloriam Dei?). Er
zeigt dieses, indem er im zweiten Schenkungskapitel an
den Heiligen die Frage richtet, welches der Ort sei, qui

congruat ad serviendum Matri caelestis Regis, cujus sunt universa

in caelis & in terris75 An die Stelle des zwar königlichen,
aber konsequenzenlosen Goldgeschenkes ist eine Gabe
getreten, die über ihren Wert hinaus eine verbindliche
Huldigung vor dem allmächtigen König darstellt, den Gebenden

zum Diener des Himmelskönigs macht (qui congruat ad

serviendum).

32



Schon von der Legende her76 kommt dem Dedikations-
geschehen mit seiner Ausweitung ins Typische die
zentrale Bedeutung im Rahmen der Arbogastwunder zu, und
in der Legende des Utho ist durch die Ausrichtung des
Geschehens auf loan. 11 bereits eine Auslegungsmöglichkeit

auf die Offenbarung von Gottes Herrlichkeit und
Königtum hin gegeben. Von diesem Ansatz eine Brücke
hinüber zum Epiphaniegeschehen zu schlagen, wäre zwar
durchaus naheliegend, wird aber von Utho nicht getan.
Die Oberwinterthurer Fresken wählen diesen Weg, die
Arbogastlegende von der Dreikönigshuldigung her in
ihrem Kern zu bestimmen. Gleich, ob dieser Gedanke dem
Maler oder dem Auftraggeber zu verdanken ist77, der
Maler jedenfalls hat es vermocht, mit bildkünstlerischen
Mitteln diese spezielle programmatische Auslegung des

Legendengeschehens vor Augen zu führen. Durch die
Mittel der ikonographischen Parallelität in den beiden
Geschenkübergaben und durch das Hinweismittel der
Rankenführung als «Lesehilfe» vermochte er die
Legendenschenkung und die Epiphanieschenkung als zwei
Ausprägungen des gleichen Themas vor Augen zu führen:
Anerkennung von Christi Königtum und Huldigung vor
dem König durch Gabendarreichung.

VII

Wie der Nordwandfries ist die Christusvita auf der
gegenüberliegenden Seite durch Bordürenrahmung als in sich
geschlossene Einheit gekennzeichnet (Abb. 2: 8-22), nur
sind es hier anstelle der grauen akanthusähnlichen
Blattranken zierliche grüne Rosenranken, die mit der
Ausrichtung ihrer Blätter nach Westen zwischen roten Rosenblüten

den Erzählverlauf der Bildfelder begleiten78. Auf
15 ungleich großen und durchweg voneinander getrennten

Bildern mit wechselndem Farbgrund wird die
Geschichte Christi erzählt, beginnend im Osten mit der
Verkündigung, endend im Westen mit der Erscheinung des

Auferstandenen vor den drei Frauen. Alles Königliche
scheint aus diesem Fries verbannt, nur der eine Gedanke
im Mittelpunkt zu stehen: das Erlösungsopfer der Gottheit

und das Passionsgeschehen. Auffallend stark ausgeprägt

ist die Einsamkeit Christi; keine Betonung der
Gefolgschaft der Jünger wie in Reichenau-Oberzell, kein
heiliges Abendmahl. Viel Blut und Bedrängnis wird auf der
Südwand der Kirche gezeigt: über den Pfeilern die Zürcher

Stadtheiligen mit ihren abgeschlagenen Häuptern
(Abb. 2: 24-26), auf den Friesfeldern über ihnen Christi
Gefangennahme, Verhör vor Pilatus, Geißelung,
Dornenkronung, Kreuztragung, Kreuzigung, Kreuzabnahme
und Grablegung (Abb.2: 13-20). Anmutige Rosen, als

«Christi Blumen» vertraute Symbole der Erlösungstat79,
säumen diese Lebensgeschichte, die ganz auf die Darstellung

des Leidens ausgerichtet ist, dessen höhere Notwendigkeit

die ersten und letzten Bilder des Frieses verkündi-

»»

»%<>' *.***•»_

:-.->--

-=T

^%7

ti

Abb. 8 Ravenna, Kirche S. Vitale: Kaiserin Theodora und
ihr Gefolge (Detail)

gen : Gabriel verheißt Maria die Geburt Christi, das

zweite Bild stellt diese in ihrer Niedrigkeit - vor Ochs und
Esel, gemäß der Voraussage Jesajas - vor Augen ; mit dem
dritten Bild, der Darbringung Christi im Tempel, ist jenes
Opfer bereits angedeutet, das sich nach dem Einzug
Christi in Jerusalem, der Stätte des Vollzugs, in den weiteren

Bildern abspielt. Das Ziel der Geschehensfolge ist die

Auferstehung aus dem Grabe und die Demonstration, daß
der Tod besiegt sei, dargestellt durch die Erscheinung vor
den drei Frauen. Triumphierend in seiner himmlischen
Herrlichkeit zeigt sich Christus auf den beiden letzten
Bildern. Nicht geschultert, sondern so, wie der römische
Kaiser die Reichsstandarte hält, trägt er das vexillum
crucis80, nicht als Christus militons, sondern als Christus trium-

phans stellt er sich dar, und als solchem huldigen ihm die
drei Frauen. Die Verteilung der Figuren ist ähnlich wie
bei der Huldigung des Epiphaniebildes : Die eine Frau
kniet wie der erste König, die beiden anderen befinden
sich, gleich den beiden Reitern, gleichsam ihren Auftritt
erwartend im Hintergrund81. Beide Friese, derjenige der
Südwand und derjenige der Nordwand, stehen miteinander

in Beziehung. Und auch hier kommt dem Epiphanie-

33



bild am Ende des Nordwandfrieses wieder eine Schlüsselstellung

zu; wieder offenbart es das Thema des Frieses,
diesmal des Südwandfrieses. Rahn hat es bislang als einziger

der Erwähnung wert gefunden, daß alle Bilder der
beiden Friese auf farbigem Grund gemalt sind bis auf
fünf: die Schutzmantelmadonna und das Epiphaniege-
schehen auf dem nördlichen Fries (Abb. 1: 14 und 15),
Christus vor Pilatus82, Dornenkronung und Kreuzigung
auf dem südlichen (Abb. 2: 14, 16 und 18). Um eine
Erklärung bemüht er sich allerdings nur bei der Pilatusszene
und der Dornenkronung (Abb. 9). Er nennt als Grund83,
weshalb diese beiden Felder weißgrundig seien, «Rücksicht

auf eine höhere Symmetrie » : «diese beiden Felder
nämlich, zwischen denen die Geisselung auf Roth sich

einfügt, befinden sich unter dem grossen Mittelbilde des

Obergadens, welches die Glorie der Madonna darstellt. »

Mit dieser einlinigen Erklärung aber reißt er diese beiden
Bilder aus dem Beziehungsverband mit den übrigen weiß-
grundigen Feldern, die der Maler durch das Hinweismittel

des weißen Grundes als zusammengehörig
gekennzeichnet hat. Diese fünf Bilder handeln alle von einem
Thema, nämlich Christi Königtum. Auch die
Schutzmantelmadonna gehört hierher.

Maria ist auf den Wänden der Kirche viermal als
Gekrönte dargestellt : im Mittelfeld der Fensterzone der
Südwand (Abb. 2:4), dann auf dem gegenüberliegenden
Fries in der Epiphanie (Abb. 1: 15), unmittelbar davor
als Schutzmantelmadonna (Abb. 1 : 14) und schließlich

auf der Dagobertschenkung der Arbogastvita
(Abb. 1: 12). Mit Ausnahme der mit der Schenkung
korrespondierenden Epiphanie (Abb. 6) zeigt ihre Kleidung
gleiche Farben. Einen roten Mantel und ein blaues
Untergewand trägt sie als Himmelskönigin auf dem großen
Mittelbild des Lichtgadens, als Schutzmantelmadonna
hinter der Arbogastvita und als Madonna mit dem Kinde
auf dem Altar, vor dem Dagobert kniet. Als nächste auf
dem Thron ihres königlichen Sohnes (Abb. 9), als

Christi Thron84 (Abb. 5) hat sie Teil an Christi königlicher

Herrlichkeit; als königliche Schutzmantelmadonna
aber nimmt sie alle, die den Herrn betend verehren, in die
Familie Christi auf85.

Auf den übrigen weißgrundigen Feldern ist das Thema
von Christus dem König in folgenden Szenen gestaltet:
auf der Nordwand das Erscheinen des himmlischen
Königs (Geburtsszenerie, Jesajas, Dreikönigshuldigung;
Abb. 1: 15) und seine Verehrung, auf den Feldern des

Südwandfrieses seine Verkennung: Christus vor Pilatus
(vgl. loan. 18, 33: Tu es rex Iudaeorum?; Abb. 2: 14),
Dornenkronung (Abb.2: 16) und Kreuzigung (INRI-Tafel
und Rettung der Seele des guten Schachers ; Abb. 2: 18).
Damit kommt der Epiphaniedarstellung, die Christi
Königtum am reinsten zum Ausdruck bringt, nicht nur für
das Thema des Nordwandfrieses eine Schlüsselstellung zu,
sondern ebenfalls für die Christusvita auf der Südwand.
Hier wie dort ist mit Hinweismitteln gearbeitet worden,

um die Zusammengehörigkeit der Varianten des Königsthemas

mit dem Grundtypus zum Ausdruck zu bringen.
Vom Epiphaniebild her werden die Zentralthemen der
Friese, die Erfahrung von Christi Königtum in der
Arbogastvita und die Verkennung von Christi Königtum in der
Christusvita, aufgezeigt, und sie stellen sich dar als positive

und negative Variationen des Epiphaniegeschehens.
Arbogastvita und Vita Christi sind somit in ein

bestimmtes Verhältnis zueinander gesetzt, denn beide bringen

das Thema von Christi Königtum zur Sprache. Diese

Beziehung zwischen den beiden Friesen hat Gantner nicht
erkannt; er verzeichnet nur eine «fast irrational zu
nennende Verteilung der Szenen und Figuren », räumt aber
ein, daß «die Entsprechung der Vita Christi und der
Legende des Heiligen in den beiden Hauptzonen [...] von
ferne an die Konkordanz [der beiden Testamente]
erinnert86 ». Nicht irrational und unverbindlich für die Aussage

des Bildprogramms, sondern streng rational ist die

Bildverteilung ; das Programm ist auf eine ganz spezielle
Kernaussage ausgerichtet durch die Zuordnung der
Bildfelder und somit der Bildinhalte in bestimmte Verhältnisse,

die mit Hinweismitteln festgelegt werden.
Es sei auf Rahns Bemerkung zurückgegriffen87, daß

sich zwei der weißgrundigen « Königsbilder » genau unter
dem Mittelfeld befinden, welches Christus und Maria als

himmlisches Königspaar zeigt (Abb. 9), genau gegenüber

dem thronenden Arbogast und dem Schenkungsbild
der Heiligenvita. Während das Bild der Fensterzone die
königliche Mutter thronend darstellt, zusammen mit dem

königlichen Sohn, der in der linken, auf dem Knie ruhenden

Hand ein langes Zepter hält und die Rechte emporhebt,

zeigt der Fries darunter den gefangenen Christus,
vor einem gekrönten Herrscher stehend. Dieser thront wie
der Christus des darüber befindlichen Mittelfeldes, und
ähnlich ist auch seine Haltung : Die auf dem Knie
liegende Hand hält ein langes Zepter, die andere ist
emporgehoben. Im nächsten weißgrundigen Feld unter dem

großen Oberbild, der Dornenkronung und Verspottung,
thront Christus und zeigt eine Variation dieser Haltung :

Frontal ist er dem Betrachter zugewandt und hält seine

Rechte in Brusthöhe empor, in der Linken trägt er jenes
lange Rohr, das ihm die Schergen statt eines Zepters
gaben. Dazwischen befindet sich die Geißelung mit farbigem

Grund.
Die Übereinstimmung der Haltung der königlichen

Gestalten auf diesen weißgrundigen Bildern und auf dem

Lichtgadenbild besagt, daß das Königtum Christi demonstriert

wird - auf dem Fries in der negativen Ausformung
der Verkennung. Nicht vor Herodes, wie Rahn meint88,
sondern vor Pilatus steht Christus auf dem ersten Bild,
denn auch in der Erzählung der Evangelisten steht Christi
Königtum im Mittelpunkt, und mit Ausnahme von Lukas
ist die Reihenfolge des Erzählens die gleiche wie auf dem
Fries; auch bei den Evangelisten tritt die Königsproblematik

in der Pilatus- und der Verspottungsszene in den

34



Mittelpunkt (vgl. loan. 18, 33: Pilatus: Tu es rex Iudaeo-

rum - loan. 19, 3: die Schergen: Ave, rex IudaeorumS9).

Die Darstellungen Christi im Fensterfeld über diesen Szenen

und des Pilatus des Frieses stimmen auffällig in der
Haltung überein, und das Christusbild nimmt Bezug auf
das unter ihm Dargestellte. Betend schaut Maria den

Himmelskönig an, er aber, im Dreiviertelprofil gezeichnet,

blickt mit geneigtem Haupt am Geschehen zu seinen
Füßen vorbei und in die Kirche hinab, die Rechte nicht
«segnend gegen die [...] Mutter90 », sondern, wie die
Fingerhaltung eindeutig ausweist, im Hoheits- und Redegestus
erhoben91. Es ist, als ob er als Quintessenz des unter ihm
Dargestellten wie des ganzen Frieses der Südwand seine Worte
vor Pilatus nun dem Betrachter zuriefe : rex sum ego. Ego in
hoc natus sum et ad hoc veni in mundum, ut testimonium perhibeam
veritati: omnis qui est ex veritate audit vocem meam (loan. 18, 37).

In der Kirchenmitte, unter dem Bilde des Arbogast,
befindet sich die Huldigung Dagoberts vor dem König
Christus, in der Kirchenmitte, unter dem Bilde des
himmlischen Königspaares, wird die Verkennung von Christi
Königtum gezeigt. Der Südwandfries der Christusvita
handelt vom himmlischen König, der Mensch wurde, um
sich zu offenbaren und durch einen menschlichen Tod
den Tod zu besiegen. Der Nordwandfries handelt von
Arbogast und dem König Dagobert, der auf Grund der
Errettung seines Sohnes durch Christi Bischof die Macht
des Himmelskönigs erfuhr und diesem huldigt wie einst
die Drei Könige. Hier, in der Kirchenmitte, liegt die
motivische und thematische Verbindung der Viten beider
Friese. Der Maler hat auch auf sie durch ein Hinweismittel

aufmerksam gemacht und damit wieder eine «Lesehilfe

» gegeben. Während alle Fensterlaibungen der
Südwand mit Rosen ausgemalt sind, weisen die Laibungen
der nördlichen Fenster Sterne oder Rosen auf. Rosen tragen

die beiden mittleren Fenster, welche die Gestalt des

Kirchenpatrons flankieren (Abb. 1 : c und d), Sterne
zeigen die übrigen bis auf eines (Abb. 1 : f) : das
rosengeschmückte Fenster über dem Epiphaniebild. Damit wird
zugleich auch dieses Bild wieder als Schlüsselbild
herausgehoben. Die scheinbare Uneinheitlichkeit der Nordwand
erweist sich somit als wohldurchdachtes Gefüge.

Daß das Bilderprogramm einer Kirche, die dem Heiligen

Arbogast geweiht und seinem Andenken gewidmet
ist, die Verehrung des himmlischen Königs so stark in den

Mittelpunkt stellt, daß die eigentliche Legende des

Kirchenpatrons nur dazu dient, auf dieses Thema hinzuweisen,

und nicht im Ostteil der Wände, unmittelbar am
Sakralbereich, ihren Platz gefunden hat, darf nicht
verwundern. Der Dienst, die Verehrung der Gemeinde hat
nicht dem Heiligen, sondern dem König Christus zu
gelten, jener war lediglich sein Werkzeug. Huldigt doch auch
auf dem Schenkungsbild Dagobert mit seinem Geschenk
nicht Arbogast, sondern dem, der ihrer beider Herr ist.
Man vergleiche hierzu, was Innocenz III. zur Epiphanie-
huldigung schreibt92 :

v< ~

v

¦ H11
»ft?

i f:
»r r

¦-" Y

SgaKflÇîffi
tó^tf CfÄ C.V

_.
£££S$%£gB

»

<i* ¦:• »'.

7

*r" ^Ät^KS?
Abb. 9 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Christus und
Maria, Christus vor Pilatus, Geißelung und Dornenkronung
(Südwand)

«Populi sub te cadent (Psal. XLIV), » etc. «:Et Procidamus

ante Deum (Psal. XCIV).» providentes ergo per subjectionem et

devotionem, adoraverunt eum, ilium videlicet de quo dicit

Scriptum: «Dominum Deum tuum adorabis (Luc. IV).» Sane

ubi sit adorandus ostendit, cum dicit: Et intrantes domum. Et
quomodo sit adorandus ostendit cum additur: Obtulerunt ei
munera, aurum, thus et myrrham. Verum cum solus Deus

sit adorandus, ilia videlicet adoratione quae latria Graece vocatur

vel nuncupatur, ad quam pertinent altaria, tempia et sacrificia quae
soli Deo sunt dedicando, consecranda et ojfieranda, non quidem

angelis, non apostolis, non martyribus, sed Deo tantum ad honorem

ipsorum; quia videlicet servitus ista non creaturae, sed Creatori

debetur. Unde angelus in Apocalypsi se prohibuit adoraci, dicens

Joanni: «Deum adora; ego enim frater tuus sum, et conservus

fratrum tuorum (Apoc. XIX).»

35



Vili
Mittelalterliche Bildkunst redete zum Betrachter. Indem
wir uns von den Prämissen eines an moderner Ästhetik
ausgerichteten Kunstverständnisses frei machten und der
mittelalterlichen geistlichen Kunst den Anspruch
zuerkannten, von gleicher Kraft der Verkündigung zu sein wie
das Wort, begannen die Malereien der Kirche zu sprechen.

Seit Rahn wird an St. Arbogast (Oberwinterthur)
gerühmt, daß die Längswände den ältesten (und nahezu
vollständigen) Zyklus der Schweiz überliefern. Was aber
die Bilder zu einem Zyklus macht, darüber hat man
geschwiegen bzw. die Einheitlichkeit des Ganzen unter
einem Gesichtspunkt betont, der bei jedem beliebigen
Raum, wenn er nur nach einem gewissen Schema dekoriert

ist, zu gleichen Aussagen führen würde wie Zürchers
Äußerung zu den Bildern von St. Arbogast93 : «Trotz der
Verschiedenheit der Themen spürt man noch heute die
einheitliche Wirkung, zu der sich kraft ihres gemeinsamen
Stils, die großen, isolierten Figuren der obersten Zone und
die kleinteiligen, bewegten Szenen der durchgehenden
Wandstreifen, sowie die, diesen in der Größe gleichen,
doch wieder vereinzelten Darstellungen in den Bogen-
zwickeln vereinen. »

Während Dejung und Zürcher94 als «Kunstgeschichtliche

Charakteristik » zum Bildprogramm nur die
Bemerkungen Gantners zitieren von einer «Auflockerung des

Bildprogramms im Sinne einer fast irrational zu nennenden

Verteilung der Szenen und Figuren » und daß die
Entsprechung der Friese wohl an die Konkordanz
erinnere, «aber ebensowenig durchgehalten wird, wie später
die biblische Reihenfolge in dem viel umfangreicheren
Zyklus der als Ganzes kleineren Kirche von Rhäzüns95 »,
stellten sich uns die Malereien dar als ein streng auf die
Verkündigung eines Themas ausgerichtetes Programm,
das den Betrachter nicht nur stimmungsmäßig, sondern
auch mit rational erfaßbaren künstlerischen Mitteln
anspricht und ihm nicht nur ein aufmerksames Hinsehen,
sondern denkenden Nachvollzug abverlangt.

Das Thema der Verehrung des Königs Christus, der
stärker ist als der Tod, welches die Wandmalereien der
Friese verkündigen, ist eine Aufforderung zur aktiven
Verehrung dieses himmlischen Herrn des Lebens, der
nicht nur auf dem Südwandfries, auf dem darüber befindlichen

Mittelfeld, auf dem ersten Nordwandpfeiler und
auf den Pfeilern vor dem Sakralraum abgebildet, sondern
im Altarsakrament ständig in der Kirche gegenwärtig ist.

Im Geschehen der Arbogastvita wird nicht nur das
persönliche Gotteserlebnis des Königs Dagobert dargestellt
zur Erbauung des Betrachters, sondern dieser Betrachter

ist angesprochen, das dargestellte Geschehen als typisches
zu betrachten, d.h. er ist aufgefordert, wie Dagobert den

Typus der Drei Könige zu imitieren und den himmlischen
König mit Gaben zu ehren. Was für Gaben dies seien,
brauchte der Maler dem mittelalterlichen Betrachter
nicht zu verkündigen, denn wenigstens einmal imJahr, an
Epiphanias, wurde ihm dies in der Predigt erzählt96 :

wiltu nü tun als die drie künige. so soltu opphern von dinem

reinen gute, nicht von dube. noch von rüwe. noch von wuchere,

sunder als dich die scrift leret. honora dominum de tua substancia.

et de primitiis fructus. etc. Du solt vch opphern dich selben mit
allen guten werken, gibes tu gote din gilt vnd dich selben dem tüvele

mit suntlichen werken, daz ist vil vngeliche geteilet. Got der hat
beide dich geschaffen vnd daz gut. darumme so wil er beide haben,

opphere dich selber allererst vnd darnach din gut. daz sin dine

almüsen97.

So verzeichnet z.B. auch Sicardus unter dem Stichwort
munus unter anderem: Dicitur homo qui se offert Deo, unde

David: Reges Tharsis et insulae munera Offerent, id est5 i
se ipsos Deo9S. Dem in St. Arbogast Stehenden geben zu
allem Überfluß auch die drei Heiligen auf den Arkadenzwickeln

der Südwand einen nicht übersehbaren Hinweis,
daß Gott mit Gaben dienen heißt, sich ihm völlig zu
überantworten, wenn sie ihre abgeschlagenen Häupter
dem Erlöser entgegentragen. Wenn aber dieser, der auf
dem Fries darüber dargestellt ist als Herr über den Tod und
sich als solcher auch durch die Vita Arbogasts noch einmal
in dieser Macht offenbarte, sie mit den Worten seines

Spruchbandes venite benedicti etc. empfängt, so steht dem
Betrachter auch zugleich der Lohn vor Augen, den er
durch seinen Huldigungsdienst erwerben kann. Denn dieses

sind die Worte, mit denen Christus als Richter des

Jüngsten Tages seine Getreuen ins ewige Leben verweist.
Erst wenn den Malereien die Fähigkeit zuerkannt wird,

als eigenständige Form der Verkündigung neben die
Verkündigung durch das Wort zu treten, werden dem
Betrachter die bildkünstlerischen Hinweismittel bewußt, die
das Ganze in seiner Vielfalt scheinbar unvermittelt
nebeneinanderstehender Darstellungen gliedernd ordnen und
auf einen Zielpunkt ausrichten, auf ein Thema, welches das

Nebeneinander zu einer Einheit der Aussage verbindet.
So treten die Malereien auch von der kompositorischen
Anlage her neben die Wortverkündigung, ist es doch
Stilprinzip der Predigt, scheinbar unverbunden
Nebeneinanderstehendes von relativer Ähnlichkeit als typische
Ausformungen eines Themas darzustellen durch Verweis aufdas

eine Zentralgeschehen, welches das scheinbare Nebeneinander

dann als typische Varianten dieses Grund typus erhellt.

36



ANMERKUNGEN

1 Wenn hier dem Typus die Postfiguration als Begriffzur Seite
gestellt wird, folge ich der Anregung von Herrn Prof. Dr.
G. Schweikle. Unter Postfiguration wird die bewußte Stilisierung

eines (historischen) Geschehens nach biblischem Muster
verstanden. Wie das Verfahren der biblischen Typologie, das
Aufzeigen von Präfigurationen, den vom Alten Testament
umrissenen Weltgeschichtsverlauf als Heilsgeschichte offenbart,

so ordnet die Postfiguration durch typologische Gestaltung

eines beliebigen (historischen) Geschehens dieses der
christlichen Heilsgeschichte zu. - Zum Begriff vgl. auch:
A. Schöne, Säkularisation als sprachbildende Kraft, Göttingen
1958 (Palaestra 226), S. 237ff.; F. Tschirch, Der heilige Georg
als figura Christi. In : Festschrift H. de Boor zum 75. Geburtstag
1966, Tübingen o.J., S. 1-19.

2 Der Satz, mit dem H. Holländer (Kunst des Frühen Mittelalters,

Stuttgart 1969, S. 5) seine Einleitung beginnt, trifft
nicht selten auch für spätere Zeit zu: «Die Kunst des Frühen
Mittelalters ist fremdartig und fern; nichts ist mehr unmittelbar

verständlich, auch die beharrlichsten ihrer Konventionen
gehören schon seit langem der Vergangenheit an. »

3 Mit J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, hg. von K. Köster,
Stuttgart »1965, S. 231. Der dort und S. 500, Anm. 92-94,
gegebene Materialausschnitt ist auch für frühere Zeit repräsen-

' tativ (vgl. Anm. 6).
4 Zitiert nach: François Villon, Das große Testament, vollständige,

zweisprachige Ausgabe, Darmstadt 1965, S. 82 und S. 84.
5 1839 vermerkte bereits F.J. Mone (Altteutsche Predigten. In:

Anzeigerfür Kunde der teutschen Vorzeit 8, Sp. 422, Anm. 1), daß
« die Predigt mit der Kunst Hand in Hand ging ».

6 Kap. 12 seines Mitrale seu de officiis ecclesiasticis summa: De ornatu
ecclesiae; Migne, Patrologia latina 213, 40 AB. - Die Definition
des kirchlichen Bildschmucks als litterae laicorum geht auf Gregor

den Großen zurück, vgl. J. Sauer, Symbolik des

Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters,
Freiburg i.Br. 21924, S. 278.

7 R. Assunto, der das Verhältnis zwischen Bildkunst und
Philosophie untersucht, kommt zu einem ähnlichen Ergebnis wie
dem hier vorgetragenen: «Als lehrhafte Bedeutungsträger waren

die Kunstwerke anschaubares Denken, das etwas aufzeigt,
während das diskursive Denken der Philosophie etwas beweist.

[...] Es wird also keine Untertänigkeit der Kunst behauptet. »

(Die Theorie des Schönen im Mittelalter, Köln 1963, S. 44.) Diese
Definition Assuntos mutet fast an wie eine Transposition Tho-
masins von Zirklaere in moderne Begriffssprache:

swer schriben kan, der sol schriben;
swer malen kan, der sol belîben
ouch da mit; ein ieglicher sol
tuon daz er kan tuon wol.
von dem gemalten bilde sint
der gebäre und daz kint
gevreuwet oft: swer niht enkan
verstên swaz ein biderb man
an der schrift verstên sol,
dem sì mit den bilden wol.
der pfaffe sehe die schrift an,
so sol der ungelêrte man
diu bilde sehen, sit im niht
diu schrift zerkennen geschult. (V. 1094-1106.)

(Zitiert nach : Thomasin von Zirclaria, Der wälsche gast, hg.
von H. Rückert [Bibliothek der gesammten deutschen National-
Literatur 30].)

8 Mit Recht hatte schon A. Springer die Bedeutung der
entsprechenden theologischen Literatur für die Erklärung reli¬

giöser Kunstdenkmäler betont (Über die Quellen der Kunstdarstellungen

imMittelalter. In:Berichteüberdie Verhandlungender
königlich-sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig,

Philosophisch-historische Klasse 31, 1897, S. 1-40). Er
schoß aber weit über das Ziel hinaus, indem er in Honorius'
Schriften so etwas wie ein «Malerhandbuch» gefunden zu
haben glaubte.

9 Seit damals gilt allgemein als zeitliche Fixierung «um 1340».
A. Knoepfli (Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, 1: Von der

Karolingerzeit bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, Konstanz und
Lindau 1961, S. 171) erwägt, ob diese Datierung «nicht zu
spät gegriffen hat».

10 J. R. Rahn, Die neu entdeckten Wandgemälde in der Kirche zu
Oberwinterthur. In : Anzeiger für Schweizerische Alterthumskunde
1877, H. 4, S. 802; vgl. auch S. 787f.

11 E. Dejung und R. Zürcher, KdS, Kanton Zürich, VI : Die
Stadt Winterthur, Basel 1952, S. 297.

12 Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11), S. 297.
13 Vgl. Anm. 10.
14 Nur am oberen Teil des Christophorusbildes der Westwand

(Abb. 3) wurde eine umfassende Ergänzung vorgenommen.
" Rahn (vgl. Anm. 10), S. 788.
16 W. Hugelshofer, Die Zürcher Malerei bis zum Ausgang der

Spätgotik, l.Teil. In: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in
Zürich 30, 1928, H. 4, S. 13; vgl. auch Dejung und Zürcher
(vgl. Anm. 11), S. 296.

17 Vgl. Anm. 11. Erst diese Arbeit macht die technischen Daten
allgemein greifbar und stellt das meiste Erhaltene in
Schwarzweißfotografien zur Verfügung.

18 J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, 2: Die gotische Kunst,
Frauenfeld 1947, S. 286f. Und zwar mit der ausdrücklichen
Begründung : « Da es sich bei diesem Zyklus [...] um die älteste
vollständig erhaltene Ausmalung zweier Langhauswände in
unserem Gebiete handelt. »

19 Dieses ist um so eher geboten, als mir Herr Alt-Dekan Pfr.
F. Luther aus Winterthur brieflich mitteilte: «Was die Westwand

betrifft, so konnte Rahn seinerzeit nicht alles sehen,
da damals die Empore noch bestand, die bei der Renovation
1932 herausgebrochen wurde. Wie mir gesagt wurde, waren
von dem, was Rahn erwähnte, nur noch einzelne Farbspuren
zu erkennen, die überhaupt keine Deutung mehr zuließen. »

- Obwohl die Kirche nicht geostet ist, werden in dieser Arbeit
die traditionellen Bezeichnungen Ostwand, Westwand usw.
verwendet.

20 Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11), S. 304. Das Bild war
1932 nicht mehr zu erhalten.

2i So Knoepfli (vgl. Anm. 9), S. 166f.
22 Aufführung der Bildinhalte nach Rahn (vgl. Anm. 10), S. 791

bis 799, und Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11 S. 298-304.
Die Bordüren über den Fenstern, die von Dejung und
Zürcher zwar auf S. 298 erwähnt, aber nicht in die Wiedergabe

der Risse eingetragen wurden, sind hier nachgetragen.
Eingezeichnet ist jetzt auch das Ausmalungsschema der
Fensterlaibungen, das in der Literatur bislang nicht berücksichtigt

wurde. Herr Alt-Dekan Pfr. F. Luther aus Winterthur
hatte die Freundlichkeit, mir hier, wie auch in anderen
Punkten, mit seiner Auskunft behilflich zu sein.

23 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 789.
24 Vgl. W. Pinder, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit, Bd. 1, Text,

Frankfurt und Köln 51952, S. 67ff. und S. Ulf.
25 Die Mitte des 3. Arkadenbogens und 4. Fensterintervalls ist

auch die architektonische Mitte. Ab hier sind die Wandhälften
in sich spiegelgleich. Diese Erscheinung aber spielt wegen
der fehlenden Korrespondenz zwischen Arkaden- und Fensterzone

bei der architektonischen Raumwirkung keine Rolle.

37



26 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 800; die Ergänzung in der Klammer
nach S. 789.

27 Gantner (vgl.Anm. 18), S.286.
28 Die Wirkung von Wandteppichen heben auch R. Zürcher

(Kirche Oberwinterthur, o.O. 1953 [Schweizerische Kunstführer],
S. 7) und A. Knoepfli (vgl. Anm. 9, S. 166) hervor. Der

Südwandfries wird ganz von Bordüren gesäumt (vgl. Abb. 2) ;

der Nordwandfries nur an seinen Längsseiten und
(Rekonstruktion) an der östlichen Schmalseite, er wird aber im
Westen von der Bordüre des Christophorusbildes geschlossen
(vgl. Abb. 1 und Abb. 3).

29 Gantner (vgl. Anm. 18), S.286 (vgl. Reichenau-Oberzell).
30 Gantner (vgl. Anm. 18), S. 286.
31 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 793, und Dejung und Zürcher (vgl.

Anm. 11), S.298 und S. 300. Hier ist Rahns Beschreibung
von 1877 das einzige Zeugnis; der heutige Befund läßt über
die Gestalten der Heiligen nichts Definitives mehr sagen, wie
mir auch Herr Alt-Dekan Pfr. F. Luther aus Winterthur
bestätigte.

32 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 793, und Dejung und Zürcher (vgl.
Anm. 11), S.304.

33 Zu Alpirsbach: R. Schmidt und H. Schmidt-Glassner, Kloster

Alpirsbach, Königstein o.J., S. 12 und Abb. S. 19, 24, 28
bis 31.

34 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 793, beschreibt es folgendermaßen:
«Links erhebt sich ein Haus, unter dessen rothem Pultdache
sich zwei Fenster öffnen. Eine Jungfrau [...] schaut zu dem
einen Fenster hinaus, unter dem zweiten erscheint neben
einem Knaben mit grünem Kaputzenrocke eine Frau [...].
Darunter aus der offenen Thür tritt eine gekrönte Frau ;

vor ihr, anbetend nach der Mittegewendet, steht ein Mönch
In der Mitte schwebt an einem hohen grünen Kreuze der
Heiland, dem reichliches Blut aus Händen, Brust und Füssen
entströmt. Jenseits des Kreuzes, und wieder anbetend nach
demselben gewendet, kniet etwas höher auf gemauerter
Terrasse ein Mann mit weissem Bart und weissen Haaren [...].
Ueber seinem Haupte scheint ein Engel [...] die Hand auf das

Haupt des Anbetenden zu legen. Diese Scene, ohne
Umrahmung, nimmt die ganze Ausdehnung des von den Bögen
begrenzten Zwickels ein [im Unterschied zu den übrigen
Zwickelbildern]. »

35 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 793. Heute nicht mehr lesbar; auch
die Heiligen sind sehr zerstört.

36 Aus welchem Grund Gantner (vgl. Anm. 18), S. 286, die
Christusvita als «Hauptzyklus» bezeichnet, ist nicht recht einzusehen

- endet diese doch im Westen.
37 Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11) nehmen kommentarlos

den Fries, wie er vor Augen steht, als Grundlage ihrer
Datenaufstellung.

38 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 794.
39 Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11), S. 300; vgl. S. 302, Abb.

235.
40 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 796.
41 Vgl. Anm. 28.
42 Vgl. Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11), S. 296, Abb. 230.
43 Die Versorgung eines Pferdes bzw. der Reittiere gehört zum

üblichen, wenn auch nicht gängigsten Inventar der Epiphanie
(vgl. H. Kehrer, Die «Heiligen Drei Könige » in der Legende und
in der deutschen bildenden Kunst bis Albrecht Dürer. In : Studien zur
deutschen Kunstgeschichte 53, 1904, S. 62f. und S. 65f.).
Auch daß der Stock mit der Linken geschwungen wird,
spricht für einen Reitknecht, der mit der Rechten die Zügel
hält.

44 Dejung und Zürcher (vgl. Anm. 11), S. 301.
45 Wenn sich die beiden ersten Bilder nicht mit Hilfe der dem

io.Jahrhundert entstammenden Arbogastvita des Bischofs Utho
erhellen lassen, besagt das nicht, daß «somit die Frage über

die Zusammengehörigkeit [...] mit den folgenden Bildern eine
noch ungelöste» sei (Rahn [vgl.Anm. 10], S. 794; Gantner
[vgl. Anm. 18], S. 286, schließt sich dieser Auffassung an, wenn
er von nur vier Bildern der Arbogastvita spricht), sondern
lediglich, daß diese Quelle nicht die einzige Überlieferung
war, aus welcher der Maler schöpfen konnte.

46 Gantner (vgl. Anm. 18), S. 286. Dort wird von der «künstlerisch

einheitlichen Folge » der Südwand gesprochen im
Unterschied zur «viel weniger einheitlichen Nordwand».

47 Vgl. Rahn (vgl.Anm. 10), S. 795, und die Arbogastvita, in:
Acta Sanctorum Julii [...], Tom. V, Antverpiae 1727, S. 178F
und 179 A 8.

48 Bei der Schenkung (Abb. 5) gerade noch wahrnehmbar.
49 Das linke Blatt der unteren Ranke auf Abb. 5 ist das letzte

nach Osten ausgerichtete.
50 Rahn (vgl. Anm. 10), S. 796.
51 Solches wie auch der vonJoseph an der Halfterleine gehaltene

Ochse wären ein ikonographisches Unikum, zu dem zumindest

H. Kehrer (Die Heiligen Drei Könige in Literatur undKunst,
Bd. 2 [Kunst], Leipzig 1909) keine Parallele aufführt. Auch
sonst habe ich dergleichen nicht verzeichnet gefunden.

52 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 789.
53 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 788.
54 Was auch Rahn (vgl.Anm. 10), S. 797, ausdrücklich vermerkt.

Wiedergabe des Bildfeldes bei Dejung und Zürcher (vgl.
Anm. 11), S. 296, Abb. 230.

55 E. Kirschbaum, Der Prophet Balaam und die Anbetung der Weisen.

In: Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte 49, 1954, S. 149 f.

™ Kirschbaum (vgl.Anm. 55), S. 129 und S. 149ff.
57 Kirschbaum (vgl.Anm. 55), S. 165ff, bes. S. 170.
58 Am zwölften oder dreizehnten Tag nach Christi Geburt, je

nach Zählung; dazu: H. Kehrer, Die Heiligen Drei Könige in
Literatur und Kunst, Bd.l [Literatur], Leipzig 1908, S. 46-49;
G. Zappert, Epiphania. In : Sitzungsberichte der Akademie der
Wissenschaften Wien, Philosophisch-historische Classe 21, 1856, S.

293 f.
59 Dazu: Zappert (vgl.Anm. 58), S. 295 und Anm. 17.
60 Kehrer (vgl.Anm. 58), S.12ff.
61 Th. Klauser, Aurum coronarium. In: Mitteilungen des deutschen

archäologischen Instituts, Röm. Abt. 59, 1944, S. 129-153.
62 F. P. Pickering, Literatur und darstellende Kunst im Mittelalter,

Berlin 1966 (Grundlagen der Germanistik 4), S. 105ff.
63 Darüber: Kehrer (vgl.Anm. 51), bes. S. 129ff.
64 Zitiert nach : R. Froning, Das Drama des Mittelalters, 3. Teil,

Stuttgart o.J. (Deutsche National-Litteratur. Historisch-kritische

Ausgabe 14,3), S. 888 und S. 891.
65 Vgl. z. B. J. Vogt, Orbis Romanus. Zur Terminologie des römischen

Imperiums, Tübingen 1929 (Philosophie und Geschichte 22).
86 Man sehe etwa allein den Beginn des Kaiserhymnus des Archi-

poeta an : Salve, mundi domine, Cesar noster ave!
67 Als beliebiges Beispiel zum Vergleich seien einige Gedanken

aus dem Panegyricus des Pacatus auf Theodosius angeführt,
auf den Kaiser, dem Ambrosius zurief: homo es (J. Straub,
Vom Herrscherideal in der Spätantike, Stuttgart 1939 [Forschungen

zur Kirchen- und Geistesgeschichte 18], S. 140). So
verkündet Pacatus vor dem Kaiser, den er als Gott apostrophiert
(deum dedit Hispania quem uidemus, S. 72), der von aller Welt
angebetet werde (Illud dicam quod intellexisse hominem et dixisse

fas est: talem esse debere qui gentibus adoratur, cui toto orbe terrarum

priuata uel publica uota redduntur, S. 73f.), daß kein Volk der
Welt dem Kaiser ausweichen könne (et si qui forte sunt barbarorum

qui nondum uirtutis tuae filmen exceperint, nominis terrore per-
cussi et uelut adflati quiescant, S. 89). Dem Kaiser als Herrn der
Welt dienen alle Völker, und sie unterwerfen sich, mit
Gabengeschenken huldigend, selbst ipse ille rex [Persarum] eius dedigna-
tus antea confiteri hominem iamfatetur timorem et in his te colit templis

38



in quibus colitur, turn legatione mittenda, gemmis sericoque praebendo
[...] tuis cultibus tributarius est (S. 89f.) (zitiert nach E. Galletier,

Panégyriques latins, tome III [XI-XII], Paris 1955). Eine
entscheidende Änderung des Gedankenkomplexes setzt im
Weihnachtsspiel den König Christus vom irdischen Imperator
ab : Der gewaltigen Macht des kaiserlichen Namens kann sich
niemand entziehen - niemand vermag außerhalb der Gnade
des himmlischen Königs zu stehen.

68 Migne, Patrologia latina 217, 486 B.
69 C.-O. Nordström, Ravennastudien. Ideengeschichtliche und

ikonographische Untersuchungen über die Mosaiken von Ravenna, Stockholm

1953 (Figura 4), S. 89.
70 Zur kaiserlichen Gabendarreichung in Ostrom und im

byzantinischen Einflußbereich siehe: A. Grabar, L'empereur dans
l'art byzantin, Paris 1936 (Publications de la Faculté des Lettres
de l'Université de Strasbourg 75), bes. S. 106-111 und S. 230
bis 234.

71 Wie Zappert (vgl.Anm. 58), S. 299, angibt.
72 Abbildungen bei : W. Pinder, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit,

Bd. 1, Tafelband, Frankfurt und Köln 51952, Abb. 260 f. ;
P. E. Schramm und F. Mütherich, Denkmale der deutschen
Könige und Kaiser, München 1962 (Veröffentl. des Zentralinstituts
für Kunstgeschichte 2), Tafeln S. 432f. (Nr. 191 f.).

73 Kehrer (vgl.Anm. 58), S. 52.
74 R. M. Kloos, Nikolaus von Bari, eine neue Quelle zur Entwicklung

derKaiserideeunter Friedrich II. In: Deutsches Archiv 11, 1954/55,
S. 171 ; H. M. Schaller, Das Reliefan der Kanzel der Kathedrale
von Bitonto: ein Denkmal der Kaiseridee Friedrichs II. In : Archiv
für Kulturgeschichte 45, 1963, S. 303.

75 Alle Zitate der Arbogastvita: Acta Sanctorum (vgl.Anm. 47), S.
178.

76 Zu Uthos Legende und den Malereien von Oberwinterthur
vgl.Anm. 45.

77 Zur Bedeutung auch des nicht faßbaren Auftraggebers siehe
Pickering (vgl.Anm. 62), S. 47f.

78 Für die Bordürenfassung vgl.Anm. 28.
79 I.V. Zingerle, Christi Blumen. In: Germania 19, 1874,

S. 182-183.
80 Auch hier wieder Repräsentationssymbolik aus der Imperial-

kunst, die seit der Spätantike der christlichen Sakralkunst
geläufig ist.

81 Insofern ist es bemerkenswert, daß der Maler statt des
üblichen Bildtypus der drei Frauen mit dem Engel jenen nicht
gerade häufig vorkommenden der Erscheinung Christi vor
den drei Frauen gewählt hat (zu letzterem vgl. H. Schrade,
Ikonographie der christlichen Kunst, I: Die Auferstehung Christi,
Berlin und Leipzig 1932, S. 31).

82 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 798, gibt ohne nähere Begründung

«vor Herodes» an, was Dejung und Zürcher (vgl.Anm. 11),
S. 298, mit Recht, doch ebenfalls ohne Begründung, in «vor
Pilatus » korrigiert haben.

3 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 797.
4 Vgl. Formeln wie: Christus residet in matrisgremio; Maria, sedes

summi dei, thronus imperatoris. Zum Gedankenkomplex Maria-
Thron siehe A. Salzer, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens
in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters,

Darmstadt 1967 (reprographischer Nachdruck aus den
Programmen Seitenstetten 1886-1894), S. 38f. und öfter.

5 Zur Mantelumhüllung als Symbol der Wahlkindschaft:
H. Planitz, Deutsche Rechtsgeschichte, 2. Aufl. bearbeitet von
K. A. Eckhardt, Graz und Köln 1961, S. 56.

6 Gantner (vgl.Anm. 18), S.286; so auch, Gantner aufnehmend,

Dejung und Zürcher (vgl.Anm. 11), S. 305.
7 Vgl.Anm. 83.
8 Vgl.Anm. 82.
9 Entsprechend auch Matth. 27, 11 und 27, 29, sowie Marc. 15,

2undl5,18.
0 Rahn (vgl.Anm. 10), S. 792.
1 Zu «Hoheitsgestus» siehe: Th. Michels, Segensgestus oder Ho-

heitsgestus Ein Beitrag zur christlichen Ikonographie. In : Festschrift

für A.Thomas, Trier 1967, S. 277-283. - Zu «Redegestus»
siehe: K. Gross, [Art.] Finger. In: Reallexikon für Antike und

Christentum, Bd. 7, Stuttgart 1966, Sp. 923 und Sp. 941 f.;
W. Artelt, Die Quellen der mittelalterlichen Dialogdarstellung,
Berlin 1934 (Kunstgeschichtliche Studien 3), bes. S. 26f.;
C. Sittl, Die Gebärden der Griechen und Römer, Leipzig 1890,
S. 327; auch Holländer (vgl.Anm. 2), S. 51.

2 Migne, Patrologia latina 217, 488 BC.
3 Zürcher (vgl.Anm. 28), S. 6.
4 Dejungund Zürcher (vgl.Anm. ll),S.305undS.305,Anm. 1.
5 Wo der Vergleichspunkt zu Rhäzüns liegt, leuchtet nicht recht

ein. Die Bildverteilung ist dort eine andere und ebenso
provinziell wie die Bilder. Das soll nicht Rhäzüns abwerten als

Bildprogramm, wohl aber als Vergleichsobjekt.
6 Schon Mone (vgl.Anm. 5), Sp. 422, Anm. 1, hat auf die

Bedeutung der Predigt aufmerksam gemacht: «Da die Predigt
mit der Kunst Hand in Hand ging [...] wurde das Verständnis

der Sculpturen und Gemälde dem Volke sehr erleichtert.
Man sollte in der Kunstgeschichte und bei der Erforschung
unsers Alterthums solche Tatsachen und Beziehungen nicht
vergessen. »

7 Zitiert nach: Deutsche Predigten des XIII. und XIV. Jh., hg.
von H. Leyser, Quedlinburg und Leipzig 1838 (Bibliothek
der gesammten deutschen National-Literatur 11,2), Nr. 6,
S.57.

8 Migne, Patrologia latina 210, 867 A.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: nach E. Dejung und R. Zürcher: Die Kunstdenkmäler

des Kantons Zürich, VI: Die Stadt Winterthur, Basel 1952,
S. 294, Abb. 227 und 228 (ergänzt)

Abb. 3, 4, 5, 6, 9: Stadtbibliothek Winterthur
Abb. 7: nach Römische Quartalschrift für christl. Altertumskunde

und Kirchengeschichte 49 (1954), Tafelanhang, T. 3

(Ausschnitt)
Abb. 8: Bildarchiv Foto Marburg

Für die freundliche Unterstützung bei der Beschaffung der
Bildvorlagen für St. Arbogast danke ich der Kantonalen
Denkmalpflege Zürich und der Stadtbibliothek Winterthur.

39


	Typus und Postfiguration : zu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St. Arbogast in Oberwinterthur

