Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 29 (1972)

Heft: 1

Artikel: Typus und Postfiguration : zu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St.
Arbogast in Oberwinterthur

Autor: Reske, Hans-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Typus und Postfiguration'

Lu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St. Arbogast in Oberwinterthur

von Hans-FrIEDRICH RESKE

I

Freskenprogramme mittelalterlicher Kirchen sind fiir den
heutigen Betrachter bisweilen ein spréder, wenn nicht so-
gar stummer Gegenstand2. Sie aber wollten den Be-
schauer ansprechen, und die literarische Uberlieferung
bezeugt, daB es ihnen gelang. Es sei nur erinnert? an
Villons Mariengebet fiir seine Mutter:

Femme je suis povrette et ancienne,

Qui riens ne s¢ay; oncques lettres ne leus.
Au moustier voy dont suis paroissienne
Paradis paint, ou sont harpes et lus,

Et ung enfer ou dampnez sont boullus:
L’ung me fait paour, I’autre joye et liesse.
La joye avoir me fay, haulte Deesse,

A qui pecheurs doivent tous recourir,
Comblez de foy, sans fainte ne paresse.
En ceste foy je vueil vivre et mourira.

Oder man denke an die Worte, mit denen Wolfram von
Eschenbach den Knappen nach der Schilderung des To-
des von Parzivals Vater auf den Erléser verweisen 148t,

den man noch mdlet fiir daz lamp,
und ouchz kriuze in sine kldn (Parz. 105, 22f. ).
In theoretischen AuBerungen des Mittelalters begegnet
hiufig der Hinweis — Villon hat ihn von dort iibernom-
men —, daB die Sakralkunst wegen ihrer Anschaulichkeit
und Aussagekraft dem des Lesens unkundigen Laien einen
Lektiireersatz gewihre. Das besagt nicht, daB3 die bil-
dende Kunst als Magd der Predigt fungiert habe. Viel-
mehr tritt sie auf Grund der ihr innewohnenden Aussage-
kraft als gleichberechtigt neben das verkiindigende
Worts. Diese Tatsache wird gern (und nicht nur in popu-
liren Darstellungen) zu Lasten der sakralen Kunst iiber-
gangen, obwohl sie gerade in den Zeugnissen, die der
Bildkunst die Funktion der Laienunterweisung zuerken-
nen, zum Ausdruck kommt. Wenn zum Beispiel Sicardus
von Cremona mit Verweis auf das mosaische und das
salomonische Vorbild der Stiftshiitte und des Tempels die
bildkiinstlerische Ausschmiickung der Kirchen fordert,
und wenn er von dieser verlangt, litterae laicorum zu sein

und diese Funktionsbestimmung der Sakralkunst mit
einem Hinweis auf Paulus (Rom. 15, 4) stiitzt: «Quae-
cunque enim scripta», vel sculpta sunt, «ad nostram doctrinam
scripta sunt® », so macht seine Erweiterung des Bilbelzitates
durch den Einschub vel sculpta sunt die funktionale Gleich-
setzung der Verkiindigungskraft von Schrift/Wort und
Bildkunst deutlich?. Beide, Schrift/Wort und bildende
Kunst, sind Predigtverkiindigung, haben die gleiche Auf-
gabe im sakralen Bereich. Daher sind aber auch beide
einer gleichen Instanz verpflichtet: der geltenden Lehr-
meinung der Kirche und damit deren dogmatischen, exe-
getischen und liturgischen Grundlagen. Diese konnen
folglich dem modernen Interpreten iiber den weiten Zeit-
raum hinweg ein mittelaltergemiBes Verstindnis auch
der Oberwinterthurer Fresken erleichtern®. Ihre eigent-
liche Aufgabe, als Predigtverkiindigung zur Reflexion des
bildkiinstlerisch dargestellten Themas aufzufordern,
schreibt auch dem nur am kiinstlerischen Objekt interes-
sierten Betrachter eine bestimmte Haltung vor, nimlich
den geistigen Fithrungsanspruch, den das Kunstwerk er-
hebt, nicht nur zu respektieren, sondern ihm die eigene
Sehweise unterzuordnen. Solche Sakralkunst ist gebietend
wie Dogma und Predigt. Wer ihr die Fahigkeit zu geisti-
ger Fithrung aberkennt, hat sich den Zugang zu ihr er-
schwert, wenn nicht verbaut.

11

Bei der Renovierung der Pfarrkirche St.Arbogast von
Oberwinterthur im Jahre 1877 traten vor allem im Mit-
telschiff der romanischen dreischiffigen Basilika umfang-
reiche Malereien aus dem 14.Jahrhundert zutage®. Der
fir damalige Zeit vorbildliche EntschluB, die Bilder «in
ihrem schlimmen aber dafiir originalen Zustande » zu be-
lassen10, iiberforderte jedoch die Konservierungstech-
nik!1,

Als man 1932 an die «véllige Freilegung » der Fresken
ging und an ihre «teilweise Restauration durch den Ma-
ler Walter Naef12», war fiir vieles, besonders fiir die Frag-
mente auf der Ost- und der Westwand und die Ausmalun-
gen itber den Pfeilern, nur mehr die Beschreibung
J-R.Rahns von 187713 das einzige Zeugnis. Da auf
«Nachschépfungen» verzichtet wurde!4, ist diese Be-

23



schreibung zum Verstindnis des einstigen Programms un-
erlaBlich, wenn sie auch nicht frei von Fehlern ist.

Rahns Hinweis auf die Bedeutung, die den Malereien
von St.Arbogast zukommen miisse, da eine voll ausge-
malte Kirche aus so frither Zeit in der Schweiz einzigartig
seils, wurde von W.Hugelshofer wiederholt, und die Bis-
sigkeit seiner Formulierung zeigt, wie wenig das Bildpro-
gramm noch 1928 selbst in der Schweiz in den Blickpunkt
geriickt war!6, Seit 1952 nun liegt zwar eine material-
reiche Bestandsaufnahme von E.Dejung und R.Ziircher
vorl?, doch an Interpretationen des Bildprogramms exi-
stieren noch immer nur die wenigen Zeilen, die J. Gantner
geschrieben hat8, Und diese bediirfen nicht nur dringend
der Erginzung, sondern auch der Korrektur.

III

Da schon Rahn an der Ost- und der Westwand nur Frag-
mente vorfand, bei deren Identifizierung er auf Vermu-
tungen angewiesen war, und da dort heute nicht viel mehr
erhalten ist als das grofle Christophorusbild im Westen,

beschrinken wir uns auf die Malereien der beiden Lings-
winde!®. Im Chorgewdlbe befand sich «ein groBes Spitz-
oval mit der Darstellung Christi als Weltenrichter, dar-
um herum waren vier Medaillons angebracht, mit den
von Engeln gehaltenen Symbolen der vier Evangeli-
sten20». Thematisch paBt eine solche Darstellung vorziig-
lich zum Programm der Malereien auf den Lingswénden.
Inwieweit das Chorbild aber als «Ziel und Mittelpunkt
der ganzen malerischen Ausstattung » anzusprechen ist2!,
wird meines Erachtens wegen des allgemeinen Uber-
lieferungszustandes des Kircheninnern als Ganzes
ebenso fraglich bleiben miissen wie die Beziehung zwi-
schen den ehemaligen Bildern der Westwand und den
Ausmalungen der Lingswinde. Nur von den Lingswin-
den kénnen wir uns mit Hilfe der alten Beschreibung
Rahns ein halbwegs getreues Bild machen. Die Geschlos-
senheit ihrer Ausmalung und ihre deutliche Zusammen-
gehorigkeit gestatten es, trotz der Verluste im Osten und
Westen der Kirche von einem noch erhaltenen Programm
von St.Arbogast zu sprechen.

Wie die Wandaufrisse zeigen, ist das Verteilungsschema
der Malereien dem architektonischen Schema des Wand-

. ey e
5 H @ I Rn | R AR R
D [y U-"D"D [

& Ef/j (1]

m

Abb.l Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast:
Nordwand

Schema der

Bildverteilung auf der Nordwand??

1 zwei minnliche Figuren; 2 zwei ménnliche Figuren; 3 Bartho-
lomius und Jacobus maior; 4 Arbogast; 5 Johannes Baptista
und Johannes Evangelista; 6 Petrus und Paulus; 7 Matthius
und unkenntliche Figur (alle stehend bis auf 4 Arbogast)

8 Haus mit drei Gestalten; 9 Gruppe von Geistlichen; 10 Jagd-
bild; 71 Arbogast erweckt Siegbert; 12 Dagobertstiftung;
13 Grablegung Arbogasts und Stifterwappen; /4 Schutzmantel-
madonna und Wappen; 15 Ritt und Anbetung der Hl. Drei Koé-
nige

16 Haus mit Gestalten, Kruzifixus, Beter und Engel; 17 zwei
minnliche Heilige; /8 Gallus mit Bar; /9 Christus zwischen
Passionswerkzeugen

A Rankenbordiire mit Duktus von Osten nach Westen

B Rankenbordiire mit Duktus von Westen nach Osten

C Rankenbordiire mit Duktus von Westen nach Osten bis C’, ab
C’ uibergehend in einen Duktus von Osten nach Westen

a, b, ¢ Auf den Fensterlaibungen Sterne
¢, d, f Auf den Fensterlaibungen Rosen

24

Abb. 2 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast Schema der

Siidwand

Bildverteilung auf der Siidwand

1 zwei weibliche Heilige; 2 Verena und Maria Magdalena
3 Katharina und Johanna; 4 Christus und Maria; 5 Elisabeth
und Anna; 6 Gertrud v. Nivelles und unkenntliche Figur;
7 Genoveva und Helena (alle stehend bis auf 4 Christus und
Maria)

8 Verkiindigung ; 9 Geburt Christi; /0 Darbringung im Tempel ;
11 Einzug in Jerusalem; 12 Olberg; 13 Gefangennahme;
14 Christus vor Pilatus; 15 GeiBlelung; 16 Dornenkrénung;
17 Kreuztragung; 18 Kreuzigung; /9 Kreuzabnahme; 20 Grab-
legung; 21 Auferstehung; 22 Erscheinung vor den drei Frauen
23 Christus; 24 Felix; 25 Regula; 26 Exuperantius

A Rankenbordiire mit Duktus von Osten nach Westen
B Rosenbordiire mit Duktus von Osten nach Westen
C Rosenbordiire mit Duktus von Osten nach Westen

a—-f  Auf den Fensterlaibungen Rosen



Abb. 3 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast: Innenansicht mit Blick nach Westen

korpers angeglichen worden, nicht aber der Raumarchi-
tektur. Somit trifft Rahns Charakteristik, schon der erste
Blick lasse erkennen, «dass das Gesetz der Unterordnung
unter die Architektur fiir die Haltung des Einzelnen, wie
fir die Gliederung des Ganzen das Ausschlaggebende
war?3», nur bedingt zu. Da sich die Fensterzonen des
Baues nicht nach den Arkadenzonen ausrichten und die
Wandflachen in ihrer ganzen Liange nicht durch archi-
tektonische Profilierungen gegliedert sind, wird trotz ihrer
spiegelgleichen Entsprechung eine Raumwirkung ge-
schaffen, die Bauten mit sogenannten «laufenden Win-
den » eigen ist: nicht die Wirkung eines sich aus tektonisch
gleichen Elementen in die Tiefe aufbauenden, sondern
eines in die Tiefe flichenden Raumes24. Diesen Sog zum
Altarraum hat der Maler nicht nur durch einen von
Osten nach Westen verlaufenden Duktus der obersten
Rankenbordiiren aufgefangen (Abb. 1: A; Abb. 2: A).
Durch die Sitzfiguren des Kirchenpatrons (Abb. 1: 4) und
des himmlischen Konigspaares (Abb. 2: 4) wird dem Auge
Halt gegeben und der Raum in zwei gleich gro3e Einhei-
ten unterteilt?>, die auf Grund der Pfeiler und der Figu-
renpaare im Lichtgaden durch Abzihlen mefBbar sind.
Ferner wird diese Raummitte markiert durch den Wech-

sel im Duktus der untersten Nordwandranke (Abb. 1: bei
C") und durch die Hervorhebung der beiden Fenster ne-
ben dem Arbogastbild, deren Laibungen mit Rosen aus-
gemalt sind (Abb. 1: ¢ und d).

Vor allem aber wurde durch die Gegenliufigkeit der
Erzihlrichtungen der beiden Bilderfriese auf der Mauer-
zone ein ruhender Raum geschaffen, zumal noch die Ran-
kenbordiiren der Friese die Gegenliufigkeit der Bilderfol-
gen unterstreichen durch einen den Geschehensablauf be-
gleitenden Rhythmus. Die Tiefenwirkung in der Léngs-
achse und der Sog zum Altarraum als dem Sammelpunkt
der perspektivischen Linien sind auf diese Weise gedampft
worden, und der Eintretende wird durch die Szenenfolge
der Friese und die richtungweisenden Bordiiren an die
Wandflichen verwiesen, deren Ausmalungen ihm einen
Rundgang vorschreiben: zunichst von Westen nach
Osten entlang der Nordwand, dann von Osten nach We-
sten, der Bilderkette der Siidwand folgend. Damit weisen
sich die Malereien von Oberwinterthur als alles andere
aus als «fliichtige Producte der mittelalterlichen Malweise
[schlichter Handwerker] [...], rasch gezeichnet und mit
einer geringen Auswahl von Ténen bemalt, bloss in der
Absicht, die Glaubigen zu erbauen und das Auge durch

25



einen heiteren Wechsel von Formen und Farben zu ergét-
zen?8», Sie stellen vielmehr den Versuch dar, einen vorge-
gebenen, romanischen Raum mit Mitteln der Malerei so
umzugestalten, daB er sich in seiner unverwechselbaren
Eigenart von der durch die Architektur nahegelegten
Form der Raumgebung absetzt.

Den architektonischen Raum mit seiner Wirkung in die
Tiefe hat der Maler nicht iibernommen, sondern statt
dessen den Blick auf die Einzelwand mit ihren Bildern
gelenkt. Wohl gestattete die Altertiimlichkeit des Wand-
aufbaus eine Gliederung in drei Lingszonen (entspre-
chend der Arkaden-, Mauer- und Fensterzone), aber
keine iibergreifende Gliederung in die Hohe (wegen der
nicht auf die Arkaden ausgerichteten Fenster). Diese
Schwierigkeit tiberwand der Maler, indem er auf das
ebenfalls alte Schema jener Wandaufteilung zuriickgriff,
«das der Hauptzone die fortlaufende Erzahlung, den
Zwickeln und Fensterintervallen aber einzelne Heiligenfi-
guren oder dekorative Muster zuwies??». Drei Bordiiren
in der Waagerechten, zusitzlich zu den Kampfergesimsen
der Pfeiler, unterstreichen die Eigenstindigkeit jeder
Zone. Eine strenge Korrespondenz der Bildfelder von
Wand zu Wand innerhalb des Lichtgadens gibt dem
Raum Rubhe, ebenso die lockere Korrespondenz zwischen
den groBfigurigen Zwickelbildern jeder Wand, wihrend
auf den Mauerzonen sich die Erzihlfriese gegeniiberste-
hen, die durch Einfassung in Ranken- bzw. Rosenbor-
diiren wie lange Bildteppiche wirken?s.

Treffend bezeichnet Gantner diese Art der Bildkompo-
sition als eine «gotische Umformung des uralten Pro-
gramms [des Dreizonenschemas]?®», doch seine Angabe,
die Erzihlung greife stellenweise auch auf die Zwickelfli-
chen iiber3, findet vom Gegenstand her keine Bestiti-
gung. Die drei westlichen Pfeilerbilder der Siidwand
(Abb. 2: 26-24) zeigen die Ziircher Stadtheiligen Exupe-
rantius, Regula und Felix, die dem ihnen segnend zuge-
wandten Christus auf dem ostlichen Pfeiler (Abb. 2: 23)
entgegengehen?!, die Mittelpfeiler der Nordwand
(Abb. 1: 17 und 18) zwei méannliche Heilige und Gallus,
der Ostpfeiler der Nordwand (Abb. 1: 19) zeigt Christus
zwischen den arma crucis32. Weder der Ecce homo noch der
segnende Christus gehéren dem Erzahlverlauf der dar-
tiber befindlichen Friese zu. Diese Auszeichnung des letz-
ten Pfeilerpaares vor dem Chorraum durch Christusbilder
findet eine Parallele zum Beispiel in der Klosterkirche von
Alpirsbach, wo das Siulenpaar vor den Pfeilern des chorus
manor als einziges der Kirche skulptiert ist. Die Erkliarung,
die man fiir Alpirsbach gefunden hat??, ist auch fiir Ober-
winterthur einleuchtend: Das letzte, besonders ausge-
zeichnete Stiitzenpaar vor dem Chorraum ist ein hinwei-
sendes Symbol fiir die Abgrenzung zwischen Laien- und
Sakralraum. Das Bild iiber dem ersten Nordwandpfeiler
(Abb. 1: 16) den Friesen zuzurechnen ist nicht gut még-
lich, solange sein Inhalt nicht bestimmt werden kanns34,
Wohl méglich ist aber eine funktionale Bestimmung des

26

Bildes, und diese setzt die erste Pfeilerdarstellung der
Nordwand zur letzten in Beziehung:

Die vier Sildwandpfeiler zeigen die Ziircher Stadtheili-
gen, die mit abgeschlagenen Hauptern Christus entgegen-
gehen, der sie mit Rede- und Segensgestus und dem
Spruchband venite benedicti etc. vor dem Sakralraum emp-
fangt3s, Den Blick des in die Kirche Eintretenden nimmt
im ersten Augenblick das groBformatige Jagdbild des
Nordwandfrieses mit seinem bewegten Geschehen gefan-
gen (Abb. 4). Wenn nun der Zwickel darunter als einziger
vollstindig ausgemalt ist und noch dazu mit einem Bilde,
das durch den Betenden, den Engel und vor allem den
stark blutenden Kruzifixus Andachtscharakter hat, dann
kommt diesem Zwickelbild die Aufgabe einer Blickkorrek-
tur zu: domus orationis ist dieser Raum, der Verehrung des
Erlosers bestimmt, Versammlungsraum der Gemeinde
der Heiligen im Sinne des Glaubensbekenntnisses. Vor
dem Sakralbereich, dem segnenden Christus der Siid-
wand gegeniiber, wird auf dem letzten Nordwandpfeiler
das Kreuzigungsthema des ersten Pfeilers von einem zwei-
ten Andachtsbild aufgenommen. Hier aber steht zwischen
dem Betrachter und dem leidenden Erléser nicht mehr
eine vermittelnde Figurengruppe, sondern er ist dem
Ecce homo inmitten der arma crucis unmittelbar kon-
frontiert, ist angehalten zur Betrachtung von Christi
Leiden und aufgefordert, die Konsequenz aus dem bild-
haft Dargestellten zu ziehen: Durch Verehrung des
Schmerzensmannes Teil zu werden der himmlischen Ge-
meinde der Heiligen, die auf den Pfeilern und im Lichtga-
den vor Augen gefiihrt wird. Er ist angehalten, gleich
ihnen und Christus den Tod zu iiberwinden in der Zuver-
sicht des ewigen Lebens. In diesem, nicht in dem von
Gantner gemeinten Sinne greift die Erzahlzone der
Mauer auf die Arkadenzone iiber; in diesem Sinne aber
6ffnen sich alle Zonen gegeneinander.

Die Ausmalungen der Pfeiler und des Lichtgadens beto-
nen nachdriicklich den Gedanken von der Gemeinschaft
der Heiligen (communio sanctorum), die von der himmli-
schen und der irdischen Gemeinde verkorpert wird. Hei-
lige flankieren auf den Arkadenzwickeln zusammen mit
Christus den Gemeinderaum, und oben zwischen den
Fenstern zeigt sich die himmlische Gemeinde. Auf der
Siidwand Christus und Maria als himmlisches Konigs-
paar inmitten von zwdlf weiblichen Heiligen, auf der
Nordwand gegeniiber der Kirchenpatron Arbogast in
einer Schar von zwélf méannlichen Heiligen und Aposteln.
Die strenge Scheidung nach Geschlecht bildet eine Spie-
gelung der nach Minnern und Frauen getrennt beim
Gottesdienst Aufstellung nehmenden irdischen Gemeinde.

Iv

Die Kirche ist dem heiligen Arbogast geweiht; der Fries,
der seine Vita berichtet, macht am Eingang den Beginns3s,



o e

Da die alte Beschreibung Rahns vom heutigen Zustand ab-
weicht, ist eine Uberpriifung seiner Aussagen notwen-
dig?7. Der Bildteppich der Nordwand besteht aus acht
verschieden groBen Feldern, von denen das dritte
(Abb. 1: 10: die Jagd innerhalb der Arbogastlegende)
und das achte (Abb. 1: 15: Ritt der Drei Kénige, Anbe-
tung) im Format korrespondieren. Die beiden ersten Sze-
nen im Westen (Abb. 1: 8 und 9) sind von Rahn38, der sie
wegen einer Empore schwerlich frei sehen konnte, als
Darstellungseinheit angesprochen worden. Dejung und
Ziircher nahmen bei ihrer Beschreibung die notwendige
Korrektur vor: Es handelt sich um zwei kompositorische
Einheiten, die deutlich als zwei Bildfelder gekennzeichnet
sind3?. Schwieriger ist die Divergenz zwischen Rahns Be-
schreibung und dem heutigen Befund am Ende des Frieses
zu beurteilen, da Rahn mehr angibt, als noch zu sehen ist.
Doch 148t sich nachweisen, daB3 er auch dort irrte.

Die achte Bildeinheit des heutigen Frieses (Abb. 6)
fithrt Rahn als zwei Felder auf, die durch einen Strich
getrennt seien4o:

«7) und 8) Den Beschluss dieser nérdlichen Reihe neh-

men in zwei Abtheilungen die Bilder des Zuges und der

Anbetung der hl. drei Konige ein. Beide auf weissem

Grunde sind bis auf schwache Reste zerstort. Im ersten

Felde sieht man zwei Kénige zu Pferd [...]. Sie weisen

mit emporgehobenen Armen nach vorn, wo in der

zweiten Abtheilung, dem trennenden Striche zunéchst,
ein bartloser Mann mit hochgeschwungenem Stabe

(Treiber eines Lastthieres oder Hirt auf dem Felde?)

voraneilt. »

Abb. 4 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Jagdbild (Nordwand)

e

Hier ist eindeutig der Boden der Deskription verlassen
zugunsten einer interpretierenden Beschreibung, die sich
nicht stindig am Objekt orientiert. Der «bartlose Mann »
(den der Restaurator allerdings birtig gesehen hat) eilt
nicht den reitenden Konigen voran, sondern steht gegen
sie nach Westen gewendet. Die Angabe des Trennungs-
strichs ist ebenfalls nicht glaubwiirdig, besteht doch ein
solcher auch nicht hinter der Schutzmantelmadonna
(Abb. 1: 14), die ebenfalls auf weien Grund gemalt ist.
Dort wire eine Bildabgrenzung durchaus zu erwarten,
hier aber zerreiBt sie ein zusammengehoriges Geschehen.
Zudem bringt Rahns Trennungsstrich eine ikonogra-
phische Crux mit sich. Ein stockschwingender Hirt, der
sich den Gestalten des Nachbarfeldes zuwendet und vom
Geschehen des eigenen Bildes abgekehrt ist, leuchtet eben-
sowenig ein wie der Treiber eines Lasttieres — wo sollte
dieses zudem bei einem Trennungsstrich Platz finden?
Kein Bild in St. Arbogast ndmlich zeigt eine Komposition,
deren Figuren iiber die Bildabgrenzung hinaus mit den
Personen des Nachbarfeldes szenisch verbunden sind.
Sollte Rahn irregeleitet worden sein durch den grofBen
RiB im Verputz, der sich durch den Ansatz der rechten
Hand und durch die rechte FuBspitze der Gestalt zieht,
die er «dem trennenden Striche zunichst» lokalisiert?
Nimmt man das Bild, entgegen der Beschreibung Rahns,
als zusammengehorige Einheit, wie es die Forschung
stillschweigend getan hat, so wird diese Auffassung
durch das Jagdbild (Abb.4) in ihrer Richtigkeit be-
statigt, denn beide Bilder sind nach gleichem Schema
aufgebaut,

27



Abb. 5 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast : Dagobert-Schen-
kung (Nordwand)

Das Anbetungsbild (Abb. 6) ist nicht nur in der Mitte
stark zerstort, sondern auch am rechten Rand (die Abbil-
dungistrechtsbeschnitten). Das Hausund das Bettmitnach
rechts gerichtetem Kopfende sind vollstindig erkennbar.
Selbst wenn mit einer abschlieBenden senkrechten Bor-
diire gerechnet wird4t, bleibt hinter dem Kopfende noch
freier Raum. Ein knappes Viertel des Bildfeldes scheint
mir zu viel fiir eine bloBe Szenerie. Hier diirfte eine Ge-
burt Christi anzusetzen sein, ikonographisch desselben
Typs wie die Geburt Christi gegeniiber auf dem zweiten
Feld des Stidwandfrieses (Abb. 2:9: liegende Madonna
auf der Kline)42 — auch das hoch nach rechts hinaufgezo-
gene Kopfende des Bettes spricht dafur. In dem freien
Feld vor den Reitern wiire das Pferd des anbetenden Ké-
nigs vorzustellen, das von dem Stockschwinger gehalten
wird43,

DochauchdasnochErhaltene liBterkennen,daBder Auf-
bau dem des Jagdbildes entspricht. Beide Male ist das Bild
ausvier Elementen aufgebaut. Bei der Jagdsindes 1. die bei-
den Reiter, 2. der Huigel, 3. das Pferd mitdem Gestiirzten, 4.
derEber. Diesen Einheiten entsprechenimEpiphaniebild 1.
die reitenden Kénige, 2. der Stockschwinger und sein Ob-
jekt (lediges Pferd ?), 3. die Anbetung, 4. die Geburtssze-
nerie (Staffage einer Christgeburt?). Drei dieser vier Bild-
elemente sind Triger der Erzihlung, nimlich jeweils das
erste, dritte und vierte, wihrend das zweite einen retar-
dierenden Faktor bildet: der trennende Hiigel, der der
Richtung der reitenden Konige entgegengewandte Stock-
schwinger. Auf dieses trennende und zugleich verbin-
dende Element aufmerksam geworden, sicht man, daB3 es

28

eine — allerdings wesentlich schwichere — tektonische Ent-
sprechung findet zwischen dem jeweils dritten und vierten
Bildteil: in dem Baum zwischen Pferd und Eber, in dem
Mann mit dem Judenhut zwischen Anbetung und Ge-
burtsszenerie. Nicht aus vier, wie der erste Augenschein
auswies, sondern genaugenommen aus funf Elementen
baut sich jedes der Bilder auf; drei sind Handlungstrager,
voneinander abgesetzt und zugleich miteinander verbun-
den durch jeweils zwei kompositorische Elemente. Diese
finf Bildteile sind nicht einfach aneinandergereiht, son-
dern sie werden zu ciner Einheit verbunden, indem beide-
mal linke und rechte Bildhilfte szenisch gegeneinander
ausgerichtet sind: Der Richtung der Jager lauft der Eber
entgegen, dem Ritt der Kénige die nach links abfallende
Linie der Kline und die nach links ausgerichtete Gestal-
tengruppe des Mannes mit dem Judenhut, der Madonna,
des Kindes, des Engels. Der Bildmitte kommt jeweils die
Verzahnung dieser beiden Ausrichtungen zu: Das Pferd
und der Gestiirzte sind in Entsprechung zu den Reitern
von links nach rechts ausgerichtet, nechmen aber mit der
Kopfbewegung und den ausgestreckten Armen und den
Beinen die Richtung der Ebergruppe von rechts nach
links auf — der Stockschwinger und der anbetende Konig
lassen die Richtung der reitenden Kénige sich iiberschnei-
den mit der gegenldufigen der heiligen Gestalten und ver-
mitteln auf diese Weise zwischen den beiden Ausrichtun-
gen des Bildes. Somit handelt es sich beim Jagd- und beim
Anbetungsbild um Simultandarstellungen, die als ge-
schlossene Einheiten komponiert sind. Sie weisen damit
ein Kompositionsschema auf, das unter allen Bildern der
Kirche nur ihnen eigen ist. Auch im Format entsprechen
sich diese beiden Bilder: Mit einer Linge von 465 cm
(Jagdbild) und 495 cm (Epiphaniebild)#4 sind sie nicht
nur annihernd gleich, sondern auch die gréBten Bilder
der Lingswinde.

Der Fries der Nordwand besteht also entgegen der Be-
schreibung Rahns aus einer Folge von acht ungleich gro-
Ben Bildern, die sich nach dem Inhalt des Dargestellten in
drei Gruppen ordnen lassen. Die ersten sechs Bilder
(Abb. 1:8-13) stellen die Arbogastvita vor Augen?s, an
diese schlieBt sich auf weiBem Grund nach einem Tren-
nungsstrich die Schutzmantelmadonna an (Abb. 1: 14),
darauffolgt,ebenfalls auf weiBem Grund, ohne Trennungs-
strich die Epiphanie (Abb. 1 : 15). Somitgeht die Arbogast-
vitazwar «unvermittelt in eine Schutzmantelmadonna so-
wie den Zug und die Anbetung der drei Konige » iiber, doch
zu Unrecht leitet Gantner aus diesem Befund sein Urteil
ab, daB3 der Nordwandfries deshalb kiinstlerisch unein-
heitlicher als der Fries auf der Stidwand sei4¢. Der Siid-
wandfries mit dem Christusleben ist bereits vom stoffli-
chen Vorwurf her (im Gegensatz zum gegeniiberliegen-
den Fries) eine Einheit, die zudem als solche geldufig ist.
Indem der Maler den Nordwandfries mit Arbogastvita,
Schutzmantelmadonna und Epiphanie ebenfalls als Gan-
zes in Bordiiren fafite, bestimmte er auch diesen als eine



Abb. 6 Oberwinterthur, Kirche St. Arbogast: Epiphaniebild (Nordwand)

Einheit, auch wenn sich diese aus drei stofflichen Vorwiir-
fen zusammensetzt. Verschiedenheit des stofflichen Vor-
wurfs und kiinstlerische Finheit sind zweierlei! Gerade
das Bestreben, die Einheit der drei stofflichen Vorwiirfe
zum Ausdruck zu bringen, hat hier dem Maler mehr
kiinstlerisches Kénnen abverlangt als die Gestaltung des
Siidwandfrieses, wo die Einheit durch ein einfaches Rah-
men der Christusvita zu kennzeichnen war.

Beim Nordwandfries wurde neben der zusammenschlie-
Benden Bordiirenfassung und der schematischen Entspre-
chung von Jagd- und Anbetungsbild zu einem weiteren
Mittel gegriffen, die Einheit des Ganzen zu demonstrie-
ren. Die Anbetungsgruppe (Abb.6) zeigt die gleiche
ikonographische Gestaltung wie das Schenkungsbild
(Abb. 5), das direkt unter der Darstellung des Kirchenpa-
trons die Friesmitte einnimmt (Abb. 1: 12).

Beide Bilder zeigen — ebenfalls als einzige der ganzen
Kirche - eine Gabendarreichung an Christus (in dem Bild
der Arbogastvita handelt es sich um den austrasischen
Konig Dagobert, der fiir die Errettung seines bei einem
Jagdunfall todlich verungliickten Sohnes durch Arbogasts
Fiirbitte der Kirche St. Maria in StraBburg die Stadt Ruf-
fach und SchloB Isenheim {ibereignets?). Beide Male
reicht der auf dem rechten Bein kniende Kénig seine
Gabe mit aufwiartsgewandtem Blick hinauf zum Christus-
knaben auf dem Scho3 der Madonna, welche sich ober-
halb der Bodenlinie des Knienden befindet. Beide Male
sind Christus und Maria nimbiert, und die Madonna
tragt einen Kronreif*s, Beide Male neigt sich der kleine

Christus mit ausgestreckten Armen der Gabe zu, wihrend
er iiber die linke Schulter hinweg den Blick zur Mutter
wendet, die ithn halt.

DaB es sich bei dieser Entsprechung nicht um einen
Zufall handelt, verdeutlicht ein Umstand, der in der bis-
herigen Literatur nicht einmal Erwdahnung gefunden hat:
Die obere und die untere Bordiirenfassung beider Friese
begleiten mit ihrem Duktus jeweils den Erziahlverlauf der
Bilder, beim Nordwandfries jedoch schligt der bislang
von Westen nach Osten verlaufende Rhythmus der unte-
ren Ranke um in einen von Osten nach Westen fiithren-
den, und zwar mit dem Beginn des funften Bildes, das
heiBt mit der unter dem Bild des Kirchenpatrons befindli-
chen Dagobert-Schenkung4®. Dieser neue, nach Westen
fithrende Blattduktus wird von dort bis zum Friesende
hinter dem groBen Epiphaniebild durchgehalten.

Das ist ein deutlicher Hinweis des Malers, doch er un-
terstreicht nicht allein die Entsprechung von Schenkungs-
und Epiphaniebild. Er bringt zugleich auch zum Aus-
druck, daB die Arbogastvita und die darauffolgenden
weilgrundigen Felder, auch wenn sie zwei Ebenen dar-
stellen (Wechsel von farbigem zu weillem Bildgrund!), in
einem héheren als nur stofflich vordergriindigen Sinn eine
Einheit bilden. Der Umstand, daf3 ohne Riicksicht auf
den Wechsel des Rankenrhythmus die Legende bis zum
Tod des Arbogast (Abb. 1:13) zu Ende erzdhlt und der
farbige Bildgrund erst mit dem darauffolgenden Bild auf-
gegeben wird, zeigt, dal innerhalb der Legende dem
Wechsel des Rankenduktus keine Bedeutung zukommt.

29



Da die Ranke aber mit ihrem Verlauf nach Westen im
Osten am Ende des Epiphaniebildes beginnt, wird eine
Briicke von dort zur Dagobertschenkung innerhalb der
Arbogastvita geschlagen. Das christliche Zentralgesche-
hen der Epiphanie wird damit zur Dagobertschenkung in
Beziehung gesetzt, die durch ihre ausgezeichnete Stellung
unterhalb des thronenden Arbogast im Lichtgaden als
Kern der Legende bezeichnet wird. Der Rankenverlauf
von Osten nach Westen, der von den SchluBbildern noch
einmal in die Legende hineinfiihrt, weist die Epiphanie als
Schlussel fiir das zentrale Thema der Legende aus.

A%

Rahns Beschreibung und Interpretation der Anbetung
macht es nétig, sich nochmals mit seinen Angaben zu
diesem Schliisselbild auseinanderzusetzens?:

Hinter der Madonna, «vor dem Hause, an dessen

Schmalseite sich ein dreifach gebrochener Spitzbogen

offnet, sitzt auf der Kante eines langgestreckten [...]

Lagers der Néhrvater Joseph, mit bartlosem, jugendli-

chem Gesichte ohne Nimbus, das Haupt mit dem spit-

zen Judenhute bedeckt, den er respektvoll mit der

Rechten liiftet, wihrend die Linke weit zuriickgestreckt

die Halfterleine eines aus dem Hause guckenden Och-

sen halt».

Der Restaurator Naef fand etwas anderes vor: Die Gestalt
sitzt nicht auf dem Bett5!, sondern steht hinter dem Ful3-
ende der Kline und hinter der Madonna der Anbe-
tungsszene (Abb. 6). Die ganze Beschreibung zeugt von
der Verlegenheit des Interpreten, der die Judengestalt als
Joseph und die ganze Darstellung als idyllisches Genre-
bild auffassen wollte. Wenn Rahn die Fresken der Kirche
als «durchaus in Einem Zuge » gemalt charakterisierts?
und sich den Malvorgang so vorstellt, dal «von dem
Meister [...] die Umrisse der Gestalten und Compositio-
nen vorgezeichnet » wurden, wéhrend die Zeichnung und
das Illuminieren «den Gesellen vorbehalten» blieb33,
dann hitte ihn bei seiner Deutung der fraglichen Gestalt
als Joseph erst recht der Umstand stutzig machen miissen,
daB auf dem zweiten Feld des Sidwandfrieses (Abb. 2: 9)
eben dieser Joseph ganz anders dargestellt wird. Dort
tragt er einen langen Stab, der ihn als Alten kennzeichnet,
und er ist als Gestalt des christlichen Heilsgeschehens nim-
biertsd. Statt des mit ausgestrecktem Arm gehaltenen
Ochsenhalfters (!) aber fand der Restaurator einen
Kriickstock vor, mit dem die Judengestalt auf den Ochsen
(und den Esel?) oberhalb der Geburtsszenerie (mit
ehemaliger Christgeburt?) verweist.

In Wirklichkeit handelt es sich bei der Anbetung des
Nordfrieses nicht um ein Genrebild, sondern um einen
Repriasentationstypus dltester Tradition, durch den das
Epiphaniegeschehen in einem ganz bestimmten dogmati-
schen Sinne ausgelegt wird. Wir wihlen fur die Gegen-

30

7"\\\4

T o
DR e . i

e

-
ALY
D

Abb. 7 Rom, Lateranmuseum: Epitaph der Severa (Detail)

iiberstellung das alteste Beispiel, in dem die fragliche Ge-
stalt im Verband mit der Anbetung tberliefert ist. Es
handelt sich um die Darstellung auf dem Severa-Epitaph,
das nach allgemeiner Auffassung dem 3. Jahrhundert an-
gehort (Abb. 7). Der dort auf den Stern weisenden Figur
hinter der Madonna entspricht in St.Arbogast die mit
Ausschaugestus hinter Stern und Anbetung stehende Ju-
dengestalt, die iiberdies noch mit einem Stocke auf die
Geburtsszenerie (genauer: auf Ochs und Esel [?]) ver-
weist (Abb. 6). Um Joseph kann es sich auf der Severa-
Platte nicht handeln, da der Niahrvater Christi erst gegen
Ende des 4. Jahrhunderts in der Sakralkunst auftaucht?s.
Es ist der Kénigsprophet Balaam, der, auf den Stern ver-
weisend, hinter der Anbetungsszene der Severa-Platte sei-
nen Platz gefunden hat, da das Anbetungsgeschehen die
Erfiillung seiner Kénigsprophezeiung bringt, Num. 24,
17: Orietur stella ex lacob, et consurget virga de Israél>s. Diesem
Koénigspropheten, dessen Erscheinen in den Epiphaniebil-
dern den Hinweis bringt, daBl das Anbetungsgeschehen
die Offenbarung des héchsten Koénigs verkorpert, wurde
seit dem 5. Jahrhundert sein Platz in der Epiphanie durch
den Propheten Jesajas streitig gemacht, und er verlor ihn
an diesen in eben dem Moment, als Is. 60, I—6 zur Epistel
der kanonischen Epiphaniasmesse erhoben wurde’?: I.
Surge, illuminare, lerusalem, quia venit lumen tuum, et gloria
Domini super te orta est. 2. Quia ecce tenebrae operient terram, et
caligo populos; super te autem orietur Dominus, et gloria eius in te
videbitur. 3. Et ambulabunt gentes in lumine tuo, et reges in
splendore ortus tui. [...] 6. [...] omnes de Saba venient aurum et
tus deferentes et laudem Domino adnuntiantes.

Indem nun Jesajas die Rolle als Kénigsprophet in der
Epiphanie iibernahm, bekam durch diesen Propheten
auch das Wesen von Christi Kénigtum seine spezifisch
christliche Verkiindigung, hatte er doch auch prophezeit
(Is. 1, 3): Cognovit bos possessorem suum, et asinus praesaepe
domini sui; Israél autem me non cognovit, et populus meus non
intellexit.

Um diesen Jesajas als Verkiindiger der Gabeniiberrei-
chung zum Lobe des Herrn und den Propheten von der

Huldigung Christi durch Ochs und Esel handelt es sich



bei der Ménnergestalt hinter der Anbetung in Oberwin-
terthur. Durch den Judenhut wird sie als Prophet ausge-
wiesen, durch den Ausschaugestus nach Stern und Huldi-
gung, verbunden mit dem Zeigegestus auf die Stalltiere,
als Jesajas.

Die Gestalt des Jesajas kennzeichnet die Oberwinter-
thurer Darstellung der Anbetung als ein Reprisentations-
bild dessen, was zu Epiphanias verkiindigt wird. Der Tat-
bestand, daB Christus als Knabe abgebildet wird und
nicht als das Wickelkind der Matthius-Verkiindigung,
wie er auf dem erwzhnten zweiten Feld des Sildwandfrie-
ses zu sehen ist, unterstreicht, daB es sich tatsichlich um
die Darstellung des Epiphaniegeschehens handeltss. Und
dieses Geschehen wurde von der Liturgie hoher bewertet
als das Ereignis der Heiligen Nacht mit dem Argument:
Prima Nativitas est carnalis, haec autem spiritualis®.

VI

Die Auslegungen, welche die Huldigung der Magier in
Homiletik und Liturgie seit Irendus erfuhr, sehen in ihr
den entscheidenden Akt der Demonstration von Christi
allmichtigem Koénigtum. Diese zentrale Bedeutung des
Geschehens in der Bewertung der Kirche lie8 seit Tertul-
lian aus den Matthius-Magiern Konige werden®®.
Th.Klauser hat gezeigt, da8 die reprédsentative Aus-
druckskraft der Huldigungsszene so wirkungsvoll war,
weil das altorientalische Zeremoniell der Herrscheraner-
kennung durch Geschenkiibergabe noch im rémischen
Imperialzeremoniell lebendig war in der Einrichtung des
aurum coronarium (Kranzgold), das dem Kaiser von seiten
der sich unterwerfenden Barbaren wie der huldigenden
rémischen Stidte zu entrichten warsl. Entscheidender
noch aber ist sein Hinweis, daB die spatantike Sakralkunst
das Epiphaniegeschehen nach den Formen eben dieses
Imperialzeremoniells stilisierte. Christus der Kénig, der
sich an Epiphanias in seinem Koénigtum offenbarte,
wurde dadurch gefeiert als himmlisches Urbild des irdi-
schen Herrschers, welcher wiederum sich offiziell als des-
sen Statthalter auf Erden verstand. Bis ins Mittelalter
hinein leben nicht nur in der Liturgie, sondern allerorts
Relikte des spitantik-imperialen Zeremoniells weiter in
der Verherrlichung des Anbetungsgeschehens.

Wegen der Bedeutung, die dem mittelalterlichen geist-
lichen Spiel fur die Schaffung von ikonographischen Ty-
pen zukommt$?, und wegen seines Einflusses gerade auf
die bildkiinstlerische Gestaltung des Epiphaniegesche-
hens$3, sei fiir dieses Weiterleben des alten Imperialzere-
moniells und seiner Sprache ein Zeugnis christlicher Um-
pragung aus jenem Bereich gebracht, wo sich noch einmal
vor den Augen der Gemeinde das biblische Geschehen
vollzog. So wird von den Drei Kénigen des Benediktbeurer
Weihnachtsspiels®+ der Stern angesprochen als Zeichen des
obersten Ko6nigs mit den Worten:

regem natum predicat,
quo maior non veniat,
cutus cedens nutut
totus orbis serviat!

Das sind Formeln aus dem imperialen Rom und
Ostrom®, die ungebrochen im Selbstverstindnis des
abendléndischen Kaisertumsé® und der Kirche weiterleb-
ten. Und was Herodes zu horen bekommt, ist ein Zeugnis
dafiir, wie sehr das Gedankengut des spitantiken Kaiser-
tums mit seiner Reichspropaganda fiir das Mittelalter
auch im Bereich der Kirche bestimmend war:

Stella nova radiat

eius ortus nuntia,

cut mundus obediet,

et qui reget ommia,

et nil stare poterit
absque hutus gratia:
Nos ad illum tendimus
hec ferentes munia®?!

«Wir sind gekommen, es anzubeten» — die Formen und
das Vokabular der imperialrémischen Huldigungs- und
Unterwerfungszeremonie durch Geschenkiibergabe tiber-
lebten das antike Imperium; die mittelalterlichen Ausle-
gungen und Predigten sind voll davon: ET PROGIDENTES
reguli ante Regem, magi ante Magistrum, ADORAVERUNT, Servt
Dominum, homines Deum sed magni parvulum, imo verius parvt
magnumss,

Der Huldigungsakt der Epiphaniekénige lieferte das
Musterbeispiel, wie der Konig der Konige von christli-
chen Kénigen zu verehren sei. Wie die Konigin von Saba
vor Salomon mit ihren Geschenken (3. Reg. 10, 1-10)
den alttestamentlichen Typus bildet fiir die Anbetung
und Geschenkiibergabe der Heiligen Drei Koénige, so stel-
len diese fiir den christlichen Herrscher den neutestament-
lichen Typus dar, den er durch imitatio zu erfiillen hat, um
zu proklamieren, daB er seine Regentschaft so ausiiben
wird, wie es ihm als christlichem Herrscher zukommt. Die
imitatio der typischen Dreikonigshuldigung demonstriert,
daB er gleich den Drei Koénigen sich dem Koénig der Ko-
nige durch Dienen zum Dienst verpflichtet.

Die Bilder des kaiserlichen Paares Justinian und Theo-
dora in S.Vitale in Ravenna stellen meines Wissens die
fritheste uiberlieferte bildkiinstlerische Gestaltung dieses
Gedankens dar (Abb. 8). Wenn C.-O.Nordstrém®® die
Gabendarreichung der Magier, die auf dem Mantel der
Kaiserin abgebildet ist, «wohl vor allem auf die Darbrin-
gung des groBen goldenen Kelches [...], den Theodora in
Hinden tragt», beziehen will, ist er auf dem richtigen
Weg?0. Das irdische Herrscherpaar Justinian und Theo-
dora tritt mit offiziellem Gefolge und mit Geschenken
huldigend vor den in den Altarsakramenten leibhaftig
anwesenden Christus, welchen das Kuppelmosaik als auf

31



der Weltkugel thronenden Pantokrator zeigt. Sein irdi-
sches Abbild in Gestalt des kaiserlichen Paares leistet ihm
huldigend Dienst, indem es nachvollzieht, was die Mat-
thiaus-Magier vorfithrten.

Auch dieses imperiale Zeremoniell lebt im Abendland
weiter. Wenn die deutschen Kénige auf ihrer Krénungs-
fahrt nach Aachen Koln besuchten, so nicht, um «an der
Rubhestitte ihrer kéniglichen Collegen Erinnerungen kai-
serlicher Munificenz» zuriickzulassen’, sondern um zu
demonstrieren, daf sie ihr Herrscheramt in jenem christ-
lichen Sinne zu erfiillen gedachten, zu dem die Epiphanie-
kénige mitihrer Huldigung den christlichen Typusschufen,
der dem christlichen Herrscher Nachvollzug abverlangte.
Um sein christliches Kénigtum zu propagieren, lieB sich
OttoIV.wohlanliBlich seines Thronkampfesgegen den ex-
kommunizierten Philipp II. auf dem Dreikénigsschrein in
Koéln in der Reihe der huldigenden Epiphaniekénige als
vierten Huldigendendarstellen?2. Nichtsanderesauchistder
Grund firdie Sitte derfranzésischen K énige, dieinBurgund
und England bis ins 16. Jahrhundert hinein dann ebenfalls
praktiziert wurde, daB3 an Epiphanias in fiirstlichem Op-
fergang Gold, Weihrauch und Myrrhe auf den Altar
niedergelegt wurden als Zeichen der «Verehrung des Ko-
nigs der Konige? ». Und wenn Nikolaus von Bari in einer
Predigt Friedrich I., Heinrich VI. und Friedrich II. mit
den drei Magiern vergleicht?, so nur, um in dieser staufi-
schen Propagandapredigt die von gegnerischer Seite so oft
in Frage gestellte Christlichkeit der Stauferherrschaft zu
proklamieren. Die Gleichsetzung mit dem Typus demon-
striert eine gleiche Gesinnung wie bei den Magiern Drei
Konigen der Epiphanie.

Vor diesem Hintergrund, der hier in wenigen Linien
umrissen wurde, wird deutlich, daB in St. Arbogast Epi-
phanie und Dagobertschenkung um einer programmati-
schen Aussage willen einander zugeordnet sind. Dadurch,
daB der Maler diese beiden Bilder durch das Hinweismit-
tel der unteren Ranke aufeinander bezogen hat, wird
dreierlei gesagt: Einmal, daBl das Schenkungsbild den
Kern der Vita des Kirchenpatrons ausmacht und von der
Epiphanie her in seiner Bedeutung zu erhellen ist. Zum
andern, dafB} es sich um ein Geschehen handelt, bei dem
ein Konig den Typus der Huldigung der Epiphanie-
konige nachvollzieht vor Christus, postfiguriert, und
schlieBlich, daB dieses Geschehen stattfand, weil Christus
durch seinen Heiligen Arbogast seine Allmacht offen-
barte.

Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, da8 wir bis-
her zur Erklirung des Bildprogramms von St.Arbogast
nicht die Legende zu Rate gezogen haben, sondern uns
allein vom ikonographischen Befund fithren lieBen. Zu
dessen Verstandnis war es nétig, weiter auszugreifen, um
iiber den zeitlichen Abstand hinweg einen wenigstens
halbwegs lebendigen Kontakt zu jener einst unmittelbar
redenden Kunst der Demonstration und Verkiindigung
zu gewinnen. Wenn nun die Arbogastlegende herangezo-

32

gen wird, so nur, um anhand der Wortverkiindigung
die Richtigkeit der bisherigen Interpretation zu iiber-
priifen.

Die Arbogastlegende des Bischofs Utho aus dem 10. Jahr-
hundert raumt, wie der Legendenfries, der Schenkung
einen zentralen Platz im Wundergeschehen des Heiligen-
lebens ein, ganze zwei der insgesamt zehn Kapitelchen
sind ihr gewidmet. Das erste dieser beiden handelt von
dem kéniglichen Paar, das als Dank fiir die Wiederer-
weckung seines todlich verungliickten Sohnes dem Heili-
gen, qut eis tanta beneficia & Deo praestaret, konigliche Ge-
schenke anbot: Aurum, argentum, quaecumque concupiscibilia &
regis dono honorabiliora in thesauris invemire poterant. Und es
berichtet von der Ablehnung dieser Gaben durch den
Heiligen, der sie als unzulidnglich verschmihte mit dem
Hinweis: aurum, quod oculos, cum videtur, delectat, & cor, cum
perditum fuerit, contristat, statt dessen aber verkiindete, da83
es in der Situation des Konigs nur die eine Moglichkeit
gebe, Gott seinen Dank abzustatten: durch Landschen-
kung an die Kirche beatae Matris Christt, cujus meritis filium
vtvum recepisti, deren Grenzen, qui angustt sunt, auszudeh-
nen. Die trotz der Legendenkaschierung noch durch-
schimmernde Kirchenpolitik des Arbogast interessiert
hier nicht, wohl aber die Argumentation, in welche sie
gekleidet wird. Bereits in den der Schenkungsdiskussion
vorausgehenden Kapiteln wird dargestellt, daf3 es zwar
Arbogast ist, der nach dem Tod des Kénigssohnes zu Hilfe
gerufen wird, aber quasi Christus, der in ihm er-
scheint, wenn es heil3t: Nec minus regina, comperto sancti Viri
adventu, ut Martha vel Maria pro fratre, fusa lacrymis, singultu
pectus quatiente, sed verecundo pudore vultu summisso, ad Episcopi
Slectitur genua, pro filio rogatura. Man braucht nur das
11.Kapitel des Johannesevangeliums aufzuschlagen, um
zu sehen, daf} die Situation als typisch dargestellt ist. Die
Kénigin erfihrt die Situation Marias und Marthas, die zu
Christus sandten, ihren Bruder Lazarus zu retten; Arbo-
gast dagegen, dem die Konigin bei seinem Auftreten zu
FiiBen fillt wie Maria einst Christus (foan. 11, 32), ver-
korpert damit den Typus Christi, postfiguriert Christus.
Und wenn nach der Errettung der Heilige das unange-
brachte Goldgeschenk ablehnt, so hat der Kénig verstan-
den, daB die Errettung seines Sohnes nicht eine unver-
bindliche Gnade Gottes, sondern die typische Wiederho-
lung des Lazarusgeschehens bildete, dessen Sinn die Of-
fenbarung der Herrlichkeit Gottes war (vgl. loan. 11, 40:
Nonne dixi tibi quoniam, st credideris, videbis gloriam Dei ? ). Ex
zeigt dieses, indem er im zweiten Schenkungskapitel an
den Heiligen die Frage richtet, welches der Ort sei, qui
congruat ad serviendum Matri caelestis Regis, cujus sunt universa
in caelis & in terris™? An die Stelle des zwar koniglichen,
aber konsequenzenlosen Goldgeschenkes ist eine Gabe ge-
treten, die iiber ihren Wert hinaus eine verbindliche Hul-
digung vor dem allmichtigen Konig darstellt, den Geben-
den zum Diener des Himmelskonigs macht (qui congruat ad
serviendum ),



Schon von der Legende her?® kommt dem Dedikations-
geschehen mit seiner Ausweitung ins Typische die zen-
trale Bedeutung im Rahmen der Arbogastwunder zu, und
in der Legende des Utho ist durch die Ausrichtung des
Geschehens auf Joan. 11 bereits eine Auslegungsmoglich-
© keit auf die Offenbarung von Gottes Herrlichkeit und
Kénigtum hin gegeben. Von diesem Ansatz eine Briicke
hiniiber zum Epiphaniegeschehen zu schlagen, wire zwar
durchaus naheliegend, wird aber von Utho nicht getan.
Die Oberwinterthurer Fresken wihlen diesen Weg, die
Arbogastlegende von der Dreikonigshuldigung her in ih-
rem Kern zu bestimmen. Gleich, ob dieser Gedanke dem
Maler oder dem Auftraggeber zu verdanken ist??, der
Maler jedenfalls hat es vermocht, mit bildkiinstlerischen
Mitteln diese spezielle programmatische Auslegung des
Legendengeschehens vor Augen zu fithren. Durch die
Mittel der ikonographischen Parallelitit in den beiden
Geschenkiibergaben und durch das Hinweismittel der
Rankenfiithrung als «Lesehilfe » vermochte er die Legen-
denschenkung und die Epiphanieschenkung als zwei Aus-
prigungen des gleichen Themas vor Augen zu fithren:
Anerkennung von Christi Kénigtum und Huldigung vor
dem Konig durch Gabendarreichung.

VII

Wie der Nordwandfries ist die Christusvita auf der gegen-
tberliegenden Seite durch Bordiirenrahmung als in sich
geschlossene Einheit gekennzeichnet (Abb. 2: 8-22), nur
sind es hier anstelle der grauen akanthusihnlichen Blatt-
ranken zierliche griine Rosenranken, die mit der Aus-
richtung ihrer Blatter nach Westen zwischen roten Rosen-
bliten den Erzdhlverlauf der Bildfelder begleiten?s. Auf
15 ungleich groBen und durchweg voneinander getrenn-
ten Bildern mit wechselndem Farbgrund wird die Ge-
schichte Christi erzihlt, beginnend im Osten mit der Ver-
kiindigung, endend im Westen mit der Erscheinung des
Auferstandenen vor den drei Frauen. Alles Kénigliche
scheint aus diesem Fries verbannt, nur der eine Gedanke
im Mittelpunkt zu stehen: das Erlgsungsopfer der Gott-
heit und das Passionsgeschehen. Auffallend stark ausge-
pragt ist die Einsamkeit Christi; keine Betonung der Ge-
folgschaft der Jiinger wie in Reichenau-Oberzell, kein hei-
liges Abendmahl. Viel Blut und Bedringnis wird auf der
Stidwand der Kirche gezeigt: iber den Pfeilern die Ziir-
cher Stadtheiligen mit ihren abgeschlagenen Hiuptern
(Abb. 2: 24-26), auf den Friesfeldern iiber ihnen Christi
Gefangennahme, Verhor vor Pilatus, Geilelung, Dornen-
kronung, Kreuztragung, Kreuzigung, Kreuzabnahme
und Grablegung (Abb. 2: 13-20). Anmutige Rosen, als
«Christi Blumen » vertraute Symbole der Erlosungstat™,
saumen diese Lebensgeschichte, die ganz auf die Darstel-
lung des Leidens ausgerichtet ist, dessen héhere Notwen-
digkeit die ersten und letzten Bilder des Frieses verkiindi-

Abb. 8 Ravenna, Kirche S.Vitale: Kaiserin Theodora und
ihr Gefolge (Detail)

gen: Gabriel verhei3t Maria die Geburt Christi, das
zweite Bild stellt diese in ihrer Niedrigkeit — vor Ochs und
Esel, gemi3 der Voraussage Jesajas — vor Augen ; mit dem
dritten Bild, der Darbringung Christi im Tempel, ist jenes
Opfer bereits angedeutet, das sich nach dem Einzug
Christi in Jerusalem, der Stitte des Vollzugs, in den weite-
ren Bildern abspielt. Das Ziel der Geschehensfolge ist die
Auferstehung aus dem Grabe und die Demonstration, daf3
der Tod besiegt sei, dargestellt durch die Erscheinung vor
den drei Frauen. Triumphierend in seiner himmlischen
Herrlichkeit zeigt sich Christus auf den beiden letzten
Bildern. Nicht geschultert, sondern so, wie der romische
Kaiser die Reichsstandarte hilt, tragt er das vexillum cru-
¢is80, nicht als Christus militans, sondern als Christus trium-
phans stellt er sich dar, und als solchem huldigen ihm die
drei Frauen. Die Verteilung der Figuren ist dhnlich wie
bei der Huldigung des Epiphaniebildes: Die eine Frau
kniet wie der erste Konig, die beiden anderen befinden
sich, gleich den beiden Reitern, gleichsam ihren Auftritt
erwartend im Hintergrunds!. Beide Friese, derjenige der
Siidwand und derjenige der Nordwand, stehen miteinan-
der in Beziehung. Und auch hier kommt dem Epiphanie-

33



bild am Ende des Nordwandfrieses wieder eine Schliissel-
stellung zu; wieder offenbart es das Thema des Frieses,
diesmal des Stidwandfrieses. Rahn hat es bislang als einzi-
ger der Erwihnung wert gefunden, daB3 alle Bilder der
beiden Friese auf farbigem Grund gemalt sind bis auf
funf: die Schutzmantelmadonna und das Epiphaniege-
schehen auf dem nordlichen Fries (Abb. 1: 14 und 15),
Christus vor Pilatuss?, Dornenkrénung und Kreuzigung
auf dem siidlichen (Abb. 2: 14, 16 und 18). Um eine Er-
klirung bemiiht er sich allerdings nur bei der Pilatusszene
und der Dornenkrénung (Abb. 9). Er nennt als Grunds®s,
weshalb diese beiden Felder weiBgrundig seien, «Riick-
sicht auf eine héhere Symmetrie»: «diese beiden Felder
niamlich, zwischen denen die Geisselung auf Roth sich
einfiigt, befinden sich unter dem grossen Mittelbilde des
Obergadens, welches die Glorie der Madonna darstellt. »
Mit dieser einlinigen Erkldrung aber reif3t er diese beiden
Bilder aus dem Beziehungsverband mit den iibrigen weiB-
grundigen Feldern, die der Maler durch das Hinweismit-
tel des weiBen Grundes als zusammengehérig gekenn-
zeichnet hat. Diese fiinf Bilder handeln alle von einem
Thema, ndmlich Christi Kénigtum. Auch die Schutzman-
telmadonna gehdért hierher.

Maria ist auf den Wanden der Kirche viermal als Ge-
kronte dargestellt: im Mittelfeld der Fensterzone der Siid-
wand (Abb. 2: 4), dann auf dem gegeniiberliegenden
Fries in der Epiphanie (Abb. 1:15), unmittelbar davor
als Schutzmantelmadonna (Abb. 1: 14) und schlieB-
lich auf der Dagobertschenkung der Arbogastvita
(Abb. 1:12). Mit Ausnahme der mit der Schenkung kor-
respondierenden Epiphanie (Abb. 6) zeigt ihre Kleidung
gleiche Farben. Einen roten Mantel und ein blaues Un-
tergewand trigt sie als Himmelsk6nigin auf dem groBen
Mittelbild des Lichtgadens, als Schutzmantelmadonna
hinter der Arbogastvita und als Madonna mit dem Kinde
auf dem Altar, vor dem Dagobert kniet. Als nichste auf
dem Thron ihres koniglichen Sohnes (Abb.9), als
Christi Throns4 (Abb. 5) hat sie Teil an Christi kénigli-
cher Herrlichkeit; als kénigliche Schutzmantelmadonna
aber nimmt sie alle, die den Herrn betend verehren, in die
Familie Christi aufss.

Auf den iibrigen weiBgrundigen Feldern ist das Thema
von Christus dem Konig in folgenden Szenen gestaltet:
auf der Nordwand das Erscheinen des himmlischen Ko-
nigs (Geburtsszenerie, Jesajas, Dreikonigshuldigung;
Abb. 1:15) und seine Verehrung, auf den Feldern des
Studwandfrieses seine Verkennung: Christus vor Pilatus
(vgl. Ioan. 18, 33: Tu es rex Iudacorum ?; Abb. 2: 14), Dor-
nenkrénung (Abb. 2: 16) und Kreuzigung (INRI-Tafel
und Rettung der Seele des guten Schichers; Abb. 2: 18).
Damit kommt der Epiphaniedarstellung, die Christi Koé-
nigtum am reinsten zum Ausdruck bringt, nicht nur fiir
das Thema des Nordwandfrieses eine Schliisselstellung zu,
sondern ebenfalls fir die Christusvita auf der Siidwand.
Hier wie dort ist mit Hinweismitteln gearbeitet worden,

34

um die Zusammengehorigkeit der Varianten des Konigs-
themas mit dem Grundtypus zum Ausdruck zu bringen.
Vom Epiphaniebild her werden die Zentralthemen der
Friese, die Erfahrung von Christi Kénigtum in der Arbo-
gastvita und die Verkennung von Christi Kénigtum in der
Christusvita, aufgezeigt, und sie stellen sich dar als posi-
tive und negative Variationen des Epiphaniegeschehens.

Arbogastvita und Vita Christi sind somit in ein be-
stimmtes Verhiltnis zueinander gesetzt, denn beide brin-
gen das Thema von Christi Kénigtum zur Sprache. Diese
Beziehung zwischen den beiden Friesen hat Gantner nicht
erkannt; er verzeichnet nur eine «fast irrational zu nen-
nende Verteilung der Szenen und Figuren», riumt aber
ein, daB «die Entsprechung der Vita Christi und der
Legende des Heiligen in den beiden Hauptzonen [...] von
ferne an die Konkordanz [der beiden Testamente] erin-
nert8¢ ». Nicht irrational und unverbindlich fiir die Aus-
sage des Bildprogramms, sondern streng rational ist die
Bildverteilung ; das Programm ist auf eine ganz spezielle
Kernaussage ausgerichtet durch die Zuordnung der Bild-
felder und somit der Bildinhalte in bestimmte Verhélt-
nisse, die mit Hinweismitteln festgelegt werden.

Es sei auf Rahns Bemerkung zuriickgegriffens?, daf3
sich zwel der weigrundigen «Koénigsbilder » genau unter
dem Mittelfeld befinden, welches Christus und Maria als
himmlisches Kénigspaar zeigt (Abb.9), genau gegen-
iiber dem thronenden Arbogast und dem Schenkungsbild
der Heiligenvita. Wihrend das Bild der Fensterzone die
kénigliche Mutter thronend darstellt, zusammen mit dem
kéniglichen Sohn, der in der linken, auf dem Knie ruhen-
den Hand ein langes Zepter hilt und die Rechte empor-
hebt, zeigt der Fries darunter den gefangenen Christus,
vor einem gekrénten Herrscher stehend. Dieser thront wie
der Christus des dariiber befindlichen Mittelfeldes, und
dhnlich ist auch seine Haltung: Die auf dem Knie lie-
gende Hand hilt ein langes Zepter, die andere ist empor-
gehoben. Im nichsten weiigrundigen Feld unter dem
groBen Oberbild, der Dornenkrénung und Verspottung,
thront Christus und zeigt eine Variation dieser Haltung:
Frontal ist er dem Betrachter zugewandt und halt seine
Rechte in Brusthéhe empor, in der Linken trigt er jenes
lange Rohr, das ihm die Schergen statt eines Zepters ga-
ben. Dazwischen befindet sich die GeiBlelung mit farbi-
gem Grund.

Die Ubereinstimmung der Haltung der kéniglichen Ge-
stalten auf diesen weilgrundigen Bildern und auf dem
Lichtgadenbild besagt, daB das Kénigtum Christi demon-
striert wird — auf dem Fries in der negativen Ausformung
der Verkennung. Nicht vor Herodes, wie Rahn meint®s,
sondern vor Pilatus steht Christus auf dem ersten Bild,
denn auch in der Erzdhlung der Evangelisten steht Christi
Kénigtum im Mittelpunkt, und mit Ausnahme von Lukas
ist die Reihenfolge des Erzihlens die gleiche wie auf dem
Fries; auch bei den Evangelisten tritt die Konigsproble-
matik in der Pilatus- und der Verspottungsszene in den



Mittelpunkt (vgl. loan. 18, 33: Pilatus: Tu es rex Iudaeo-
rum ? — loan. 19, 3: die Schergen: Ave, rex Iudaeorums?).

Die Darstellungen Christi im Fensterfeld iiber diesen Sze-
nen und des Pilatus des Frieses stimmen auffillig in der
Haltung iiberein, und das Christusbild nimmt Bezug auf
das unter ihm Dargestellte. Betend schaut Maria den
Himmelskonig an, er aber, im Dreiviertelprofil gezeich-
net, blickt mit geneigtem Haupt am Geschehen zu seinen
FiiBen vorbei und in die Kirche hinab, die Rechte nicht
«segnend gegen die [...] Mutter® », sondern, wie die Fin-
gerhaltung eindeutig ausweist, im Hoheits- und Redegestus
erhoben?, Esist,alsoberals Quintessenzdesunter thm Dar-
gestellten wie des ganzen Frieses der Sidwand seine Worte
vor Pilatus nun dem Betrachter zuriefe: rex sum ego. Ego in
hoc natus sum et ad hoc vent in mundum, ut testimonium perhibeam
veritati: omnis qui est ex veritate audit vocem meam (loan. 18, 37 ).

In der Kirchenmitte, unter dem Bilde des Arbogast,
befindet sich die Huldigung Dagoberts vor dem Kénig
Christus, in der Kirchenmitte, unter dem Bilde des himm-
lischen Konigspaares, wird die Verkennung von Christi
Konigtum gezeigt. Der Siidwandfries der Christusvita
handelt vom himmlischen Konig, der Mensch wurde, um
sich zu offenbaren und durch einen menschlichen Tod
den Tod zu besiegen. Der Nordwandfries handelt von
Arbogast und dem Kénig Dagobert, der auf Grund der
Errettung seines Sohnes durch Christi Bischof die Macht
des Himmelskonigs erfuhr und diesem huldigt wie einst
die Drei Konige. Hier, in der Kirchenmitte, liegt die mo-
tivische und thematische Verbindung der Viten beider
Friese. Der Maler hat auch aufsie durch ein Hinweismit-
tel aufmerksam gemacht und damit wieder eine «Lese-
hilfe » gegeben. Wihrend alle Fensterlaibungen der Siid-
wand mit Rosen ausgemalt sind, weisen die Laibungen
der nordlichen Fenster Sterne oder Rosen auf. Rosen tra-
gen die beiden mittleren Fenster, welche die Gestalt des
Kirchenpatrons flankieren (Abb. 1: c und d), Sterne zei-
gen die tibrigen bis auf eines (Abb. 1:f): das rosenge-
schmiickte Fenster tiber dem Epiphaniebild. Damit wird
zugleich auch dieses Bild wieder als Schlisselbild heraus-
gehoben. Die scheinbare Uneinheitlichkeit der Nordwand
erweist sich somit als wohldurchdachtes Gefiige.

Daf3 das Bilderprogramm einer Kirche, die dem Heili-
gen Arbogast geweiht und seinem Andenken gewidmet
ist, die Verehrung des himmlischen Konigs so stark in den
Mittelpunkt stellt, da die eigentliche Legende des Kir-
chenpatrons nur dazu dient, auf dieses Thema hinzuwei-
sen, und nicht im Ostteil der Winde, unmittelbar am
Sakralbereich, ihren Platz gefunden hat, darf nicht ver-
wundern. Der Dienst, die Verehrung der Gemeinde hat
nicht dem Heiligen, sondern dem Kénig Christus zu gel-
ten, jener war lediglich sein Werkzeug. Huldigt doch auch
auf dem Schenkungsbild Dagobert mit seinem Geschenk
nicht Arbogast, sondern dem, der ihrer beider Herr ist.
Man vergleiche hierzu, was Innocenz III. zur Epiphanie-

huldigung schreibt2:

Abb. 9 Oberwinterthur, Kirche St.Arbogast: Christus und
Maria, Christus vor Pilatus, GeiBlelung und Dornenkrénung
(Siidwand)

«Populi sub te cadent (Psal. XLIV),» etc. «:Et Procidamus
ante Deum (Psal. XCIV ).» PROVIDENTES ergo per subjectionem et
devotionem, ADORAVERUNT EUM, tllum uvidelicet de quo dicit
Seriptura: «Dominum Deum tuum adorabis (Luc. IV ).» Sane
ubi sit adorandus ostendit, cum dicit: ET INTRANTES DoMUM. Et
quomodo sit adorandus ostendit cum additur: OBTULERUNT EI
MUNERA, AURUM, THUS ET MYRRHAM. Verum cum solus Deus
sit adorandus, illa videlicet adoratione quae latria Graece vocatur
vel nuncupatur, ad quam pertinent altaria, templa et sacrificia quae
soli Deo sunt dedicanda, consecranda et offeranda, non quidem
angelis, non apostolis, non martyribus, sed Deo tanium ad honorem
ipsorum; quia videlicet servitus ista non creaturae, sed Creatori
debetur. Unde angelus in Apocalypsi se prohibuit adorari, dicens
FJoanni: «Deum adora; ego enim frater tuus sum, el conserous
Sratrum tuorum (Apoc. XIX).»

35



VIII

Mittelalterliche Bildkunst redete zum Betrachter. Indem
wir uns von den Pramissen eines an moderner Asthetik aus-
gerichteten Kunstverstindnisses frei machten und der
mittelalterlichen geistlichen Kunst den Anspruch zuer-
kannten, von gleicher Kraft der Verkiindigung zu sein wie
das Wort, begannen die Malereien der Kirche zu sprechen.

Seit Rahn wird an St.Arbogast (Oberwinterthur) ge-
rihmt, da die Lingswinde den altesten (und nahezu
vollstindigen) Zyklus der Schweiz iiberliefern. Was aber
die Bilder zu einem Zyklus macht, dariiber hat man ge-
schwiegen bzw. die Einheitlichkeit des Ganzen unter
einem Gesichtspunkt betont, der bei jedem beliebigen
Raum, wenn er nur nach einem gewissen Schema deko-
riert ist, zu gleichen Aussagen fithren wiirde wie Ziirchers
AuBerung zu den Bildern von St. Arbogast?®3: «Trotz der
Verschiedenheit der Themen spiirt man noch heute die
einheitliche Wirkung, zu der sich kraft ihres gemeinsamen
Stils, die groBen, isolierten Figuren der obersten Zone und
die kleinteiligen, bewegten Szenen der durchgehenden
Wandstreifen, sowie die, diesen in der GroBe gleichen,
doch wieder vereinzelten Darstellungen in den Bogen-
zwickeln vereinen. »

Wihrend Dejung und Ziircher®* als « Kunstgeschicht-
liche Charakteristik » zum Bildprogramm nur die Bemer-
kungen Gantners zitieren von einer «Auflockerung des
Bildprogramms im Sinne einer fast irrational zu nennen-
den Verteilung der Szenen und Figuren» und daB die
Entsprechung der Friese wohl an die Konkordanz erin-
nere, «aber ebensowenig durchgehalten wird, wie spater
die biblische Reihenfolge in dem viel umfangreicheren
Zyklus der als Ganzes kleineren Kirche von Rhaziins®s »,
stellten sich uns die Malereien dar als ein streng auf die
Verkiindigung eines Themas ausgerichtetes Programm,
das den Betrachter nicht nur stimmungsmaBig, sondern
auch mit rational erfaBbaren kiinstlerischen Mitteln an-
spricht und ihm nicht nur ein aufmerksames Hinsehen,
sondern denkenden Nachvollzug abverlangt.

Das Thema der Verehrung des Koénigs Christus, der
starker ist als der Tod, welches die Wandmalereien der
Friese verkiindigen, ist eine Aufforderung zur aktiven
Verehrung dieses himmlischen Herrn des Lebens, der
nicht nur auf dem Siidwandfries, auf dem dariiber befind-
lichen Mittelfeld, auf dem ersten Nordwandpfeiler und
auf den Pfeilern vor dem Sakralraum abgebildet, sondern
im Altarsakrament stindig in der Kirche gegenwértig ist.
Im Geschehen der Arbogastvita wird nicht nur das per-
sonliche Gotteserlebnis des Koénigs Dagobert dargestellt
zur Erbauung des Betrachters, sondern dieser Betrachter

36

ist angesprochen, das dargestellte Geschehen als typisches
zu betrachten, d.h. er ist aufgefordert, wie Dagobert den
Typus der Drei Kénige zu imitieren und den himmlischen
Ké6nig mit Gaben zu ehren. Was fiir Gaben dies seien,
brauchte der Maler dem mittelalterlichen Betrachter
nicht zu verkiindigen, denn wenigstens einmal im Jahr, an
Epiphanias, wurde ihm dies in der Predigt erzahlts:

wiltu ni tan als die drie kimige. so soltu opphern von dinem
reinen giite. nicht von dube. noch von riwe. noch von wichere.
siinder als dich die scrift leret. honora dominum de tua substancia.
et de primitiis fructus. etc. Du solt ich opphern dich selben mit
allen giiten werken. gibes tu gote din giit vnd dich selben dem tivele
mit suntlichen werken. daz ist vil vngeliche geteilet. Got der hat
beide dich geschaffen vnd daz gut. darumme so wil er beide haben.
opphere dich selber allererst vnd darnach din git. daz sin dine
almijsen®?.

So verzeichnet z.B. auch Sicardus unter dem Stichwort
munus unter anderem: Dicitur homo qui se offert Deo, unde
David: REGES THARSIS ET INSULAE MUNERA OFFERENT, id es}
se ipsos Deo®s. Dem in St.Arbogast Stehenden geben zu
allem UberfluB auch die drei Heiligen auf den Arkaden-
zwickeln der Siidwand einen nicht iibersehbaren Hinweis,
daB Gott mit Gaben dienen heifit, sich ihm voéllig zu
iiberantworten, wenn sie ihre abgeschlagenen Haupter
dem Erloser entgegentragen. Wenn aber dieser, der auf
dem Friesdariiber dargestelltist als Herr iiber den Tod und
sich als solcher auch durch die Vita Arbogasts noch einmal
in dieser Macht offenbarte, sie mit den Worten seines
Spruchbandes venite benedictt etc. empfangt, so steht dem
Betrachter auch zugleich der Lohn vor Augen, den er
durch seinen Huldigungsdienst erwerben kann. Denn die-
ses sind die Worte, mit denen Christus als Richter des
Jiingsten Tages seine Getreuen ins ewige Leben verweist.

Erst wenn den Malereien die Fahigkeit zuerkannt wird,
als eigenstandige Form der Verkiindigung neben die Ver-
kiindigung durch das Wort zu treten, werden dem Be-
trachter die bildkiinstlerischen Hinweismittel bewuBt, die
das Ganze in seiner Vielfalt scheinbar unvermittelt neben-
einanderstehender Darstellungen gliedernd ordnen und
auf einen Zielpunkt ausrichten, auf ein Thema, welches das
Nebeneinander zu einer Einheit der Aussage verbindet.
So treten die Malereien auch von der kompositorischen
Anlage her neben die Wortverkiindigung, ist es doch Stil-
prinzip der Predigt, scheinbar unverbunden Nebeneinan-
derstehendes von relativer Ahnlichkeit als typische Ausfor-
mungen eines Themas darzustellen durch Verweis auf das
eineZentralgeschehen, welches das scheinbare Nebeneinan-
der dann als typische Varianten dieses Grundtypus erhellt.



ANMERKUNGEN

! Wenn hier dem Typus die Postfiguration als Begriff zur Seite
gestellt wird, folge ich der Anregung von Herrn Prof. Dr.
G. Schweikle. Unter Postfiguration wird die bewuBte Stilisie-
rung eines (historischen) Geschehens nach biblischem Muster
verstanden. Wie das Verfahren der biblischen Typologie, das
Aufzeigen von Prifigurationen, den vom Alten Testament
umrissenen Weltgeschichtsverlauf als Heilsgeschichte offen-
bart, so ordnet die Postfiguration durch typologische Gestal-
tung eines beliebigen (historischen) Geschehens dieses der
christlichen Heilsgeschichte zu. — Zum Begriff vgl. auch:
A. SCHONE, Sdkularisation als sprachbildende Kraft, Gottingen
1958 (Palaestra 226), S. 237ff.; F. TscHIRCH, Der heilige Georg

als figura Christi. In: Festschrift H. de Boor zum 75. Geburtstag

1966, Tubingen o.]., S. 1-19.
Der Satz, mit dem H. HoLLANDER (Kunst des Friihen Mittel-

[

alters, Stuttgart 1969, S.5) seine Einleitung beginnt, trifft

nicht selten auch fiir spatere Zeit zu: « Die Kunst des Frithen
Mittelalters ist fremdartig und fern; nichts ist mehr unmittel-
bar verstandlich, auch die beharrlichsten ihrer Konventionen
gehoren schon seit langem der Vergangenheit an. »

Mit J. HuiziNGA, Herbst des Mittelalters, hg. von K. Késter,
Stuttgart 1965, S. 231. Der dort und S. 500, Anm. 92-94, ge-
gebene Materialausschnitt ist auch fiir frithere Zeit reprisen-
tativ (vgl. Anm. 6).

Zitiert nach: FRANGOIS VILLON, Das grofie Testament, vollstian-
dige, zweisprachige Ausgabe, Darmstadt 1965, S. 82 und S. 84.
1839 vermerkte bereits F. J. MoNe (Altteutsche Predigten. In:
Anzeiger fir Kunde der teutschen Vorzeit 8, Sp. 422, Anm. 1), daf3
«die Predigt mit der Kunst Hand in Hand ging ».

w

I

Gl

3

ecclesiae; Migne, Patrologia latina 213, 40 AB. — Die Definition
des kirchlichen Bildschmucks als litterae laicorum geht auf Gre-
gor den GroBlen zuriick, vgl. J. SAUER, Symbolik des Kirchen-
gebdudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters,
Freiburg i. Br. 21924, S. 278.

R. AssunTo, der das Verhiltnis zwischen Bildkunst und Philo-
sophie untersucht, kommt zu einem 4hnlichen. Ergebnis wie
dem hier vorgetragenen: «Als lehrhafte Bedeutungstriger wa-
ren die Kunstwerke anschaubares Denken, das etwas aufzeigt,
wihrend das diskursive Denken der Philosophie etwas beweist.
[...] Es wird also keine Untertinigkeit der Kunst behauptet. »
(Die Theorie des Schinen im Mittelalter, Koln 1963, S. 44.) Diese
Definition Assuntos mutet fast an wie eine Transposition Tho-
masins von Zirklaere in moderne Begriffssprache:

[N}

swer schriben kan, der sol schriben;
swer mdlen kan, der sol beltben
ouch da mit; ein ieglicher sol

tuon daz er kan tuon wol.

von dem gemdlten bilde sint

der gebiire und daz kint

gevreuwet oft: swer niht enkan
verstén swaz ein biderb man

an der schrift verstén sol,

dem st mit den bilden wol.

der pfaffe sehe die schrift an,

56 sol der ungelérte man

diu bilde sehen, sit im niht

diu schrift zerkennen geschiht. (V.1094-1106.)

(Zitiert nach: THOMASIN VON ZIRCLARIA, Der wilsche gast, hg.
von H.Riickert [Bibliothek der gesammten deutschen National-
Literatur 30].)

8 Mit Recht hatte schon A. SprINGER die Bedeutung der ent-
sprechenden theologischen Literatur fiir die Erklirung reli-

Kap. 12 seines Mztrale seu de officiis ecclesiasticis summa: De ornatu

©

gioser Kunstdenkmaler betont (Uber die Quellen der Kunstdar-
stellungen im Mittelalter. In: Berichte iber die Verhandlungender
koniglich-sichsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leip-
zig, Philosophisch-historische Klasse 31, 1897, S. 1-40). Er
schoB3 aber weit iiber das Ziel hinaus, indem er in Honorius’
Schriften so etwas wie ein «Malerhandbuch» gefunden zu
haben glaubte.

Seit damals gilt allgemein als zeitliche Fixierung «um 1340 ».
A. KNOEPFLI (KRunstgeschichte des Bodenseeraumes, 1: Von der Ka-
rolingerzeit bis zur Mitte des 14.Fahrhunderts, Konstanz und
Lindau 1961, S. 171) erwigt, ob diese Datierung «nicht zu
spat gegriffen hat».

10 J. R. RABN, Die neu entdeckten Wandgemdilde in der Kirche zu

11

12
1
14

%)

1
16

@

1

3

Oberwinterthur. In: Anzeiger fiir Schweizerische Alterthumskunde
1877, H. 4, S. 802; vgl. auch S. 787f.

E. Dejunc und R. ZURcHER, KdS, Kanton Ziirich, VI: Die
Stadt Winterthur, Basel 1952, S. 297.

Dejunc und ZOrcHER (vgl. Anm. 11), S. 297.

Vgl. Anm. 10.

Nur am oberen Teil des Christophorusbildes der Westwand
(Abb. 3) wurde eine umfassende Erganzung vorgenommen.
RanN (vgl.Anm. 10), S. 788.

'W. HUGELSHOFER, Die Jiircher Malere: bis zum Ausgang der Spat-
gotik, 1. Teil. In: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in
Liirich 30, 1928, H. 4, S. 13; vgl. auch DEjuNG und ZURCHER
(vgl.Anm.11), S. 296.

Vgl.Anm. 11. Erst diese Arbeit macht die technischen Daten
allgemein greifbar und stellt das meiste Erhaltene in Schwarz-
weilfotografien zur Verfiigung.

18 J. GANTNER, Kunstgeschichte der Schweiz, 2: Die gotische Kunst,

19

20

21
2

o

2.
24

@

25

Frauenfeld 1947, S. 286f. Und zwar mit der ausdriicklichen
Begriindung: «Da es sich bei diesem Zyklus [...] um die dlteste
vollstindig erhaltene Ausmalung zweier Langhauswénde in
unserem Gebiete handelt. »

Dieses ist um so eher geboten, als mir Herr Alt-Dekan Pfr.
F. Luther aus Winterthur brieflich mitteilte: « Was die West-
wand betrifft, so konnte Rahn seinerzeit nicht alles sehen,
da damals die Empore noch bestand, die bei der Renovation
1932 herausgebrochen wurde. Wie mir gesagt wurde, waren
von dem, was Rahn erwihnte, nur noch einzelne Farbspuren
zu erkennen, die iberhaupt keine Deutung mehr zulieBen. »
— Obwohl die Kirche nicht geostet ist, werden in dieser Arbeit
die traditionellen Bezeichnungen Ostwand, Westwand usw.
verwendet.

Dejunc und ZURGHER (vgl.Anm.11), S. 304. Das Bild war
1932 nicht mehr zu erhalten.

So KnoerprL1 (vgl. Anm. 9), S. 166f.

Auffiithrung der Bildinhalte nach Rann (vgl. Anm. 10), S. 791
bis 799, und DEJuNG und ZURGHER (vgl. Anm. 11), S.298-304.
Die Bordiren uber den Fenstern, die von Dejunc und
ZURcHER zwar auf S. 298 erwihnt, aber nicht in die Wieder-
gabe der Risse eingetragen wurden, sind hier nachgetragen.
Eingezeichnet ist jetzt auch das Ausmalungsschema der Fen-
sterlaibungen, das in der Literatur bislang nicht beriick-
sichtigt wurde. Herr Alt-Dekan Pfr. F. Luther aus Winterthur
hatte die Freundlichkeit, mir hier, wie auch in anderen
Punkten, mit seiner Auskunft behilflich zu sein.

Rann (vgl. Anm. 10), S. 789.

Vgl. W. PINDER, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit, Bd. 1, Text,
Frankfurt und Koéln 1952, S. 671, und S. 111f,

Die Mitte des 3.Arkadenbogens und 4.Fensterintervalls ist
auch die architektonische Mitte. Ab hier sind die Wandhilften
in sich spiegelgleich. Diese Erscheinung aber spielt wegen
der fehlenden Korrespondenz zwischen Arkaden- und Fenster-
zone bei der architektonischen Raumwirkung keine Rolle.

37



26 RAHN (vgl. Anm. 10), S. 800; die Erginzung in der Klammer
nach S. 789.

27 GANTNER (vgl. Anm. 18), S.286.

28 Die Wirkung von Wandteppichen heben auch R. ZURCHER
(Kirche Oberwinterthur, o.O. 1953 [Schweizerische Kunstfiih-
rer], S. 7) und A.Kn~oepFLI (vgl. Anm. 9, S.166) hervor. Der
Siidwandfries wird ganz von Bordiiren gesdumt (vgl. Abb.2);
der Nordwandfries nur an seinen Lingsseiten und (Rekon-
struktion) an der ostlichen Schmalseite, er wird aber im
Westen von der Bordiire des Christophorusbildes geschlossen
(vgl.Abb.1 und Abb. 3).

29 GANTNER (vgl.Anm.18), S. 286 (vgl. Reichenau-Oberzell).

30 GANTNER (vgl.Anm.18), S. 286.

31 RAHN (vgl. Anm. 10), S. 793, und Dejunc und ZURcHER (vgl.

Anm.11), S. 298 und S. 300. Hier ist Rahns Beschreibung

von 1877 das einzige Zeugnis; der heutige Befund 148t tiber

die Gestalten der Heiligen nichts Definitives mehr sagen, wie
mir auch Herr Alt-Dekan Pfr. F. Luther aus Winterthur be-
statigte.

RanN (vgl. Anm. 10), S. 793, und Dejunc und ZURCHER (vgl.

Anm.11), S. 304.

33 Zu Alpirsbach: R. ScamipT und H. ScHmMIDT-GLASSNER, Klo-

ster Alpirsbach, Konigstein o.J., S.12 und Abb. S. 19, 24, 28

bis 31.

Rann (vgl. Anm. 10), S. 793, beschreibt es folgendermaBen:

«Links erhebt sich ein Haus, unter dessen rothem Pultdache

sich zwei Fenster 6ffnen. Eine Jungfrau [...] schaut zu dem

einen Fenster hinaus, unter dem zweiten erscheint neben ei-
nem Knaben mit griinem Kaputzenrocke eine Frau[...]. Dar-
unter aus der offenen Thiir tritt eine gekrénte (?) Frau (?);
vorihr,anbetend nach der Mittegewendet, stehtein Moénch (?).

In der Mitte schwebt an einem hohen griinen Kreuze der

Heiland, dem reichliches Blut aus Hinden, Brust und Fiissen

entstromt. Jenseits des Kreuzes, und wieder anbetend nach

demselben gewendet, kniet etwas hoher auf gemauerter Ter-
rasse ein Mann mit weissem Bart und weissen Haaren [...].

Ueber seinem Haupte scheint ein Engel [...] die Hand auf das

Haupt des Anbetenden zu legen. Diese Scene, ohne Um-

rahmung, nimmt die ganze Ausdehnung des von den Bégen

begrenzten Zwickels ein [im Unterschied zu den iibrigen

Zwickelbildern]. »

Rann (vgl. Anm. 10), S. 793. Heute nicht mehr lesbar; auch

die Heiligen sind sehr zerstort.

Aus welchem Grund GANTNER (vgl. Anm. 18), S. 286, die Chri-

stusvita als « Hauptzyklus » bezeichnet, ist nicht recht einzu-

sehen - endet diese doch im Westen.

37 DEjuNG und ZURCHER (vgl.Anm.11) nehmen kommentarlos
den Fries, wie er vor Augen steht, als Grundlage ihrer Daten-
aufstellung.

38 RanN (vgl. Anm. 10), S. 794.

39 DEJUNG und ZURCHER (vgl. Anm. 11), S. 300; vgl. S. 302, Abb.
235.

40 RauN (vgl. Anm. 10), S. 796.

41 Vgl. Anm. 28.

42 Vgl. DEjuNG und ZURCHER (vgl. Anm. 11), S. 296, Abb. 230.

43 Die Versorgung eines Pferdes bzw. der Reittiere gehoért zum
uiblichen, wenn auch nicht gingigsten Inventar der Epiphanie
(vgl. H. KEHRER, Di¢ «Heiligen Drei Kinige » in der Legende und
in der deutschen bildenden Kunst bis Albrecht Diirer. In: Studien zur
deutschen Kunstgeschichte 53, 1904, S. 62f. und S. 65f.).
Auch daB der Stock mit der Linken geschwungen wird,
spricht fiir einen Reitknecht, der mit der Rechten die Ziigel
halt.

44 DEJUNG und ZURCHER (vgl. Anm. 11), S. 301.

45 Wenn sich die beiden ersten Bilder nicht mit Hilfe der dem
10.Jahrhundert entstammenden Arbogastvita des Bischofs Utho
erhellen lassen, besagt das nicht, daB3 «somit die Frage tiber

—

3

9]

3

=

3

@

3

=3

©

= o

@

38

die Zusammengehorigkeit [...] mit den folgenden Bildern eine
noch ungeléste » sei (RAHN [vgl. Anm. 10], S. 794; GANTNER
[vgl. Anm. 18], S. 286, schlieBt sich dieser Auffassung an, wenn
er von nur vier Bildern der Arbogastvita spricht), sondern
lediglich, daB diese Quelle nicht die einzige Uberlieferung
war, aus welcher der Maler schépfen konnte.

46 GANTNER (vgl. Anm. 18), S. 286. Dort wird von der «kiinst-
lerisch einheitlichen Folge » der Siidwand gesprochen im Un-
terschied zur «viel weniger einheitlichen Nordwand ».

47 Vgl. RanN (vgl.Anm. 10), S. 795, und die Arbogastvita, in:
Acta Sanctorum jFulii [...], Tom. V, Antverpiae 1727, S. 178F
und 179A = 8.

48 Bei der Schenkung (Abb. 5) gerade noch wahrnehmbar.

49 Das linke Blatt der unteren Ranke auf Abb. 5 ist das letzte
nach Osten ausgerichtete.

50 RAHN (vgl. Anm. 10), S. 796.

51 Solches wie auch der von Joseph an der Halfterleine gehaltene
Ochse wiren ein ikonographisches Unikum, zu dem zumin-
dest H. KenreR (Die Heiligen Drei Konige in Literatur und Kunst,
Bd. 2 [Kunst], Leipzig 1909) keine Parallele auffiihrt. Auch
sonst habe ich dergleichen nicht verzeichnet gefunden.

52 RAHN (vgl.Anm. 10), S. 789.

53 RAHN (vgl. Anm. 10), S. 788.

54 Was auch Raun (vgl. Anm. 10), S. 797, ausdriicklich vermerkt.
Wiedergabe des Bildfeldes bei DEjunc und ZURCHER (vgl.
Anm.11), S. 296, Abb. 230.

55 E. KirscHBAUM, Der Prophet Balaam und die Anbetung der Weisen.
In: Rémische Quartalschrift fur christliche Altertumskunde
und Kirchengeschichte 49, 1954, S.149f.

56 KirscHBAUM (vgl. Anm. 55), S. 129 und S. 149f1.

57 KirRscHBAUM (vgl. Anm. 55), S. 165ff., bes. S.170.

38 Am zwolften oder dreizehnten Tag nach Christi Geburt, je
nach Zihlung; dazu: H. KEHRER, Die Heiligen Drei Konige in
Literatur und Kunst, Bd.1 [Literatur], Leipzig 1908, S.46-49;
G. Zapeert, Epiphania. In: Sitzungsberichte der Akademie der Wis-
senschaften Wien, Philosophisch-historische Classe 21, 1856, S.
293f.

59 Dazu: ZAPPERT (vgl. Anm. 58), S. 295 und Anm. 17.

60 KEHRER (vgl. Anm. 58), S.12ff.

61 T, KLAUSER, Aurum coronarium. In: Mitteilungen des deutschen
archdiologischen Instituts, Rom. Abt. 59, 1944, S.129-153.

62 F, P. PICKERING, Literatur und darstellende Kunst im Mittelalter,
Berlin 1966 (Grundlagen der Germanistik 4), S.105fT.

63 Dariiber: KEHRER (vgl. Anm. 51), bes. S. 129ff.

64 Zitiert nach: R. FRoNING, Das Drama des Mittelalters, 3. Teil,
Stuttgart o.]. (Deutsche National-Litteratur. Historisch-kriti-
sche Ausgabe 14,3), S. 888 und S. 891.

5 Vgl. z. B. J. VoaT, Orbis Romanus. Qur Terminologie des romischen
Imperiums, Tiibingen 1929 (Philosophie und Geschichte 22).

86 Man sehe etwa allein den Beginn des Kaiserhymnus des Archi-
poeta an: Salve, mundi domine, Cesar noster ave!

67 Als beliebiges Beispiel zum Vergleich seien einige Gedanken
aus dem Panegyricus des Pacatus auf Theodosius angefiihrt,
auf den Kaiser, dem Ambrosius zurief: homo es (J. STRAUB,
Vom Herrscherideal in der Spdtantike, Stuttgart 1939 [Forschun-
gen zur Kirchen- und Geistesgeschichte 18], S.140). So ver-
kiindet Pacatus vor dem Kaiser, den er als Gott apostrophiert
(deum dedit Hispania quem uidemus, S. 72), der von aller Welt
angebetet werde (Illud dicam quod intellexisse hominem et dixisse
fas est: talem esse debere qui gentibus adoratur, cui toto orbe terrarum
priuata uel publica uota redduntur, S. 73f.), daBB kein Volk der
Welt dem Kaiser ausweichen kénne (et si qui forte sunt barba-
rorum qui nondum uirtutis tuae fulmen exceperint, nominis terrore per-
cussi et uelut adflati quiescant, S. 89). Dem Kaiser als Herrn der
Welt dienen alle Vélker, und sie unterwerfen sich, mit Gaben-
geschenken huldigend, selbst ipse ille rex [ Persarum) eius dedigna-
tus antea confiteri hominem iam fatetur timorem et in his te colit templis



in quibus colitur, tum legatione mittenda, gemmis sericoque praebendo
[-..] tuis cultibus tributarius est (S. 891f.) (zitiert nach E. GALLE-
TIER, Panégyriques latins, tome III [XI-XII], Paris 1955). Eine
entscheidende Anderung des Gedankenkomplexes setzt im
Weihnachtsspiel den Konig Christus vom irdischen Imperator
ab: Der gewaltigen Macht des kaiserlichen Namens kann sich
niemand entziehen — niemand vermag auBerhalb der Gnade
des himmlischen Kénigs zu stehen.

8 Migne, Patrologia latina 217, 486 B,

9 C.-O. NoRDSTROM, Ravennastudien. Ideengeschichtliche und ikono-
graphische Untersuchungen iiber die Mosaiken von Ravenna, Stock-
holm 1953 (Figura 4), S. 89.

70 Zur kaiserlichen Gabendarreichung in Ostrom und im byzan-
tinischen EinfluBbereich siche: A. GRABAR, L’empereur dans
’art byzantin, Paris 1936 (Publications de la Faculté des Lettres
de I’Université de Strasbourg 75), bes. S.106—111 und S. 230
bis 234.

71 Wie ZAPPERT (vgl. Anm. 58), S. 299, angibt.

2 Abbildungen bei: W. PINDER, Die Kunst der deutschen Kaiser-
zeit, Bd. 1, Tafelband, Frankfurt und Kéln 51952, Abb. 260f. ;
P. E. ScHraMM und F. MUGTHERICH, Denkmale der deutschen Ko-
nige und Kaiser, Miinchen 1962 (Versffentl. des Zentralinstituts
fur Kunstgeschichte 2), Tafeln S. 432f. (Nr. 191f.).

3 KEHRER (vgl. Anm. 58), S. 52.

74 R. M. Kroos, Nikolaus von Bari, eine neue Quelle zur Entwicklung
der Kaiseridee unter Friedrich I1. In: Deutsches Archiv 11, 1954/55,
S.171; H. M. ScHALLER, Das Relief an der Kanzel der Kathedrale
von Bitonto: ein Denkmal der Kaiseridee Friedrichs II. In: Archiv
fiir Kulturgeschichte 45, 1963, S. 303.

78 Alle Zitate der Arbogastvita: Acta Sanctorum (vgl. Anm. 47), S.
178.

76 Zu Uthos Legende und den Malereien von Oberwinterthur
vgl. Anm. 45.

7 Zur Bedeutung auch des nicht faBbaren Auftraggebers siche
PrckERING (vgl. Anm. 62), S. 47f.

78 Fiir die Bordiirenfassung vgl. Anm. 28.

" 1. V. ZINGERLE, Christi Blumen. In:
S.182-183.

8 Auch hier wieder Reprisentationssymbolik aus der Imperial-
kunst, die seit der Spitantike der christlichen Sakralkunst ge-
laufig ist.

81 Insofern ist es bemerkenswert, daB3 der Maler statt des iib-
lichen Bildtypus der drei Frauen mit dem Engel jenen nicht
gerade hiufig vorkommenden der Erscheinung Christi vor
den drei Frauen gewihlt hat (zu letzterem vgl. H. ScHRADE,
Tkonographie der christlichen Kunst, I: Die Auferstchung Christi,
Berlin und Leipzig 1932, S. 31).

82 RAnN (vgl.Anm. 10), S. 798, gibt ohne nihere Begriindung

Germania 19, 1874,

«vor Herodes » an, was DEjuNG und ZURCHER (vgl. Anm. 11),
S. 298, mit Recht, doch ebenfalls ohne Begriindung, in «vor
Pilatus » korrigiert haben.

8 RanN (vgl.Anm. 10), S. 797.

84 Vgl. Formeln wie: Christus residet in mairis gremio; Maria, sedes
summi dei, thronus imperatoris. Zum Gedankenkomplex Maria—
Thron siche A. SALzER, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens
in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnenpoesie des Mittel-
alters, Darmstadt 1967 (reprographischer Nachdruck aus den
Programmen Seitenstetten 1886-1894), S. 38f. und ofter.

85 Zur Mantelumhiillung als Symbol der Wahlkindschaft:
H. Pranitz, Deutsche Rechtsgeschichte, 2. Aufl. bearbeitet von
K. A. EckuarDpT, Graz und Kéln 1961, S. 56.

86 GANTNER (vgl.Anm.18), S.286; so auch, Gantner aufneh-
mend, DEjunG und ZURcHER (vgl.Anm.11), S. 305.

87 Vgl. Anm. 83.

88 Vgl. Anm. 82.

89 Entsprechend auch Matth. 27, 11 und 27, 29, sowie Marc. 15,
2und 15, 18.

90 RaHN (vgl.Anm. 10), S. 792.

91 Zu «Hoheitsgestus » siehe: TH. MICHELS, Segensgestus oder FHo-
heitsgestus ? Ein Beitrag zur christlichen Ikonographie. In: Festschrift
Sfiir A. Thomas, Trier 1967, S.277-283. — Zu «Redegestus »
siche: K. Gross, [Art.] Finger. In: Reallexikon fir Antike und
Christentum, Bd. 7, Stuttgart 1966, Sp.923 und Sp. 941f.;
W. ARTELT, Die Quellen der mittelalterlichen Dialogdarstellung,
Berlin 1934 (Kunstgeschichtliche Studien 3), bes. S. 26f.;
C. StrrL, Die Gebérden der Griechen und Rémer, Leipzig 1890,
S. 327; auch HoLLANDER (vgl. Anm. 2), S. 51.

92 Migne, Patrologia latina 217, 488 BC.

93 ZURCHER (vgl. Anm. 28), S. 6.

94 DEjuNG und ZURCHER (vgl. Anm. 11),S.305und S. 305, Anm. 1.

95 Wo der Vergleichspunkt zu Rhiziins liegt, leuchtet nicht recht
ein. Die Bildverteilung ist dort eine andere und ebenso pro-
vinziell wie die Bilder. Das soll nicht Rhaziins abwerten als
Bildprogramm, wohl aber als Vergleichsobjekt.

96 Schon Mone (vgl. Anm. 5), Sp. 422, Anm. 1, hat auf die Be-
deutung der Predigt aufmerksam gemacht: «Da die Predigt
mit der Kunst Hand in Hand ging [...] wurde das Verstind-
nis der Sculpturen und Gemilde dem Volke sehr erleichtert.
Man sollte in der Kunstgeschichte und bei der Erforschung
unsers Alterthums solche Tatsachen und Beziehungen nicht
vergessen. »

97 Zitiert nach: Deutsche Predigten des XIII. und XIV. Jh., hg.
von H. LEyser, Quedlinburg und Leipzig 1838 (Bibliothek
der gesammten deutschen National-Literatur 11, 2), Nr. 6,
S. 57.

98 Migne, Patrologia latina 210, 867 A.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: nach E. Dejunc und R. ZUrcHER: Die Kunstdenk-
mdler des Kantons Ziirich, V1: Die Stadt Winterthur, Basel 1952,
S. 294, Abb. 227 und 228 (erginzt)

Abb. 3, 4, 5, 6, 9: Stadtbibliothek Winterthur

Abb. 7: nach Rémische Quartalschrift fiir christl, Altertums-
kunde und Kirchengeschichte 49 (1954), Tafelanhang, T. 3

(Ausschnitt)

Abb. 8: Bildarchiv Foto Marburg

Fir die freundliche Unterstiitzung bei der Beschaffung der
Bildvorlagen fiir St. Arbogast danke ich der Kantonalen Denk-
malpflege Ziirich und der Stadtbibliothek Winterthur.,

39



	Typus und Postfiguration : zu der mittelalterlichen Bilderpredigt von St. Arbogast in Oberwinterthur

