
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 28 (1971)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rahmende Malerei: Vögel, Schmetterlinge, Käfer,
Schnecke, Frosch, Eidechse.

Rückseite: Kleine Landschaft, beseitet von zwei Blumenranken.

2. Länge 27,8 cm - Herkunft: 1959 aus dem Handel -
16 Stäbchen, Elfenbein, wenig durchbrochen mit
Goldblatteinlagen. Deckblätter durchbrochen, Musikinstrumente

und Medaillon mit flammendem Altar über Gitterchen

auf rotem Stanniolpapier.
Vorderseite: Neben Baumstumpf ein Vogelhändler mit

hoch übereinander aufgeschichteten Käfigen auf dem
Rücken und über dem Haupt - Landschaft mit Rehbock

- Gartenpavillon mit junger Frau mit Blumen im
Haar und Korb mit Blumen am Arm (vgl. gleiche Figur
auf Nr. 1 - 2 Schafe - Korbflechter auf einer Bank an
der Arbeit, vor ihm zwei fertige Körbe, neben ihm Rolle
mit Weidenrohr.

Am obern Rand Korb mit Blumen und Korb mit
Früchten in Durchbrucharbeit.

Rahmende Malerei: Vögel, Schmetterlinge, Eichhorn,
Raupe, Spinne, Fliege, Bienenstock.

Rückseite: Truthahn vor Futterkrippe, beseitet von zwei
Blumenranken.

3. Länge 27,5 cm - Herkunft: 1970 aus dem Handel -
16 Stäbchen, Elfenbein mit reicher Goldblatteinlage.
Deckblätter durchbrochen, Blumenranke über Gitterchen
auf blau-grünem und rotem Stanniolpapier (vgl. LM
14998).

Vorderseite: Baumstumpf mit drei großen Vögeln, Adler,
Hahn, Pfau und Truthahn, im Hintergrund Haus mit
zwei Störchen auf dem Schornstein - Fischerhütte an
einem See, im Vordergrund Reuse sowie zum Trocknen
aufgehängte Netze (vgl. sehr ähnliches Bild auf LM
14998) - Gartenlaube mit junger Frau am Spinett -
Junge Frau, neben einem Riegelhaus Wäsche aufhängend
- Hirtenknabe, an einem Baum sitzend und Flöte
spielend, bei ihm Hund, zwei Geißen und ein Schaf (vgl. LM
14998).

Am obern Rand zwei Vogelkäfige in Durchbrucharbeit.
Rahmende Malerei: Vögel sowie Vogel mit Nest,

Schnecken. In der Mitte unter dem Hauptbild Notenblatt
mit Lied « O göttliche Zufriedenheit, meine Tage sind Dir
geweiht ».

Rückseite: Medaillon mit Flußlandschaft, dahinter Hügel

mit befestigter Stadt (vgl. gleiches Bild auf LM 14998).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Alle Abbildungen: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich

Buchbesprechungen

Ernst Berger : Das Basler Arztrelief. Veröffentlichungen des
Antikenmuseums Basel, Band 1. Philipp-von-Zabern-Verlag,
Mainz; Archäologischer Verlag, Basel 1970.) 200 S., über 180

Abb., 5 Farbbilder und 1 Fundkarte.
Ernst Berger, der Direktor des vor zehn Jahren gegründeten
Basler Antikenmuseums, veröffentlicht die schönste Erwerbung,
die einem europäischen Museum in dieser Zeit gelungen ist, ein
originales griechisches Relief des frühen 5.Jh. v. Chr. Er kann es
nach den darauf abgebildeten ärztlichen Instrumenten als
Grabmal eines Arztes deuten.

Umsichtig geht er allen Problemen der Rekonstruktion, der
Funktion, des Inhaltes und der Form nach, der Zeit- und
Ortsbestimmung. Alle für den Gedankengang wichtigen Werke sind
vorzüglich abgebildet und mit ausführlichen Legenden versehen,

so daß man das Buch auch von den Bildern aus lesen kann ;

es ist nicht nur ein gelehrtes, sondern auch ein schönes Buch, das
wie wenige praktisch angelegt ist. Im Abschnitt «Stil und Datierung»

wird ein Beitrag von Hilde Hiller verwendet, die eine
noch unpublizierte Dissertation über die ionischen Grabreliefs
der ersten Hälfte des 5. Jh. verfaßt hat. Die antiken Berufsdarstellungen

und insbesondere die medizinischen Requisiten sind

wohl noch nie so sachverständig archäologisch untersucht worden,

vor allem die Schröpfköpfe und die Kappe des Arztes. Ein
Exkurs beschäftigt sich mit der Deutung des Harpyienmonu-
mentes; wie mir aber der beste Kenner, Hans Möbius, schreibt,
bleibt er bei seiner Auffassung, die auch die meine ist.

Selten findet sich die Gebärde der Linken des Arztes, die mit
dem Rücken an der Unterseite des Bartes entlangstreift. Berger
sieht in ihr «eine gewisse Entrückung, eine selbstvergessene
Besinnlichkeit und Überlegenheit ». G. Neumann hat in seinem
grundlegenden Buch « Gesten und Gebärden in der griechischen
Kunst» (1965) aus ähnlichen «geöffneten Zustandsgebärden »

Urteilen, Ratlosigkeit, Selbstvergessenheit und kritisches
Entscheiden gelesen. Ein besonders schönes Beispiel ist ein
neugefundenes Fragment aus Samothrake um 460 (Archaeol. Reports
1968/69, 30, Abb. 36). Am nächsten kommt unserem Relief der
Stamnos des Syleusmalers in Kopenhagen, den Brommer (Jahrbuch

Arch. Inst. 59/60, 1944/45, 76) erklärt hat: Herakles
wurde durch Hermes an Syleus als Knecht verkauft. Nun wird
ihm befohlen, den Wingert zu reinigen, und er nähert zögernd
den Rücken der linken Hand dem Bart, überlegend, etwa wie
Berger den Arzt des Reliefs deutet. Mit solchen «Zustandsge-

214



bärden » das Innere des Menschen reden zu lassen, ist eine der
großen Neuerungen der Wende von den archaischen zu den
klassischen Jahrhunderten um 500 v. Chr.

Für die Herkunft des Stils des Basler Reliefs scheinen mir
folgende Überlegungen wichtig zu sein. Hatten die schlanken
archaischen Grabreliefs den Toten zeitlos verkörpert, so wählt
man nach 500 breitere Formen, um den Toten in seinem innersten

Wesen beweglich zu schildern (vgl. AntK 13, 1970, 108f.).
Die Giebel über solchen Reliefs deuten zugleich das höhere
Dasein des Toten an. Solche Reliefs gibt es nach 500 im
ionischen Gebiet plötzlich weit verbreitet von Unteritalien bis
Kleinasien. Von den archaischen ionischen Zentren des Mutterlandes

hat nur die Marmorinsel Paros die Perserkriege
ungeschwächt überdauert. Samos wurde zwar nicht zerstört, aber die
künstlerische Fruchtbarkeit läßt nach. Die frühklassische
ionische Reliefkunst scheint mir mehr als durch Samos durch
Paros bestimmt zu sein. Paros hat sich zu neuem Glanz erhoben,
wie aus Chr. Karusos' leider nur zum Teil veröffentlichten
Studien hervorgeht1. Es ist eine alte Vermutung, daß Paros die
Heimat des Typus der klassischen Grabstelen ist, die Stehende
oder Sitzende mit einem kleinen Diener oder Tier verbinden.

Die Bedeutung von Paros in spätarchaischer Zeit spricht am
mächtigsten aus der überlebensgroßen Sitzstatue einer Göttin
im dortigen Museum, die Berger S. 46f. nach der Chr. Karusos
verdankten Zusammensetzung der Fragmente zum erstenmal
abbilden kann ; eines der großen Werke der Kunst. Berger folgt
Paynes und H. Herdejürgens Datierung ins frühe 5.Jh. ; ich
möchte die Statue mit Rubensohn noch ins 6.Jh. datieren. Sie
zeigt noch keinerlei Erschütterung der archaischen Tektonik,
wie sie alle bedeutenden Werke nach 500 kennzeichnet,
geschweige denn den Beginn einheitlichen organischen klassischen
Lebens, wie wir ihn auf dem Basler Relief bewundern. Ja, in den
Kontrasten der Faltengruppen ist noch etwas von der Kraft der
dramatischen Phase der spätarchaischen Kunst, die der
lyrischen Verfeinerung vorausgegangen war. Die Statue ist
entschieden älter als die Athena einer Metope des Athener Schatzhauses

(um 505), näher dem Alkmeonidengiebel, der m.E. nicht
nach 525 gefertigt sein kann ; sie ist von gleichem Rang wie die
Antenorkore2. Details, die bei geringeren Meistern erst später
übernommen werden, wie stofflich weiche Faltenenden, dürfen
bei solchen Meisterwerken nicht zu später Datierung verführen ;

man muß bei der Stilbestimmung vom Ganzen des Werkes
ausgehen. Nicht erst neben den Werken des Euphronios, Phin-
tias und des Panaitiosmalers, eher in der Zeit der Amphora des
Psiax in Brescia, also um 515 ist die Thronende zu verstehen3.

Nun ist das Basler Relief gewiß nicht einfach parisch. Der
beleibte Körper des Arztes entspricht dem ostgriechischen, nicht
dem kykladischen Menschentypus. H. Hiller hat auf das leise
Manierierte der Gebärden hingewiesen und ein Grabrelief von
Syme verglichen, das in der provinziellen Trockenheit sich noch
weit mehr als das Basler Arztrelief von den rein ionischen Werken

entfernt. Etwas abseitig wirkt auch der kleine Giebel. Die
vorgeschlagene Lokalisierung in der Gegend von Knidos und
Kos, der Heimat berühmter Ärzteschalen, leuchtet also ein.
Dort denke ich mir das Werk von einem parisch geschulten
Meister gefertigt. Innerhalb des weiten Ausstrahlungsgebietes
von Paros ist es von der Mitte etwa gleich weit entfernt wie die
esquilinische Stele und der ludovisische Thron - diese in der
Richtung der blühenden Sinnlichkeit der Kunst des unteritalischen

Lokroi, das Arztrelief in der Richtung der spröderen Art
des Dodekanes.

G.Neumann hat in einem Aufsatz, der im «Archäologischen
Anzeiger » erscheinen soll und dessen Manuskript er mir zum
Lesen gab, H. Hillers Versuch widersprochen, den Stil des
Reliefs vom ionischen Kleinasien herzuleiten. Die Ostionier seien
schwerer und massiger, die Ionier der Kykladen schlanker,
zierlicher und beweglicher. Neumann hält die Stele für samisch und

vergleicht besonders die von Buschor AM, 74, 1959, Beil. 6-8,
veröffentlichten samischen Grabstelen. Jedoch sei das Arztrelief
etwas früher, um 490 zu datieren ; so erklärt er die Züge, die wir
als für die Gegend von Kos und Knidos charakteristisch auffassen.

Aber kann der Kopf des Arztes älter sein als die Ostgiebelfiguren

von Aigina? Neumann kann für seine Lokalisierung
anführen, daß Buschor in seinem oben genannten kostbaren letzten
Aufsatz in den Athenischen Mitteilungen als Zentrum des
ionischen Bereichs in der Frühklassik eher Samos als Paros ansieht,
aber mich hat er nicht überzeugt. Wie gut ist es, wenn wir die
Heimat eines Werkes sicher kennen, wie die der Stele von Ika-
ria4!

Wie sich diese Probleme auch lösen werden - wir verdanken
Bergers Publikation eine vorzügliche Grundlage. Wir dürfen uns
freuen, in welch hohem Maß dieses vorbildlich ausgestattete
Buch der Bedeutung des besprochenen Werkes entspricht.

Karl Schefold

1 BCH 62, 1938, 97; 70, 1946, 263. JHS 71, 1951, 96. AM 71,
1956, 245. AM 76, 1961, 115-120. Diese Studien sind gewichtiger

als die von E. Berger, Anm. 93, angegebene Literatur.
2 Vgl. G.Richter: Korai (1968) Fig.324-327. Propyläen-Kunstgeschichte

I (1967), 83. 171f„ Abb. 9, Taf. 44.
3 Arias-Hirmer-Shefton, Taf. 66-68. XIX f.
4 N.M.Kontoleon; Aspects de la Grèce Préclassique, Paris 1970,

Taf. 1.5.

Bruno Carl: Programm der Weltgeschichte - Erstes Buch. (Illustriert
und verlegt vom Verfasser, Zürich 1970.) 178 S., 42

Zeichnungen.

Das Werk ist dem Rezensenten gewidmet, und dieser gesteht
denn auch sogleich seine Parteilichkeit. Für das Ungebührliche
seines Tuns kann er immerhin ein berühmtes Vorbild nennen:
Franz Kuglers Rezension von Carl Schnaases Geschichte der
bildenden Künste (1843 ff), die zwischen den beiden Gelehrten zum
Streitgespräch über den Begriff des Organischen in der Architektur

führte.
Wer als Kunsthistoriker Dantes Divina Commedia nur als

Quelle zur Ikonographie des 18. und 19.Jahrhunderts liest,
braucht Carls Programm der Weltgeschichte schon gar nicht zur
Hand zu nehmen; denn wie jene ist es ein kosmologisches
Lehrgedicht. Je mehr wir uns als Kunsthistoriker spezialisieren, desto
eher brauchen wir indessen als Widerpart den Universalhistoriker

und den Geschichtsphilosophen. Carl berührt uns näher als
andere, weil er als mehrfach bewährter Kunsthistoriker die
Kunstgeschichte öfter und kompetenter in sein System einbezieht

als andere.
Dieses System ist straff zyklisch gebaut. Unabänderliche dreißig

Jahre machen eine Generation, sechs Generationen eine
Epoche wie Gotik oder Barock, sechs Epochen zu 180 Jahren
runden sich zur Ära von 1080 Jahren, wofür das Mittelalter als
Beispiel angeführt sei, sechs Ären umfaßt die überblickbare,
aber noch nicht abgeschlossene Menschheitsgeschichte, die Carl
einen Äon nennt. Auf die Parallele zu den sechs Schöpfungstagen

wird vielfach angespielt. Beschriebe Carl die karussellhafte
Wiederkunft des Gleichen, ließen sich gegen ihn alle Argumente
richten, die je gegen zyklische Geschichtstheorien vorgebracht
worden sind. In Carls System mischen sich jedoch fortwährend
die Charakteristika der sechs «Zeiten ». Nehmen wir als Beispiel
die erste Generation des Barocks Die Neuzeit ist die fünfte Ära
unseres Äons (1050-2129), der Barock ihre vierte Epoche
(1590-1769), das Menschenalter der Monteverdi, Shakespeare,
Cervantes, Maderno, Galilei, Caravaggio ist ihre erste Generation,

deren Charakter den Epochenstil und die Besonderheiten
der neuzeitlichen Ära überlagert. Man sieht, daß sich Carl an
die gewohnte Terminologie hält, auch wenn er bisweilen die
Grenzen verschiebt. Nicht nur die Bezeichnungen, sondern auch

215



die Charakterisierungen halten sich an verbreitete Schlüsselwörter.
«Paradies» ist das Schlüsselwort der «Ersten Zeiten».

In dem hier zu rezensierenden Ersten Buch wird in Siebenmeilenstiefeln

die Weltgeschichte durchmessen, um stets aufs neue
zu zeigen, daß aller Anfang leicht, Erfindungen gefunden, das
Kindheitsalter genial, kurz, daß der Mythos vom Goldenen
Zeitalter wahr und alle teleologischen und entwicklungsgeschichtlichen

Theorien falsch seien. Kindliche Demut zeichnet
die Herrscher « Erster Zeiten » aus : Urnansche von Lagasch
(reg. um 2550-2520), Urnammu (reg. um 2040), Gudea (reg.
um 2040) und Ludwig der Heilige (reg. 1226-1270) trugen
selber Steine zu ihren Bauten:
« Gar herrlich blüht die Baukunst in Sankt Ludwigs Friedensreich.
Was alles da zum Himmel strebt, trotzt jeglichem Vergleich.
Vollendet werden Kathedralen, die wir klassisch nennen
Und deren Städte - wie Amiens - wir ihretwegen kennen.
Daneben wachsen Ordenskirchen, Städte und Kastelle
Und in der Hauptstadt Inselherz die Heilige Kapelle.
In seinem Kindereifer schleppt sogar der König Steine
Und fügt sich dem Gesetz der Zeit : der Große tut das Kleine. »

Carl setzt die erste Generation der Gotik zwischen 1230 und
1259 an, übrigens ohne die Vorbereitung in der Spätromanik zu
leugnen : Ein Denkanstoß für alle, die sich noch oder wieder der
Stilbegriffe bedienen.

Der Text ist oft unmittelbar aus den Quellen geschöpft, und
einige der Versübersetzungen gehören zu den sprachlich
reizvollsten Stellen (31:19ff, 37:14ff, 38:1 Iff., 49:3ff, 56:5ff,
61:21 ff, 66:15ff, 68:3ff, 80:29ff, 94:5ff, 95:7ff, 102:19ff,
110:27ff).

Dazu wird man die Paraphrase von Hartmann von Aues
Armem Heinrich zählen, woraus ein Muster folgen möge:
«Der Neuzeit letzte Hoffnung hieß schon damals Medizin,
Und also sah man Heinrich hoffend gen Salerno ziehn.
Da sprach der Arzt : Du bist zwar heilbar, doch du bist es nicht.
Die Doppelrede nahm dem Kranken alle Zuversicht.
Denn dieses war der Rede Sinn : Nur eine Jungfrau kann
Mit ihrem Herzblut dich befreien aus der Krankheit Bann.
Verzweifelt schenkte Heinrich all sein Hab und Gut den Armen,
So mochte Gottes Gnade seiner Seele sich erbarmen.
Auf einen kleinen Meierhof zog Heinrich sich zurück.
Der Meier lebte mit den Seinen friedlich und im Glück.
Und da Herr Heinrich seinen Knecht gefördert und geschont,
So hat es nun der Knecht dem Herrn vergolten und gelohnt.
Des Meiers kleines Mädchen gab dem Ritter Kurzweil. Und
Der Ritter gab ihm Spielzeug. So erwuchs ein zarter Bund.

Der beiden Opfer sah der Seelenkenner Jesus Christ
Und heilte Heinrich, dessen Prüfung wohl bestanden ist. »

Während hier wie im ganzen Ersten Buch die Verse, dem Geist
der «Ersten Zeiten» entsprechend, munter dahineilen, werden
sie sich in dem entstehenden Zweiten Buch der strengen Form
dantesker Terzinen fügen.

Carls Denken wurzelt tief im Christentum, und zwar gleich
stark im Alten wie im Neuen Testament; auch treten in seinem
Werk viele Männer und Frauen der Kirchengeschichte auf. Sein
Christentum ist indessen nicht duckmäuserisch, sondern sinnen-
und glaubensfroh. Gleichzeitig gibt sich Carl erzkonservativ.
Das macht ihn den im 19.Jahrhundert entwickelten
Einzelwissenschaften gegenüber skeptisch, so daß auch wir Kunsthistoriker

von unserem weiland Kollegen manchen Vorwurf hören :

«Der Geist wird Geisteswissenschaft. Doch davon ist das meiste
Nicht einmal Wissenschaft, schon gar nicht Geist von Gottes

Geiste. »

Wer sich nach derlei Nasenstübern bei der eigenen Nase
nimmt, wird im stillen dem Programm der Weltgeschichte recht
geben. Auch anderwärts verwandelt sich Carls «fröhliche
Wissenschaft », die in der Narren- und Tarnkappe der Verskunst

einhergeht, unversehens in die Wahrheit, die der Jetztzeit und
ihrer Wissenschaft den klaren Spiegel vorhält. Georg Germann

Congrès Archéologique de France, CXXIII" Session, 1965, Savoie.

(Publié par la Société française d'Archéologie, Paris 1965.)
340 p., 165 plans et illustrations.

Chaque année, depuis 1835, la Société française d'Archéologie
tient ses assises dans une ville ou une région de France. A
l'occasion de ce congrès archéologique, elle offre à ses membres
un important volume contenant des articles détaillés sur les

monuments et les sites visités. Ces volumes se rapprochent d'un
inventaire monumental dont ils n'ont cependant pas le caractère
systématique et exhaustif. Les historiens de l'art en Suisse
connaissent bien ces excellents recueils et pratiquent assidûment
celui qui a trait à la Suisse romande (Congrès de 1952) ou ceux
consacrés aux provinces françaises du voisinage : Franche-Comté
(1960), Lyon-Mâcon (1935), Dijon (1928),
Strasbourg-Metz-Colmar (1920). On ne peut que se réjouir de
disposer enfin d'un remarquable ouvrage traitant de l'art de la
Savoie, richement illustré de plans et de photographies.

Les églises et châteaux et leur mobilier sont présentés dans
l'ordre géographique des excursions du congrès. Chaque étude
donne un bref historique du monument visité, une description
précise, une analyse des étapes de construction et une bibliographie

détaillée. Une vingtaine d'auteurs éminents se sont partagé
le travail, fournissant une documentation de haute qualité, dans
la meilleure tradition de la Société française d'Archéologie.
Nous pourrions ainsi découvrir ou retrouver les œuvres d'art
d'une région malheureusement assez peu connue et nous mettre
au courant des trouvailles les plus récentes dans le domaine de

l'archéologie savoyarde, mais nous préférons nous contenter de

noter au passage quelques remarques sur les relations artistiques
entre la Savoie et la Suisse romande avant la Réforme.

Est-il besoin de rappeler que la Savoie française formait un
tout avec le Piémont et la Suisse romande sous l'autorité des

comtes, puis des ducs de Savoie? L'évêché de Sion dépendait de
l'archevêché de Moûtiers-en-Tarentaise. Le château de Chillon
était l'une des résidences favorites des comtes de Savoie qui
placèrent souvent des membres de leur famille ou des amis sûrs à

la tête des abbayes ou des évêchés romands. Enfin, Genève était
l'une des plus grandes villes de la Savoie médiévale. Il n'y a donc
pas lieu de s'étonner des relations, parfois très étroites, unissant
les œuvres d'art de la Savoie française à celles de la Suisse

romande, jusqu'au XVIe siècle tout au moins. Au contraire, on
pourrait regretter que les historiens de l'art du Piémont, de la
Savoie et de la Suisse romande aient souvent considéré les
frontières politiques actuelles comme un prétexte aux limites
géographiques de leurs enquêtes.

En suivant les congressistes dans leur périple, nous apprenons
que la Sainte-Chapelle du château de Chambéry fut dotée entre
1521 et 1527 de vitraux dont certains étaient dus à Jean de

l'Arpe, de Genève. Ils furent détruits par un incendie en 1532

(p. 20). - L'église du prieuré de Lémenc, dans un faubourg de

Chambéry, possède une crypte du XIe siècle avec une rotonde
qui s'apparente aux plans des églises à rotonde orientale de
Saint-Victor et de la cathédrale de Genève, connus par les

travaux de L. Blondel (p. 29). La cathédrale de Saint-Jean-de-
Maurienne, dans ses parties les plus anciennes (p. 56), celle de
Moûtiers-en-Tarentaise (p. 113) et l'église Saint-Martin d'Aimé
(p. 121) font partie du grand groupe des sanctuaires à trois
absides du «premier art roman» de la région alpine dont on
connaît de nombreux exemples dans l'ancien diocèse de
Lausanne et qui ont leur origine commune dans les monuments de la
Lombardie. - La cathédrale de Saint-Jean-de-Maurienne abrite
les belles stalles exécutées par Pierre Mochet de Genève (p. 79).
Dans son étude détaillée consacrée aux stalles d'origine
genevoise, dans Genava, 1954 (étude qui n'est pas mentionnée dans la

216



bibliographie), M.T.Mira signalait que le texte indiquant que
Pierre Mochet avait terminé ces stalles le 14 mai 1499 n'était
connu que par une chronique tardive. Il ne semble pas que nos
connaissances dans ce domaine se soient précisées. - L'église du
petit prieuré Augustin de Cléry possède un remarquable autel
roman en marbre, entouré de pilastres dont les chapiteaux en
calcaire représentent des bustes d'anges et de femmes (les saintes
femmes au Tombeau?). «Chaque sujet est encadré par des
arcades en plein cintre. La rondeur et la plénitude des modelés,
la majesté des statues sont d'une qualité rare en Savoie; l'inspiration

de l'antique, et de l'art des sarcophages en particulier, y
est éclatante et désigne à l'évidence une influence italienne ou
provençale» (p. 105). Il nous semble cependant que les plus
proches parents de la sculpture de cet autel sont à chercher dans
les chapiteaux symbolisant les arts libéraux de l'abside principale

de la cathédrale de Genève. Ceux-ci présentent la même
disposition de l'encadrement en arc de cercle et la même conception

graphique du modelé. De même, il serait fort intéressant
d'étudier quels liens rattachent les belles sculptures de l'ancien
jubé du prieuré clunysien du Bourget à celles, un peu plus
anciennes, du portail nord de la cathédrale de Lausanne. Le
jubé semble remonter aux années 1250 ou 1260 environ et
«l'œuvre apparaît isolée dans un pays qui n'a guère brillé dans
le domaine de la sculpture» (p. 158). Nous croyons également
que les deux statues-colonnes ornant la porte du cloître de
l'abbaye d'Abondance, œuvre de «quelque sculpteur rhénan, se
souvenant de Strasbourg, de quelque Flamand ou Bourguignon

» (p. 244) ne sauraient s'expliquer sans les statues du
narthex de la cathédrale de Lausanne. Chemin faisant, nous
rencontrons à la cathédrale d'Annecy une façade achevée en
1539, dont «il est à peu près certain que le maître d'œuvre en fut

Jacques Rössel, lathomus, originaire d'Arenthon ou Scientrier en
Faucigny, bourgeois de Genève, dont les archives mentionnent
plusieurs fois le nom et le titre » (p. 209) et qui est également
l'auteur des parties hautes de la tour méridionale de la cathédrale

de Genève. Avec les fresques du cloître d'Abondance
(p. 244), nous retrouvons les traces du peintre GiacomoJaquerio
qui a travaillé à Genève à plusieurs reprises au cours de la
première moitié du XVe siècle.

L'histoire du château et de l'abbatiale de Ripaille permet de
saisir dans toute sa plénitude l'unité artistique qui règne au
Moyen Age sur les deux rives du Léman. «De 1371 à 1374 des
travaux importants sont exécutés par des entrepreneurs vaudois
sous les ordres de Jean d'Orlyé, commissaire de Savoie. Après la
mort d'Amédée VI, en 1383, Bonne de Bourbon fait exécuter de
nombreux travaux sous les ordres de Jean de Liège, maître des
travaux de charpenterie et de maçonnerie de la comtesse ; celui-
ci dirige en même temps les travaux de reconstruction de l'église
Saint-François de Lausanne. [...] En 1434, Amédée VIII fait
reprendre le projet de château par Aymonet de Corviaux, qui
dirige également les travaux à Annecy, Chillon et Yverdon. Dès
1435, il forme le projet d'élever une vaste église. Il s'adresse pour
cela à un architecte bernois, maître Alemand, et les travaux
débutent en 1436, sous la direction d'un autre Bernois, maître
Mathieu. Seules les fondations durent être exécutées; les travaux
interrompus ne furent jamais achevés» (p. 288 et 290). Nous
savons aujourd'hui, grâce aux recherches de L. Mojon sur
Matthäus Ensinger (Berne 1967, pp. 64-69) que le «magistro Ala-
magno de Berno » et maître Mathieu ne sont qu'une seule et
même personne; Matthäus Ensinger, d'Ulm, le célèbre architecte

de la cathédrale de Berne. Ensinger livra en outre le
tombeau en laiton de Manfred de Saluées et deux «ymagines»
(c'est-à-dire des sculptures, et non des plans comme il est dit
p. 313) pour l'église de Ripaille, dont il abandonna définitivement

le chantier en 1446 pour retourner à Ulm.
Ces exemples, glanés dans le beau volume de la Société française

d'archéologie, suffisent à nous convaincre de l'intensité des

rapports artistiques entre la Savoie et la Suisse romande et

permettent d'affirmer que cet ouvrage occupera une place de
choix dans la bibliothèque de tous ceux qui s'intéressent aux
œuvres d'art de l'une ou l'autre région. Claude Lapaire

Hans-Rudolf Heyer : Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft.

Bd. I : Der Bezirk Arlesheim [Die Kunstdenkmäler der
Schweiz, Bd. 57]. (Birkhäuser-Verlag, Basel 1969.) 468 S., 495

Abb., 2 Farbtafeln.
Man freut sich, daß ein weiterer Kanton sich in die Reihe der
schweizerischen Inventarbände einschiebt und daß dieser Band
von einem aus der beschriebenen Landschaft selbst stammenden
Kunsthistoriker verfaßt wurde. Es ist bekannt, daß der Kanton
Baselland sich schon frühzeitig um die Inventarisation seiner
Kunstdenkmäler kümmerte, daß aber die Arbeiten von Ernst
Stockmeyer, die der neue Autor seinen Bemühungen zugrunde
legen konnte, unter keinem guten Stern standen und nie zur
Druckreife gediehen. Inwiefern die Vorarbeiten Stockmeyers
wirklich von Nutzen waren, erfährt man nicht. Dies gilt auch für
diejenigen von Ernst Gruber und Paul Suter (vgl. «Unsere
Kunstdenkmäler 8» [1957], S. 8; 9 [1958], S. 44). Es erweckt
den Anschein, als ob der neue Autor praktisch von vorn anfangen

mußte, denn sonst hätte er seine Wegbereiter eher ins Vorwort

gefaßt.
Die Einleitung über die Landschaft, Bevölkerung und

Geschichte des Baselbiets ist in der gedrängten und prägnanten
Form eine besondere Leistung: Man wäre nicht erstaunt, das
Ganze oder einzelne Passagen daraus als heimatkundliche Texte
über das Baselbiet in entsprechenden Lehrmitteln wieder
verwendet zu finden. Thema des ersten von zwei vorgesehenen
Bänden ist der Bezirk Arlesheim, d.h. der Teil des Halbkantons,
der an Basel-Stadt grenzt und sich als Folge der Stadtnähe
bevölkerungsmäßig und finanziell in den letzten Jahrzehnten
zum heute bestimmenden Kantonsteil entwickelt hat.
Geschichtlich gesehen, zerfallt dieses Gebiet in zwei gänzlich
verschiedene Teile, was sich heute noch im Konfessionellen äußert.
Während das Amt Münchenstein seit dem 16.Jh. zur Stadt
gehört und reformiert wurde und blieb, unterstanden die
Gemeinden des oberen Birsecks und des Birsigtales mehrheitlich
dem Fürstbistum, wo sich auch das Basler Domkapitel von 1678
bis 1793 niederließ. Über die Gründe, wieso nach dem abseits

liegenden Freiburg i.Br. als geistliche Residenz des Bischofs von
Basel Arlesheim gewählt wurde, hat sich Heyer in der «Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde» 67 [1967],
S. 179f., geäußert. Das stadtnahe Zentrum des Fürstbistums (neben

Pruntrut und Münster) steht denn in diesem Band rang-
und umfangmäßig an erster Stelle (150 von 423 S.). Nach der
Niederlassung des Domkapitels im Birseck veranlaßte der
Bischof sofort den Bau eines Domes, welcher von 1679 an nach
Plänen des bisher praktisch von der Kunstgeschichte übergangenen

Misoxers und in Eichstätt tätigen Jacob Engel ausgeführt
wurde. Die Dissertation von Pierre Pobé (Basel 1941) diente hier
als brauchbare, wenn auch von Heyer vielfach ergänzte und
rektifizierte Grundlage. Schön und vielleicht richtig ist im
Zusammenhang mit diesem Dombau des 17.Jahrhunderts der
Gedanke, daß «das Motiv der Zweiturmfassade möglicherweise
bewußt in Anlehnung an das Basler Münster, die ehemalige
Kirche des Basler Domkapitels, übernommen worden ist» (S. 77).
1759 bis 1761 vergrößerte Franz Anton Bagnato die Kirche nach
einem Modell Johann Michael Feichtmayrs im Zeitstil des
Rokoko. Die vielen seitherigen Veränderungen und Renovationen
(worunter besonders diejenige von 1954/55 zu erwähnen ist)
haben den Bestand der Kirche von 1761 nicht wesentlich
berührt. Heyer versucht bei seiner eingehenden Besprechung des

Arlesheimer Doms vorerst die Herausschälung und Rekonstruktion
des ersten Zustandes von 1681 (vgl. Abb. 58). Es sei hier

bemerkt, daß die Abseiten wohl eher sechs statt fünf Fenster (wie

217



Heyer vorschlägt) aufgewiesen haben, auch wenn die
Grundrißskizze sonst einleuchtet. Die beiden vorhandenen Ansichten
Bücheis von 1754 und 1756 (Abb. 41, 40) und ein Stich aus der
gleichen Zeit (Abb. 44) geben übereinstimmend sechs Fenster
an (vgl. S. 72, Anm. 4). Die Sakristeien dürften ursprünglich
etwas länger gewesen sein und über zwei Fenster verfügt haben.
Nach Bücheis Zeichnungen scheint der Chor nicht gestelzt, und
das östliche Fenster des Schiffs liegt wie im Bau 1759/61 bereits
im Anfang der Chorrundung. Offenbar wurden die Fenster der
Abseiten beim Umbau mit denjenigen des Schiffs synchronisiert.
Es tritt hier einmal mehr der hohe dokumentarische Wert der
Büchelschen Zeichnung in Erscheinung. Gern hätte man eine
Rekonstruktionsskizze der Hauptfassade im ursprünglichen
Zustand gesehen. Für das Äußere des Umbaus von 1759/61 konnte
Heyer auf die Resultate der grundlegenden Renovation von
1954/55 zurückgreifen. Im Zusammenhang mit dieser Erneuerung

sagt Heyer, daß die Dachfenster des 19.Jh. durch Gaubenziegel

ersetzt worden seien. Wo waren diese Fenster und was
sind Gaubenziegel Eine ausführliche Beschreibung kommt den
Stukkaturen des Umbaus zu, die Francesco Pozzi und seinem
Sohn Giuseppe (dessen Identifizierung auf Grund von Archivstudien

gelang, S. 87, Anm. 1) zugeschrieben werden. Pozzi
arbeitete nach dem verlorenen Modell Feichtmayrs. Über Pozzi
hat sich Heyer bereits einmal in dieser Zeitschrift geäußert
(Bd. 24 [1965/66], S. 16ff.). Die Erkenntnis, daß die Stukkaturen

nicht von Feichtmayr selbst, sondern von Pozzi ausgeführt
wurden, ist Heyers Entdeckung und wohl sein wesentlicher
Beitrag zur Kunstgeschichte des Arlesheimer Doms. Auch die
signierten Wand- und Deckenmalereien von Giuseppe Appiani
von 1760, die sich im Stil Tiepolo anschließen, erfahren eine
eingehende Würdigung. Von der damals geschaffenen echten
Silbermann-Orgel, «der einzig wieder spielbaren der Schweiz »

(S. 112), und ebenfalls dem Chorgestühl und den Beichtstühlen
Peter Schacherers aus Rheinfelden sind fundierte Stellen gewidmet.

Vom wohl 1793 durch die Kaiserlichen mit Einwilligung
des Basler Bischofs in Günzburg eingeschmolzenen Domschatz,
der den in Basel zurückgelassenen nach 1529 zu ersetzen hatte,
gibt Heyer aus verschiedenen Quellen ein Verzeichnis. Die
heute noch vorhandenen Stücke im Dom von Arlesheim stammen

aus der 1814 abgetragenen Pfarrkirche St. Odilia ; zur Hauptsache

sind es Basler und Augsburger Arbeiten des 17./18.Jh.
Aus der Pfarrkirche dürfte auch der einzige spätgotische Gegenstand

des Doms stammen, die Odilienstatuette (Abb. 98, S. 107).
Die vier Domherrenhäuser auf dem Domplatz gehen zur

Hauptsache auch aufJacob Engel zurück. Es wirkte hier neben
ihm ein namentlich nicht greifbarer Baumeister aus Kayserstuhl
mit. Engel plante die Häuser als ergänzende Elemente zur
Domfassade; aber erst Bagnatos Vertikalisierung der Domfassade
ließ, nach Heyer, die Häuser zu Flügelbauten einer barocken,
auf den Dom zugespitzten Steigerung werden (S. 134). Von den
im Dorf verteilten übrigen Domherrenhäusern wird das Haus
Domstraße 2 wegen seiner 1811-15 von J. R. Forcart-Weis
vorgenommenen Ausstattung im Stil des reinen Empireklassizismus
besonders hervorgehoben. Den Hauptpunkt im Dorf bildet aber
der Andlauerhof, ein in der Mitte des 18.Jh. in ein Barockpalais
umgebautes älteres Gebäude, dessen innerer Reichtum voll
ausgebreitet wird. Das Buch des heutigen Besitzers I. A. Iselin über
das Schloß und Hofgut Birseck (Basel 1955) hat dazu nützliche
Anregungen vermittelt. Von hier aus mag in Heyer die Liebe
zur Arlesheimer Eremitage, dem Englischen Garten, entfacht
worden sein, eine Schöpfung der Balbina von Andlau und des
Domherrn Heinrich von Ligertz (1785). An der vielfältigen
Ausgestaltung dieser sehr reich mit besinnlichen Attraktionen
versehenen gebirgigen Gartenanlage waren offenbar mehrere
bekannte Künstler beteiligt. Den von den Franzosen 1793
zerstörten Garten stellte der Begründer 1810/12 wieder her, und in
dieser Form ist er grosso modo bis heute erhalten geblieben. Die

Beschreibung des Englischen Gartens ist schon von verschiedenen

Autoren als Lieblingsthema behandelt worden; Heyer
bringt hier wenig Neues, zieht aber ein abgerundetes Fazit aus
dem Bekannten. Er hat seine Beschreibung gleichsam als Werk
im Werk ausgestaltet. Die besonders reiche Bebilderung im
Kleinformat ergänzt hier den Text in neuartiger Weise. Bei der in
den Englischen Garten integrierten Ruine Birseck fallt die starke
Berücksichtigung des neogotischen Ausbaus von 1818 auf. Sonst
sind die Texte über Schlösser und Ruinen, auch der abgegangenen,

etwas kurz geraten, sieht man vom Schloß Bottmingen ab.
Dies tritt allerdings nicht als Mangel in Erscheinung, denn die
Burgenforschung ist im Baselbiet schon sehr produktiv gewesen,
und Heyer läßt es an Literaturangaben dazu nicht fehlen.

Neben Arlesheim ist dem Dorf Muttenz mit seiner Festungskirche

St.Arbogast am meisten Forschungsarbeit zugekommen.
Sie bietet unter den in diesem Band zu besprechenden Kirchen
die interessantesten Probleme, sind in ihr doch romanische,
hoch- und spätgotische Partien nebeneinander als wesentliche
Teile vereinigt. Bei den meistenteils übertünchten Wandmalereien

fragt es sich, ob sie nicht alle in den Umzeichnungen Karl
Jauslins von 1880 hätten abgebildet werden sollen, wenigstens
soweit man darauf noch einen klaren Sachverhalt erkennt. Es
scheint uns, die Malereien der 2. Periode wären etwas später
anzusetzen (um 1470 statt 1450). Wieso wurde von den Malereien

von 1507 die Geburt Christi nicht wiedergegeben? Auch
hätte man gern ein besseres Bild vom Jüngsten Gericht gefunden.

Heyer stützte sich hier fast vollständig auf den Artikel von
E.Murbach in «Unsere Kunstdenkmäler» 18 [1967], S. 91-97.
Nr. 44 des Plans (die «Zehn Gebote») ist im Text irrtümlicherweise

mit «Christus» aufgeschlüsselt (Abb. 381, S. 343, 349).
Als Maler dieser spätgotischen Fresken schlug Murbach
Michael Glaser vor. Wir sehen eine Möglichkeit, an Hans Herbst
zu denken. Die Kenntnis vom Stil dieses angesehenen Meisters
deckt sich mit dem, was man auf den fünf abgedeckten
Teilstücken in Muttenz sehen kann. François Maurer hat im 4. Band
seiner Basler Bände schon an Herbst beim Klingental-Zyklus
von 1517 gedacht, die einen vergleichbaren Stil verraten. Nach
dem Meister der Muttenzer Malereien von 1513 (im Beinhaus)
fragt Heyer nicht. Auch hier muß ein fortschrittlicher Maler am
Werk gewesen sein, wie die Landschaft im Bild von den dankbaren

Toten deutlich macht.
Fasziniert hat Heyer offenbar das Thema der Winkelhakenkirchen,

wovon in Binningen-St. Margarethen ein deutliches
Beispiel auftritt. Kürzlich nahm der Autor den Faden in einem
Aufsatz über Winkelhakenkirchen im allgemeinen wieder auf
(ZAK 26 [1969], S. 151 ff). Er weist nach, daß alle
Winkelhakenkirchen von Freudenstadt abhängig und in keinem Fall aus
liturgischen Gründen gebaut worden sind. Weitgehend Neuland
betritt Heyer bei den übrigen Kirchen des Bezirks, wovon
Pfeffingen und Münchenstein auf das 14.Jh. zurückgehen, während
es sich bei den anderen zum Teil um Um- oder Neubauten der
Barockzeit handelt: Benken (1621), Therwil (1627/31),
Allschwil (1699). Neueren Datums sind die katholischen Kirchen
von Aesch (1819/20), Reinach (1876/86) und Ettingen
(1913/14). Maßgebend für die interessante Baugeschichte von
Oberwil war der Aufsatz von J. Ewald im «Baselbieter Heimatbuch

», Bd. X.
Von den Burgen und Schlössern erfährt die verdientermaßen

ausführlichste Behandlung das Weiherschloß Bottmingen, das
1943-45 vollständig restauriert wurde. Unter der Ausstattung
des Festsaals und des Treppenhauses finden sich
«Phantasielandschaften» (S. 260). Diese gehen wie die abgenommenen
Wandmalereien im Schlößchen Gstad in Münchenstein (S. 290)
auf Radierungen von M. Merian zurück (Euvreverzeichnis des

Rezensenten, Nr. 536 und 494). Wie beliebt die Merianischen
Drucke waren, läßt sich immer wieder von neuem feststellen.

Es ist aufs Ganze gesehen erstaunlich, wieviel auf dem Gebiet

218



der Kunstdenkmäler das im allgemeinen noch wenig bekannte,
wenn auch schon zum großen Teil gründlich durchforschte
Baselbiet aufzuweisen hat. Man stellt mit Befriedigung fest, daß
davon in jüngster Zeit verhältnismäßig wenig, jedenfalls nichts
Wesentliches, in Verlust geraten ist, was der Baselbieter
Denkmalpflege ein gutes Zeugnis ausstellt. Vielleicht etwas zu wenig
Beachtung schenkte Heyer der bäuerlichen Kultur. In Muttenz
und in Allschwil leiht er den erhaltenen und meist geschützten
Bauernhäusern einige Aufmerksamkeit, aber in anderen Dörfern
kaum. Um so mehr erfährt man von den teilweise bemerkenswerten

Basler Landsitzen und ihrer Ausstattung, so vom Bruk-
kengut in Münchenstein (1759/60 zum reichen Rokoko-Landsitz

umgebaut), vom Ehingerschen Landgut in der Neuen Welt
(erbaut von Melchior Berri 1829) und von Unter-Brüglingen
(umgebaut 1858 von J.J. Stehlin).

Heyer verfährt überall streng nach den für die Inventarisatoren
ausgearbeiteten Vorschriften. Das hat Vor- und Nachteile.

Ist man einmal in das Buch eingearbeitet, so genießt man die
übersichtliche Klarheit. Für den schnellen Benutzer wirkt es

erschwerend, daß mitunter wesentliche Literaturangaben nicht
oder nur abgekürzt in den Fußnoten angeführt sind. Man muß
das jeder Gemeinde vorangesetzte Verzeichnis konsultieren, das
entweder nach den wesentlichen Akzenten im betreffenden Ort
oder nach den Autoren geordnet ist. Die Bemerkung «op.cit. »

bezieht sich auf die Gemeindeliteraturverzeichnisse und wirkt
erschwerend. Die Bebilderung ist eher sparsam, teilweise zu
sparsam vorgenommen worden. So braucht Heyer für das
abgegangene Klösterlein Engental bei Muttenz eine ganze Seite für
die Beschreibung eines Planes von J. Eglin (S. 370f), den er
nicht abbildet. In der Fußnote ist auf Eglins seltenen Grabungsbericht

von 1938 verwiesen, wogegen in den «Baselbieter
Heimatblättern », die leichter greifbar sind, der Plan auch
vorkommt (BHBL 1964, S. 251 Man gewinnt mitunter das Gefühl,
daß wesentlich verwendete Literatur und neu umgezeichnete
Pläne nicht in der für Heyers Manuskript entsprechenden
Bedeutung zitiert bzw. bezeichnet sind. Für die Arlesheimer
Eremitage leistete beispielsweise August Sumpf wesentliche Vorarbeit.

Seine Publikationen sind nur auf S. 48 vermerkt und auch
da schwer auffindbar, da das Stichwort «Eremitage » unter dem
Titel « Burgruinen » eingerückt ist. Die Seitenzahlen für Sumpfs
Artikel in den BHBL sind übrigens beide Male nicht ganz
korrekt aufgeführt. Gewiß erübrigt Heyers Publikation jetzt
weitgehend die Konsultation der bestehenden Vorarbeiten,
doch wüßte man, um im einzelnen weiterzukommen, gern
genauer, wo Wissen und Anregungen sich herleiten. Für im
Gelände nicht mehr erkennbare Gebäude gibt Heyer die
Koordinaten nach der Landeskarte 1:25000 an. Diese nützliche
Methode sollte fehlerfrei sein, da der Benutzer sonst irregeleitet
wird (fürs Kloster Engental lauten die Koordinaten richtig wohl
616150/261175, S. 370, Anm. 1). Durch eine bessere Nachkontrolle

hätten sich leicht auch andere unrichtige Angaben
vermeiden lassen. Es wäre wünschenswert, im zweiten Band eine
Liste der Berichtigungen zu erhalten.

Bei den einzelnen Partien der Inventarbände stellt sich immer
wieder die Frage nach der gewünschten Vollständigkeit und
Ausführlichkeit. Heyer hat sich hier zum goldenen Mittelweg
entschlossen. Wer an einzelnen Orten in die Tiefe geht, wird -
zwar mit vielen Ausnahmen (etwa Eremitage, Arlesheimer
Dom, Kirche Muttenz) - etwas zu wenig finden, wer sich in
kurzer Zeit orientieren will, wird sich an der Konzentriertheit
und Klarheit der Aussage freuen. Wohlverstanden sollen die
Bände handlich bleiben, und die Herstellungskosten dürfen
nicht ins Uferlose wachsen. Aber der Rezensent lebt der
Überzeugung, daß die späteren Generationen beim Nachschlagen der
Detailangaben zu einem Gebäude oder Kunstwerk, das dannzu-
mal nicht mehr untersuchbar ist, unserer heutigen Ausführlichkeit

und Exaktheit Dank wissen werden.

Heyer hat in relativ kurzer Zeit ein divergentes und großes
Material gemeistert. Man darf der Hoffnung Ausdruck geben,
daß der zweite Band, der zum Teil unbekannteren Landstrichen
gewidmet ist, ebenfalls glückt. Dem Kanton Baselland, der die
Arbeit Heyers ermöglicht, gereicht der vorliegende Band zur
Ehre, und es stimmt freudig, daß seine Bemühungen um die
Inventarisation seiner Kunstdenkmäler in absehbarer Zeit zum
Abschluß gelangen. L. Wüthrich

Paul Hofer und Luc Mojon: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Bern. Band V : Die Kirchen der Stadt Bern [Die Kunstdenkmäler

der Schweiz, Bd.58]. (Birkhäuser-Verlag, Basel 1969.)
299 S., 318 Abb., 2 Farbtafeln.

Bisher lagen vier Kunstdenkmäler-Bände, die der Stadt Bern

gewidmet sind, vor. Paul Hofer bearbeitete in den ersten drei
Stadtbild, Wehrbauten, öffentliche Gebäude und private
Wohnhäuser, und Luc Mojon verfaßte im vierten (1960) die
grundlegende Darstellung über Münster und Chorherrenstift.
Die beiden Kunsthistoriker haben sich nun in das Material des

neu hinzugekommenen fünften Bandes geteilt, dessen Gestaltung

im Laufe der Arbeit mehrmals abgeändert werden mußte,
was seine Entstehung verzögerte. Wollte man ursprünglich nicht
nur den Kreis kirchlicher Bauwerke schließen, sondern auch
Zunfthäuser, Zunftsilber, Posthaus und weitere Profanbauten in
den Band aufnehmen, so beschränkte man sich schließlich auf
die Behandlung der vier noch fehlenden Kirchen. Daraus resultierte

eine bemerkenswerte Übersichtlichkeit und Einheit des

immer noch ansehnlichen Stoffes. Die beiden Hauptkapitel über
die Französische Kirche, den ältesten Sakralbau der Stadt (Luc
Mojon), sowie die Heiliggeistkirche (Paul Hofer) werden
eingerahmt von den Darstellungen der Antonierkirche (Luc Mojon)
mit ihren Wandmalereien (Paul Hofer) und der Nydeggkirche
(Paul Hofer).

Der schlichte Bau der Antonierkirche von 1492/94 interessiert
vor allem durch seine Geschichte und seine einstige Funktion.
Vom Orden der Antoniter wurde er als Spitalkirche errichtet, in
der Spital und Sakralraum eng zusammengehörten, so daß die
Kranken von ihren Betten aus an der im Chor stattfindenden
Messe teilnehmen konnten. Eine Rekonstruktionszeichnung
macht den vorreformatorischen Bauzustand der Kirche deutlich,

der seit ihrer Säkularisierung 1528 bis ins 19. Jahrhundert
durch verschiedene Eingriffe stark verstümmelt wurde. Der Bau
wurde nacheinander als Kornhaus, Postwagenremise und
Antiquitätensaal der Antiquarischen Gesellschaft, als Pferdestall und
Magazin für Löschgeräte verwendet, bis er schließlich zum
Münsterkirchgemeindehaus umgestaltet wurde. Zur Ausstattung

der Antonierkirche gehören u.a. die zwei von Niklaus
Manuel in den Jahren 1518/20 gemalten Altarflügel des Hochaltars,

die sich heute im Kunstmuseum Bern befinden. Bei der
Besprechung der Tafelgemälde tritt Mojon einigen Vermutungen

ihres Entdeckers, C. von Mandach, entgegen: Er sieht in
seiner Rekonstruktion des Hochaltars, dessen Mittelschrein
bekanntlich verschollen ist, die gegenüber von Mandachs
Vorschlag umgekehrte Anordnung der Flügel vor und stellt auch
fest, daß diese in voller Höhe erhalten und nicht, wie von
Mandach glaubt, oben beschnitten seien. In überzeugender
Weise wird auf die ikonographischen Beziehungen der
dargestellten Szenen - vor allem der Heilung der Besessenen und des

Brotwunders in der Wüste, die bei geöffnetem Altar sichtbar
sind - mit den speziellen Aufgaben des Spitalordens hingewiesen.

Hofer widmet ein eigenes Kapitel den Wandmalereien, mit
denen die Antonierkirche ausgestattet war und die zum Teil
noch, wenn auch nicht am alten Ort, erhalten sind. Bemerkenswert

sind die Freskenzyklen der Längswände im Kirchenraum,
welche die Legenden von Antonius und Jakobus dem Großen
zum Thema haben. Auf Grund der stellenweise in frischen Far-

219



ben erhaltenen Fragmente unterscheidet Hofer zwei Künstler:
den eher kraftvoll formulierenden Maler handwerklichen
Zuschnitts der Antoniuslegende neben der differenzierteren Art der
vielfigurigen, individuelle Züge aufweisenden Szenen zur
Jakobslegende. Beide Maler gehören zum Kreis der Berner
Nelkenmeister, die später im Zusammenhang mit der Französischen
Kirche noch zu erwähnensiad.

Das Kapitel über die Prediger- oder Französische Kirche
enthält nach dem geschichtlichen Überblick zunächst eine
Abhandlung über die ehemaligen Klosterbauten, die heute nicht
mehr stehen, so daß alte Veduten, Pläne und historische Photos
den Eindruck der Bauzustände vermitteln müssen. Bedeutsamer
als die Klostergebäude selbst ist deren Ausstattung, von der zwei
großangelegte Wandgemälde auf uns gekommen sind: die 1498
vollendeten Wandmalereien des Sommerrefektoriums und der
Totentanz von Niklaus Manuel. Die Wände des Sommerrefektoriums

waren vollständig bedeckt mit hervorragenden Fresken,
deren besterhaltene Teile sich heute im Bernischen Historischen
Museum befinden. Die mit der Nelkensignatur versehenen
Darstellungen sind ikonographisch ganz auf den Dominikanerorden
bezogen ; einer der umfangreichsten Dominikanerstammbäume
des Mittelalters mit ursprünglich an die hundert Ordensmitgliedern

entfaltet sich auf der Westwand, weitere Dominikaner,
hohe Würdenträger und bedeutende Schriftsteller des Ordens,
schmücken die übrigen Wände des Refektoriums. Den Hauptakzent

bilden die Fresken der Südwand mit dem Schweißtuch der
Veronika, gehalten von den zwei zur höchsten Würde emporgestiegenen

Dominikanern, den Päpsten Innozenz V. und Benedikt

XL, im Zentrum, umrahmt vom Brotvermehrungswunder
des hl. Dominikus zur Linken und den neun Kontemplationsarten

des Ordensheiligen zur Rechten. Die Fragen nach Stil und
Meister werden vom Verfasser bei der Behandlung der
Wandmalereien in der Kirche aufgegriffen. Der zweite große Freskenzyklus,

der zur Ausstattung des Klosters gehörte, ist der 1516/17
von Niklaus Manuel geschaffene Totentanz. 1660 bedenkenlos
zerstört, ist er nur in der 1649 von Albrecht Kauw angefertigten
Kopie erhalten. Die Rekonstruktion der Bildfolge ergibt eindeutig,

daß es sich nicht um einen durchgehenden Fries gehandelt
hat, sondern daß die einzelnen immer ein Bogenpaar umfassenden

Bilder, die übrigens (mit Ausnahme der zwei ersten und des
letzten) al fresco auf die Wand gemalt wurden, von einem
Schriftfeld gefolgt waren. Die Beschreibung der 24 Bilder - sie
sind alle abgebildet - ist äußerst knapp gehalten, auf die
Wiedergabe des Textes ist zu Recht bewußt verzichtet worden. Die
Gegenüberstellung einer in Darmstadt sich befindenden
Federzeichnung Manuels (Tod und Chorherr) und der entsprechenden

Darstellung Kauws macht den enormen Unterschied
zwischen Original und Kopie deutlich (S.83). Die eingehende und
umfangreiche Bearbeitung der Prediger- oder Französischen
Kirche durch Luc Mojon bildet einen Hauptteil des vorliegenden

Bandes, um so mehr als damit ein Bau gewürdigt wird, der
bisher im einzelnen wenig erforscht war. Die Erbauungszeit der
Kirche, die in der Literatur äußerst unterschiedlich beurteilt
und im allgemeinen dem 14.Jahrhundert zugewiesen wurde,
legt Mojon vor allem auf Grund von sorgfältig durchgeführten
Stilvergleichen, da urkundliche Hinweise spärlich sind, in die
Jahre 1269/70 bis 1280/85, wobei keine klare Trennung zweier
Bauetappen Langhaus-Chor angenommen, wohl aber ein
langsameres Emporwachsen des Chores gegenüber dem Langhaus
erwogen wird. Das Langhaus wird demnach 1280, der Chor um
1285 vollendet gewesen sein. Die Frage nach dem Baumeister
der Kirche läßt sich nicht genau beantworten. Nach einem
Passus aus Justingers Berner Chronik bietet sich der Name eines
Bruders Humbert an. Ihn als Architekten anzunehmen, ist
naheliegend, aber nicht zu beweisen. Wieder ist es die Reformation,

die einen ersten baulichen Eingriff bewirkt : 1534 wurden
Chor und Altarhaus zu einem Kornhaus umgebaut. Man schloß

Triumphbogenwand und Chorschrankenpforte und zog drei
Böden ein. Weitere nennenswerte Bauvorgänge brachte erst wieder
das 18.Jahrhundert. 1702 wurde im obersten Geschoß des Chors
der Musiksaal des « Collegium musicum » eingerichtet, und
1753/54 erfolgte der Umbau des Langhauses, bei dem das Westjoch

niedergerissen, die zurückversetzte Barockfassade
aufgerichtet und das beschnittene Mittelschiffdach abgewalmt wurde.
In unserem Jahrhundert erfolgten verschiedene Restaurationen

- die letzte während der Entstehung des vorliegenden Bandes -,
bei denen aber die Trennung von Langhaus und Chor noch
nicht rückgängig gemacht werden konnte. Die Französische
Kirche ist im Rahmen der oberrheinischen Bettelordenskirchen
von großer Bedeutung, weil sie einen einheitlichen Baugedanken
verkörpert und fast alle typologisch wesentlichen Teile bewahrt
hat. Die Rundpfeilerbasilika mit Obergaden-Okuli und mit
einem ausgeprägten Langchor ist eines der frühesten Beispiele
für jene Individualisierung von Langhaus und Chor, die sich im
letzten Viertel des 13.Jahrhunderts bei Bauten der Dominikaner
und Franziskaner bemerkbar macht. Die beiden Bauteile bilden
strukturell kein Ganzes mehr, es fehlt ihnen der gemeinsame
Maßstab. So ist es nicht mehr die Gesamtkonzeption des
Bauwerks, sondern die Qualität der einzelnen Hauptteile, auf
welcher der Rang der Architektur beruht. Bemerkenswert ist das

Sonderjoch am Ostende des Langhauses, ein zum übrigen
Jochrhythmus viel kürzeres, fensterloses Joch, dessen Arkadenscheitel

tiefer gesetzt ist, wodurch ein neuer Langhaustypus
geschaffen wurde. Dieser Sondertypus hat seinen Ursprung in
der älteren Basler Dominikanerkirche, wo er aber, rein funktionell

durch ungewöhnliche Aufstellung des Lettners bedingt, die
Gestalt des Langhauses nicht verändert. Die in Bern erstmals
bewußt gestaltete Sonderform wurde dann in der Basler
Barfüßerkirche wieder aufgegriffen.
Der wichtigste Teil des Innenraumes der Französischen Kirche
ist zweifellos der Lettner. Gegenüber früheren Meinungen, die
seine Entstehung in den Anfang des 15.Jahrhunderts setzen,
erkennt Mojon in ihm ein Werk der Hochgotik, das gleichzeitig
mit dem Bau der Kirche, also kurz nach 1269, geschaffen worden

ist. Der Lettner bildet eine spezielle Ausprägung des
Ziborienlettners. Ordensbedingt sind sein breites Ausgreifen über alle
drei Schiffe und die Trennwände zwischen den Jochen, durch
die eine Art Kapellenreihe entsteht, was die Aufstellung
möglichst vieler Altäre erlaubte. Dank der neuen Datierung kann
nun die Bedeutung dieser Architektur, die Eleganz ihrer
Formen, die seltene Rhythmisierung der Joche erst gebührend
gewürdigt werden. Zur Ausschmückung des Lettners gehören die
um 1495 entstandenen Wandmalereien an Lettnerstirn
(Verkündigung an Maria und Leben des hl. Dominikus), Trennwänden

(Stammbaum Jesse und Stammbaum des hl.Dominikus),
Gewölbekappen (Kirchenväter und Evangelistensymbole) und
Rückwand (die Heiligen Christophorus, Martin und Rochus),
welche wiederum von der Hand eines Berner Nelkenmeisters
stammen. Ikonographisch interessant sind die beiden Stammbäume,

deren direkte Gegenüberstellung eindrücklich wirkt.
Bedeutend kleiner als der Dominikanerstammbaum im
Sommerrefektorium des Klosters ist jener am Lettner «anstrenge
Ordnungsprinzipien gebunden, die sich im letzten Viertel des

15.Jahrhunderts herangebildet haben». Auch bei diesen Fresken

können die Fragen nach Meister und Werkstatt nur im
Zusammenhang mit allen übrigen mit der Nelkensignatur
versehenen Malereien Berns gesehen werden. Mojon gibt in einem
Exkurs einen Überblick über den heutigen Stand der
Erforschung dieser komplexen Materie, in der die Meinungen nach
wie vor kontrovers sind (S. 137-142). Er selbst bietet keine
abschließende Lösung, weist aber u.a. auf die Verwandtschaft
des Christophorus-Martin-Rochus-Bildes mit den Wandmalereien

in der Hauptvorhalle des Münsters hin, welche die Kenntnis

von Werken oberitalienischer Malerei nach seiner Meinung,

220



voraussetzen. Auch in der Darstellung der drei Heiligen sieht
Mojon Einflüsse der Kunst des späten Quattrocento, womit
erwiesen wäre, daß der erste Kontakt bernischer Meister mit
dieser Kunst schon vor den Mailänder Feldzügen stattgefunden
hat. Von den übrigen Ausstattungsstücken der Französischen
Kirche sind noch die ausgezeichnete spätbarocke Kanzel von
Joh. Friedrich Funk und das gotische Chorgestühl, eines der
ältesten der Schweiz, zu erwähnen.

Ganz andere Fragen stellen sich in Paul Hofers Artikel über
die Heiliggeistkirche. An dieser Stelle sollen nur einige Probleme
der Projektierung und Baugeschichte aufgegriffen werden. Die
Diskussion um den Neubau von Spital und Kirche beginnt 1722,
wobei bis 1725 die Vorstellung, daß die beiden Teile eine
bauliche Einheit bilden, Grundlage der Planung bleibt. Die erste
Hälfte des Jahres 1725 bringt dann die maßgebenden
Entscheide: Die Kirche soll außerhalb des Spitalgebäudes aufgeführt

werden, ihr Bau soll dem des Spitals vorangehen. Damit
setzt die Projektierung ein. Es reichen u.a. Niklaus Schiltknecht,
Daniel Stürler und sein Sohn Albrecht Pläne ein, doch lange
kann sich der Rat für keines der Projekte entscheiden. Erst
Anfang 172b entschließt er sich, ein aus den Entwürfen
Schiltknechts und der beiden Stürler kombiniertes neues Projekt in
Arbeit zu geben. Mitte April 1726 setzt dann der Neubau ein.
Von Anfang an beeinflußt der Bautyp des hugenottischen
Predigtsaales, wie er im zweiten Temple von Charenton verwirklicht

worden ist, die Planung maßgebend. Der bei Schiltknechts
Projekten auftauchende und auch so ausgeführte achteckige
Säulenumgang weist hinwiederum auf den 1713-15 gebauten
Temple-Neuf an der Place de la Fusterie in Genf hin.
Erwähnenswert ist der Abraham Wild zugeschriebene Entwurf für die
Heiliggeistkirche, der eine dreischiffige Anlage mit Kuppel und
Doppelturmfassade vorsah und deutlich im Zusammenhang mit
S. Agnese in Rom steht. Noch während des Baues sind verschiedene

Einzelheiten in der Schwebe. Die Frage, ob die Heiliggeistkirche

ursprünglich als vertikal gegliederte reine Säulenhalle
ohne Empore projektiert worden sei, bejaht Hofer im Gegensatz
zu Georg Germann. Er weist auf einen Manualeintrag hin, der
die Errichtung von «Lättnern» (Emporen) nur «im fall der
noth oder mangel platzes» (S. 163, Anm. 1) vorsah. Eine
Rekonstruktionszeichnung vermittelt den großzügigen Raumeindruck

dieses Entwurfs. Der eigentliche Architekt der Kirche
kann nicht mit einem einzigen Namen bezeichnet werden. Ein
Hauptanteil am Bau kommt sicher den beiden Stürler zu, dagegen

muß Schiltknechts Anteil an der Planung nach Hofers
Meinung entschieden eingeschränkt werden, so eindeutig er auch als
der ausführende Erbauer dasteht. Die Kirche enthält einige
ausgezeichnete Details. Hier seien nur die Netzrippengewölbe in
den Umgängen, die wohl als erstes schweizerisches Zeugnis für
das Wiederaufleben der Gotik im frühen 18.Jahrhundert zu
werten sind, und die feinen Stukkaturen J. A. Feuchtmayrs
erwähnt. Mit ihrer präklassizistischen Erscheinung gilt die
Heiliggeistkirche unbestritten als Hauptleistung des reformierten
Kirchenbaus der Barockzeit in der Schweiz.

Die Nydeggkirche, deren Glockenturm und Chor auf den
Grundmauern der alten Zähringerburg ruhen, bildet städtebaulich

den abschließenden Akzent an der Spitze der Aarehalbinsel.
Der erste Bau wurde um 1341 -46 auf dem ehemaligen Burghof
errichtet und stellte eine nahezu quadratische Kapelle mit
eingezogenem Chor dar, der heute noch erhalten ist. Mit dem
Ausbau von 1480-1500 erhielt die Kirche ihren stämmigen
Glockenturm und den bis 1864 beibehaltenen Umfang des mit
einem Triumphbogen ausgestatteten Innenraums. Um 1755

erwog man eine Sanierung des Nydeggquartiers, zu der mehrere
Projekte eingereicht wurden. Fast alle sahen einen Neubau der
Kirche vor. Im Bild wird das kompositionell anspruchsvolle
Kirchenprojekt von Niklaus Sprüngli vorgeführt, das die
städtebauliche Bedeutung des ganzen Planes zeigt. Der Bau der Nyd-

egg-Hochbrücke (1841-44) veränderte die Umgebung der
Nydeggkirche erheblich, so daß man gezwungen war, die unhaltbaren

Verhältnisse zwischen Kirchenschiff und Brückendamm zu
verändern. 1864/65 erfolgten die Erweiterung des Langhauses

gegen die Brücke hin und gleichzeitig eine Umgestaltung des

Kircheninneren. Durch die Renovation von 1951-53 wurde die
Kirche von den Verunstaltungen der vergangenen Jahrhunderte
befreit, und es wurde versucht, die originalen Bestände und
alten Raumverhältnisse wiederherzustellen. Außerdem erhielt
man während dieses Umbaus durch Grabungen und andere

Untersuchungen wesentliche baugeschichtliche Aufschlüsse. Neben

der Antonierkirche und den von Erhard Küng in Angriff
genommenen Teilen des Münsters ist die Nydeggkirche das

dritte Beispiel für die bernische Spätgotik des ausgehenden
15.Jahrhunderts.

Mit knapp 300 Seiten ist der besprochene Kunstdenkmäler-
Band einer der schmälsten ; um so gewichtiger ist jedoch sein

Inhalt. Zu den vier Kirchen und ihren Ausstattungen, die den

Bogen von der Hochgotik bis zum Barock schlagen, gehören
Werke, die wir zu den Hauptstücken schweizerischer Kunstgeschichte

zählen dürfen. Paul Hofer und Luc Mojon bewältigten
ihre weitgespannte Aufgabe mit großer Sachkenntnis und
souveränem Urteil. Nicht zu vergessen seien die sorgfältig ausgewählten

Farbtafeln, Zeichnungen und Photographien, die den Text
aufs beste ergänzen, sowie das von Verena Zimmermann
zusammengestellte Register, das ihn erschließt. Matthias Senn

Jörg Traeger: Der reitende Papst, ein Beitrag zur Ikonographie des

Papsttums [Münchner Kunsthistorische Abhandlungen I],
(Verlag Schnell & Steiner, München und Zürich 1970.) 166

S., 53 Abb.
Die vorliegende ikonographische Studie wurde vom Verfasser
1968 als kunsthistorische Dissertation an der Universität München

eingereicht. In fünf wohlgeordneten Abschnitten geht
Traeger auf die ganze Problematik des Stoffes ein. Im ersten
wird das weiße Papstpferd richtig als Insignie verstanden, das

durch die Konstantinische Schenkung, als ursprünglich kaiserliches

Pferd, in den Bereich des päpstlichen Zeremoniells Eingang
fand. In zwei angehängten Exkursen werden die päpstlichen
Reitprivilegien und die Schimmelabgaben an den Papst
(Reichenau, Remiremont und Bamberg) unter gründlicher Auswertung

aller erreichbaren Quellen behandelt. Ein Fresko bei SS.

Quattro Coronati in Rom, ein Chiaroscuro in der Stanza d'Eliodoro

im Vatikan und die Sala di Costantino werden im ersten
Abschnitt genau auf die historischen Zusammenhänge untersucht

und ikonographisch interpretiert. Der zweite Abschnitt
behandelt die politische Bedeutung des Papa triumphans.
Anhand der Fresken von SS. Quattro Coronati, eines solchen beim
alten Lateranpalast und der Illustrationen zum Sachsenspiegel
erläutert der Verfasser den Zügel- und Bügeldienst und das
Vasallenrecht. Der triumphale Sinn von Roßdienstbildern wird
an vier Beispielen beleuchtet unter ergiebiger Ausnützung
zeitgenössischer Quellen. Der Adventus Papae als Bildtypus wird im
3. Teil gebührend gewürdigt, besonders die Rückkehr Gregors
XL aus Avignon. Auf Seite 72 ist der Sakramentsbegriff der
letzten Ölung - es handelt sich um das Sakrament der Krankenölung,

das mehrmals, nicht nur in Todesgefahr gespendet werden

kann - nicht klar genug umrissen. Im Abschnitt Adventus
und Epiphanie (das Pferd als Lichtsymbol) sind die Interpretierungen

zu weit hergeholt. Die Deutung der Fächer aus Pfauenfedern

am Grabmal Gregors XL von Olivieri (S. 82) ist nicht
besonders glücklich. Der Pfau ist altes Auferstehungssymbol,
aber müssen jene Fächer - Flabelli genannt - außer dem
zeremoniellen noch einen tieferen Sinn haben Der Papst zu Pferd
und das Bild Christi als theologischer Aspekt sind im 4.
Abschnitt hervorragend behandelt. Besonders die protestantische
Propagandagraphik (z.B. in Passional Christi und Antichristi

221



Luthers 1521) ist hier gut berücksichtigt. In einem abschließenden

Kapitel wird der reitende Papst in seiner Geschichtlichkeit
zusammenfassend beurteilt. 53 gut gewählte Abbildungen

illustrieren die gewissenhafte Arbeit. Die Tafeln bringen zum
Teil wenig bekanntes Material; beim Adventus Papae sind z.B.
die Miniaturen aus dem Spiezer und Berner Schilling abgebildet.

Das Verdienst des Autors liegt darin, ein Stück Kultur- und
Kunstgeschichte anhand eines ikonographischen Themas
besprochen zu haben, das bis jetzt nur am Rande gestreift wurde.

| Werner-Konrad Jaggi

Heinrich Gerhard Franz : Niederländische Landschaftsmalerei im
Zeitalter des Manierismus. (Akademische Druck- und Verlagsanstalt,

Graz 1969.) Textband mit 396 S. Text, 43 Farbtafeln,
26 Textabb. ; Tafelband mit 472 Abb. auf 233 Schwarz-Weiß-
Tafeln.

«Die reiche Hinterlassenschaft auszubreiten, die von der
niederländischen Landschaftsmalerei des 16.Jahrhunderts geblieben
ist », bezeichnet der Autor als Ziel seines Werkes, in dem er
außer den großen Meistern wie Hieronymus Bosch, Patinir,
Pieter Breughel gerade die Vielzahl der Strömungen, anonyme
Meister und Werkstattarbeiten, einschließlich der Landschaften
in Zeichnung und Druckgraphik, berücksichtigt. Damit wird
eine Lücke in der Forschung gefüllt, in der für diesen Zeitraum
und dieses Gebiet erst vereinzelte Vorstöße unternommen
wurden.

Nach einer kurzen Einleitung über die Anfänge der
Landschaftskunst in der Frührenaissance Italiens, in Burgund zur Zeit
der Brüder von Limburg und bei den Brüdern van Eyck in den
Niederlanden charakterisiert Franz die eigenwillige Landschaftsdarstellung

bei Hieronymus Bosch, die er einleuchtend als «

antihumanistische», d.h. nicht aus dem Erleben des Menschen,
«sondern aus einer übermenschlichen Schau gestaltete» Landschaft

schildert. Einprägsame Bezeichnungen wie «die rotierende
Welt » (wegen der häufig vorkommenden Kugelgestalt der Erde
bei Bosch), die «dämonische » und die «antigöttliche » Welt sind
der Vor- und Darstellungsweise des ungewöhnlichen Künstlers
adäquat.

Mit Joachim Patinir (1475-1524), dem eigentlichen Begründer

der niederländischen Landschaftsmalerei im 16.Jahrhundert,
wurde Antwerpen zum Zentrum der neuen Kunst. Die geringe
Zahl der signierten Werke Patinirs erschwert die Darstellung
seiner künstlerischen Entwicklung. In den signierten Frühwerken
mit der Darstellung des hl. Hieronymus in der Einöde in der
Sammlung Karlsruhe und der Flucht der Hl. Familie nach Ägypten

in den Königlichen Museen zu Antwerpen erhält die kulissenartig

aufgeteilte Landschaft durch die bizarr herausragenden
Felsengruppen eine «spätgotische » Note. Franz schließt eine
Anregung durch Landschaftsschöpfungen Leonardos nicht aus.
Aber läge es nicht auch nahe, auf die spiralig gedrehten
Felsformationen in den Miniaturen der Brüder von Limburg als
Vorbilder zu verweisen Die Darstellung der Flucht der Hl.
Familie nach Ägypten tritt als ein Hauptthema Patinirs in
verschiedenen Varianten auf (Gemälde in Pittsfield/Mass. ; Prado,
Madrid ; Wien, Kunsthistorisches Museum). Sie erweisen sich als
typische landschaftliche « Erzählbilder », in denen nacheinander
die Ereignisse auf dieser Flucht, wie Kindermord, Kornlegende,
Sturz der heidnischen Götterbilder, in gesonderten Landschaftsräumen

abgelesen werden können. Die reife Stufe von Joachim
Patinir unterscheidet sich durch die Einführung seitlich
begrenzender Baumkulissen, durch eine mehr raumillusionistische

statt linear-flächenhaft empfundene Bildgestaltung.
Eine Zeichnung mit felsiger Landschaft im Museum Boymans-
van Beuningen zu Rotterdam mit der Signatur «Joachim fecit »

ist durch eine Kopie im Nationalmuseum zu Krakau mit der
alten Aufschrift «naer Jocham Patenier... 1597» vermutlich
Patinir zuzuschreiben. Die zeichnerischen Mittel sind äußerst

sparsam, die leergelassenen Flächen sollen «das irrational
Unermeßliche des Raumes » zur Darstellung bringen. Albrecht
Dürer überließ laut Notiz in seinem niederländischen Tagebuch
Joachim Patinir vier Zeichnungen mit Darstellungen des hl.
Christophorus.

Von Patinirs Generation ist Jan Mostaert (1472-1555/56)
mit einer Darstellung der Verstoßung der Hagar in der Sammlung

Thyssen, Lugano, versehen mit dem MonogrammJM, unter
die Landschaftsmaler einzureihen. Ähnlich mit einem großfigu-
rigen Nahmotiv und einer Landschaft im Hintergrunde ist eine
ihm zugeschriebene Landschaft mit dem hl. Christophorus in
dem Museum Mayer van den Bergh in Antwerpen komponiert.
Nach Karel van Mander ist diesem Künstler auch die eigenartige

westindische Landschaft mit dem Überfall eines Indianerstamms

in dem Frans-Hals-Museum zu Haarlem zuzuschreiben,
die K. van Mander im Hause des Enkels von Mostaert in Haarlem

sah. Noch immer ist, wenn auch verwandelt, der Einfluß
Patinirs zu spüren.

Die Künstlergeneration der neunziger Jahre, zu der Bernaert
van Orley, Lucas van Leyden, Jan van Scorel und Marten van
Heemskerck gehören, bemühte sich um den perspektivisch von
einem Blickpunkt gesehenen Landschaftsraum, wobei die
Auseinandersetzung mit der italienischen Kunst bestimmend wurde.
Jan van Scorel, der weite Reisen nach Italien und dem Heiligen
Lande unternahm, war unter Papst Hadrian VI., einem gebürtigen

Niederländer, als Verwahrer der päpstlichen Kunstschätze
eingesetzt worden, kehrte aber nach dem Tode des Papstes nach
Utrecht zurück, wo er seit 1528 als Kanonikus dem Domkapitel
angehörte. Manieristische Züge seiner Kunst sind unverkennbar,
so bei der Darstellung eines hl. Sebastian in einer Landschaft im
Museum Boymans-van Beuningen zu Rotterdam, datiert 1542,
wo die Gestalt des Heiligen nach einer Figur aus dem Jüngsten
Gericht Michelangelos in der Sixtinischen Kapelle zu Rom
konzipiert ist. Scorels Rolle als Vermittler italienischer Landschaftskunst

in den Niederlanden wird mit Recht hervorgehoben.
Interessante Aufschlüsse über das «Wandern von Motiven»

innerhalb der Werkstätten der Antwerpener Landschaftsmaler
bieten die Analysen des Brüsseler Errera-Skizzenbuchs und des

Niederländischen Skizzenbuchs im Kupferstichkabinett zu
Berlin-Dahlem.

Von zwei Zeichnungen des Berliner Skizzenbuchs mit einer
Darstellung der Kreuztragung Christi läßt sich eine Verbindung
zu einem Gemälde gleichen Themas in der Universität zu
Princeton von Herri met de Bles aufzeigen, desgleichen von der
Studie zu einem Hieronymus in der Höhle zu einem
gleichnamigen Gemälde des Künstlers in der Galleria Borghese zu
Rom. Das läßt den Schluß zu, daß ein Teil der Zeichnungen des

Berliner Skizzenbuches in der Werkstatt des Herri met de Bles

angefertigt wurde. Dieser auch in Italien hochgeschätzte Künstler,

vermutlich ein Neffe und Schüler Joachim Patinirs,
bereicherte die Landschaftskunst durch neuartige Motive, z. B. durch
die Darstellung eines Hüttenwerks in Verbindung mit dem
Thema der Flucht der Hl. Familie nach Ägypten in der Galerie
des Joanneums zu Graz und mehrere Repliken, durch bizarre
Felskompositionen mit Brücken und torartigen Durchbrüchen
und durch einen dynamischen Figurenstil, wie in der
Kreuztragung Christi der Galleria Doria Pamphili zu Rom und in der
Akademie der bildenden Künste zu Wien.

Während aber für sein Werk chronologisch sichere Daten wie
auch signierte Werke fehlen, hat sich von dem im gleichen
Zeitraum (1535-1560/70) in Antwerpen tätigen Landschaftsmaler

Cornelis Massijs, dem Sohn des Quinten Massijs, eine
große Zahl signierter und datierter Werke erhalten. Auch bei
ihm ist die Herkunft von Patinir deutlich, die einzelnen
Landschaftselemente aber werden nun durch bildparallelen Aufbau
zu einer Einheit zusammengebunden, das sakrale Geschehen
versinkt im Alltäglichen, wie die Herbergssuche Maria und Jo-

222



sephs in dem Dorfbild mit dem betrogenen Fuhrmann, 1543, zu
Berlin-Dahlem.

Aufmerksam verfolgt der Leser die Entwicklung weiterer Stufen

niederländischer Landschaftskunst bei dem Braunschweiger
Monogrammisten mit dem Sfumato seiner in feinsten Tönen
abschattierten Begleitlandschaften und bei Lucas Gassel, dessen

vielteilig aufgeschlossene Landschaftszeichnungen mit den klein-
figurigen Szenen von Abraham und den drei Engeln, mit Taufe
Christi oder den Heiligen Antonius und Hieronymus von
Hieronymus Cock gestochen wurden, über die Raumdarstellung des
reifen Manierismus in Jan de Hemessens Genre- und
Innenraumbildern bis zu einer neuerlichen Auseinandersetzung mit
italienischer Landschaftsmalerei bei Lambert Sustris.

Alle diese Bemühungen der Vorgänger, heimische und
italienische Formen zu verbinden, gipfeln in dem «eigenwilligsten,
tiefsten und umfassendsten Künstler» der Mitte des 16.Jahr¬
hunderts, in Pieter Breughel. Es ist natürlich, daß Franz ihm ein
umfangreiches Kapitel widmet. Eine Italienreise führte Breughel
bis nach Rom, wo er 1553 nachweisbar ist. Einige frühe
Zeichnungen mit Gebirgslandschaften lassen sich in ihrer Form der
kurvigen Schraffur aus dem Studium venezianischer
Landschaftskunst ableiten. Die großartige Federzeichnung einer
Waldlandschaft mit stark tordierenden Bäumen und dem
vermutlichen Datum 155(6) in der Prager Nationalgalerie ist als
Entwurf für die Radierung von Hieronymus Cock mit der
Versuchung Christi zu sehen. Von hier aus läßt sich die «große
Landschaftsfolge » beurteilen, die Hieronymus Cock nach
Entwürfen Breughels vermutlich zwischen 1555-59 herausgab.
Franz meint zwar, von dem «Reichtum der Bodenerhebungen
und der Oberflächenbewegung, den Breughel in den Zeichnungen

von Gebirgslandschaften fühlbar mache, sei in den
Stichreproduktionen nicht viel geblieben». Dennoch vermittelt die
Stichfolge mit den großartigen Gebirgsfaltungen, Flußtälern,
ländlichen Hainen und Wäldern, in die auch sakrale Szenen
eingestreut sind, den Eindruck von Breughels Dynamik und
seiner urwelthaft erfaßten Landschaftskunst. In den Bildkompositionen

der Jahre 1559/60 der Dorfbilder mit zahlreichen
Figurengruppen allegorischen Inhalts, wie den « Sprichwörtern »,
Berlin, dem « Kampf zwischen Fasching und Fasten» und den
«Kinderspielen » im Kunsthistorischen Museum zu Wien, greift
Breughel zurück auf die Überschaulandschaft mit hochgelegenem

Horizont und stark gedehntem Vordergrund, auf den man
von oben her sieht. Die Versuche orthogonaler Raumdarstellung
vom Anfang der fünfziger Jahre werden aufgegeben. Die
Charakterisierung der Stadt- und Dorfbilder von 1559/60 durch den
Hinweis auf die räumliche Diagonale, die das Bild mit Spannung
und Unruhe erfüllt, ein ruhiges Verweilen des Betrachters
unmöglich macht und ihn in «dauernder Spannung zwischen Nähe
und Ferne hält », wird ergänzt durch die Betrachtung, wie hier
bei Breughel der einzelne Mensch erscheint. Er geht unter in
dem «Gewimmel, auf das der Betrachter in leichter Aufsicht
schaut, wie auf einen Ameisenhügel ». Die vielen bunten
Farbtupfen der Figuren, ihr Gebaren und ihre Bewegungen streifen
das Unheimliche.

Der Zeichenstil dieser Jahre ist dagegen ein völlig anderer. Es
entstehen eng begrenzte Bildausschnitte aus der Nähe gesehen,
keine panoramaartigen Fernlandschaften, wobei sich Breughel
einer punkthaften Zeichenmanier bedient. Dadurch erhalten
die Blätter eine große Zartheit und fangen den feinen Dunst der
Atmosphäre und des Lichtes ein. a\

Einen besonderen Raum in der Darstellung der Breughelschen
Kunst nimmt die Folge der Monatsbilder von 1565 ein, von
denen heute fünf Gemälde erhalten sind : 3 in Wien, 1 in Prag,
1 im Metropolitan Museum in New York.

Im Landschaftsbild des «Januars mit den heimkehrenden
Jägern» verweist der Verfasser auf den «Stimmungshaften und
zugleich auch symbolisch bedeutungshaften Sinn » dieses Ge¬

mäldes. Die geborgene Nähe der Dorfhäuser im Vordergrunde
links mit den drei großen Bäumen, den Jägern und Hunden in
Nahsicht ist zu der Unwirtlichkeit der winterlichen Landschaft
mit ihren Eis- und Schneeflächen bis hin zu dem fernen Gebirge
rechts in Gegensatz gebracht. Die Landschaft ist wohl
durchkomponiert. Der Künstler arbeitet so, daß er «die Distanzen
zwischen der ganz nahen und der fernsten Zone im Bild deutlich
werden läßt» und durch trennende Horizontalen unterbricht.
«Der Mensch steht deutlich in einem Konflikt mit dem Naturraum,

dem er konfrontiert ist. » Das gleiche Kompositionsprinzip
gilt auch für das Herbstbild mit der Heimkehr der Herde in
Wien. Auch hier erscheint rechts ein unwirtliches, schwer
zugängliches Gebirge, das zudem von dunklen Wolken unheimlich
überschattet wird, von der heimkehrenden Herde im Vordergrund

noch durch den Strom getrennt.
In den Winterlandschaften der Jahre 1565-67 mit der

Volkszählung zu Bethlehem von 1566 in Brüssel und der Anbetung
der Könige im Schnee der Sammlung Oskar Reinhart in Winterthur

von 1567 werden die heiligen Geschichten in ein
niederländisches Dorf versetzt, das auf dem Gemälde in Winterthur
dichtes Schneetreiben einhüllt. Als später in den achtzigerJahren
Lucas van Valckenborch Winterlandschaften mit unaufhörlichem

Flockenfall darstellte, ging er darin auf Pieter Breughel
zurück.

Von den Nachfolgern Breughels entwickelt Hans Bol aus
Mecheln, der 1572 vor der spanischen Soldateska nach
Antwerpen floh, einen eigenen Stil. In seiner um 1562 von
Hieronymus Cock gestochenen Folge von Landschaften nehmen Bäume
einen hervorragenden Platz ein. Sie führen stufenweise in die
Tiefe des Bildraumes, den sie in Durchblicken sich öffnen lassen,
« Blickschleusen », wie Franz treffend sagt. Es sind
Gegenwartslandschaften voller Leben und Bewegung ohne religiöse und
mythologische Staffage, anders als in Hieronymus Cocks und
Pieter Breughels Landschaftsserien von 1558 bzw. 1555. Dörfer
an Flüssen, durch die Plan- und Frachtwagen ziehen, ländliche
Feste mit kleinfigurigen Szenen, von ineinandergeschachtelten
Häusern begrenzt und von hohen Bäumen mit breiten Kronen
überschattet, bilden das Thema. In Antwerpen, wo Bol in die
Lukasgilde aufgenommen wurde und 1575 das Bürgerrecht
erhielt, spezialisierte er sich nach van Mander auf die Miniaturmalerei.

Seit etwa 1580 verwendete er in seinen Zeichnungen in
zunehmendem Maße die Lavierung, was zugleich eine Steigerung

der Licht- und Schattengegensätze bedingte. Als 1585

Antwerpen belagert wurde, entwich er abermals und wählte die
nördlichen Niederlande als Domizil: Bergen op Zoom und
Dordrecht, danach Delft und Amsterdam, wo er nach van Mander

1593 starb. Spielte der Baum schon seit Beginn seines Schaffens

eine Rolle, so entstehen in den achtzigerJahren geschlossene
Waldlandschaften, wie 1588 auf einer Zeichnung des Boymans-
van-Beuningen-Museums zu Rotterdam und auf einer
Federzeichnung von 1590 in Wiener Privatbesitz, mit denen er der
nächsten Generation des Gillis van Coninxloo, Jan Breughels
und Pieter Stevens vorauseilte.

An Eigenart steht Bol Lucas van Valckenborch, gleichfalls aus
Mecheln stammend, nicht nach. 1566 verließ er Mecheln und
kam auf dem Wege über Lüttich und Aachen nach Frankfurt
am Main, wo er von dem Statthalter der Niederlande dem Rat
der Stadt empfohlen wurde. Dort hatte sich bereits sein Bruder
Marten van Valckenborch niedergelassen, wie überhaupt in
Frankfurt und in dem benachbarten Frankenthal sich damals
eine ganze Kolonie niederländischer Künstler ansiedelte. In den
Felslandschaften der achtziger Jahre von Lucas van Valckenborch

begegnen abermals die hochaufragenden Felsenmassive
und torartigen Durchbrüche wie bei Herri met de Bles, kombiniert

mit dem Motiv von Schmelzhütten, wie in dem Wiener
Gemälde von 1580 und dem im Prado zu Madrid von 1595.
Doch ist gegenüber dem phantastisch getürmten Aufbau solcher

223



Felsformationen bei ihm eine Beruhigung und größere Schwere
eingetreten. Mehrfach kopiert Lucas van Valckenborch andere
Künstler, wie Marten de Vos, Herri met de Bles und Breughel
(Turmbau zu Babel, 1568, in der Alten Pinakothek zu München).
Seine Waldlandschaft mit dem Angler am Waldteich aus dem
Jahre 1590 im Kunsthistorischen Museum zu Wien füllt, von
wenigen Durchblicken abgesehen, dunkel und dicht den
Bildraum. Der Baumschlag, die Pflanzen des sumpfigen Weihers
sind mit liebevoller Miniaturmalerei ausgeführt. Sowohl Lucas
van Valckenborch wie sein Bruder Marten schufen eine Serie
von Monatsbildern, in denen bei Marten van Valckenborch
zugleich entsprechende biblische Szenen und Gleichnisse
eingebunden sind.

Ein dritter aus Mecheln stammender Meister ist Pieter van
der Borcht, dessen Tätigkeit als Landschaftsmaler von Franz ins
rechte Licht gerückt wird. Auch er teilt mit seinen Landsleuten
Bol und Valckenborch das Flüchtlingsschicksal. Nach der
Einnahme von Mecheln flüchtete er 1572 nach Antwerpen, wo eine
Notiz seines Verlegers Christoph Plantin vermerkt: «Petrus
noster cum uxore ambo morbo correpti et prolibus nudi ad nos
venerunt. » Eine eigenartige Winterlandschaft mit Reihen von
Schlittschuhläufern in perspektivischer Verkürzung und der
Stadt Mecheln am Horizont hat sich in einem signierten und
1559 datierten Kupferstich von ihm erhalten.

Bisher als Autor nicht identifiziert ist der Meister zweier bei
Hieronymus Cock erschienener Serien «kleiner Dorflandschaften

» aus den Jahren 1559 und 1561. Sie sind von besonderem
Reiz durch die eigenwillige Handschrift, mit der Laubwerk und
Baumkronen, Strohdächer, Bauernhäuser und Weglinien in zartem

Strich wiedergegeben werden. Franz erinnert an Breughels
«Nahlandschaften» aus dem gleichen Zeitraum von 1559-62.
Doch ist der Unterschied seiner Handschrift zu der des Anonymus

unverkennbar. Breughels Dorfbilder sind noch stärker der
Atmosphäre verhaftet, «wirken ungewisser, irrationaler».

Unter den Antwerpener Landschaftskünstlern der zweiten
Hälfte des 16.Jahrhunderts ist Cornelis van Dalem, ein
Edelmann, schon von Karel van Mander wegen seiner hervorragenden

Felsenlandschaften hervorgehoben, aber erst in jüngster Zeit
eigentlich wieder entdeckt worden. Das Motiv des Felsenbogens,
der Schlucht- und höhlenartig gestaltet sein kann und in hellen
Durchblicken die Sicht auf die Ferne freigibt, wird mehrfach
verwandt und über Patinir, Herri met de Bles, Breughel und
Hiernonymus Cock hinaus ins Übermaß gesteigert, so in einem
1945 verbrannten Gemälde der Berliner Museen von 1565. Diese
phantastischen Höhlen, aus deren Felsen - ein charakteristisches
Merkmal seiner Handschrift - zierliche Bäume wachsen, sind
bei van Dalem zuweilen als Behausung von Zigeunern dargestellt,

wie in dem Teil eines größeren Gemäldes, das später
zerschnitten wurde, der Slg. van Berg in New York. Völlig anders
erscheint seine Malweise in dem signierten und 1564 datierten
Gemälde eines Bauerngehöfts vor einer Kirchenruine mit stark
tonigen rötlich-braunen bis hellgelben Farben, wo der Ausblick
in die Ferne durch die zahlreichen horizontal gelagerten
Bildelemente versperrt wird, in der Alten Pinakothek zu München.
Auch hier greift ein hohler Baumstamm, der sich oben in feinstes
Geäst und Laubwerk auflöst, über die Gebäude hinaus in den
freien Himmel. Merkwürdig ist die ausschnitthafte Rahmung
eines ihm zugeschriebenen Bildes im Louvre, das in einem
stallartigen Ausschnitt einen Bauernhof mit einer bettelnden Familie
im Vordergrund zeigt.

Als Schüler Dalems ist Bartholomäus Spranger hervorzuheben,
der ein bewegtes Leben hatte, 1566, von den religiösen Unruhen
ausgetrieben, seine Heimatstadt Antwerpen verließ und über
Paris, Mailand und Parma nach Rom wanderte. Von dort
siedelte er nach Wien über, wo er in die Dienste Kaiser Maximilians

II. trat und 1581 Hofmaler Kaiser Rudolfs II. in Prag

wurde. Dort starb er 1611. Die kleinformatige Felsenlandschaft
der Kunsthalle zu Karlsruhe mit den zu beiden Seiten eines
Flußtales sich mächtig aufbäumenden Felsen und einer Caritasgruppe

in der linken Bildecke zeigt ihn unter dem Einfluß seines
Lehrers van Dalem.

Wieviel indes von den ursprünglichen Beständen
verlorengegangen ist, vermag man an dem Beispiel des Gillis Mostaert zu
erkennen. Die Inventare der Antwerpener Kunstkabinette geben
darüber Auskunft. Sie führen mehr als hundert Werke des
Künstlers an, von denen heute nur noch wenige erhalten sind.
Brandszenen und Mondscheinbilder werden unter seinen
Landschaftsgemälden vermerkt. Auch die Darstellung der Flucht Lots
aus dem brennenden Sodom und Gomorrha in der Slg. de Boer,
Amsterdam, ist ein solches Brandbild.

Immer wieder wird das Thema der Flucht der Hl. Familie
nach Ägypten aufgegriffen und neuartig behandelt, so von
Joachim Beuckelaer, der sonst nur als Maler von Innenraumbildern,

als Genre- und Stillebenmaler bekannt ist. Er läßt die
Hl. Familie auf dem Gemälde von 1563 im Königlichen Museum
der bildenden Künste in Brüssel unter dem farbig bunt gemalten
Bauernvolk erscheinen, wo die Landleute mit hochbepackten
Körben und großen roten Tonkrügen längs eines Flusses zum
Markt ziehen und auf einer Fähre übersetzen. Das Genrebild
überwuchert den heiligen Inhalt, z. B. bei dem Gemälde in
Stockholm von 1561, wo der Gemüsemarkt breit den Vordergrund

füllt, Geißelung, Ecce-homo-Darstellung und Kreuztragung

Christi aber klein im Hintergrund und in den antikisierenden

Architekturen desselben verschwinden.
Von Zeit zu Zeit in dieser Entwicklung werden die Bemühungen

der zahlreichen niederländischen Künstler um die verschiedenen
Phänomene der Landschaft von starken Persönlichkeiten
zusammengefaßt. Als eine solche erweist sich Gillis van Coninxloo,
der auf den Voraussetzungen der Antwerpener und Mechelner
Landschaftskunst der sechziger und siebziger Jahre aufbaute.
Einer Malerfamilie entstammend, wurde er 1570 Freimeister der
Antwerpener Lukasgilde, stand der Reformation nahe, verließ
nach dem Fall Antwerpens die Stadt und fand Aufnahme in der
flämischen Emigrantensiedlung, die Kurfürst Friedrich III. von
der Pfalz 1562 in Frankenthal ins Leben gerufen hatte. 1595
kehrte Coninxloo in die Niederlande nach Amsterdam zurück,
wo er 1606 starb. Erst bei ihm verdichten sich die in den
Landschaften von Hans Bol und Lucas van Valckenborch erscheinenden

Baumgruppen zu einem Waldesdickicht von undurchdringlicher

Dunkelheit, aus dem das hellere Grün der Laubkronen
und das dunkle Rot der Stämme und des Waldbodens
hervorleuchten, wie in der Waldlandschaft des Kunsthistorischen
Museums zu Wien oder in der Waldlandschaft mit Hirschjagd von
1600 im Joanneum zu Graz.

Wesentlich sind die zusammenfassenden Betrachtungen in
dem Schlußkapitel, wo Franz auf die ganz andere Entwicklung
der deutschen Landschaftsmalerei im Io.Jahrhundert aufmerksam

macht. Nach den glänzenden Anfängen bei Dürer, Cra-
nach d. Ä. und den Meistern der Donauschule im ersten Drittel
des 16.Jahrhunderts reißt sie hier mit der Reformation plötzlich
ab, während sie sich in den Niederlanden immer reicher und
wechselvoller entfaltet, mit zahlreichen Haupt- und Nebenlinien,
dem weitverzweigten Netz eines Stromes vergleichbar.

Diese vielgliedrige Verzweigung mit deutlicher Scheidung der
Haupt- und Nebenakzente und in feinsinnigen Analysen aufgespürt

zu haben, ist das Verdienst von H.G. Franz in seinem
zweibändigen Werk. In seiner Breite liegt seine Bedeutung,
indem neben den großen Meistern auch die bisher weniger
beachteten zu Wort kommen. Daß die Darlegung im Text durch
die Anschauung der zahlreichen Bildbeigaben und farbigen
Reproduktionen unterstützt wird, ist verdienstvoll.

Lottlisa Behling

224


	Buchbesprechungen

