
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 27 (1970)

Heft: 2

Artikel: Zur Anordnung der romanischen Deckenbilder von Zillis

Autor: Jenny, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Anordnung der romanischen Deckenbilder von Zillis
Von Markus Jenny

Die berühmte romanische Bilderdecke der St. Martins-
Kirche zu Zillis ist in jüngster Zeit nicht nur zu einem der
meistbeachteten Kunstwerke unseres Landes geworden,
sondern hat auch von neuem die Aufmerksamkeit der
Kunstwissenschaft in Anspruch genommen. Mochte eine

Zeitlang die Auffassung herrschen, Erwin Poeschels
meisterliche Monographie von 1941 bedürfe keiner Ergänzung

oder Korrektur, so sind in letzter Zeit da und dort
Einsichten und Lösungsvorschläge aufgetaucht, die
Poeschels Ergebnisse weiterführten, aber zum Teil auch
von seinen Ansichten abwichen. Es geht dabei im wesentlichen

um das Problem der Datierung und der Einordnung

in die Entwicklung der mittelalterlichen Malerei,
um die Frage des Bildprogramms und der Deutung im
Ganzen und Einzelnen und — im Zusammenhang mit
dieser letzten Frage - um Zweifel an der Richtigkeit der
Felderanordnung, wie wir sie heute, als Ergebnis der
Restaurierung von 1938-1940, vor uns haben. Dieser
dritte Problemkreis soll nun - nachdem wir vor drei
Jahren den zweiten behandelt haben1 - aufgegriffen
werden.

1. Daß die Bildfelder vor der Restaurierung von 1938-
1940 in großer Unordnung waren, erkennt jeder sofort, der
den alten Zustand in Augenschein nimmt. Da offenbar bei
der Abnahme der Decke 1938 versäumt worden war, den
alten Zustand photographisch genau festzuhalten - wir
haben uns jedenfalls vergeblich um entsprechende Dokumente

bemüht2 -, bekommt die lithographische Wiedergabe

der ganzen Decke nach Aquarellkopien von R. Weber,

die heute noch im Kunstdenkmälerarchiv in Zürich
liegen und 1887-1898 auf sechs großen Blättern
erschienen sind, dokumentarischen Wert3. Die Wiedergabe
stimmt überall da, wo ein Vergleich möglich ist, mit der
tabellarischen Beschreibung, die J. R. Rahn in den
Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich
(Band XVII, Heft 6) gegeben hat, überein. Einzelne
Tafeln stehen auf dem Kopf; offensichtlich zusammengehörige

sind auseinandergerissen ; einige waren zerbrochen
und sind falsch zusammengesetzt; 21 Felder waren offenbar

ganz in Verlust geraten (oder die darauf befindliche
Malerei war früher schon völlig zerstört), so daß sie

durch ornamentale Malereien ersetzt wurden, die ihren
Platz in den vier Ecken der Decke fanden. Für den
Restaurator ergab sich also nach der Sicherung der noch

vorhandenen Felder und Fragmente die unausweichliche
Frage nach der ursprünglichen Anordnung.

2. Für die Lösung dieses Problems war die Grunderkenntnis

Poeschels die Voraussetzung: Die Decke entspricht in
ihrer Gesamtkonzeption den damaligen Erdkarten: Die
Darstellungen mit Meereshintergrund bildeten einst
einen geschlossenen Randfries, in welchem das Meer den
Wänden der Kirche nach die Decke auf allen vier Seiten

einfaßte, während die übrigen Darstellungen auf die
verbleibende Innenfläche verteilt waren. In die vier
Eckfelder gehören die Tuba-Engel, von denen allerdings nur
zwei erhalten sind (vgl. dazu später Ziffer 12).

3. Für die von diesem Fries umschlossene Innenfläche

werden 7x15 105 Bilder benötigt, während 48 von
den insgesamt 153 Feldern aufden Rand entfallen4. Wenn
man unter den heute noch ganz oder fragmentarisch
erhaltenen Bildern alle mit Meereshintergrund und die
beiden Tuba-Engel ausscheidet, bleiben genau 105 Bilder
übrig. Man hat also nur die vorhandenen Bilder zu ordnen
und muß keine Verluste einberechnen.

4. Wenig Probleme bietet - seitdem Poeschel die Bilder
gedeutet hat - der Martinszyklus im Westen. Diese sieben

Bilder standen auch vor der Restaurierung alle in einer

Reihe, unmittelbar innerhalb des Randstreifens über der
Türe. Mann kann sich höchstens fragen, ob es notwendig
war, die Weihe Martins zum Diakon vom letzten Feld

wegzunehmen und ins dritte Feld der Zeile vorzuverlegen.
In der «alten» Anordnung stand am Fußende des Kreuzes,

zu dem sich ja die jeweils mittleren Felderreihen in
der Länge und in der Breite der ganzen Decke zusammenfügen5,

der heilige Martin, wie er den als König verkleideten

Teufel erkennt und entlarvt (1516). Anerkennt man
die Umstellung, die Poeschel vornahm, so ergibt sich als

Bild am Fußende des Kreuzes (da, wo wir etwa die
Auferstehung Adams finden) kaum weniger sinnvoll das Bild
mit der Totenerweckung durch den Heiligen von Tours
(150); überdies kommt nun die Darstellung des Teufels
in das letzte Feld der ganzen Bilderreihe zu stehen, dahin,
wo wir nach der « Lektüre » dieses Bilderbuches wieder zum
Randfries mit seinen Dämonen zurückkommen. -
Darüber, daß die Bilderreihe mit dem Abriß der Lebensgeschichte

des heiligen Martin ein integrierender Bestand-

69



XIII

XIV

XV

'ïzM*
î

v-

111

3*

'yap;
'

^i-r

mV'
gtmf

4^s/ iV™

rrevywi
s«ac«K|û-

&~K>

IX

"Trsr

i» r %V7V*
-mm 2i>

:¦¦• *./!
X

ÏYa

«ftaafesfcsa

I

SÄ«A-^rrrj

Ì?)
T«£ *

wm*mm on •«

^ ^.$ V
5 >¦•—

iJmWm

WW M **¦."»"*».»*» ki. ,Tt'J.< 0 t é 4 * * t **i *

Abb. 1

Zillis, St. Martin.
Zustand der romanischen
Bilderdecke in der Zeit
zwischen 1820 und 1938
(Montage der
lithographischen Wiedergabe

auf sechs Blättern
nach Aquarellen
von R.Weber,
Zürich 1887-1898, sehr
stark verkleinert)



Vili

abc
:

t-vAS^^J.,"%¦%¦
'r-..ìr.:,. :y

"» r r

r. '- ?,«tSGMSMKK

III

saeseaes

v

Oli),:ivi XI

7
wm£m8Ê&lffîm

1 ï'»Sr*''^nBÎAïWpteSr ¦-- - ¦
-=¦ ¦=-

V^
*^i*?Ä %Lm3&3$4mdS&

IX

mr jkjumsusw

XI

» -t-*^'Jr/**&i*fi -r m.
htsmstmt.:-" Kr^4

Vi -5^
'r.affeaai

t- g' ' '» YY.»f^' :^M;
is»* 'M H

• ' ki sr vr a«
jwniròawwaw!

VTtfWrf"**

jj y^r<Jfc5?:;{
Y,

¦

4 *t#>

Felderbezifferung nach Poe,ehr
(vgl. Anm. 4):

1-9

XII

XVI

48-55, 10

47, 56-62, 11

46,63-69, 12

45, 70-76.13

44, 77-83, 14

43, 84-90, 15

42,91-97, 16

41,98-104, 17

40, 105-111. 18

39, 112-118 19

38, 119-125, 20

37, 126-132,21

36, 133-139, 22

35, 140-146, 23

Abb.2
Zillis, St. Martin. Die heutige
Anordnung der romanischen
Bilderdecke nach E. Poeschel
von 1940 (nach der Abnahme
und Restaurierung durch
H. Boissonnas)



XXXXXMXMXK»
mtwmmi

^ Ij"' ir-

^liiil ;>
.<

»/««vi g

7C-

iäF*a

40 143141 142

Abb. 3 Die vierteilige Komposition mit der Gefangennahme Jesu.

Die einzelnen Bildfelder werden jeweils links unten mit der Katalognummer Poeschels (vgl. Anm. 4) bezeichnet

teil dieses Bildprogramms ist und an dieser Stelle ihren
richtigen Ort hat, wurde das Nötige an anderer Stelle
bereits gesagt7.

5. Die vorletzte Zeile mit der Leidensgeschichte im engeren
Sinne bietet zwei Schwierigkeiten :

Poeschel dürfte recht haben, wenn er die Felder 140-
143 als zu einer über mehrere Felder sich erstreckenden

Komposition gehörig betrachtet8. Wollte man hier eine

Darstellung einzelner Szenen in ihrer zeitlichen Abfolge
erkennen, so müßte man 142 (Judaskuß) vor 141

(Verteidigungsversuch des Petrus) stellen. 140 (drei Häscher,
nach rechts gehend) müßte dann auf 142 folgen und die

chus das rechte Ohr abtrennt), um ihn « zurechtzuweisen ».

Die Häscher aber gehen von zwei Seiten aufJesus zu, diese

Doppelszene mit den beiden auf so verschiedene Weise

versagenden Jüngern zusammenfassend. Jesus ist von
seinen Feinden umringt, so wie wir vom Bösen in der
Gestalt jener Meeresungeheuer im Randfries umringt sind.

Hingegen kann die Reihenfolge von 144-146 so nicht
stimmen. Bild 145 muß die nur von den Synoptikern
berichtete Szene am Ende der Gerichtssitzung des Hohen
Rates meinen, in welcher Jesus angespien und geschlagen
wird (Matthäus 26, 67/68; Markus 14, 65; Lukas 22,

63-65; anders Johannes 18, 22). Mit der Deutung der
sitzenden Figur im Feld 144 als Pilatus dürfte Poeschel

ilm.-^ ,,'.*

WM vi

'.--

%M "J"f«l4/J,".m\MSêhÊÊBmWkmmÊffi.
145 144 146

Abb. 4 Die drei letzten Felder im Leben-Jesu-Zyklus in der wahrscheinlich ursprünglichen Anordnung

Wegführung Jesu, die schon auf dem Bild mit dem Kuß
des Verräters angedeutet ist, fortsetzen. Dann wäre aber
mit 143 (vier Häscher, nach links gehend) nicht viel
anzufangen, und vor allem wäre der Zeigegestus Jesu auf
dem Hauptbild dieser Gruppe (142) schwer zu deuten.
Belassen wir aber hier Poeschels Anordnung, so weist
Jesus mit seiner Rechten auf Petrus (der eben dem Mal¬

recht haben. Würde es sich um den Hohepriester
handeln, wäre er wohl entsprechend gekennzeichnet, ebenso

König Herodes. Und da Pilatus im Credo (im Meßsymbol

wie im Taufsymbol) genannt ist, durfte er hier nicht
fehlen. Daß mit 146 die Dornenkronung (Matthäus 27,

27-30; Markus 15, 16-19; Johannes 19, 2/3; nicht bei

Lukas) dargestellt wird, ist klar. Folgt man nun Matthäus

72



und Markus, so muß die Reihenfolge lauten: 145, 144,
146. Bei Johannes steht die Dornenkronung an anderer
Stelle, vor der Verurteilung durch Pilatus. Nähme man
an, im Bild 144 sei nicht die Verurteilung durch Pilatus
(so Poeschel 33), sondern das erste Gespräch zwischen
Jesus und dem Landpfleger (Johannes 18, 33-38)
gemeint, so würde die Reihenfolge 145, 144, 146 auch auf
die Darstellung des Johannes zutreffen. Und manches
spricht in der Tat für diese Deutung des Bildes. Jesus hält
in der Rechten die Schriftrolle und erhebt die Linke
genau wie auf den Darstellungen der ersten und dritten
Versuchung. Sollte damit etwa angedeutet sein, daß sich
der Herr hier erneut in einer Situation des Versucht¬

werden. Dabei bleibt es, auch wenn man die Felder 144

und 145 umstellt. Und dasselbe gilt auch für die
drittletzte Zeile.

6. Aus den eben gemachten Feststellungen ergibt sich

klar, daß die Felder auch ursprünglich zeilenweise und die
Zeilen vom Chor her nach Westen hin angeordnet waren. Wir
haben weder Anlaß, auch für die Innenfelder eine
Anordnung im Kreise herum zu erwägen, noch auf das

Kreuz besonders Rücksicht zu nehmen, noch kommt eine

Umkehrung des Ablaufes in Frage, bei der die Erzählung
im Westen über der Tür begänne und nach Osten hin
auf das Chor zu liefe, wie W. Myß das vorgeschlagen

s-e» ^-i, ¦jB^eo^rjna. litte •e«3 Or

p n er' "r*

;¦ ¦ <k y-1'

mmmismmmmma. fcS

131 126 127 128 129 l:i(i
ioïà

Abb. 5 Einzug Jesu in Jerusalem mit dem neu gedeuteten Bild 131 (SchrifIgelehrte, die dem Zug kritisch folgen) an der entsprechenden
Stelle zu Beginn der Zeile

werdens befindet Oder soll die Schriftrolle besagen, daß
hier die Schrift und damit der Wille Gottes erfüllt wird
(«Du hättest keine Macht über mich, wenn sie dir nicht
wäre von oben her gegeben » Joh. 19, 11)? Auf alle Fälle
scheint hier eher eine Gesprächssituation als das
Aussprechen des Urteils durch Pilatus gemeint zu sein. Würde
man an Poeschels Deutung von Feld 144 festhalten und
die johanneische Reihenfolge berücksichtigen wollen, so
müßte die Bildfolge lauten: 145, 146, 144. Uns will das

jedoch weniger wahrscheinlich vorkommen. Die
einleuchtendste Reihenfolge bleibt: 145, 144, 146, wobei es

offenbleiben darf, welcher Augenblick der Konfrontation
Jesu mit dem Vertreter des römischen Staates genau
gemeint ist. Am Ende des Leben-Jesu-Zyklus steht dann das

Bild des Königs Christus, der sein Königtum unter dem
Spott seiner Peiniger und im Leiden bewährt. Auf dieses
Bild des Königs in Schmach dürfte dann das Bild des

Königs in Herrlichkeit in der Darstellung des Christus
Pantokrator in der einstigen romanischen Apsis
geantwortet haben9. 145 aber gehört auf jeden Fall an den
Anfang dieser Dreiergruppe und vertritt ein Stück der
Passionsgeschichte, das ebensowenig fehlen durfte wie die
Gestalt des Pilatus: die Verwerfung Christi durch die
Juden.

Wie in der letzten Zeile, so mußten die Bilder auch in
der vorletzten nur innerhalb der einen Zeile neu geordnet

hat10. Denn bei der ziemlich großen Unordnung, die
sonst vor 1938 geherrscht hat, müssen wir solche Überreste

einer sinnvollen Ordnung als mehr oder weniger
unbeabsichtigte Erhaltung des ursprünglichen Zustandes
werten.

7. Eine weitere Beobachtung muß hier angeschlossen
werden : Diese drei letzten Zeilen sind offensichtlich so

geplant gewesen, daß mit dem Zeilenende auch ein
geschlossener Erzählungszusammenhang zu Ende geht. Das
dürfte in den übrigen Teilen der Decke ähnlich gewesen
sein, wobei es freilich vorkommen kann, daß einmal ein

Erzählungszusammenhang mehrere Zeilen umfaßt.

8. Gehen wir weiter rückwärts, so müssen nun, in der
viertletzten Zeile der Innenfläche, die Darstellungen mit
dem Einzug Jesu in Jerusalem kommen. Gerne würde man
das Bild 126, die zentrale Darstellung dieser Zeile mit dem
auf dem Esel einziehenden Sohne Davids, an der
bevorzugten Stelle, auf dem Kreuzesstamm, belassen, wo es

vor der Restaurierung war; und ebenso würde man
gerne rechts davon die Felder 127, 128 und 130 an ihrem
früheren Ort belassen (ein Mann, der sein Kleid auf den

Weg breitet, einer, der mit einem Messer auf einen Baum
geklettert ist, um dort Zweige abzuhauen, und die
sonderbare, anachronistische Darstellung zweier Priester, die

73



»7

me#» " ^SW
68

P*Ä„

£•»-->..

'12 'Ir!

SS!* V .-*S

?S

i)i) 1(1(1 101 102

^^^^^^CiriW^^Wi'
p

M
103 05104

ffl U*
57= r^s>

r ^

>^> »u... iiiÙL.C

I
*'"' iïhmm

A^V

113 114 136 137

Abb. 6 Beispiele für den Hoheits-, Droh- und Fragegestus (mit der Handfläche nach außen senkrecht erhobene Rechte)

74



mit Weihwasser und Weihrauch dem Zuge voranschreiten).

Nun ist aber beinahe sicher, daß 129 (zwei Männer,
die Zweige auf den Weg streuen) nur neben 128 stehen
kann ; an seiner früheren Stelle ist es sinnlos. Wir müssen
also auf dieser Zeile rechts von Christus aufjeden Fall vier
der Bilder des Einzugs (127-130) und dasjenige mit der
Tempelreinigung (132) anschließen. Auf diesen vier zum
Einzug gehörenden Bildern blicken alle sechs Personen
nach links, also dem einziehenden Christus entgegen. Das
zunächst etwas indifferent erscheinende Bild 131 hat
Poeschel der Tempelreinigung zugeordnet, so daß die
Zeile mit dem Bild 126 (Christus, auf dem Esel reitend)
beginnt. Das ist nicht befriedigend. Viel besser würde
man das eben genannte Feld 131 an den Anfang der
Zeile stellen, so daß diese drei Männer hinter dem
einziehenden Christus hergehen.

Poeschel gibt (S.91) zu, daß die Zuordnung von 131 zu
132 nicht zwingend ist. Er stellte das Bild in diese Zeile,
weil es ihm zum Füllen derselben hier am besten diente.
Nun meinen wir aber, daß sich bei genauerer Beobachtung
der Bildaussage hier doch mehr Klarheit gewinnen ließe.

Schon Poeschel hat auf die Formelhaftigkeit der hier
vorliegenden Bildsprache hingewiesen. Bei konsequenter
Beachtung dieses Aussageprinzips kann man wohl an
verschiedenen Stellen noch zu einer besseren Deutung und
damit zu mehr Gewißheit über die ursprüngliche
Anordnung kommen. Hier - und dann auch bei einigen
anderen Bildern - gilt es, auf dreierlei zu achten :

a) Die Fußstellung der Figuren zeigt in den meisten
Fällen an, ob eine Person geht oder steht. Im vorliegenden

Falle zeigen die drei Männer die Fußstellung des
Gehens. Als beobachtendes Volk bei der Tempelreinigung

müßten sie aber eher mit der Fußstellung des
Stehens dargestellt sein.

b) Es gibt beim Zilliser Meister (bzw. in seiner Vorlage
und dann auch bei seinen Schülern oder Gesellen) vier
charakteristische Handstellungen. Poeschels Charakterisierung

und Deutung dieser Gesten (S.46) scheint uns
nicht ganz zutreffend zu sein. Was er als Rede- und
Segensgestus bezeichnet, wäre eher als Segens- und Ver-

kündigungsgestus zu kennzeichnen. Für das Reden ist er
nur ein einziges Mal verwendet: beim Gespräch Jesu
mit der Samariterin am Jakobsbrunnen (116). Da es auch
sonst Verwechslungen oder Ungenauigkeiten gibt11, darf
aus dieser einen Verwendung aber nicht die allgemeine
Bestimmung abgeleitet werden. Vielmehr müssen wir
wohl einen anderen Gestus als den Redegestus charakterisieren,

nämlich die auffallendste unter allen vorkommenden

Gebärden : die nach außen geöffnete, erhobene Hand.
Gewiß ist dies auch ein «Bildzeichen für die Feierlichkeit
des Augenblicks» (Poeschel), so vor allem beim verklärten

Jesus und den beiden Zeugen des Alten Bundes, die
neben ihm erscheinen (124, s.Abb.9), entsprechend auch
bei dem neben dem Täufer erscheinenden Elia (94,
s.Abb. 12), ebenso bei Jesus nach der Versuchung (102)

und auf der Flucht nach Ägypten (82), ferner bei der
Darstellung im Tempel (78), beim Wunder von Kana
(103) und wohl auch bei zwei weiteren von den insgesamt
neun Darstellungen Josephs (73, s.Abb. 21, und 84, s.Abb.
24) und bei einem der drei Könige vor Herodes (68) ;

auch 117 (s.Abb. 10) dürfte hierher gehören. Noch
häufiger aber ist dieser Gestus da verwendet, wo es

gilt, ein nachdrückliches, nicht selten ein drohendes

Fragen oder ein Streitgespräch ins Bild zu bringen,
so bei der Versuchung Jesu (99, 101), in der
Geschichte vom zwölfjährigen Jesus im Tempel, wo nicht
nur die Schriftgelehrten fragen (93), sondern auch
die besorgten Eltern (92). Die Hörer der Täuferpredigt
(95, 97, s.Abb. 12) fragen ebenso besorgt («Was sollen
wir tun? », Lukas 3, 10, 12, 14) wie die Jünger beim letzten

Mahle (136/137, «Herr, bin ich's?», Matthäus 26,
22). Die Frage Jesu «Wer hat meine Kleider angerührt? »

(Markus 5, 30) in der Geschichte von der Heilung der
blutflüssigen Frau (106, s.Abb. 18) wird genau so wie die

Frage der Jünger «Wer ist der Größte im Himmelreich »

(Matthäus 18, 1) auf diese Weise angedeutet (120, s.Abb.
9). Das Gespräch der Jünger mit Jesus über Tod und
Auferstehung anläßlich des Todes des Lazarus (Johannes
11, 7-16) ist durch eines Jüngers erhobene Hand
gekennzeichnet (113) wie das Gespräch Jesu mit Pilatus durch
die gleiche Gebärde des Schmerzensmannes (144, s.Abb.
4). Schließlich finden wir diese Gebärde auch bei der
Syrophönizierin (109), die Jesus gebeten hatte, ihre
besessene Tochter zu heilen, und die nun das abweisende
Wort Jesu von dem Brot der Kinder, das man nicht den
Hunden geben soll, schlagfertig pariert: «Ja, Herr; aber
doch essen die Hündlein unter dem Tisch von den Brok-
ken der Kinder» (Markus 7, 24-30 und Parallelen).
Also wiederum eine Art Streitgespräch. Und so muß auch
dem gleichen Gestus bei Petrus auf dem Bild 122 besondere

Bedeutung zukommen (s. unten Ziffer 10). Auf dem

zur Rede stehenden Bilde (Abb. 5, Nr. 131) zeigen nun
zwei der drei Männer diesen Ehrfurchts- oder Redegestus,
während der dritte mit dem einfachen Zeigegestus nach

vorne weist. Stellt man das Bild links neben dasjenige mit
dem einziehenden Herrn, so gehen diese drei Männer hinter

Jesus her, weisen auf ihn und geben entweder ein
Zeichen der Ehrfurcht von sich oder äußern eine Frage.
Nun lesen wir Matthäus 21, 8f. : «Viel Volks breitete die
Kleider auf den Weg [Bild 127]; die andern hieben
Zweige von den Bäumen [Bild 128] und streuten sie auf
den Weg [Bild 129]. Das Volk aber, das voranging und

nachfolgte, schrie und sprach: (Hosianna dem Sohne
Davids! Gelobt sei, der da kommt im Namen des Herrn.
Hosianna in der Höhe > » Dies könnten also die auf Bild
131 Dargestellten sein. Eine andere Möglichkeit freilich
ergibt sich, wenn wir bei Lukas (19, 39) weiter lesen:

«Und etliche der Pharisäer im Volke sprachen zu ihm:
< Meister, strafe doch deine Jünger [wegen dieses
gotteslästerlichen Gesanges] > Er antwortete und sprach zu

75



@Ë Vtt*

VN

133 147 148

Abb. 7 Beispiele für die Beinkleidung der Gegner Jesu und der Heiden (133: Der Hohepriester übergibt einem Diener den Verräterlohnfür
Judas; 147/148: Martin und der Bettler am Stadttor von Amiens - Martin ist römischer Offizier und noch nicht getauft!)

ihnen: <Ich sage euch: Wo diese werden schweigen, so

werden die Steine schreien > » So könnten auch diese mit
Jesus in ein Streitgespräch eintretenden Pharisäer mit
dem Bilde gemeint sein.

c) Um hier entscheiden zu können, beachten wir als

drittes die Beinkleidung dieser drei Männer: Sie tragen
Schuhe und schwarze Strümpfe, die beim mittleren
zudem mit weißen Bändern geschnürt sind. Jünger sind es

also nicht; denn die Jünger tragen immer Schnürsandalen

an den bloßen Füßen. Aber auch Leute aus dem Volk,
die Jesus mit dem Ehrfurchtsgestus zujubeln, können es

wohl nicht sein, denn diese tragen helle und ungeschnürte
Strümpfe. Geschnürte schwarze (seltener auch geschnürte
helle) Strümpfe tragen sonst: die drei Könige, geschnürt
nur auf der Hinreise (64-66, s.Abb. 22), die Vollstrecker
des bethlehemitischen Kindermords (85, 88; auf 87 sind
die Strümpfe hell; s.Abb.24), zwei der fünf Hörer der
Johannes-Predigt (97, s.Abb. 12), unter denen neben
(römischen) Kriegsleuten (Lukas 3, 14) sich auch Pharisäer
und Sadduzäer befanden (Matthäus 3, 7), ferner der
Mann, der als Bittsteller vor Jesus erscheint (105, also der
römische Hauptmann von Kapernaum und nicht der
Synagogenvorsteher Jairus, s.Abb. 18), zwei Männer
«aus dem Volk» (106, s.Abb. 18), der Besessene von
Cerasa (107, undeutlich, s.Abb. 18), die Diener des
Hohenpriesters (133), die jüdische Tempelpolizei (140-146,
s.Abb.3 und 4) und Martin als römischer Offizier (148).
Es sind also niemals die Jünger Jesu, sondern Heiden
(insbesondere Römer) oder andere Jesus (noch)
fernstehende oder gar feindlich gesinnte Personen, die so
gekennzeichnet sind. Die missionarische Thematik, die wir
in anderem Zusammenhang in der Botschaft der Zilliser
Decke glaubten wahrnehmen zu können12, findet offenbar
auch in dieser Einzelheit der Darstellungsweise ihren
Niederschlag.

Die beiden Bilder 131 und 132 mußte Poeschel von
sehr weit her holen. 132, die Tempelreinigung, könnte
man im Hinblick auf das Johannes-Evangelium, wo diese

Begebenheit nicht im Zusammenhang mit der
Leidensgeschichte erzählt wird, sondern in den Anfang des öffentlichen

Wirkens Jesu gehört (2, 14-15), auch an einer

früheren Stelle einordnen. Doch können wir ohne dieses

Bild die Zeile nicht füllen, und nach dem, was wir vorhin
(Ziffer 7) feststellten, scheint es uns nicht geraten, in den
drei vorangehenden Zeilen alle Bilder um eines nach
rechts zu verschieben.

9. Offenbar wurde bei der vorletzten Deckenrenovation13

nicht die ganze Decke auf einmal demontiert. Denn es fällt
auf, daß die Bilder der nun noch verbleibenden zwölf
Bildzeilen des Innenfeldes zwar stark durcheinandergeraten

sind, aber nur innerhalb von zwei Gruppen zu je
sechs Zeilen. Offensichtlich wurde beim Eingang begonnen,

wobei man zunächst nur Zeile um Zeile, dann zwei
Zeilen miteinander und schließlich deren je sechs abnahm
und wieder montierte. Jedenfalls möchte man meinen,
daß die Zeilen I-VHI nicht gleichzeitig mit den Zeilen
IX-XIII und diese nicht gleichzeitig mit den restlichen

weggenommen wurden. Wie würde es sich sonst erklären
lassen, daß innerhalb dieser Gruppen ein solches
Durcheinander herrscht, dann aber doch drei saubere Grenzen
auftreten, die von keinem einzigen Bildfeld überschritten
wurden, als aus der ursprünglichen Ordnung die bis 1938

vorliegende Unordnung wurde14.
Diese Feststellung läßt einen in diesem Zusammenhang

nicht unwesentlichen Schluß zu: Es ist wahrscheinlich,
daß die Decke in der langen Zeit zwischen ihrer
Entstehung und 1938 nur einmal demontiert wurde. Wäre
die bis 1938 vorhandene Unordnung in mehreren Etappen

entstanden, so wären diese Grenzen verwischt worden.

In einem Fall bedeutet das eine klare Entscheidung:
Das Bild mit der Belebung der tönernen Vögel durch den

Jesusknaben (91) kann nur an dieser Stelle zu Anfang von
Zeile VIII gestanden haben. Denn später ist es aus
inhaltlichen Gründen nicht möglich, früher aber nicht
wegen dieser Grenze.

10. Der Leidensgeschichte geht jetzt unmittelbar voran
die drei Felder umfassende Komposition mit der Verklärung

Jesu auf dem Berge (123-125). Sie stand vor der
Restaurierung in derselben Zeile, in der sie jetzt steht,
jedoch in der Mitte der Zeile, so daß das Mittelbild der

76



49 54 55

T2^ 5961 73

65 fS4
^,o> >. o

<
72 17IA

62

\ -90

X
9i 97 95

101 102. I03 104*»o
rvl

105 11010908 10607

711Z 113 117/\
Î22 119124 120121 23 25

HZ131 127 3026 128 129

J
133 134 135- 1% 13« 139137

140 141 142. 143 146^ m
147 148 149 ISC \S2. miti

Abb. 8 Schema der hier vorgeschlagenen neuen Anordnung mit Angabe der Verschiebungen vor der Restaurierung. Die Nummern
beziehen sich auf den Katalog Poeschels (Anm. 4). Kleine Ziffern kennzeichnen diejenigen Felder, die wir an der Stelle belassen
möchten, die Poeschel ihnen gegeben hat (vgl. Abb. 2). Mit großen Ziffern sind die Felder bezeichnet, für die wir eine andere als
die heutige Stellung als die ursprüngliche vermuten. Mit -> wird kenntlich gemacht, von welcher Stelle der unrichtigen Anordnung
(Abb. 1) ein Feld an seinen jetzigen Platz gebracht werden mußte bzw. an seinen richtigen Platz hätte gebracht werden müssen.
Die Felder, von denen kein Pfeil weg- und zu denen kein Pfeil hinführt (53, 54, 55, 63, 70, 71, 72, 83, 123, 124, 125, 147, 148),
haben auch nach 1820 den Platz innegehabt, der ihnen vermutlich von Anfang an zukam

77



121 122 123 124 125 120 119

Abb. 9 Neue Anordnung der Zeile XII (Petrusbekenntnis, Verklärung, Vom Kindersinn)

Komposition mit dem verklärten Christus zwischen Mose
und Elia auf den Kreuzesstamm zu liegen kam. Nach
dem alten und bewährten archäologischen Grundsatz,
daß man eine vorgefundene Ordnung so lange als die
ursprüngliche betrachten soll, bis etwas anderes sich
unausweichlich aufdrängt, möchten wir diese Stellung als
die richtige betrachten.

In die beiden Felder vor der Verklärung (links davon)
möchten wir die Bilder 121 und 122 legen, die als
Petrusbekenntnis gedeutet werden müssen (von Rahn für 122

bereits erwogen, von Poeschel S.29 abgelehnt). Diese

wichtige Geschichte (Matthäus 16, 13-20), die derjenigen

von der Verklärung (Matthäus 17, 1-13) vorangeht,
dürfte kaum gefehlt haben. Bei einem Bilde, auf dem nur
Jesus und der durch die Tonsur gekennzeichnete Petrus
zu sehen sind, kann es sich nicht um die Aussendung der
Jünger «zu zweien» handeln15. Zudem hat Petrus nicht
die Fußstellung des Gehens, wie das bei der Aussendung
zu erwarten wäre, sondern die des Stehens. Mit dem Ehr-
furchtsgestus ist sein Bekenntnis «Du bist Christus, des

lebendigen Gottes Sohn » angedeutet. Möglich ist es

allerdings auch, die Handstellung als Drohgestus zu
verstehen und auf das gleich anschließende Gespräch zu
beziehen (V. 21-23), wo Petrus im Anschluß an Jesu erste

Ankündigung seines Leidens den Meister anfährt: «Herr,
schone dein selbst ; das widerfahre dir nur ja nicht » und
Jesus dann antwortet: «Hebe dich, Satan, von mir! Du
bist mir ärgerlich. » Dazu würde passen, daß Jesus hier
mit dem Zeigegestus auf die Schrift in seiner Linken weist,

genau wie in der Versuchungsgeschichte. Von der
Gesamtthematik der Decke her würde man natürlich dieser

Deutung von Bild 122 gerne den Vorzug geben. Aus der
Fußstellung ergibt sich die Zusammengehörigkeit von
121 und 122, während 120 der anderen, das Gehen
andeutenden Fußstellung wegen nicht mit diesen beiden
Bildern zusammengehören kann.

Vielmehr dürfte 120 mit 119 zusammengehören.
Poeschel hat 119 bestimmt richtig gedeutet, wenn er dazu
Matthäus 8, 3 nennt. Nur halten wir es für ausgeschlossen,

daß das Zilliser Bildprogramm darauf verzichtet
haben sollte, die bei dieser Szene unentbehrlichen Jünger
mit darzustellen (so Poeschel, S.29). Denn an sie, nicht
an das Kind, richtet sich ja die Rede Jesu. In 120 haben
wir nun die passende Ergänzung mit der Darstellung der
Jünger. Ihre Fußstellung zeigt das Gehen (von links

nach rechts) : «Zu derselben Stunde traten die Jünger zu
Jesu und sprachen : <Wer ist der Größte im
Himmelreich?)» (Matthäus 18, 1). Der Ehrfurchts- und Redegestus

des einen Jüngers scheint auch hier wieder die
Frage anzudeuten, mit der die Jünger zu Jesus kommen.
Darauf ruft Jesus ein Kind und stellt es mitten unter sie

(im Bild: vor sie hin) und sagt: «Wahrlich, ich sage euch:
Es sei denn, daß ihr umkehret und werdet wie die Kinder
[wegen dieser Mehrzahl vielleicht stehen hier zwei Kinder
vor Jesus], so werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen »

(V. 3). Daß Jesus bei dieser Antwort aus einem Hause

^wmwmrM PTjSv C2i

IH ¦¦

vPT^
118117

Abb. 10 Zwei zusammengehörige Felder mit ungleich großer
Bildfläche (Jesus predigt im Tempel); vgl. auch Abb.6 (103/104,
113/114, 136/137), Abb.9 (123/124) und Abb. 12 (96/97 oder
96/95)

tritt, könnte sich auf die Markus-Fassung dieser
Geschichte beziehen, wo es heißt (9, 33) : «Und da er daheim

war, fragte er sie: <Was habt ihr miteinander auf dem

Wege verhandelt > » Daß die beiden Kinder unter einer

Kuppel stehen, wie sie, nach Poeschels einleuchtender
Deutung, auf den Feldern 117 und 118 am Ende der
vorhergehenden Zeile die Synagoge bezeichnet, scheint im
Text nicht begründet zu sein. Vielleicht darf man aber
hierin, ähnlich wie bei der Gebärdensprache, eine
typisierende bildnerische Ausdrucksweise erblicken, die
einfach sagen will: Hier geht es um ein Stück der Lehre Jesu.
Es ist übrigens bemerkenswert, daß es sich - falls unsere
Deutung richtig ist - bei den genannten beiden Feldern

um das einzige Lehrstück Jesu handelt, das auf dieser
Decke erscheint, da ja keines der Gleichnisse, aber auch

78



nichts aus der Bergpredigt in diesem Bildprogramm
Berücksichtigung gefunden hat.

Das einzige, was gegen eine Zusammenordnung der
beiden Felder 120 und 119 sprechen könnte, ist das stark
verschiedene Format der inneren Bildfläche; aber das ist
gerade etwa bei 117/118, die doch sicher zusammengehören,

ähnlich.

11. Im mittleren Teil der Decke (Zeilen VIH-XI) möchten
wir die Anordnung Poeschels (von einer Kleinigkeit
abgesehen) einstweilen so belassen. Zwischen den Zeilen VII
und VIII besteht die schon erwähnte Grenze, die sichtbar
wird, wenn man den Verschiebungen nachgeht, die von
der Unordnung vor 1938 zur mutmaßlich richtigen
Anordnung führen (s.Abb.8). Bild 91 (der Jesusknabe
belebt die tönernen Vögel) kann an keiner andern Stelle
untergebracht werden als zu Beginn der Zeile (vgl. oben
Ziffer 9). Der Verfasser des Bildprogramms, der mit
diesem Bilde eine neue Zeile einleitet, hat offenbar diesen
apokryphen Bericht (Pseudo-Matthäus 2) nicht mehr zu
den Geschichten um Jesu Geburt im weiteren Sinne
rechnen wollen, die mit dem Kindermord zu Bethlehem
am Ende von Zeile VII abgeschlossen sind, sondern (mit
dem gleich folgenden kanonischen Bericht über den
zwölfjährigen Jesus zusammen) zu den Jugendgeschichten.

Das Ereignis soll sich ja auch - so will es die
Darstellung mit dem Tempel im Hintergrund16 - in Jerusalem,

also nach der Rückkehr aus Ägypten zugetragen
haben. Der apokryphe Bericht verlegt das Ereignis ins
fünfte Lebensjahr Jesu.

Liegt jene wahrscheinlich durch die Art der früheren
Demontage der Decke zufällig zustande gekommene
Grenze zwischen den Zeilen VII und VIII, so stoßen wir
eine Zeile tiefer auf eine viel wichtigere, weil im Aufbau
des Bildprogramms begründete Grenze. Wenn man
bedenkt, welche Rolle die zahlensymbolischen Zusammenhänge

in diesem Kunstwerk spielen17, wird man es nicht
als einen Zufall bezeichnen, daß die Geschichte Jesu in
zwei Quadraten von je 7 x 7 quadratischen Bildfeldern
dargestellt ist. Und wenn wir beobachtet haben, daß das
Ende eines Erzählungszusammenhanges immer mit einem

Zeilenende zusammenfällt (s. Ziffer 7), so werden wir uns
nun fragen, ob nicht eine besonders starke Zäsur am
Ende des ersten Quadrates (also am Ende von Zeile VIII)
festzustellen ist. Das ist nun tatsächlich der Fall. Genau
mit Zeile IX beginnt die öffentliche Tätigkeit Jesu. Die
kirchliche Tradition, welche die Taufe Jesu zu den
Ereignissen zählt, die am Fest der Erscheinung gefeiert werden,

hat die Geistverleihung und die Stimme vom Himmel,

dieJesus legitimierte, als den Akt, derJesu öffentliche
Tätigkeit eröffnete, verstanden. Jetzt ist Jesus gewissermaßen

zum König (wenn auch zum leidenden König)
gesalbt. Das mag mit ein Grund sein, weshalb auf dem
Taufbild offensichtlich die Salbung mit Chrisam (aus
dem späteren Taufbrauch in diese Szene zurückproji-
ziert) dargestellt ist (Poeschel, S. 25). Stellt also das zweite
Quadrat von 7x7 Bildern Jesu öffentliche Tätigkeit dar,
so das erste den Heilsplan Gottes und die Vorbereitung
dieses sieghaften Wirkens Jesu auf Erden in seiner Geburt
und Kindheit bis hin zu der Vorankündigung seines

Kommens durch den Täufer Johannes.
Sollte die ganze Decke auf jene 17 x 9 153 Felder

kommen18, so blieb nun, nach Abzug der Randfelder,
noch eine Zeile übrig, eben jene letzte Zeile mit den
Bildern zur Martins-Vita, die immer wieder Kopfzerbrechen
bereitet hat. Sie wird nun, vom Gesamtaufbau her
betrachtet, von neuem unentbehrlich. Was in zwei Quadraten

von je 7x7 Feldern über Jesus ausgesagt wurde, das

wird in dieser einen Zeile von 7 Feldern an einem Beispiel
in seiner Anwendung auf uns gezeigt19.

Eine Umstellung dürfte am Ende von Zeile VIII noch

nötig sein. In sehr differenzierter Weise wird die Predigt
Johannes des Täufers in zwei Darstellungen von je zwei
Bildern vergegenwärtigt (94-97). Einmal wird Johannes
gezeigt als der zweite Elia (94), also als Bußprediger.
Das ist der synoptische Johannes. Das andere Mal wird
er als der Prophet dargestellt, der von Jesus, dem Lamm
Gottes zeugt (96). Das ist der johanneische Johannes. Es

stellt sich nun die Frage, ob die beiden Bildfelder, welche
die jeweiligen Zuhörer wiedergeben, richtig zugeordnet
sind. Die jetzige Zuordnung hat den Zustand vor 1938

für sich. Da aber die vier Felder ohnehin nicht an der

» i, vY^y \*v*7

-«fc

¦ *
C 7'

Y

-
...•.

mÊÊÊm

u Lk
112 13291

Abb. 11 Der Tempel zu Jerusalem in typischer Darstellung auf drei Bildern (Belebung der tönernen Vögel;
Heilung eines Krüppels; Tempelreinigung)

79



'** £:'«meieggË££uà. <a&

VrZméSm

ì Ss»*

I »ss

%94

Abb. 12 Die beiden Aspekte der Predigt Johannes des Täufers (Buße und Christusverkündigung) in zwei Doppelbildern in der
korrigierten Anordnung; 95 und 97 sind vertauscht

Stelle bleiben können, an der sie damals waren, hat dieses

Argument weniger Gewicht. Denn vom Inhalt der Bilder
her müßten wir sie umgekehrt zuordnen. Unter Anwendung

der Beobachtungen, die wir unter Ziffer 8 mitgeteilt
haben, ist nämlich zu sagen : Zwei der Zuhörer auf Bild
97 sind durch die schwarzen, weiß geschnürten Strümpfe
als Heiden oder Gegner Jesu gekennzeichnet. Das paßt zu
Lukas 3, 14, wo die (natürlich römischen) Soldaten als

eine Hörergruppe herausgehoben sind. Die drei Gestalten
im hinteren Glied dürften die Schriftgelehrten sein, denen
(laut Matthäus 3, 7) das harte Wort von der Schlangenbrut

galt; ihre Kleider sind nämlich in der gleichen
Weise geschmückt wie diejenigen des einen Schriftgelehrten

auf Bild 93 (rechts) und des vordersten der Männer
aus Jerusalem, die bei der Auferweckung des Lazarus
dabei waren (113). Es kommt hinzu, daß zwei der Männer

auf diesem Bild die Bußgebärde zeigen (offene Hand
liegt auf der Brust), während einer sogar noch deutlicher
mit der Faust auf die Brust schlägt, wie das im römischen
Ritus noch heute als liturgische Gebärde bei dem «Mea
culpa » üblich ist. Bei einem der Hörer sehen wir die
erhobene Hand, die wohl (als Fragegestus) die bei Lukas
(3, 10, 12 und 14) dreimal an Johannes gerichtete Frage
«Was sollen wir tun?» bezeichnen soll. Auf Bild 95 fehlt
die Bußgebärde; aus der verschiedenen Kleidung darf
man wohl auf die Priester und Leviten aus Jerusalem
schließen, die in Johannes 1, 19 als Hörer genannt sind.
Sie sind es auch, die nach der Identität des Johannes
fragen (V. 19-22), was durch zwei fragend erhobene
Hände dargestellt ist. So meinen wir, daß die Bilder 95

und 97 vertauscht werden müßten.
Die gleich darauf folgende Zeile IX nun ist nicht nur

die erste Zeile des zweiten Siebenerquadrates, sondern
auch die Zeile, die auf den Querbalken des über die

ganze Decke sich erstreckenden Kreuzes zu liegen kommt.
Nach allem, was wir bisher feststellten und was sonst über
die Bedeutung dieses Kreuzes für das Zilliser Bildprogramm

zu sagen ist20, ist nicht zu erwarten, daß die
Anordnung in dieser Zeile mehr oder weniger zufällig ist.

Zwar geht der Erzählungszusammenhang ungebrochen
weiter. Poeschel hatte gar keine andere Wahl, als hier mit
dem Bild von der Taufe Jesu (98) weiterzufahren und,
nach den vier Bildern zur Versuchungsgeschichte (99-
102), die er sehr weit herholen mußte (sie standen 4 und
5 Zeilen tiefer), mit der Hochzeit zu Kana (103/104) zu
schließen. Damit kommen aber an die beiden Enden des

Kreuzquerbalkens, sozusagen auf die Hände des gekreuzigten

Siegers, zwei Darstellungen zu stehen, die kaum
durch Zufall gerade an diese Stelle geraten sein können:
Sie stehen mit den Sakramenten der Taufe und der Eucharistie

in unübersehbarer Beziehung. Zudem spielt in beiden

Geschichten das Wasser eine bedeutsame Rolle : Dieses

Chaos-Element, dieses Symbol der Bedrohung des

Menschen und des Bösen wird von Gott in Dienst
genommen und damit «gewandelt»; es macht eine
«Bekehrung » durch. Die Fluten des Jordans verweigern -
nach einem apokryphen Bericht21 - bei der Taufe Jesu
gleich dem Täufer (Matthäus 3, 14) zunächst den Dienst
und branden nun auf das Wort Jesu («also gebührt es uns,
alle Gerechtigkeit zu erfüllen », V. 15) am Leibe des einen
Reinen empor. Das Wasser ist nun zum Taufwasser
geweiht. Nicht anders wird das natürliche Wasser in den

Krügen des Hochzeiters von Kana gewandelt zum Wein
des Mahles, das der Herr mit den Seinen hält.

Über die für das ganze Bildprogramm zentrale Bedeutung

des Mittelfeldes dieser Zeile haben wir uns früher
geäußert22. Hingegen verdient eine seither gemachte
Beobachtung hier noch erwähnt zu werden : Bis zum Mittelfeld

der Decke mit dem Sieg Christi über den Versucher
kommt die grüne Farbe überhaupt nicht vor23. Gleich im
folgenden Feld aber («...und die Engel kamen und dienten

ihm... ») taucht sie zum erstenmal deutlich auf, und
in der ersten Reihe unter dem Querbalken des Kreuzes
haben bereits alle sieben Felder als Mittelgrund einen

grünen Bodenstreifen. Weiter ist dann der Mittelgrund
grün bei der Erweckung des Lazarus 113-115), beim
Gespräch mit der Samariterin (116), beim lehrenden
Jesus im Tempel (117/118), dann in der ganzen

80



Reihe XII mit der Verklärung und in der ganzen Reihe
XIII mit dem Einzug in Jerusalem (auch bei der
Tempelreinigung!), schließlich in der Reihe XIV (mit
Ausnahme der Abendmahlsszene, wo aber der Tisch den
Mittelgrund verdeckt), in der ganzen Reihe XV und auf
den drei letzten Bildern der letzten Reihe des Innenfeldes.
Auch in den Kleidern der Personen tritt von der Mitte an
durchgehend immer wieder die gleiche grüne Farbe auf,
während sie auch da vorher völlig fehlte. Soll das Zufall
sein? Grün ist die Farbe des (neuen) Lebens. Ist sie nicht
in dieser Verwendung mit das Zeichen dafür, daß in
Christus das Leben den Tod besiegt hat? So würde sich
auch in dieser Einzelheit ganz im Verborgenen der durchaus

österliche Charakter dieser Bildbotschaft zeigen, die
auf den ersten Blick Ostern völlig außer acht gelassen zu
haben scheint24.

12. An der Ordnung der Bilder im innern Teil der Decke
haben wir also, was die Reihe auf dem Querbalken des
Kreuzes betrifft, nichts zu ändern, vielmehr dürfen wir mit
noch viel gewichtigeren Gründen an der heute vorliegenden
Ordnung festhalten. Die vorhin hinsichtlich der beiden
Darstellungen an den Enden dieser Zeile gemachte
Beobachtung gibt uns nun aber Anlaß, an dieser Stelle die
Richtigkeit der bei der Restaurierung gewählten Anordnung
der Randfelder mit in Erwägung zu ziehen. Wie die vielen
Personifikationen des Bösen in Gestalt abenteuerlicher
Fabelwesen einst angeordnet waren, ist nicht mehr
auszumachen und ist auch nicht von Belang. Auch sind ja
dreizehn dieser Randfelder vollständig zerstört. Zwei mal
vier Bilder aber, von denen im einen Fall zwei, im andern
wenig mehr erhalten sind, nehmen eine Sonderstellung
ein.

Unter den Feldern, die übrigbleiben, wenn man die
105 Felder des Innenteils verteilt hat, finden wir zwei, die

ganz aus dem Rahmen fallen, weil sie den Meerfries
unterbrechen. Auf beiden ist je ein Engel mit zwei Tuben

dargestellt. Durch die Beschriftung mit AVSTER
Nordwind, 1) bzw. AQVILO Südwind, 9) sind

die Bilder als Darstellung der Winde ausgewiesen, und
Poeschel hat sie mit Recht, um die zwei fehlenden (sie
müßten mit ORIENS und OCCIDENS beschriftet sein)
ergänzt, in die vier Ecken gesetzt25. Aus der Plazierung
der beiden erhaltenen Tuba-Engel ergibt sich dann mit
Notwendigkeit diejenige der in Verlust geratenen.

Heute sind Auster und Aquilo so angebracht, daß der
Nordwind vorne rechts und der Südwind vorne links in
der Ecke stehen (s.Abb. 14, Schema a). Ob man nun die
tatsächliche Lage der Windrose annimmt, nach welcher
in der Ecke vorne links etwa Norden ist, oder ob man
einfach die Chorseite mit Osten gleichsetzt26, so ist auf
jeden Fall der Nordwind an seiner jetzigen Stelle fehl am
Platz. Vor der Restaurierung befand er sich im vorletzten
Feld der ersten Zeile, also gerade in der anderen Ecke.
Ferner : Wieso steht er aufdem Kopf, so daß er vom Haupt¬

bilderfeld der Decke weg bläst Daß er vor der Restaurierung

so eingesetzt war, besagt wenig; wichtiger ist, daß

er sich damals in der anderen Ecke befand ; auch der Engel
63 war vor der Restaurierung verkehrt eingesetzt. Vor
allem aber: Wenn es mit der Symbolik der Anfangsbuchstaben

der vier Winde (zwei A und zwei O), wie Poeschel

(S. 12) sie überzeugend darstellt, seine Richtigkeit haben
soll, dann müssen diese Worte an der Schmalseite der
Decke beginnen und dem äußeren Rand entlanglaufen.
Nur so kommen diese vier Buchstaben in die vier Ecken
der ganzen Decke zu liegen. Und nur so wird es sinnvoll,
daß AQVILO in Spiegelschrift geschrieben ist.

Wenn man den Südwind in der « Südecke » der Decke

(vorne rechts, in der Reproduktion der Decke links oben)
unterbringt, so sind für dieses Feld alle Forderungen in
idealer Weise erfüllt. Mit dem Nordwind kommt man
dann allerdings in ernsthafte Schwierigkeiten. Die
Darstellung ist in allen Stücken (mit Ausnahme der zweiten
Tuba, die der Engel in der linken Hand trägt)
spiegelbildlich zu derjenigen des Südwindes. Das bedeutet, daß
die naheliegende Unterbringung in der gegenüberliegenden

Ecke nicht in Frage kommt, weil dann die Beschriftung

nicht spiegelbildlich sein dürfte; dies müßte bei
ORIENS und OCCIDENS der Fall sein (s. Schema b).
Und überdies würde dann beim Nordwind die Beschriftung

auf der falschen Seite stehen (nicht an der Außenwand).

Es bleibt uns nichts anderes übrig, als den Nordwind

in einer der beiden benachbarten Ecken unterzubringen.

Entweder setzen wir ihn in die andere Ecke der
Schmalseite gegen das Chor (Schema c) oder in die Ecke

an der gleichen Längswand (Schema d). Für die erste
dieser beiden Möglichkeiten spräche, daß dann die beiden

Buchstaben A in den Ecken an jener Schmalseite
stehen, wo die Erzählung der Decke beginnt, und die
beiden O an der Seite, wo sie zu Ende geht. Diesem einen

Argument stehen zwei kräftigere gegenüber, die für die
andere Lösung sprechen :

Wenn schon die vier Winde nicht nach der Windrose
verteilt werden können, so bleibt bei dieser Lösung doch

s<y~:"V ¦
¦'¦ ' ¦ ;•' .^Y?*ltf • *L

'M- iR'wfe«*»^

&m z

1 9

Abb. 13 Die beiden erhaltenen Wind- und Gerichtsengel:
Auster (Nordwind) und Aquilo (Südwind)

81



& -v

^

^

o >
w §

1
<N>

0

s«i

^

co

3 Ol
o

it Li

< O

Ol

W *

^

sr<

o
m
N

^

^

¦o

Abb. 14 Verteilung der Eckfelder mit den Winden: a) heutige Verteilung,
wahrscheinlich, d) wahrscheinlich ursprüngliche Verteilung

b) «Idealfall» (undurchführbar), c) weniger

das Gegenüber-Verhältnis bestehen; es tritt einfach an
die Stelle des kreuzweisen Gegenübers das parallele
Gegenüber29 :

statt y<^

O N
\//\S w

jetzt
N

S

o

w

Daß Vorne und Hinten in der Kirche - zumal die
Erzählung der Decke in dieser Richtung verläuft - ein
stärker betontes Gegenüber bilden, als Rechts und Links,
ist nicht nur durch die größere Distanz gegeben. Das
andere Argument, das für diese Lösung spricht, ist die
Tatsache, daß das obere Drittel des Aquilo sich vor der
Restaurierung offenbar auf dem Feld Villi befand27. Es
ist ohne weiteres verständlich, daß dieses Brettchen von
der letzten Stelle dieser Längsreihe bis über die Mitte
derselben hinauskommen konnte, weniger wahrscheinlich
aber, daß es von der Ecke auf der einen Längsseite liegenden

Reihe sich in die Mitte derjenigen auf der andern
verirrt haben sollte28.

Daß die Windengel ursprünglich gar nicht in den
Ecken gestanden, sondern die Mittelfelder der vier Teile
des Randfrieses eingenommen hätten, ist ausgeschlossen.
Nord- und Südwind, die beiden allein erhaltenen, müßten

dann unbedingt in der Mitte der beiden längeren
Seiten des Randfrieses ihren Platz gehabt haben, damit
der Ostwind über dem Chor steht und der Westwind über
dem Hauptportal. Und das ist nun gerade deswegen
ausgeschlossen, weil alle Bildtafeln so gemalt sind, daß die
Fugen zwischen den einzelnen Brettern, aus denen jede
Tafel zusammengesetzt ist, quer zur Längsachse der Decke
verlaufen (Poeschel, S. 10). Die beiden erhaltenen Winde

sind aber so gemalt, daß sie nur in den Zeilen I und XVII
im Randfries untergebracht werden können.

Zum besseren Verständnis der verschiedenen Möglichkeiten

für die Anordnung der Windengel seien diese hier
graphisch dargestellt29 (s. oben Abb. 14).

13. Von den übrigen Randfeldern fallen zwei weitere
(und das Fragment eines dritten) insofern ebenfalls aus
dem Rahmen, als sie nicht irgendwelche Meerungeheuer,
sondern mit Menschen besetzte Schiffe zeigen. Im einen
Fall (10) handelt es sich um ein Fischerboot mit zwei
Fischern, die ein Netz mit drei Fischen einziehen, im
andern Fall um ein mit zwei Personen besetztes Segelschiff,

in welches eine dritte Person soeben einsteigt. Da
Poeschel unter den nur fragmentarisch erhaltenen
Feldern unweit des letztgenannten noch ein weiteres fand,
auf dem ein Schiff dargestellt gewesen sein muß30, deutete
er das Bild mit dem Segelschiff als erstes Stück aus einem

&L

v-> \i^~
Abb. 15 Fischer als symbolische Darstellung der missionierenden
Kirche

82



wohl dreigliedrigen Jona-Zyklus, den Augenblick
festhaltend, da der Gottes Anspruch entfliehende Prophet
das Schiff nach Tharsis besteigt und das Fährgeld
entrichtet. Auf einem zweiten Bild - eben jenem, von dem
nur noch ein kleiner Rest erhalten ist - wäre dann wohl
dargestellt gewesen, wie Jona als der für das Aufkommen
eines gefährlichen Sturmes Verantwortliche aus dem
Schiff geworfen und von einem der Meerungeheuer
verschlungen wird. Nicht fehlen durfte dann das dritte Bild
- der alttestamentliche Antitypos zur Auferstehung
Christi, ein in der christlichen Bildkunst weit verbreitetes
Motiv31 -, das den Jona zeigte, wie er dem Schlünde
des Fisches entsteigt.

Ernst Murbach möchte nun32 diese drei Jona-Bilder
samt dem Fischerbild an jene vier Stellen des Randfrieses
setzen, wo die Kreuzesarme den Meerfries überschneiden.
Das leuchtet zunächst stark ein. Denn sowohl in der Jona-
Geschichte, so wie die damalige Auslegung sie aufgefaßt

dritten. Das (leider allein erhalten gebliebene) erste
Bild jedenfalls sagt für sich allein kaum etwas aus, und
es brauchte Poeschels Scharfsinn und ikonographische
Kenntnisse, um diesen Bildinhalt überhaupt richtig zu
interpretieren.

Vor allem aber scheint uns der folgende Vorschlag
denjenigen Murbachs positiv weiterzuführen: Nachdem wir
erkannt haben, daß am linken Ende des Kreuzquerbalkens

durch die Darstellung der Taufe Jesu ein Hinweis
auf das Sakrament der Taufe und eine unmittelbare
Beziehung zum Randstreifen gegeben ist, möchten wir an dieser

Stelle auf dem Rand das Fischerbild unterbringen, das

vor der Restaurierung schon (nur zwei Felder tiefer) auf
dieser Seite stand und von Poeschel ohne zwingenden
Grund auf die andere Seite hinüber versetzt wurde.
Unschwer läßt sich nämlich das Fischen auf die missionierende

Tätigkeit der Kirche beziehen. Möglicherweise steht
diese Bedeutung des Bildes sogar im Vordergrund und

c i m

7ii-;y7f',ffnp- '
19 18 17 16 13

Abb. 16 Dämon schleppt einen Menschen weg; Dämonenreiter; Nereide tränkt einen Dämon; Satan reitet einen Dämon; Dämonenreiterin

hat, als auch auf dem Fischerbild wird ja die Überwindung

der Chaosmächte durch Christus gezeigt. Nach
allem, was wir bisher über das Bildprogramm von Zillis
feststellen konnten, wäre es höchst erstaunlich, wenn auf
den vier Feldern, mit welchen die Kreuzesarme über das
Meer hinausreichen, einfach irgendeines der Fabelwesen
zu sehen gewesen wäre, wie das bei der jetzigen Anordnung

der Fall ist.
Nun haben wir hier aber doch Bedenken anzumelden.

Das erste (und im Grunde schon allein für die Ablehnung
dieses Vorschlages ausreichende) liegt wiederum darin,
daß die drei ganz oder teilweise erhaltenen unter den
hier zur Diskussion stehenden vier Bildern wegen des

Holzverlaufs in jedem Fall auf die Längsseiten des
Meerfrieses gehören. Mindestens eines der vier Bilder müßte
aber, nach Murbachs Vorschlag, auf die eine der beiden
Schmalseiten zu stehen kommen.

Weiter aber: Daß die drei einen geschlossenen
Erzählungszusammenhang repräsentierenden Jona-Bilder nicht
beisammen gestanden haben sollen, will uns schwer
glaubhaft erscheinen. Denn ihre Aussagekraft haben die
beiden ersten unter ihnen ja nur zusammen mit dem

sind die Beziehungen zu Johannes 21, 1-14 und Matthäus
13, 47-5033 sekundärer Art; ja, wir fragen uns, ob der
Schöpfer des Bildprogramms nicht vielleicht überhaupt
nur an die Taufe gedacht hat. Die Dreizahl der Fische im
Netz (vielleicht sogar im Gegenüber zur Zweizahl der
Fische außerhalb) hat bestimmt symbolische Bedeutung
und weist wohl ihrerseits auch auf die Taufe hin, die auf
den Namen des dreieinigen Gottes erfolgt.

Die Jona-Folge muß sich auf der andern Längsseite der
Decke befunden haben, denn dort waren ihre Reste vor
der Restaurierung anzutreffen. In welcher Weise sich die
drei Bilder über das Ende des Kreuzesarmes legten, ist
heute nicht mehr zu sagen. Entweder war die Gruppe
dort so angebracht, daß das mittlere Bild auf das Ende
des Kreuzesbalkens traf, oder dann wurde das entscheidende

dritte Bild an diese Stelle gesetzt. Eine unmittelbare
Beziehung zwischen der Eucharistie und der Jona-Erzählung

besteht zwar nicht. Hingegen besteht eine reiche
Beziehung zwischen diesem Stück des Alten Testamentes
und Ostern. Jonas Durchgang durch das Meer in dem ihn
rettenden Fisch steht in Parallele zum Passageschehen,
und der dem Fischleib entsteigende Jona ist, wie gesagt,

83



!*-"A
• '

ri:

-

.;

i:

4 5 6

Abb. 17 Musizierende Nereiden als Symbol der satanischen Verführung oder als Symbol der Taufe

ein Vor-Bild zur Auferstehung Christi. Nun ist aber
Ostern als das christliche Passafest zugleich voller
vielfältiger Beziehungen zur Eucharistie. Vor seinem Sterben
hat der Herr das heilige Mahl eingesetzt, und unmittelbar
nach seiner Auferstehung hat er es mehrmals mit seinen

Jüngern gefeiert, so daß die Eucharistie in ihrer Wurzel
die stets wiederholte Feier der Vereinigung der Gläubigen
mit ihrem auferstandenen Herrn wurde. Der
Auferstehungstag, der erste Tag der Woche, und nicht der jüdische

Ruhetag, der letzte Tag der Woche, wurde zum Tag
des Herrenmahls und bekam von da seinen Namen
«Herren(mahls)tag». Und Ostern war durch das ganze
Mittelalter hin die wichtigste Kommunionzeit im Jahr.

Die Frage, welche Bilder sich an den Stellen befunden
hätten, wo der Law^balken des Achsenkreuzes den Meerfries

überschneidet, bleibt zu Recht bestehen. Sucht man
unter den verbleibenden Randbildern nach solchen, die
irgendeine besondere Bedeutung haben könnten, so fallen
zunächst die Bilder 13 und 18 auf, die je einen Menschen
(und zwar je einen Vertreter der beiden Geschlechter34)
zeigen, der auf einem der Meerungeheuer reitet. Diese

Menschendarstellungen können nicht Dämonen meinen,
denn ihre Gesichter sind nicht im Profil dargestellt.
W.Weisbach35 denkt (auf Grund von verwandten
Darstellungen in Psalterhandschriften) an sündhafte
Begehungen, also an unerlaubten Gebrauch der Dämonen
durch den Menschen. Denkbar, aber sehr viel weniger
wahrscheinlich wäre eine Deutung, die hier die Bändigung
und Beherrschung des Bösen durch den Menschen
symbolisiert sähe. Das formale Gegenüber zwischen Bild 18

mit dem auf einem Fisch reitenden Mann und Bild 16,

wo der Satan selbst in einer genau spiegelbildlichen
Darstellung einen Fisch reitet - schon Poeschel (S. 83) hat
darauf hingewiesen -, kann so oder so gedeutet werden,
ebenso das Gegenüber zu Bild 19, wo ein doppelfisch-
schwänziger Wolf einen an einen Stecken gebundenen
Menschen fortschleppt. Mögen diese Bilder nun so oder
so gedeutet werden: für die Felder am oberen und unteren

Ende des Kreuzes kommen sie ohnehin nicht in Frage,
weil der Verlauf der Holzfasern sie als dem Meeresstreifen
an den Längsseiten der Decke zugehörig ausweist.

Es bleiben noch die Nereiden auf den Bildern 4-6, die

gegenwärtig wie vor der Restaurierung die Stelle am
oberen Kreuzesende einnehmen (Kopien davon auch am
unteren Kreuzesende). Sofern man in dieser offensichtlich
zusammengehörigen Komposition36 ein Stück diabolischer

Musik erkennt, wird man hier die verführerische
Macht des Bösen symbolisiert sehen, wie in anderen
Bildern die Bedrohung des Menschen durch das Böse zum
Ausdruck kommt. Diese musizierenden Dämonen würden
dann zu den tubablasenden Engeln, die die himmlische
Musik vertreten, in Kontrast stehen. Es besteht aber auch
die Möglichkeit einer ganz anderen Deutung: Nereiden
oder Sirenen sind in der Antike auch Seelengeleiter, die
die Menschen vom Leben zum Schattendasein bringen.
Die christliche Kunst hat das bisweilen umgekehrt und
diese singenden und musizierenden Wesen die Menschen
vom Tode zum wahren Leben geleiten lassen. Als Symbole

des Übergangs von Heidentum zum Leben in Christus

findet man sie deshalb etwa an Taufsteinen37. So

verstanden, könnte diese ansprechende Bildergruppe auch
unter den neuen Gesichtspunkten ihren jetzigen Platz
sehr wohl behalten.

14. Wir kehren von den Randfeldern zum Hauptteil der
Decke zurück und wenden uns nochmals dem mittleren
Teil (Zeilen VIII-XI) zu. Ehe hier weiter von der
Anordnung gesprochen werden kann, muß in einem Falle
die Deutung neu überdacht werden :

Bild 105 hat Poeschel als die Begegnung Jesu mit dem

Hauptmann von Kapernaum und Bild 106 als die «Heilung

eines Mannes aus dem Volk » bezeichnet und (S. 27f.)
gedeutet, wobei die Benennung von Feld 106 nicht mit
dem beschreibenden Text übereinstimmt, aus dem
hervorgeht, daß Poeschel an die Heilung des epileptischen
Knaben (Markus 9, 14-17) denkt. Nun kann aber diese

letztere Deutung keinesfalls richtig sein, wie ich bereits
früher nachgewiesen habe38. Zu Jesu Füßen liegt nicht
ein Kind; daß die Figur kleiner dargestellt ist als die

übrigen, ist in diesem Falle anders zu verstehen als auf
Feld 119. Man vergleiche vielmehr 114, wo Maria und
Martha vor Jesus niederfallen und ebenfalls viel kleiner

84



dargestellt sind. Dieser Vergleich zeigt uns auch, daß es
sich hier nicht um einen Menschen handeln kann, der im
Anfall zu Boden gestürzt ist; vielmehr umgreift die vor
Jesus liegende Person (genau wie eine der beiden Schwestern

des Lazarus) mit ihrer rechten Hand den linken
Fuß Jesu. Es handelt sich offensichtlich um die Gebärde
der unterwürfigen Bitte ; dasselbe kommt in der Kleinheit
der Figur zum Ausdruck. Es kann sich hier nur um die
Geschichte von der Heilung der blutflüssigen Frau (Markus
5, 23-34 und Parallelen) handeln, die schon rund 700
Jahre früher auf einem Mosaik in Sant'Apollinare Nuovo
in Ravenna in fast genau derselben Weise dargestellt ist39.
Nach dem Markus-Bericht (danach auch Lukas) fragt
Jesus, nachdem die Frau sein Kleid von hinten berührt
hat : «Wer hat mich angerührt » Und die Jünger weisen
ihn darauf hin, daß diese Frage bei dem herrschenden

ändert werden. Die Geschichte von der Heilung der
blutflüssigen Frau wird bei Markus und Lukas unmittelbar
nach derjenigen von der Heilung des besessenen Gerase-

ners (107/108) erzählt. Und so muß wohl Bild 106 nach

108 eingeordnet werden.

15. Wir wenden uns nun noch den Bildern zur Kindheitsgeschichte

Jesu zu, welche die Fläche oberhalb des

Kreuzquerbalkens füllen.
Daß die zwei mal sieben Bilder Nr. 49-6240 in den beiden

ersten Zeilen des Hauptfeldes (II und III), also da, wo
sie jetzt stehen, Platz finden müssen, ist klar. Im einzelnen
aber stellen sich hier noch einige Probleme, die unseres
Erachtens bisher noch nicht gesehen worden sind.

Da ist einmal die Tatsache, daß von den drei Königen
aus dem Stammbaum Jesu, die jetzt am Anfang stehen

«3f*ZS VM mm mSÜBE
i«

I2«6h|

v
m
¦¦^f *' '7i^»-V... :¦¦'

*3

V:h
¦ \ ' " f- 5*#e

105 107 108 106

Abb. 18 Die Felder 105 bis 108 in der berichtigten Anordnung (Hauptmann von Kapernaum, besessener Gerasener, blutflüssige Frau)

Gedränge reichlich sinnlos sei. Es scheint, daß der Maler
(oder seine Vorlage) daraufhinweisen will, wenn er einen
der dabeistehenden Männer Jesus an der Schulter
berühren läßt. Jesus aber wird mit demjenigen Gestus
gezeigt, den wir als Fragegestus erkannt haben.

Daß das vorangehende Feld die Heilung des Sohnes
(oder Knechtes) des Hauptmanns von Kapernaum meint,
ist so gut wie sicher. Poeschels Begründung dieser Deutung

(S.28) leuchtet uns ein, gerade weil die besondere
Thematik der ganzen Decke dabei mit ins Spiel gebracht
wird. Auch folgt diese Wundergeschichte bei Johannes
(4, 43-54) als « das zweite Zeichen » auf die von der
Wasserverwandlung auf der Hochzeit zu Kana, die als
«das erste Zeichen» gezählt wird. Auch in der altkirchlichen

Perikopenordnung folgt auf die Geschichte von der
Hochzeit zu Kana die vom Hauptmann zu Kapernaum
(hier nach Matthäus). Nach unseren Feststellungen über
die Typik der Beinkleider (Ziffer 8 c) erhält diese Deutung
eine neue Stütze. Der Synagogenvorsteher, der Jesus zu
seinem Töchterlein bittet (Markus 5, 23 und Parallelen),
scheidet danach aus.

Wenn nun aber diese Deutung der Bilder 105 und 106

richtig ist, muß wohl an dieser Stelle die Anordnung ver-

(49-51), einer (im Sinne der Bilderfolge) vorwärts weist
(49, von Poeschel als David bezeichnet), die andern beiden

aber rückwärts. Wenn ihr zeigender Finger «als Hin-

m
%m mt\

Abb. 19 Heilung der blutflüssigen Frau auf einem Mosaik von
Sant'Apollinare Nuovo in Ravenna

85



weis auf das Kommen des Erlösers gedeutet werden41 »

darf, fragt man sich, ob sie wirklich ursprünglich so
nebeneinander gestanden haben.

Weiter besticht uns - im Hinblick auf die Tradition -
die Stellung von Synagoge und Ekklesia links und rechts
vom Kreuzesstamm, von beiden Seiten her diesem
zugewendet und mit der entsprechenden Hand auf das Kreuz
weisend, in der Anordnung vor der Restaurierung.

Und schließlich fällt vom Kompositorischen her auf,
daß in den beiden ganz analog gestalteten Szenen der
Verkündigung an Maria (54/55) und an Joseph (56/57)
der Engel im ersten Fall von links nach rechts schreitet
und somit auf der linken Seite der werdenden Gottesmutter

aufgestellt werden muß, während er im zweiten
Fall von rechts auf den schlafenden Joseph zukommt und
rechts zu stehen hat.

Diese drei Beobachtungen könnten uns zu einer ganz
neuen Konzeption der Anordnung in den beiden ersten
Zeilen veranlassen. Beide Zeilen würden als eine Einheit
aufgefaßt, innerhalb welcher nicht die Reihenfolge der
Bilder im Erzählungszusammenhang maßgebend wäre.
Wir würden die Könige aus dem Stammbaum Jesu um
den dort (Matthäus 1, 16) am Ende stehenden Joseph
ergänzen und die erste Zeile an ihren Enden von je zwei
dieser vier Figuren flankiert sein lassen, so daß jedes der
beiden Paare zur Mitte hin weist, links also David (49)
und Joseph, wobei man von den beiden in Frage kommenden

Josephs-Darstellungen Nr. 62 wählen könnte, weil
Joseph gleich den andern Vorfahren Jesu das Beschnei-
dungsmesser in der Hand hält ; Nr. 73 anderseits könnte
sich dadurch empfehlen, daß das Sitzkissen dort genauso
dargestellt ist wie bei den drei königlichen Vorfahren;
bei 62 würde Joseph noch etwas deutlicher nach der Mitte
hin weisen, auch würde dann ein Feld mehr seinen Platz
behalten, den es vor der Restaurierung hatte. Dasselbegälte
für die beiden Tafeln, die nun auf die auf der Innenseite
benachbarten Felder zu stehen kämen: Synagoge und
Ekklesia (52 und 53). Das Feld auf dem Kreuzesstamm
lassen wir noch offen. In der nächsten Reihe würden wir
außen wieder je eine Gruppe von zwei Tafeln plazieren,
die nach der Mitte hin angeordnet sind : links die
Verkündigung an Maria (54/55) und rechts die Verkündigung

an Joseph (56/57). In das Mittelfeld müßte nun das
zentrale Krippenbild (60) zu stehen kommen, rechts
daneben Maria im Wochenbett (61) und links daneben
noch eine dritte Verkündigungsszene, die Verkündigung
an die Hirten (59). Vom Kompositorischen her gesehen
paßt dieses Bild besser auf die linke Seite des Krippenbildes,

weil die Bewegung auf diesem Bilde nach rechts
hin läuft. Es bliebe uns dann für das Mittelfeld der ersten
Zeile die Szene der Visitatio (58) übrig, die nicht schlecht
zwischen Synagoge und Ekklesia paßt, insofern, als sich
in der Gottesmutter Maria und in der Frau des Priesters
Zacharias die Kirche und das im Tempel dienende Judentum

umarmen. Formal fügt sich dieses Bild gut in jene

Reihe, in der nun alle sieben Bilder von zwei Häuschen
mit antiken Flachgiebeln flankiert sind42. An dieser Stelle
stand es auch vor der Restaurierung.

Wir sind uns bewußt, daß diese Lösung, so bestechend
sie auf der einen Seite erscheinen mag, auf der anderen
Seite doch wieder eine große Schwierigkeit mit sich bringt :

Für die übrigen Teile der Decke gilt (abgesehen von der
Unterscheidung zwischen Randfeldern und Innenfeldern)
weitgehend ein anderes Prinzip, nämlich dasjenige einer
bilderbuchartig fortschreitenden Szenenfolge, wobei höchstens

eine einzelne Szene sich über mehrere Felder
erstreckt43.

So müssen wir für die Zeilen II und III doch eine

Lösung suchen, die dem Anordnungsprinzip, das wir in
den übrigen Teilen der Decke befolgt glauben, entspricht.
In Zeile II würde es dann bei der heutigen Anordnung
bleiben, mit dem Nachteil, daß wir für die Tatsache der
auf David hinweisenden Handbewegung Salomos und
Rehabeams (50 und 51) keine Erklärung haben, und dem
Vorteil, daß hier drei Felder (53-55) auf dem Platz bleiben,

den sie auch vor der Restaurierung innehatten.
Bei Zeile III hingegen möchten wir auf alle Fälle das

Krippenbild (60) in die Mitte stellen. Daß sich rechts davon
die Darstellung mit Maria im Wochenbett (61 anschließen

muß, ist selbstverständlich. Und auch Joseph darf
nicht fehlen ; ihm ist offenbar ein eigenes Feld vorbehalten
(s. dazu Ziffer 16). Erst im letzten Feld der Zeile möchten
wir nun das Bild mit der Verkündigung an die Hirten (59)
folgen lassen. Denn nach der zeitlichen Abfolge der
Ereignisse, wie sie von Lukas (Kapitel 2) geschildert werden,
folgt der Bericht über die Erscheinung des Engels auf dem
Hirtenfelde auf denjenigen über die Geburt selbst. Engel
und Hirten mußten in einem einzigen Feld untergebracht
werden, weil nur noch eines in dieser Zeile zur Verfügung
stand44.

16. Für das dritte Feld der Geburtsszene, nach den
Bildern mit der Krippe und der Darstellung der Maria mit
der apokryphen Hebamme, stehen uns - wie bereits
angedeutet - zwei Darstellungen des Joseph zur Verfügung45.
Die eine (73, s. Abb. 20) befand sich vor der Restaurierung
in der Mitte der Zeile V, wo sie das letzte Feld in einer

vierteiligen Komposition mit der Huldigung der drei
Könige zu sein schien, die Poeschel an ihrer Stelle beließ.
Wir werden aber (unter der folgenden Ziffer) sehen, daß
wir gerade dort auf ein Josephs-Bild verzichten müssen,
so daß dieses Bild frei wird. Die andere Josephs-Darstellung

(62) befand sich auf Feld II c. Von der Stelle,
die wir jetzt besetzen müssen, sind beide etwa gleich weit
weg. Wir möchten dem erstgenannten Bilde (73) den

Vorzug geben, weil dort Joseph einen Zweig in der Hand
hält, der offenbar das Zeichen der Erfüllung von Jesajas
Prophétie sein soll: «Es wird eine Rute aufgehen vom
Stamm Isais und ein Zweig aus seiner Wurzel Frucht bringen

» (11, 1 Dasselbe Emblem finden wir auch in der

86



49

,Ï4

73

55

52 58

.»» J. ..„¦ .~-r~.t; Tj..j.» ^IT-Y-ii, fax f. ." '?•%
I -a^fet Cf jM

¦
tmÊÙ "

*
'

J Is
rff*,% -S* VT,"-i.

EÎ' ¦$ ¦*$!* £ if | â>5 r -7 Si
?'—-e=T —kkl 7*-- 01*"' *f

- '-»Sir - ¦ ; ¦ rte:^ - ¦4 ~%7V. S

*iCL^>-\Y /v»î v- sis*» raw _r r 'li- j£>
:

'.pv
....' '#

4?

IffîrMa

50

ÌSWF ' Y^JSWINWBH«1'

59 60 61 56

Abb. 20 Versuch einer anderen Anordnung der Zeilen II und III

51

^'VKfc

MMaK .et» ""«

ìM^mmmEmmem<
« IN« 'NJ^Nf/Ts* -"S*, INJ,, -r-^. - tv4%-*

tffi»2g
I

47

74 77 75 76

Abb. 21 fler Engel befiehlt den Königen, nicht mehr zu Herodes zurückzukehren, sondern an Jerusalem vorbei nach Hause zu reiten

CT}

Mrv TH» aa SäSS .iitf**:-,-.,.-

if
<:

w
MiSSV

65 64 66

Abb. 22 Die nach Jerusalem reitenden Könige in der berichtigten Anordnung



wmm à - - fW j ;'
=• S, 4 - ' S*« •

..'...'. ¦ >'-

lmm
%mmmmmmMj'

84 85 86 87 88

Abb. 23 Herodes ordnet unter teuflischer Einflüsterung den Kindermord zu Bethlehem an (84-86) ; Durchführung des Kindermordes (87, I

Hand des Engels Gabriel, der Joseph die Geburt
ankündigt (57), allerdings auch in der Hand der beiden
Engel Nr. 74 und 83 und auf dem Bethesda-Bild (110),
wo sein Sinn nicht ohne weiteres klar wird. Für die
Josephs-Darstellung Nr. 62 werden wir gleich noch einen
ihren Besonderheiten gerecht werdenden Platz
vorschlagen (s. Ziffer 19).

17. Die Zeilen IV und V bringen die Geschichte vom
Besuch der drei Könige (Matthäus 2, 1-12). Dabei fällt
auf, daß in der heute vorliegenden Anordnung diese klar
abgrenzbare Erzählung mit einem Feld noch in die
nächste Zeile hinabreicht. Das widerspricht allen bisher
gemachten Beobachtungen. Wir müssen versuchen, auch
hier das Zeilenende mit der inhaltlichen Zäsur in
Übereinstimmung zu bringen. Das ist wohl nur möglich, wenn
wir bei der Huldigung auf das Josephs-Bild Nr. 73

verzichten, wozu wir aber insofern berechtigt sind, als im
Bibeltext an dieser Stelle (Matthäus 2, 11) nur «das
Kindlein mit Maria » genannt ist. (Den Joseph Nr. 73

haben wir soeben in die Geburtsszene versetzt.) So rückt
der Engel, der den Königen die Umkehr befiehlt (74) um
ein Feld rückwärts, und wir bringen den dritten der
heimreitenden Könige noch in dieser Zeile unter. Unter ihnen
ist einer, der zurückblickt. Im Gegensatz zu dem gleich
noch zu behandelnden Fall (s. Ziffer 18) möchten wir
ihn jedoch nicht in die Mitte setzen, denn hier
unterscheidet er sich von den beiden anderen vor allem
dadurch, daß er in entgegengesetzter Richtung reitet. Wir
möchten ihn hier gleich neben den Engel stellen, der den
Befehl gegeben hat, «sie sollten nicht wieder zu Herodes
zurückkehren» (Matthäus 2, 12), also vorwärts reiten. So

hat denn dieser König sein Pferd bereits zum Vorwärtsreiten

gewendet, während die beiden anderen noch nach
links reitend, also im Begriffe, zu Herodes zurückzureiten,
dargestellt sind. Die für den Fortgang der Geschichte
absolut unentbehrliche Tatsache dieser Kursänderung
käme in diesem Falle in einer innerhalb der Darstellungsart

dieser Kunst meines Erachtens durchaus möglichen
und eindrücklichen Weise ins Bild.

18. Zur Anordnung der reitenden drei Könige hat im

übrigen Ernst Murbach46 darauf aufmerksam gemacht,
daß es «eine feststehende Regel» ist, die sich durch viele
Beispiele belegen läßt, «daß sich jeweils der zweite König
zurückwendet, weshalb die jetzige Reihung in Zillis nicht
stimmen kann », wo der voranreitende König (64)
zurückblickt. Das ist schon deshalb im vorliegenden Falle
nicht gut, weil der Zusammenhang mit dem ersten Bild
dieser Reihe (63) dadurch gestört wird: Nach ebenfalls
älterer Tradition wird der Stern, der laut dem biblischen
Bericht (Matthäus 2, 9) die Magier führte, durch einen
Engel ergänzt, der auf den Stern hinweist47. Dieser Engel
geht hier voraus und blickt dabei zurück auf die ihm
folgenden Reiter. Es wäre unnatürlich, wenn nun
ausgerechnet der erste unter ihnen ebenfalls zurück und
nicht auf den Engel blickte. Blickt hingegen der zweite
zurück zum dritten, um ihm die Weisung, die der erste

vom Engel erhielt, weiterzugeben, so entsteht ein ebenso
einfacher wie lebendiger und wirkungsvoller Rhythmus
der Figuren, der diese ganze Vierergruppe klar zusammenhält.

19. Es bleiben nun übrig die vier Bilder mit der Flucht
nach Ägypten (80-83), die sechs Bilder mit der grausam
breiten Schilderung des bethlehemitischen Kindermordes

(85-90), zwei Bilder mit der DarstellungJesu im Tempel

40 Tage nach der Geburt (78/79) und zwei Einzelbilder:

die Heilige Familie (84) und eines der Josephs-
Bilder (wohl 62), also im wesentlichen die Bilder der
Zeilen VI und VII der jetzigen Anordnung. Diese beiden
Zeilen gilt es damit wieder zu füllen.

Daß der Kindermord zu Bethlehem in Zeile VII gehört,
daran kann es keinen Zweifel geben. Fraglich kann höchstens

sein, ob die Heilige Familie (84) an den Anfang oder
ans Ende dieser Zeile gestellt werden soll. Vor der Restaurierung

stand diese Tafel nach dem Kindermord, nur
durch ein nicht an diese Stelle gehörendes Bild davon
getrennt und nur um ein Feld neben der Stelle, an welche

man sie heute setzen müßte, wollte man sie nach den
Bildern von Bethlehem unterbringen. Das Bild würde
dann den Abschnitt Matthäus 2, 19-23 belegen und die
Heilige Familie unter dem Schutze Gottes in Ägypten
oder nach ihrer Rückkehr in Nazareth zeigen.

88



Aus kompositorischen Gründen halten wir aber die von
Poeschel gewählte Anordnung dieses Bildes für die
bessere. Nur so ist der Zeigegestus bei Herodes und seinen
beiden Schergen in den Feldern 85 und 86 voll verständlich

: Sie weisen auf das Jesuskind, von welchem sie eben
sprechen. Und einmal mehr wird hier Christus mit dem
Versucher konfrontiert, der rechts neben Herodes im
Profil erscheint als der, welcher dem König diese böse Tat
einflüstert48.

Zwischen den Zug der drei Könige nach Jerusalem und
Bethlehem (IV/V) und den Kindermord (VII) gehört auf
jeden Fall die Flucht nach Ägypten (80-83). Noch vor
der Flucht muß die Darstellung im Tempel untergebracht
werden. Sie vor den Besuch der Könige zu setzen, wäre
vom Inhalt her zwar möglich, aber von der Zeilenanordnung

her unerwünscht. Wenn aber schon die
Darstellung im Tempel (Lukas 2, 22-28), liturgisch an Lichtmeß

verankert, in diese Bilderfolge aufgenommen ist,
warum dann nicht auch das unmittelbar davorliegende
Ereignis, àie Beschneidung und Namengebung (Lukas 2, 21),
liturgisch begangen am 1 .Januar Nun suchen wir zwar
vergebens nach einem Bild, das diesen Akt darstellt.
Hingegen bleibt uns ja für den letzten freien Platz am
Anfang von Zeile IV noch eine der beiden Josephs-
Darstellungen übrig. Da wir aus anderen Gründen (s. Ziffer

16) Nr. 73 für die Geburtsszene beanspruchen wollten,
bleibt uns Nr.62 übrig: Joseph mit dem Beschneidungs-
messer in der Hand49 (Abb. 24). Dieses Bild wäre an Stelle
des in der heutigen Anordnung hier «nachhinkenden»
dritten Königs einzusetzen.

20. Damit sind alle Felder untergebracht, und es kann
höchstens noch die allerdings nebensächliche Frage
gestellt werden, ob die beiden unter sich sehr ähnlichen

Engel Nr. 74 und 83, so wie sie jetzt stehen, richtig eingesetzt

sind. Vor der Restaurierung standen sie beide in
Zeile VI, Nr. 83 genau an der heutigen Stelle. Das könnte
jedoch Zufall sein. Wir möchten nämlich vermuten, daß

an dieser Stelle, nahe dem Rand, eher die stark beschädigte

Tafel 74 stand, während die sehr gut erhaltene
Tafel 83 ursprünglich wohl eher in der Mitte der Decke

zu finden war. Da die beiden Bilder beinahe identisch
sind, ist es jedoch belanglos, welches an welcher Stelle steht.

In der Musik könnte man, wenn die Teile eines
überlieferten Notenbestandes neu und überzeugender geordnet

wurden, die nächste Aufführung oder gar eine Edition

diesem Umstände anpassen, die Gültigkeit der
gefundenen Lösung dabei überprüfen und im positiven Fall
das Werk nur noch in dieser Form zu Gehör bringen.
Etwas Entsprechendes ist in Zillis wohl nicht möglich.
Es dürfte trotzdem nicht sinnlos sein, diese Überlegungen
und Vorschläge der weiteren Forschung zur Diskussion

zu stellen.
Auf jeden Fall hat es sich aufs neue gezeigt, wie überaus

differenziert das ursprüngliche Bildprogramm von
Zillis gewesen sein muß und wieviel an Aussagekraft in
dieser scheinbar primitiven Kunst steckt. Freilich nehmen
wir nun auch um so stärker wahr, wie sehr das künstlerische

Vermögen des Meisters von Zillis und seiner
Mitarbeiter in der Qualität hinter dem Stand der theologischen

Durchdringung der Materie in seinem Bildprogramm

zurückbleibt. Wir möchten darum doch mit der
Möglichkeit rechnen, daß einheimische Künstler - freilich

nicht ohne in jeder Hinsicht viel Anregung von außen

empfangen zu haben - hier gearbeitet haben. Daß das den

Wert der Zilliser Decke in keiner Wfeise mindert, dürfte
klar sein.

Abb. 24 Joseph mit dem Beschneidungsmesser

ANMERKUNGEN

Markus Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes. Eine
theologische Deutung der Zilliser Bilderdecke. In : Neue Zürcher
Zeitung, Nr. 816, 26. März 1967. Sonderabdruck beim
Verfasser (Zollikerstraße 233, 8008 Zürich) erhältlich.

Im Archiv der Eidgenössischen Kommission für Denkmalpflege

in Zürich, dem ich für die zuvorkommende
Unterstützung meiner Arbeit bestens danke, befindet sich nur eine
Photographie, welche eine aus einer größeren Anzahl von
Einzelaufnahmen zusammengesetzte Photomontage wiedergibt.

Leider sind aber beim Zusammenkleben dieser Montage

89



mehrere Fehler passiert, so daß dieses Dokument mehr
verwirrt als hilft.

3 Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft für Erhaltung
historischer Kunstdenkmäler V und VI (Begleittext von
Carl Brun, 1887 und 1888); die sechs Tafeln wurden im
Polygraphischen Institut Zürich hergestellt. Wir haben sie

zusammenmontiert; Wiedergabe danach in Abb. 1.

4 E. Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von ZMis>
Erlenbach-Zürich 1941, gibt S. 18 den Bildbedarf für den Rand
irrtümlich mit 43 an.

5 Poeschel (vgl. Anm.4), S. 13-15.
6 Wir zitieren die Bildfelder mit den Nummern von Poeschels

Katalog (vgl. Anm. 4), die auch in der seither erschienenen
Literatur benützt werden. Nr. 1-48 sind die Randfelder,
Nr. 49-153 die inneren Felder, zeilenweise vom Chor her nach
Westen gezählt.

7 Jenny (vgl. Anm. 1), S.25f. Vgl. auch im folgenden Ziffer 11.
8 Poeschel (vgl. Anm. 4), S.32f. - Wir zählen auf der ganzen

Decke 23 eindeutige Fälle dieser Art: Verkündigung an
Maria (54/55), Verkündigung an Joseph (56/57), Geburt
Jesu (60, 61, 73), Ritt der drei Könige (63, 65, 64, 66), die
Könige vor Herodes (67-69), Anbetung der Könige (70-72),
Flucht nach Ägypten (81-83), Rückkehr der Könige (75, 76,
77), Darstellung im Tempel (78/79), Tötungsbefehl des Herodes

(85/86), der zwölfjährige Jesus im Tempel (92/93), Predigt
Johannes des Täufers I (94/95) und II (96/97), Begegnung
Jesu und seiner Jünger mit den Schwestern des Lazarus (113/
114), Jesus predigt in der Synagoge (117/118), vom Kindersinn

(120/119), Petrusbekenntnis (121/122), Verklärung (123-
125), Einzug in Jerusalem (131, 126-130), Verrat des Judas
(133/134), Abendmahl (136/137), Gethsemane (138/139),
Martin am Stadttor (147/148), Martin und der Teufel (151/
152 oder 151-153). In all diesen Fällen können einzelne der
Felder für sich allein nichts aussagen, sondern werden erst
verständlich innerhalb der Gesamtkomposition. Dabei haben
wir zunächst nur jene Fälle aufgezählt, bei denen die
kompositorische Einheit dadurch sichergestellt ist, daß die über
die betreffenden Felder verteilte Szene eine einzige Handlung
darstellt. Nun hat aber die bildende Kunst zu allen Zeiten
von der Möglichkeit Gebrauch gemacht, auch wacAeinander
sich ereignende, aber aufeinander bezogene Ereignisse gleichzeitig

in einem und demselben Bilde darzustellen. Bringt man
diese Möglichkeit mit in Anschlag, so ergeben sich im Falle
von Zillis noch mehr und weiterreichende Zusammenhänge;
zu den eben genannten Gruppen kommen, z.T. als Erweiterung

derselben, hinzu: die Heilige Familie, vom Tötungsbefehl
des Herodes bedroht (84-86), Heilung des besessenen

Gadareners (107/108), Auferweckung des Lazarus (113-115),
Fußwaschung und Abendmahl (135-137), Martin durchschaut

den Teufel (151-153). An sich offenbar ebenfalls
zusammengehörig, aber kompositorisch kaum aufeinander
bezogen (anscheinend auch nicht von derselben Hand geschaffen)

sind die beiden Bilder von der Heilung des Gelähmten
am Teich Bethesda (110/111). Es können auch die folgenden
Aufreihungen hierher gerechnet werden: Die drei Könige
aus der Ahnenreihe Jesu (49-51) und Synagoge und Ekklesia
(52/53). Neben diesen Bildergruppen gibt es jedoch auch
eindeutige und in jeder Hinsicht in sich geschlossene Einzelbilder

(58,59,91,98, 105, 106, 109, 112, 132, 145, 144, 146).
Auch hier zeigt sich aufs neue der gestalterische Reichtum
dieses Bildprogramms.

9 So die Vermutung von Ernst Murbach (Begleittext zu:
Peter Heman, Z*IHS- Ole romanische Bilderdecke der Kirche
St. Martin, Zürich und Freiburg i. Br. 1967, S. 29 rechts unten).
Wir müssen uns dabei freilich bewußt bleiben, daß an eine
unmittelbare Weiterführung der Bilderreihe in diesem Sinne
nicht zu denken ist, weil wir ja mit dem Bilderzyklus nun auf

der dem Chor gegenüberliegenden Schmalseite des Kirchenschiffs

angelangt sind (vgl. Ziffer 6).
10 Jenny (vgl. Anm. 1), S.3-5 und 26.
11 Bei 59, 107 und 118 wäre - in Analogie zu 54 und 109 - der

Segensgestus zu erwarten; es wird aber der Zeigegestus
verwendet.

12 Jenny (vgl. Anm.l), S.5, 16, 21f.
13 Murbach (vgl. Anm. 9), S. 19, glaubt nicht entscheiden zu

können, ob die Renovation der Kirchendecke, welche die
Unordnung zur Folge gehabt hat, vorgenommen wurde, als

man 1574 einen neuen Dachstuhl aufrichtete, oder ob es sich
dabei um die Renovation von 1820 handelt. Falls wirklich
nur diese beiden Daten in Frage kommen, müßte die
Entscheidung leichtfallen : Die Blumenbilder, mit denen man die
Lücken ausfüllte, können unmöglich 1574 gemalt sein. 1820
müssen die Schäden so groß gewesen sein, daß man die Decke
abnehmen mußte. Bei der Wiederanbringung hat man die
zerstörten Felder durch Bauernmalerei ersetzt. (Ein Glück,
daß man damals nicht mehr Geld hatte, sonst wäre die Decke
übermalt oder durch eine «modernere » ersetzt worden. Oder
war es doch eine gewisse Pietät, die den Anlaß gab zu ihrer
wenn auch nicht sehr sorgfältigen Erhaltung?) Zu dieser
Datierung (1820) kommt auch J. Gantner, Kunstgeschichte
der Schweiz, I, Frauenfeld/Leipzig 1936, S. 264.

14 Einzig ein Teilstück der Tafel 61 fand sich, zwischen zwei
Fragmenten aus den Randfeldern 38 und 48, auf Feld XIa ;

es scheint, daß dieses Brettchen bei der Montage des Ostteils

(vgl. Anm. 15) übriggeblieben war und dann beim
Montieren der anderen Hälfte der Decke mitverwendet wurde. -
Die Konstruktion der Decke (Poeschel [vgl. Anm. 4]), S.9f. ;

Murbach [vgl. Anm. 9], S.22f.), läßt den Vorgang folgendermaßen

vermuten: Die einzelnen Bildtafeln werden bekanntlich

festgehalten durch mit Nuten versehene Leisten, die in
der Längsrichtung der Decke verlaufen; sie wurden
wahrscheinlich vor dem Montieren der Bilder an den quer über
dem Schiff liegenden Deckenbalken befestigt. Die Bildtafeln
wurden nun einfach zwischen diese Leisten eingeschoben
(wohl von beiden Seiten her, und nicht alle von Ost nach
West, wie Murbach [vgl. Anm.9], S.23 annimmt). Vor jener
Reparatur der Kirchendecke, welche die bis 1938 bestehende
Unordnung zur Folge hatte, müssen die Schäden besonders

an den beiden Schmalseiten groß gewesen sein. Von den 18

Randfeldern, die für die erste und die letzte Zeile benötigt
werden, sind nach Ausweis des Holzverlaufes (stets quer zur
Längsachse der Decke) nur noch vier ziemlich unversehrt
erhalten (1, 2, 4, 8), vier weitere einigermaßen (3, 5, 6, 9) und
drei nur noch fragmentarisch (7, 26, 32). Sieben, darunter
zwei Eckfelder (s. Ziffer 12) sind ganz verloren. Mit der
Abnahme der Decke scheint man im Westen begonnen zu haben,
wo die Zerstörungen wohl am größten gewesen sind (von
Zeile XVII ist nur ein einziges Feld ganz erhalten, Nr. 2, das

an seinem früheren Standort XVII f heute durch eine Kopie
ersetzt ist). Man hat die Bildtafeln gegen Westen hin aus den
Nuten herausgeschoben, was bei den ersten Feldern so
geschah, daß man aus jeder der Längsreihen nur je ein Bild
herausnahm und diese Bilder dann zusammenlegte. Das hat
man - von den Randfeldern abgesehen - dreimal so gemacht.
Dann sah man offenbar ein, daß der Schaden größer war und
die ganze Decke abgenommen werden mußte. So schob man
weitere sechs Bilder aus allen Längsreihen nach Westen hin
aus. legte sie aber nicht mehr so sorgfältig reihenweise ab.
Den Rest der Bilder, ohne den Rand wiederum sechs Tafeln
pro Längsreihe, schob man lieber gegen Osten heraus, weil
das einfacher war (kürzerer Weg), und legte sie an einem
besonderen Orte ab. Nach der Reparatur der tragenden Teile
schob man die Tafeln wieder von beiden Seiten her ein, leider
nicht mehr durchweg in der richtigen Ordnung; die Grenze

90



zwischen den Zeilen VII und VIII jedoch blieb natürlich
sauber bestehen.

15 So deutet man seit Poeschel (vgl. Anm.4), S.29, allgemein
diese Bilder; auch ich hatte zunächst diese Deutung
angenommen: Jenny (vgl. Anm. 1), S.21.

16 Daß dieses merkwürdige, turmartige, mit einer Kuppel
gedeckte Gebäude der Tempel zu Jerusalem ist, ergibt sich aus
den Bildern 100 (zweite Versuchung mit der «Zinne des
Tempels», Abb.6) und 132 (Austreibung der Händler aus
dem Tempel). Das gleiche Gebäude ist ferner dargestellt auf
75 (Heimritt der Könige an Jerusalem vorbei, Abb.21), 86
(Herodes, König zu Jerusalem, Abb. 23), 91 (Belebung der
tönernen Vögel) und 112 (nicht identifizierbare Heilung;
sollte hier etwa eine fälschliche Übertragung der Heilung
des Lahmen an der schönen Pforte des Tempels durch Petrus
und Johannes [Apostelgeschichte 3, 1-11] auf Jesus vorliegen?).

17 Jenny (vgl. Anm. 1), S. 12f.
18 Jenny (vgl. Anm. 1), S. 12f.
19 Jenny (vgl. Anm. 1), S.25f. W. Weisbach in: (Basler

Nachrichten, Sonntagsblatt, 1942, Nr. 20) hat sogar eine Beziehung

zu den «Exempla» mittelalterlicher Predigten sehen
wollen. Diese Deutung anerkennt auch Murbach (vgl. Anm.
9), S.37.

20 Jenny (vgl. Anm. 1), S. 13-18.
21 A. Jacoby, Ein bisher unbeachteter apokrypher Bericht über die

Taufe Jesu, Straßburg 1902.
22 Jenny (vgl. Anm. 1), S. 16-19.
23 Der Boden ist meist braunrot (im Vordergrund dunkler, im

Mittelgrund heller), ein blasses Graugrün oder Blaugrün
kommt in den Kleidern, etwa auch im Mittelgrund, gelegentlich

vor, nicht aber das satte Dunkelgrün, das später beherrschend

wird. Einzige Ausnahme: 97 (Mittelgrund, kaum
sichtbar).

24 Vgl. zu diesem wichtigen Problem im übrigen Jenny (vgl.
Anm. 1), S.22-25.

25 Zur Deutung dieser Eckfiguren (Winde und Gerichtsboten)
s. Poeschel (vgl. Anm.4), S. 11-13, Jenny (vgl. Anm. 1),
S. lOf. und Murbach (vgl. Anm.9), S.27, links.

26 Die Zilliser St.-Martins-Kirche ist - wohl, weil auf römischen
Fundamenten sukzessive weitergebaut wurde — nicht genau
geostet. Die Längsachse weicht um gut 30° nach Norden von
der Ostrichtung ab, so daß die Ecken der Decke nun ungefähr
in die vier Himmelsrichtungen weisen. Ob dieser Umstand
dem Meister des 12. oder 11 .Jahrhunderts bewußt war, ist
jedoch fraglich.

27 Die Lithographie gibt dieses Fragment allerdings sehr
ungenau wieder; doch kann es sich nur um dieses Bild handeln
und um keinen der Engel, die jetzt im Hauptteil der Decke
stehen.

28 Wenn unsere Annahme richtig ist, hat auch dieser Tafelteil
die unter Ziffer 9 (vgl. vor allem Anm. 15) festgestellte Grenze
zwischen den Zeilen VII und VIII nicht überschritten. Wenn
man bei der Abnahme der Decke zunächst die Randfelder
herausgenommen hätte, wäre es leicht erklärlich, daß Teile
der zuerst herausgenommenen Tafel nachher zuerst wieder
eingesetzt wurden und so an die Stelle kamen, wo sich jedenfalls

der Kopf des Aquilo vor 1938 befand.
29 Die Windrose muß dabei seitenverkehrt dargestellt werden,

weil wir ja die Decke zum Betrachten um 180° um ihre Längsachse

drehen.
30 Erhalten ist eben noch der Bug (oder das Heck) des Schiffes ;

das betreffende Fragment ist auch auf der Lithographie, die
den alten Zustand festhält, im Feld VIII i deutlich zu erkennen.

31 U. Steffen, Das Mysterium von Tod und Auferstehung, Göttingen
1963.

32 Murbach (vgl. Anm. 9), S. 31 ; ferner in: Unsere Kunstdenkmäler

XVIII, Bern 1967, S. 119.
33 Jenny (vgl. Anm. 1), S.9-11.
34 Bild 13 zeigt eine Frau; vgl. die Darstellung der Brustwarzen

auf diesem Bild mit derjenigen auf Bild 90 (wobei die Photo
bei Poeschel nicht genügt, sondern die hervorragende
Reproduktion bei HEMAN herangezogen werden muß).

35 Weisbach (vgl. Anm. 19).
36 Murbach (vgl. Anm. 9), S.31, zieht die ursprüngliche

Zusammengehörigkeit dieser drei Bilder in Zweifel, leider ohne
den Grund dafür zu nennen. Die offensichtliche kompositioneile

Einheit wie die Belege für die Dreizahl dieser Fabelwesen

und ihrer Klangwerkzeuge weisen doch wohl eher in
entgegengesetzter Richtung.

37 Vgl. R. Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur
Musikanschauung des Mittelalters, Bern und München 1962,
S.81f. ; H. Schade, Dämonen und Monstren. Gestaltungen des

Bösen in der Kunst des frühen Mittelalters, Regensburg 1962,
S. 54-56; beide Arbeiten nehmen leider an keiner Stelle auf
Zillis Bezug.

38 Jenny (vgl. Anm. 1 S. 21. Im Katalog bei Heman (vgl. Anm.
9), S. 144 hat diese Deutung noch keine Berücksichtigung
gefunden, obwohl meine Arbeit im Literaturverzeichnis angeführt

ist.
39 Vgl. F. W. Deichmann, Frühchristliche Bauten und Mosaiken von

Ravenna, Baden-Baden 1958, Abb. 164. In Ravenna ist das

Volk durch drei Figuren dargestellt, in Zillis nur durch zwei.
Nur in den Einzelheiten der Durchführung, nicht aber im
Kompositionellen wird der Stilunterschied zwischen Ravenna
und Zillis deutlich. Der Zilliser Meister fußt offensichtlich -
auch andere Beispiele zeigen das - auf sehr alter ikonogra-
phischer Tradition. Dieses Material vollständig zusammenstellen,

ist eine Aufgabe, die noch zu lösen bleibt. Erst dann
wird sich die Eigenleistung des Meisters von Zillis und seiner
Werkstatt voll würdigen lassen.

40 Bild 62 haben wir bereits in Zeile VI verwendet; an seiner
Stelle setzen wir hier die andereJosephs-Darstellung Nr. 73 ein.

41 Murbach (vgl. Anm.9), S.33.
42 Auch in dieser Hinsicht würde 73 hier mehr aus dem Rahmen

fallen, weil die Häuschen dort nur halb zu sehen sind. Überdies

weicht der Rahmen dort in störender Weise ab.
43 Vgl. Anm.8. Immerhin wäre hier an das unter Ziffer 5

Ausgeführte zu erinnern. Dort fanden wir eine überzeugende
Anordnung auch nur unter der Annahme, daß die Ereignisse
auf den Feldern 141 und 142 nicht in der chronologischen
Abfolge dargestellt sind. Doch ginge die hier erwogene
Neuordnung der Zeilen II und III ungleich viel weiter. In den
Zeilen IX und XII konnten wir eine Anordnung befürworten,
die ebenfalls sehr deutlich das Mittelfeld betont, aber in diesen

beiden Fällen war zugleich die chronologisch richtige
Abfolge der geschilderten Ereignisse gewahrt.

44 Es scheint sich bei diesem Bild doch um ein Einzelbild zu
handeln und nicht um den Teil einer mehrere Felder
umfassenden Komposition, was offenbar Poeschel (vgl. Anm. 4),
bei seiner Anordnung angenommen hat.

45 Eine merkwürdige Tatsache sei hier noch festgehalten,
obwohl wir keine Erklärung dafür wissen : Es fällt auf, wie häufig

auf dieser Decke Joseph dargestellt wird : Zweimal allein
thronend wie ein König (62,73), dreimal mit Maria (78,84,92),
zweimal schlafend (56, 80), wiederum als beherrschende
Figur allein auf einem Feld - eines der eindrücklichsten Bilder
der Decke - auf der Flucht nach Ägypten (81) und schließlich

sogar in einer Geschichte, bei welcher die Bibel seine
Anwesenheit gar nicht bezeugt: bei der Hochzeit zu Kana
103). Das sind neun Bilder ; fast die Hälfte davon zeigen allein

Joseph, während es kein Bild gibt, auf dem Maria allein
dargestellt ist. Eine thronende Maria mit dem Kinde auf dem

91



Schoß entsprechend den beiden Josephs-Bildern 62 und 73
gibt es nicht (82 kann nicht als das genommen werden). Auf
acht von diesen neun Darstellungen wird Joseph immer in
der gleichen Weise gekennzeichnet: weißhaarig, bartlos, mit
weißem Hemd und rotem Mantel und mit einem Nimbus.
Einzig auf dem Bild 56 ist er ganz anders dargestellt: mit
braunem Haar und Bart, mit rotem Hemd und ohne Nimbus.
Das Fehlen des Nimbus erklärt sich daraus, daß Joseph,
«bevor er Maria zu sich heimholt, noch nicht in den inneren
Kreis der Heilsgeschichte aufgenommen ist » (Poeschel
[vgl. Anm.4], S.22). Die anderen Differenzen hingegen lassen

sich wohl nur dadurch erklären, daß hier zwei Josephs-
Traditionen, die biblische und die apokryphe, ohne Ausgleich
aufeinandertreffen. Offenbar war das Material, das als Vorlage

diente, nicht einheitlich.
Wegen der auffallenden Häufigkeit von Josephs-Darstellungen
an ein Josephs-Patrozinium zu denken, wäre - nicht nur im
Hinblick auf die eindeutige und mit dem Gesamtthema der
Decke in eindeutiger Beziehung stehende Bezugnahme des

Bildprogramms auf das Martins-Patrozinium - absurd. Denn
eine Josephs-Verehrung hat es im Mittelalter kaum gegeben.
Sein Kult ist im Abendland allerdings erstmals schon im
Martyrologium von der Reichenau um 850 bezeugt. Aber
erst seit Bernhard von Clairvaux beginnt man sich theologisch
mit ihm zu beschäftigen, und sein Fest wird erst 1479 ins
Brevier aufgenommen. So fehlt Joseph im Register bei L. A.
Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter,

Freiburg i.Br. 1936. Erst im Barock tritt Joseph hervor (s.
L. A. Veit und L. Lenhart, Kirche und Volksfrömmigkeit im

Zeitalter des Barock, Freiburg i.Br. 1956, S.70). Die Spur einer
Erklärung für die besondere Bedeutung, die Joseph für den
Verfasser des Zilliser Bildprogramms offenbar hat, könnte
man darin finden, daß Joseph in der Litanei seines Festes (die
in ihrer heutigen Gestalt allerdings nicht bis ins Mittelalter
zurückreicht) als «horror daemonum» angerufen wird. In
ähnlicher Richtung weist der für die Diözese Passau im 14.

Jh. nachgewiesene Brauch, gegen das böse Gerede schlimmer
Menschen eine Messe zum heiligen Joseph lesen zu lassen
(s. A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Darmstadt
1963, S.217).

46 Murbach (vgl. Anm.9), S.34.
47 Ursprünglich war der Engel die Personifizierung des Sterns;

erst später wurden die beiden Vorstellungen addiert.
48 Dieses Bild müßte bei Murbach (vgl. Anni. 9), S. 35, rechts

unten, mit angeführt werden. Es stellt übrigens bis in viele
Einzelheiten eine (schlechte) Kopie nach dem anderen He-
rodes-Bild Nr. 69 dar. Gerade der Vergleich mit der Vorlage
aber zeigt, daß die Profilstellung des neben Herodes erscheinenden

Kopfes Absicht sein muß.
49 Ein weiteres Indiz dafür, daß dieses Bild hierher gehört,

dürfte sich ergeben aus dem gedrechselten Stock in der
linken Hand Josephs, den er auch auf Bild 80 wieder auf
seinem Schoß liegen hat und der sich dann bei der Flucht
nach Ägypten (81) als Geißel entpuppt.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1 : Polygraphisches Institut, Zürich.
Abb. 19: F.W.Deichmann, Frühchristliche Bauten und Mosaiken

von Ravenna, Baden-Baden 1958, Tafel 164.
Alle übrigen Abbildungen : Peter Gubler, Photograph, Weinfelden.

92


	Zur Anordnung der romanischen Deckenbilder von Zillis

