
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 24 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Beiträge zum byzantinischen Einfluss in der früh- und
hochmittelalterlichen Kunst Rätiens

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge zum byzantinischen Einfluss
in der früh- und hochmittelalterlichen Kunst Rätiens

von P. Iso Müller

(Tafeln 61-68)

Viele geistige und formbildende Kräfte wirkten aufdas frühe Rätien ein: spätrömische, fränkische,
byzantinische, insulare, langobardische und alamannische. Will man sie sichtbar machen, so muss

man stets den historischen Gegebenheiten in weitestem Sinne Rechnung tragen und auch die

politischen und geistigen - zumal auch die kultischen - Einflüsse berücksichtigen. Kunstgeschichte
ist hier in hervorragender Weise Ausdruck einer geistigen Haltung.

Der Versuch einer solchen Betrachtungsweise ist nun freilich für das rätische Gebiet schwierig,
weil einerseits die eigendiche Frühmittelalterforschung erst seit den letzten zwei Jahrzehnten auf
Touren läuft, anderseits wir uns stets Rechenschaft geben müssen, dass die Dokumentation meist
sehr lückenhaft ist und der Umfang dessen, was unseren Nachforschungen entgeht, oft nur schwer
oder überhaupt nicht abzuschätzen ist. Das gilt ebensosehr von den Kunstwerken selbst als auch

von den schriftlichen Quellen, die uns über solche Aufschluss geben können.
Die folgende Studie kann und will keineswegs eine Gesamtdarstellung der Kunst/ und Geistes/'

geschichte Rätiens bieten; sie beschränkt sich im wesentlichen auf einen einzigen Teilaspekt,
nämlich aufdie Frage nach dem östlich'cbristlichen Einfluss im Rätien des frühen und hohen Mittel'
alters. Aber selbst für dieses Teilgebiet kann unsere Untersuchung keinen Anspruch auf Voll/
ständigkeit erheben; bewusst wurden manche Themen ausgeklammert, sei es, weil sie im gegen/
wärtigen Zeitpunkt noch zuwenig bearbeitet sind, sei es, weil sie ein viel grösseres Mass an Arbeit
erfordert hätten, als wir es zu leisten imstande waren.

I. Frühmittelalter
Man halte sich vor Augen, dass der Herrschaftsbereich Justinians (f 565) nicht nur Kleinasien,

Syrien und Ägypten, sondern auch das Küstengebiet der Adria und des Tyrrhenischen Meers

sowie ganz Italien von Sizilien bis zu den Alpen umfasste. Selbst nach Verlust des oberen und
mittleren Italien blieben griechische Kolonien und Kultur im Süden Italiens und an den Küsten
des Balkans bis ins Hochmittelalter hinein1. Für die damalige geistige und künsderische Kulturwar es

von grosser Bedeutung, dass im 7./$. Jh. zahlreiche Griechen bzw. Syrer auf dem Throne Petri
sassen. Noch Gregor III. (731-41) war ein Syrer und Zacharias (741-52) war ein aus Unteritalien
stammender Grieche2. Griechischer Einfluss erhielt sich in der Päpstestadt noch durch Jahr/
hunderte3.

1 G. Ostrogorsky, Geschichte des Byzantinischen Staates (1952), Beilage r. H. W. Haussig, Kulturgeschichte von Byzanz
(1959), Karte des byzantinischen Reiches im 9. Jh. - Siehe auch Grosser Hist. Weltatlas, 1 (1954), 42-43, und F. W. Putzger,
Historiseber Atlas zur Welt' und Scbweizer'Gescbichte (1961), 39-44.

2 G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924), 324.
3 B. Bischoff, Das griechische Element in der abendländischen Bildung. In: Byzantinische Zeitschrift 44 (t95i), 27-55. Haussig

(vgl. Anm. 1), 318-320,323-324.



Byzantinische Kultur kam vor allem durch Ravenna nach Italien und von dort ins rätische Grenz/
land. Dabei war von Bedeutung, dass Ravenna schon vor der byzantinischen Eroberung mit
Rätien in Verbindung stand. 493 zog Theoderich, der Herrscher der Ostgoten, nach langer Belage/

rung als Repräsentant des oströmischen Kaisers in Ravenna ein. Zu seiner Zeit — er starb 526 -
dürfte das arianische Baptisterium und die Palastkirche (später S. Apollinare Nuovo genannt)
errichtet worden sein. Bischof Ecclesius (522-32) begann damals auch mit der Errichtung von
S.Vitale, wahrscheinlich nach einer Reise nach Konstantinopel (vgl. die dortige Kirche der Heiligen
Sergios und Bacchos)*. Als Vertreter der römischen Macht interessierte sich Theoderich für
Rätien, dessen Dux damals der Romane Servatus war, dem er den Schutz der Bevölkerung gegen
die räuberischen Breonen (nördlich des Brenners) anbefahl (507-11)5. Vielleicht hat der Ostgoten/
könig sogar seine besondere Aufmerksamkeit der Curia Raetorum zugewandt, wenn das Theo/
doricopolis, das der Geograph von Ravenna (7. Jh.) erwähnt, mit Chur identifiziert werden kann,
was die Forschung annimmt6.

Die gotische Herrschaft in Ravenna und Italien fand 540 durch den von Kaiser Justinian gesand/
ten Belisar ein Ende. Die Glanzzeit der Stadt ging jedoch weiter, durfte doch BischofMaximinianus
547 S. Vitale und 549 S. Apollinare in Classe einweihen. Bischof Agnellus (557-70) konnte die
arianischen Kirchen für die katholische Liturgie in Anspruch nehmen. Im Jahre 568, also kurze
Zeit nach dem Ableben des grossen Justinian ("f 565), organisierten die Byzantiner ihre Besitzungen
in Italien zu einer eigenen Statthalterei, dem sogenannten Exarchat von Ravenna. Das Jahr 568
bedeutete aber auch den Einbruch der Langobarden in Italien, die zunächst nur die Ebene des

Po gewinnen konnten. Nur langsam drangen sie gegen die südliche Byzantinerherrschaft vor und
erst 751 eroberten sie Ravenna. Das bedeutete das Ende der ravennatischen Glanzzeit7. Jedoch
wirkte die Kunst der Stadt noch lange Zeit nach.

Man kann wohl sagen, dass die byzantinische Welt durch Ravenna im 6. Jh. unmittelbar an
Rätien grenzte und daher auch in dieser Zeit am eindringlichsten aufden alpinen Bereich einwirkte.
Das Bistum Chur wird 451 erstmals erwähnt als Suffragan von Mailand, was wiederum nach
Süden weist. Um 500 lässt sich ein Baptisterium in Zillis nachweisen, also aufdem Wege von Chur
nach der Lombardei. Seit 536 drängten freilich in das rätische Land die Franken ein, aber vorerst nur
sporadisch und langsam. Das Erscheinen des Churer Bischofs 614 an einer Pariser Synode
beweist nur ein erstes Hinneigen zum Frankenreich, dessen Einfluss erst eigentlich im Verlaufdes 8.

Jh. ausschlaggebend wird8. Im gleichen Jahrhundert konnten die Franken auch Norditalien erobern.
Zunächst bemächtigte sich Pippin III. 754 der Stadt Ravenna und ihres Gebietes und schenkte dann
alles dem Papst, was Karl d. Gr. bestätigte. Das verhinderte jedoch nicht, dass sich die Erzbischöfe

von Ravenna als die eigentlichen Herren Norditaliens fühlen konnten. Der grosse Karl selbst

unterwarf774 das Langobardenreich seiner Botmässigkeit, so dass in Wirklichkeit die Franken jetzt
bis hinunter zum Tiber die Macht besassen. Da sie auch Rätien beherrschten, regierte überall die

gleiche Obergewalt, was das alpine Bergland mit der oberitalienischen Region enger zusammenbrachte.
Daher konnten auch kulturelle Einflüsse von Ravenna weiterwirken.

Als eine erste Ausstrahlung von Ravenna möchte man den Titel clarissimus proavus bezeichnen,
den Praeses Victor, der Vater des Bischofs Tello (765), seinem Urgrossvater gegeben hat, der im 6.

Jh. in Chur lebte. Praeses Victor hat diesen Titel für diesen seinen ältesten bekannten Stammvater
nicht erfunden, sondern der Familienüberlieferung entnommen. Während die Franken sämtlichen
Beamten den Titel illustris gaben, liebten die Ostgoten Bezeichnung wie spectabilis, vir sublimis,

i Carl/Otto Nordström, Ravennastudien (1953), 9-10.
E. MeyeR'Marthaler und F. Perret, Bündner Urkundenbuch, 1 (1955), 3-5, Nr. 3-4.

6 Howald/Meyer, Die römische Schweiz (r94o), 173, dazu E. Poeschel in: Bündner Monatsblatt (194s) 12-13. Eben'
dort(i957), 255-262: A. Dilger über Theoderich.

i Nordström (vgl. Anm. 4), io-n.
8 Näheres Schweiz. Z.f. Geschichte 12 (1962) 449f., 47if.

138



clarissimus. König Theoderich (f 526) gab viel auf römische Amtsbezeichnungen. Noch 494 führte
der Konsul Turicius Rufius Apronianus den Titel vir clarissimus et illustris. Nicht im Frankenreich,
wohl aber in Italien erhielt sich clarissimus bis ins 8. Jh. Mithin darf man annehmen, der victoridi/
sehe proavus habe in Rätien zur Zeit der Ostgotenherrschaft (494-536) oder bald nachher ein Amt
bekleidet, das ihm den stolzen Titel clarissimus eintrugt

I. Kirchliche Architektur

Die älteste Churer Bischofskirche mit halbrunder Apsis und Querschiffgehört noch dem 5. Jh. an.
Für sie war die römische Konstantinsbasilika mit drei Schiffen wohl nur das entfernte Vorbild. Die
einschiffige Stephanskirche in Verona ist in ihren bescheideneren Massen und in ihrer geographischen

Nähe wohl noch mehr mit unserem Bauwerk verwandt und ebenfalls dem 5. Jh. zuzuweisen.
Vielleicht lässt sich einmal die Einflussrichtung Rom - Verona - Chur noch detaillierter fassen.

Aus der gleichen Zeit, da der erste uns bekannte Churer Bischof Asinio 451 nachweisbar ist,
stammt auch die kürzlich entdeckte bischöfliche Grabkammer unter St. Stephan. Sie enthielt 12 Gräber,
jedoch wurden später die zwei vordersten (vor der Apsidiole) zerstört, um einem Heiligensarkophag,
dem des hl. Lucius, Platz zu machen. Eine freilich andersgeartete Grabkammer besass Ravenna im
Grabmal der Galla Placidia (f 450), die hinwiederum ihre Vorbilder hatte, so in der Grabkammer
des südungarischen Pécs (Fünfkirchen) im 4. Jh. und im Mausoleum der Christin Asclepia (vor
311) im dalmatinischen Salona/Marusinac und weiterhin in den griechisch/balkanischen Grab/
kammern von Nisch und Sofia.

An die Einflussrichtung Chur-Ravenna gemahnen in der Grabkammer von St. Stephan die zum
Ornament erstarrten Weinranken, die sich in ähnlicher Darstellung im genannten Grabmal der
Galla Placidia finden. Der nur gemalte Fries am Tonnenansatz der Churer Grabkammer, der eine

Inkrustation nachahmt, erinnert an die echten Marmorinkrustationen der Wandverkleidungen
ravennatischer Kirchen des 5. und 6. Jh. Besondere Aufmerksamkeit verdient das Bild in der Apsi/
diole, das ein Christussymbol und die Apostel darstellt. Diese Ikonographie weist aufS. Andrea in
Catabarba in Rom (468/83) und auf das Kästchen von Pola (429/30) hin, aber auch auf die
Vorderseite mehrerer ravennatischer Sarkophage der ersten Hälfte des 5. Jh.10. Die Apsidiole versah

man nach dem Bau der Oberkirche um 500 oder in der 1. Hälfte des 6. Jh. mit Mosaiken, teils aus
Glaskörpern, teils aus Steinwürfeln, die alle in der Komposition, im Ausmass und im Schnitt
sowohl mit den Mosaiken in Ravenna als auch mit denen in Sta. Maria Maggiore in Rom, also

mit Schöpfungen des 5. und frühen 6. Jh., gleich gehen". Die Stephanskirche selbst, also der Bau
über der Bischofsgruft, weist auf einen östlichen Typus, der in Kärnten (vgl. Duel) belegt ist.

Eines der ältesten kirchlichen Bauwerke Rätiens ist St. Martin zu Cazis (Tafel 61 et und Abb. 1).
Der einfache Grundriss, die ursprünglich hochsitzenden, altertümlichen Fenster und andere
Merkmale legen nahe, dass es sich um eine Kirche des 7. Jh. oder spätestens des 7./8 Jh. handelt.
Auf diese Datierung weisen auch die Blendbogen hin. Fünf solcher Blendarkaden finden sich an
der Nordwand und je drei auf der West/ und Ostseite. Die Lisenen wachsen unmittelbar aus dem
Boden heraus, also nicht aus einem Sockel wie etwa bei Müstair (Tafel 6 ib). DieseWandgliederung

9 Näheres Z.f. Schweiz. Geschichte 10 (1939), 340-341 und Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte 17 (r959), 36-37.
Auf südlich/römischen Einfluss geht auch der Clematius, vir clarissimus, in der Kölner Inschrift von etwa 500 zurück.
A. Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz (1871), 235. Im norditalienischen Bistum Concordia trug sogar ein Bischof des

späten 6. Jh. den Personennamen Clarissimus. Italia Pontificia VU. 1 (192.J), 72.
10 So zuletztW. Sulser in: Stucchi e Mosaici AltO'Medievali (1962), 3 32-3 3 3. Über St. Stephan in Verona siehe E. Arslan,

Arte del Primo Millennio, (1950), 36-37.
" W. Sulser und H. Claussen, Die St. Stephanskirche zu Chur in: Beiträge zur Kunstgeschichte und Archäologie des Früh'

mittelalters (i96r), hgg. v. H. Fillitz, r54-i66, bes. I6i-r65. Der ausfuhrliche Bericht über die Ausgrabung wird in der

Z. f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte erscheinen.

139



r^T^^fr ^Q^^i

0

hull J L

5

J
Abb. 1. Cazis GR, Kirche St.Martin, Aufriss (unter Weglassung des Turmoberbaus).

geht auf römische Konstruktionsmethoden zurück, wie sie sich an der Basilika in Trier und ins/
besondere an S. Apollinare in Classe zu Ravenna finden".

Ebenfalls einbogige Blendnischen flacher Art treffen wir an der Kapelle S. Lucio in S. Vittore
im Misox. Die Lisenen, welche diese Bogen tragen, stehen jedoch aufeinem Absatz, kommen also
nicht unmittelbar aus dem Boden wie in Cazis. Ferner sind die Blenden gestuft, zeigen also zwei
konzentrisch ineinanderliegende Bogen. Poeschel erinnert an die Koimesiskirche zu Nizäa aus
dem i. Drittel des 8. Jh., deren Blendnischen drei solcher Halbkreise aufweisend. Eine solche

Fernwirkung ist nicht unmöglich. Der hl. Willibald errichtete um 745 in Eichstätt seinen Kirchen/
bau nach dem Vorbild von Nizäa, das er selbst besucht hattet. Zur Datierung von S. Lucio
zieht Poeschel auch die sog. Marienkapelle von Würzburg heran. Sie wurde verschiedentlich dem
Hochmittelalter zugewiesene. Neuerdings glaubt man, dass nur eigentlich der obere Teil des Mauer/
werks im 12. Jh. erneuert wurde. Man hält den Bau für ein Grabmal der ersten christlichen Herzöge
von Franken, errichtet in der 1. Hälfte des 8. Jh., in das 752 die Gebeine des hl. Kilian und dessen
Genossen aufgenommen wurden. Es handelt sich um einen zylindrischen Rundbau mit 8 tiefen
Nischen im Erdgeschoss, die, nach aussen nicht erkennbar, in einer runden Ummantelung liegen.
Ihr Vorbild war das sog. Grabmal der Kaiserin Helena, das vielleicht Konstantin zuerst für sich
selbst gedacht hatte und dessen Ruinen heute noch südlich der Porta Maggiore als Tone Pigna/
tana existierend. Wie dem auch immer sein mag, die Koimesiskirche in Nizäa und das Mausoleum
in Würzburg deuten doch an, dass die Misoxer Kapelle nicht vor die 2. Hälfte des 8. Jh. datiert
werden darf.

Der gleichen Epoche wird die Dreiapsidenkirche St. Peter in Misteil zugeschrieben, die jedoch
nur ungegliederte, glatte Wände aufweist. Hingegen finden wir an der Südseite der Churer Martins'
kirche noch 10 hohe Blendarkaden. Von der entsprechenden Gliederung auf der Nordseite sind
noch 2 Rundbogen erhalten1?. Ganz ähnlich sowohl im Grundriss als auch im Äusseren ist St.
Johann in Müstair (Tafel 61 b). Die Wandgestaltung des karolingischen Kirchenbaues besteht hier -

" E. Poeschel in: «Neue Zürcher Zeitung» vom 23. April r935 sowie in den Kunstdenkmäler/Bänden (KdS) des

Kt. Graubünden 1 (1937), 16, undj(i94o), r8o-i82.
'3 E. Poeschel, KdS, GR 1 (1937), 23-24; 6(194$), 214-216.
m W. BoEKELMANNin: Z.f. Kunstwissenschaft 6(1952), 107-1^4.
¦5 R. Bauerreiss, Kircbengescbicbte Bayerns 1 (1949), 171. Hist. Jb. 7s(1956), 143.
16 K. Gerstenberg, Die Kirche aufdem Marienberg zu Würzburg. Herbipolis Jubilans (1952), 9r-95.
•» E. Poeschel, KdS, GR 7^948), 236-238.

140



wir zitieren Poeschel - in « sehr flachen, beinahe klassizistisch masselos wirkenden Blenden, die, im
Gegensatz zu den mit mehrgliederigen Arkaden gezierten, hochromanischen Blenden, in einem

einzigen Bogen schliessen und als östliches, durch Ravenna vermitteltes Erbgut zu gelten haben».
Drei Blenden zieren die Mittelapsis, zwei die Seitenapsidiolen, je zehn bekleiden die Langseiten. An
der westlichen Eingangsfront entdecken wir zuerst deren sieben und darüber noch deren drei, an der
östlichen Front über den Apsiden deren drei. Auf den Langseiten und am Westeingang des

Schiffes setzen die Blendnischen erst in einer Höhe von 8 m an, weil hier Bauwerke angegliedert
waren (Seitenannexe und Vorhalle). Wir zählen im ganzen nicht weniger als 38 Blendbogen18.

Die Disentiser Marienkirche entfällt unserer Reihe. Nachdem in einer Sondierung H.R.
Sennhauser 1961 eine frühmittelalterliche Apsis festgestellt hat, dürfen die drei heute noch als

Krypta erhaltenen Nischen im Grundriss wie auch in ihrem Oberbau samt den Doppelblenden erst

in die Jahrtausendwende datiert werden. Zwar gab es schon am Baptisterium beim Dom in Ravenna
aus dem 5. Jh. doppelbogige Blenden, wie in Disentis, aber sie wirkten ornamentaler. Auch als im
9. Jh. diese Doppelbogen konstruktiver wurden, liefen die Mittelteile immer noch breit aus, wie die
Kirchen S. Francesco und S. Vittore in Ravenna sowie S. Pietro bei Bagnacavallo (bei Ravenna)
zeigend. In Disentis machen die Bogen einen viel plastischeren Eindruck und gehören zur Gliede/

rung der Apsiden, ferner läuft das Mittelstück viel spitzer aus.
In Chur, Müstair und einigen weiteren Orten handelt es sich um den sog. Dreiapsidentypus, der

wie die Forschung annimmt, aus dem östlichen Kulturgebiet (von Ägypten bis Kleinasien) stammt,
wo Bauten gleicher oder ähnlicher Art vom 5. bis 8. Jh. nachzuweisen sind. Brücken zum Westen
stellen irgendwie die Kirchen in Parenzo (6. Jh.) an der Adria und in Säben (6. Jh.) im östlichen
Rätien und besonders S. Maria di Aurora in Mailand (Anfang 8. Jh.) dar*0. Dies ist auch die Zeit,
wo durch das justinianische Reich starke Verbindungen zwischen diesen Gebieten geschaffen
wurden. Die neuere Forschung hat die Verbreitung dieses Typus auch im oberitalienischen Sirmione
hervorgehoben. Dort finden wir eine entsprechende Petruskirche des 10./11. Jh. und eine Krypta
in S. Salvatore, die sich wie ein Dreiapsidenbau ausnimmt und wohl im xx. Jh. dem Kirchenbau
des 10. Jh. zugefügt wurde21. Man fragt sich, ob hier nicht rätischer Einfluss vorliegt. Sicher ist
dies bei Schaffhausen anzunehmen, wo ein Dreiapsidenbau belegt ist für das 11. Jh., d.h. für eine

Zeit, da das Kloster mit Rätien Beziehungen hatte22.

2. Plastik

Die Architektur wurde bereichert durch den Stucco, wie er sich in einzigartiger Weise in der
Disentiser Martinskirche fand (Tafel 62 und Abb. 2-5). Nördlich der Alpen gab es nirgendwo
eine so reiche Stuccoausstattung, zumal nicht in solcher Farbigkeit. Das Vorbild fanden die

Mönche, unter denen in Disentis damals Langobarden nicht fehlten, in den Kirchen von Sta.
Maria in Valle in Cividale und in S. Salvatore in Brescia, die um die Mitte des 8. Jh. entstanden

waren und sich der königlichen Unterstützung erfreuten. Disentis nimmt sich wie eine wenige
Jahrzehnte spätere provinzielle Nachbildung aus. Aber auch sonstige Stuccowerke des 8. Jh. im
ganzen Raum von Cividale bis Pavia regten die Verwendung dieser Art von Plastik an23. Man

18 E. Poeschel, KdS, GR5 (1943) 305-306.
'9 Puig I Cadafalch, La Géographie etUs Origines du Premier Art Roman(i9ii), 150, dazu S. ri2, Karte III.
,0 Die Literatur über die Dreiapsidenkirchen in: Schweiz. Beiträge zur Allgemeinen Geschiebte 17 (r959), 45-46, wozu noch

F. v. Jurascheck in: Z.f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 11 (1950), 129-143, zu zählen ist, der freilich Misteil auf
das io./n. Jh. ansetzen möchte. Ferner ist noch E. Lehmann in Formositas Romanica (t958), t39, 142, 148, zu zitieren.

Wichtig zuletzt H. M. Wehrhahn in Bibliotheca docet, Festgabe Wehmer (1963), 339 (über Zusammenhang von Reichenau

mit Rätien).

" Datierungen von Mario M. Roberti in Miscellanea di Studi Bresciani sull'alto Medioevo (1959), 106-rir, dazu W. Sul/
ser in: Stuccbi(vgl. Anm. ro), 335. 338.

22 Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte 26(1949), 122, sowie 5^(1959), 32-33.
n Darüber Stucchi (vgl. Anm. io), 61-85,11 i-r 17. Ferner La Chiesa di San Salvatore in Brescia (1962) 23 iff.

141



Y

a b

Abb. 2. a, 6 Disentiser Stuccomotive : a Zeigende Hand mit Kreuz, b Linke Hand mit Bibelcodex.

vermutet, dass griechische Künstler oder byzantinische Anregungen in Cividale mitgewirkt
haben24. Jedenfalls gab es in der Lombardei schon im 7./8. Jh. Stukkateure^. Dem 6. Jh. gehören
die Stukkaturen sowohl in der Basilica Eufrasiana zu Parenzo als auch in S. Vitale zu Ravenna an.
Dem 5. Jh. sind sogar diejenigen des Baptisteriums der Orthodoxen zuzuweisen. Es handelt sich
hier um Propheten oder Heilige, die in der Fensterzone der Kuppel mit Rollen oder offenen Büchern
dargestellt sind - ein ganz bedeutendes Werk26. Vermutlich ging also die Anregung vom Räume
Cividale-Pavia aus über den Lukmanier nach Disentis, eine Vermutung, die besonders auch durch
die langobardischen Mönche im dortigen Kloster im 8-/9. Jh. nahegelegt wird. Zwar gab es

auch, angeregt von Ravenna, Stukkaturen im Frankenreich, so in der Abteikirche St. Victor in
Marseille (5. Jh.), in der Kirche S. Saturnin in Angers (7. Jh.) und etwa in der Unterkirche S.
Laurent in Grenoble (Ende des 8. Jh.), wozu noch S. Riquier (790-99) und Germigny/des/Prés
(799-818) kommen27. Aber diese Werke sind lange nicht so reich und zudem örtlich weiter entfernt,
so dass sie als Vorbilder für Rätien kaum in Betracht kommen. Zeitlich später anzusetzen als

Disentis ist die Stuccokunst in der Kapelle des hl. Ulrich in Müstair, für die man Einwirkungen von
Cividale oder von Byzanz vermutet. Sie dürfte ins ausgehende 11. Jh. zurückreichen28.

Man hat die Disentiser Stukkaturen in solche «groben Stiles» und in solche «feinern Stils» einge/
teilt. Die ersteren verglich man mit den Malereien in Naturns, die letzteren mit der Plastik in Civi/
dale29. Dass sich in Disentis zwei, ja drei Hände bei den Stukkaturen unterscheiden lassen, ist
offensichtlich, auch wenn man gelegentlich Stücken begegnet, die sowohl der einen wie der andern
Hand zugewiesen werden können. Ob hinter der stilistischen Differenz ein ins Gewicht fallender
zeitlicher Unterschied steckt, lässt sich nur schwer sagen, ist es doch denkbar, dass jüngere und ältere,
fortschrittlichere und konservativere Künstler mehr oder weniger in den gleichen Jahren oder Jahr/
zehnten nebeneinander am Werk waren. Dieses Problem stellt sich überall, nicht nur in der alten
und neuen Kunstgeschichte, sondern auch in der Literatur und Geistesgeschichte. Zur Datierung
der Disentiser Stukkaturen ist es von Wichtigkeit, dass man heute Naturns auf770-80 und Cividale
auf 740-74 ansetzt3°. Damit drängt sich, von diesen Werken allein gesehen, die Datierung für
Disentis ganz von selbst auf. Da ja die Stukkaturen nicht von St. Martin I, sondern von St.

m H. ToRP in Quadernidella Face, Nr. 18 (1959), 37-38. Haussig (vgl. Anm. 1), 340. An koptische Vorbilder denkt
Chr. Beutler, Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter (1964), 45fr.

»5 Stucchi (vgl. Anm. 10), 24.
26 Stucchi (vgl. Anm. 10), 21-23. Dazu W. F. Volbach, Frühchristliche Kunst(i9S%), 72, Tafeln 140,143.
»7 Stucchi (vgl. Anm. 10), t54-r78, über Germignydes/Pres, 179, über die übrigen Denkmäler. Dazu La Chiesa di

S. Salvatore (vgl. Anm. 23) im Register über Germignydes/Prés und Grenoble.
>8 Zur Datierung siehe Z.f. Schweiz. Kirchengescbichte 50 (1956), 6r-62,69.
»9 Zuletzt Beutler (vgl. Anm. 24), 45C
3° Über Naturns siehe F. v. Juraschek in: Christliche Kunstblätter ^959), i09-ir2; über Cividale: H. Torp in: Qua'

derni della Face 18 (r959), 5f.; Beutler (vgl. Anm. 24), 45f. datiert Sta. Maria in Cividale «vor 774 ».

142



Martin II stammen, gehören sie in die Zeit nach der Klostergründung, also nach 750/65. Ob nun die
Stukkaturen 20 oder 30 Jahre später geschaffen wurden, darüber lässt sich streiten. Solche Abstu/
fungen sind kaum zu begründen. Wir müssen uns vor Augen halten, dass die ganze Disentiser
Stuccokunst von der Lombardei und deren Kontaktzonen abhängt, also gleichsam ein Import
der langobardisch/ftänkischen Mönche war. Auf Cividale (Sta. Maria in Valle und Pemmoaltar

734-37 usw.) hat man schon bald nach der Entdeckung des Stuccos hingewiesen1. Hierher gehört
auch die Evangelistenplatte, die der Patriarch Sigvald (762-87) für das Pult gestiftet hat, auf dem
das Wort Gottes vorgelesen wurde32. Der Charakter der Mönchsnamen dieser Zeit im Monasterium
Desertinense bestätigt diesen Hinweis auf lombardischen Einfluss33. Das gleiche gilt von den In/
Schriften, auf die noch zurückzukommen ist.

Der Lukmanier war die kunstfördernde Strasse. Von der Lombardei kann auch der irische Ein/
fluss gekommen sein, man denke an Bobbio. Aber auch St. Gallen ist zu erwägen, doch darfman
sich nicht wie bisher zuviel aufCod. Sang. 51 stützen. Er ist « um oder eher nach 750» entstanden,
wahrscheinlich in Irland, und kam vermutlich erst Mitte des 9. Jh. nach der Steinachabtei34.

Bei der Datierung und Wertung müssen die stilistischen und chronologischen Momente genau
erfasst werden. Merowingisches wirkte noch lange in karolingischer Zeit nach. Weder das Jahr 751 noch
das Jahr 768 sind unmittelbar entscheidende Daten. So ist der Racchio/Codex ein typisches
Denkmal der merowingischen Buchkunst und doch erst 788 geschrieben. Otto Homburger zog
zu seiner Erklärung viele gleichzeitige Handschriften herbei, sogar den sog. Krufft/Codex, der

817/23 entstanden ist35. Hier darfauch das Bild des Schreibers Vandalgarius erwähnt werden, das

mit der Dreiecksnase und den mandelförmigen Augen noch ganz merowingisch/fränkisch anmutet;
das schuppenartige Kleid erinnert sogar an irische Art. Und doch ist der ganze Codex Sang. 731 auf
793 zu datieren, weil die Arbeit in diesem Jahre aufhörte36. Auch das Matthäusbild im sog.
Codex Millenarius darf herangezogen werden, das den Evangelisten in einem Gewände zeigt, das

viele Parallelfalten aufweist, wie ähnlich die Paulusfigur in Naturns und einige Disentiser Stucco/
fragmente. Aber der genannte Codex wurde doch erst «um 800» geschaffen, auch wenn er dem
Charakter nach mehr ins 8. als ins 9. Jh. weist. Seine Entstehung war auch nur an einem abgele/

genen Orte möglich (vielleicht in Kremsmünster), nicht an einem Zentrum des geistigen Lebens wie
z. B. in einer politisch interessierten Bischofsstadt37. Ein anderes Evangelistenbild findet sich in Cod.
Sang. 124, der um 816 geschrieben wurde. Der Heilige trägt auf seinen Wangen ein Dreieck und
zeigt merowingisches Gehaben. Die Initialornamente hingegen gemahnen an churrätische Muster38.
Schliesslich weiss man ja, dass die alamannischen und rätischen Schriftarten erst um 820 endgültig
der vollen karolingischen Schrift das Feld räumten39. So darfes denn nicht weiter verwundern, wenn
wir im rätischen Bereich Werke der bildenden Kunst finden, die dem Stil nach noch merowingisch
wirken, tatsächlich aber in frühkarolingischer Zeit entstanden.

Im folgenden seien auch noch kurz die Inschriften der Disentiser Stukkaturen erwähnt, die nicht
eigentlich Hinweise aufmerowingische Stilelemente, sondern vielmehr aufdie karolingische Renais/

î1 N. Curti in: Studien u. Mitteilungen OSB32 (i9ir), 127-128.
J» E. Doberer, Zur Herkunft kr Sigvaldplatte. Österreichische Z.f. Kunst u. Denkmalpflege 17(1961), 168-174.
33 Näheres Bündner Monatsblatt (i9S9), 235-236.
34 J. Duft und P. Meyer, Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen (1953), 70. Dazu Anm. 3 8.

35 O. Homburger in: Festschrift Hans Hahnloser (196r), 185-206. Man sehe sich bes. S. 192, Abb. 8 an, wo Augentypen
und Wangendreieck genau mit einigen Disentiser Stukkaturen übereinstimmen.

36 J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1936), 65,68. E. A. Lowe, Codices LatiniAntiquum 7 (1956), 32, 59, Nr. 950.
37 W. Neumüller und Kurt Holter, Der Codex Millenarius (1959), 80, i8r-i82.
38 A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica 2 (1936), 30,41,63. Tafel XXIII. Bei Duft/Meyer (vgl. Anm. 34) sind

noch verschiedene irische Handschriften der 2. Hälfte des 8. Jh. oder der Wende des 8. zum 9. Jh. angegeben, die Ahn/
lichkeiten mit den Disentiser Stukkaturen aufweisen, so Tafeln 15~r6, r8-19 (braunes Rot, Engelskopfmit Haarschopfusw.).

39 Homburger (vgl. Anm. 35) 197, dazu B. Bischoff, Paläographie, 37-38, Separatum aus Stammlers «Deutsche Philo/
logie im Aufriss» (2. Aufl. 1965). Vgl. Karl d. Grosse, Lebenswerk und Nachleben 2 (1965) 244-245.

143



Q>
QV V

D
O

sance bieten. Man würde sie beinahe als spätrömisch bezeichnen können. Eigentümlich ist das

spitze O, das auf die Lombardei hinweist. Die Inschriftenteile sind fast alle unten abgeschrägt, so
dass man vermuten muss, dass sie sich oberhalb der Darstellungen als erklärende Tituli befanden4°.
Sie nennen uns zwar die einzelnen Themata nicht, lassen aber doch gewisse Schlüsse zu, so etwa,
dass die Geburt des hl. Johannes und die Geburt Christi in Bethlehem dargestellt wurden, woran sich

ganz selbstverständlich das Leben und Wirken Christi bis zum Kreuz und zur Auferstehung an/
geschlossen haben muss. Aus Inschriften wiederum kann geschlossen werden, dass die Steinigung
des hl. Stephanus und die Figur oder das Leben des hl. Martin dem Beter nahegebracht worden
sind1»1.

Beim Disentiser Stucco fallen die Imagines Clipeatae auf(Abb. 3), zunächst ein ganz grosses Stück,
dessen grün getönten Ring zwei mächtige Engelshände halten. Man vermutet natürlich ein Chri/
stusbild oder das Bild eines grossen Heiligen, etwa des hl. Martin. Ferner finden wir zwei kleinere

Imagines Clipeatae, deren Ringe violette Färbung aufweisen und
deren Gesichter sehr maskenhaft anmuten. Christian Beutler hat
sie 1959 erstmals zusammengesetzt/»2. Dass sowohl Christus und
die Apostel als auch Märtyrer und Päpste in der frühchristlichen
Kunst im Porträt abgebildet wurden, ist bekannt43. Seit dem
6. Jh. stellte man auch in Ravenna Bischöfe so dar, was dann
Verona nachahmte44. Warum hätte man nicht in Disentis um
800 auch Hausheilige so darstellen sollen; Hinter den erwähnten
maskenhaften Gesichtern wird man z. B. Petrus und Paulus des/
halb nicht ohne weiteres vermuten, weil deren Bilder um jene Zeit
schon ihre ikonographischen Besonderheiten aufwiesen. Man
kann sich fragen, ob hier nicht vielmehr Placidus und Sigisbert

Abb. 3. Disentiser stuccomotiv: dargestellt waren. Die Antwort hängt davon ab, ob noch andere
imago clipeata. Imagines Clipeatae dieser Art zusammengestellt werden können.

Bevor eine endgültige Sichtung vorgenommen ist, soll nichts
behauptet werden. Merkwürdig ist, wie erwähnt, die violette Tönung der Ringe der beiden neu

zusammengesetzten Imagines. Man erinnert sich an die blau gerandeten Heiligenscheine der beiden

Apostelfursten im Baptisterium der Arianer in Ravenna, das um 500 datiert wird. Ferner trägt der

Abt als Stifter aufdem Bilde des 9. Jh. in Mals einen rechteckigen blauen Schein um den Kopf45
(Tafel 64).

Unter den Stukkaturen von Disentis fällt ferner eine leider ganz fragmentarische Christusgestalt
auf, die Christian Beuder erstmals zusammenstellte. Am meisten zeichnet sich die feine Hand, die
sowohl den Sprech/ wie Segensgestus darstellen kann, durch ihre Qualität aus46. Als Christusfigur
wird man sie auch deshalb ansprechen dürfen, weil alle Teile ein helles Orange aufweisen, das viel/
leicht an Stelle von Zinnober oder Porphyr stehen sollte. Das Rot als Farbe des Keltertreters ist
schon durch Isaias 63, 2 begründet: quare ergo rubrum est indumentum tuum et vestimenta tua

*° Freundl. Hinweis von Dr. Johann Taubert, München.
4« Darüber Stucchi (vgl. Anm. 10), 11 i-t27. Bei BVM darfman auch an (ARA) BVM und damit an eine Dreikönigs/

darstellung denken.
4» Abgebildet bei Beutler (vgl. Anm. 24), 48. Siehe Abb. 3.
43 Joh. Bolten, Die Imago Clipeata (1937), 6iff. mit vielen Beispielen aus Rom und Ravenna, auch späten Belegen wie

z.B. in S. Crisogono in Rom aus der Zeit des Papstes Gregor III. (731-741).
44 Bolten (vgl. Anm. 43), 82-86.
45 Nordström (vgl. Anm. 4), 40, Tafel II. Grabar^Nordenfalk, Das frühe Mittelalter vom 4.-11. Jh. (1957), 59,

über Mals. Zur Symbolik der violetten Farbe siehe L. Schreyer, Die Botschaft der Buchmalerei (1956), 78,92,124,126. Diese

Symbolik kann vorhanden sein, muss aber nicht immer vorliegen (violett — Farbe des Martyriums).
46 Summarische Abbildung bei E. Poeschel KdS, GR 5 (1943). 22. Interpretation in St««W(vgl. Anm. 10), 121.

144



sicut calcantium in torculari. Dazu die Geheime Offen/
barung 19,13: Et vestitus erat veste aspersa sanguine. In der
Kirche Hosios David zu Saloniki aus dem 5. Jh. entdeckt
der Beschauer den jugendlichen Christus, bekleidet mit dem

Purpurgewande, die Rechte erhebend zum Segen47. So er/
scheint Christus im Evangelistar von Godescalc von 781
bis 83 in purpurroter Toga auf dunkler Tunika48. Auf
Resten von Malereien aus der Zeit um 800 in der Fuldaer

Propstei Solnhofen sind überhaupt einzelne Figuren in pur/
purroter Malfarbe dargestellt. Eine Deutung der Szenen
scheint schwierig zu sein49. Wiederum ein dunkelrotes langes Kleid trägt Christus am Kreuze im
Echternacher Evangelistar aus der Mitte des xx. Jh.5°. Gott als Schöpfer in rotgetönter Tunika und

ganz rotem Mantel finden wir dargestellt aufeinem Bild des 11. Jh. in der Castorkirche zu Koblenz,
das in seiner Figurenstellung byzantinischen Einfluss zeigt5'. Die byzantinische Maltechnik, die da/
mais übernommen wurde, zeigt sich auch im Christusbild von Negrentino aus dem Anfang des

12. Jh., wo jedoch die dunkelbraune Farbe für den kanonischen Purpur steht52.

Abb. 4. Disentiser Stuccomotiv: Hände mit
Steinen (Stephanus-Martyrium).

S
'<§? fg>8

<S> «@

o

vA

<3> <D> •S
8MB

7k

<r.

e

Abb. 5. Motiv der Dreier-Stirnlocke an Figuren des 6.-11.Jahrhunderts: a Ravenna, S.Apollinare Nuovo, 6.Jh. -
b Disentis, Ende 8. Jh. - c Disentis, Ende 8. Jh. - d Trier, Domschatz, ca. 770-780 -e Paris, Bibl. Nat., um 780 - / Paris,
Bibl. Nat., um 880 - g Konstantinopel, Hagia Sophia, 10. Jh. - h Venedig, Ikone des 10. Jh. - i Einsiedeln, 10. Jh. -

h Reichenau, Anf. 11. Jh.

Eine Eigentümlichkeit aufzwei Disentiser Stuccoköpfen (Abb. $bu.$c) stellt das Vorkommen
von drei Stirnhaarsträhnen dar. Bei dem einen sind sie ganz erhalten, beim andern nicht. Darauf
machte Johann Taubert aufmerksam und stellte dabei die Frage nach eventuellen byzantinischen
Vorbildern. In der Tat finden sich auf den Mosaiken in S. Apollinare Nuovo in Ravenna (nach
526) aufden Stirnen der hl. Jungfrauen je zwei dünne Locken (Abb sa), die wie Nadeln aussehenS3.

47 Volbach (vgl. Anm. 26), 70, Tafel 134-135.
4» L. Schreyer, Die Botschaft der Buchmalerei aus dem erstenJahrtausend(1956), Tafel I.
4» V. MiLOjèié, Untersuchungen in der Fuldaer Propstei Solnhofen. Schriftenreihe zur Bayr. Landesgeschichte 62 (1962),

329-350, besonders 335.
5» Schreyer (vgl. Anm. 48), Tafel XVIII.
5» Grabar/Nordenfalk, Die romanische Malerei (1958), 132, t37, 190-191, überall Christus in roter Tunika. Zum

Porphyrrot als Lieblingsfarbe im byzantinischen Königspalast siehe Haussig (vgl. Anm. i), 237,251.
5> B. Brenk, Die romanische Wandmalereiin der Schweiz (t963), 70.
53 A. Grabar, La Peinture Byzantine (r953), 54.

19 I45



Eine Handschrift im Trierer Domschatz (61, olim 134) gibt Christus vier, dem hl. Markus drei
(Abb. si), dem hl. Lukas vier solcher Haarsträhnen. Der Codex gehört zur sog. Echternachgruppe
und dürfte 770-80 entstanden sein, geht aber auf östliche Miniaturschulen zurück54. Vier Haarlok/
ken zeigt die Christusfigur, die in einem Codex der Pariser Nationalbibliothek (Nouv. Acquis.
1203) zu sehen ist (Abb. 5e) und zur Adagruppe um 780 gezählt wird55. Am gleichen Ort findet
sich eine um 880 entstandene griechische Handschrift, deren Bilder den Propheten Ezechiel mit
krausem Haar darstellen (Abb. 5/) wobei drei Strähnen in die Stime gehen56. Gleiches gilt für das

Jesuskind aufdem Bilde der Schutzpatronin in der Hagia Sophia (Abb. 5^) aus dem 10. Jh.57. Auf
einer dem 10. Jh. zugehörigen Ikone im Kirchenschatz zu St. Markus in Venedig weist St. Michael
(Abb sh) drei elegante Locken auf, wogegen der kleine Christus nur zwei Locken trägt58. Wiederum
die Dreizahl offenbart die Einsiedler Handschrift 176 aus dem 10. Jh. auf einem Christusgesicht
(Abb. 51)59. Dagegen bietet eine Reichenauer Handschrift der gleichen Zeit, die sich auf eine ita/
lienisch/karolingische Vorlage bezieht, wiederum den Typus der zwei Locken (Christus, Heilige)60.
Aufeiner Reichenauer Buchmalerei aus dem Anfang des 11. Jh. sind wieder drei Locken (Abb. 5k)
als parallele Striche dargestellt61. Wir entheben uns weiterer Belege, doch sei festgehalten, dass im
11./12. Jh. die typisch byzantinische Kunst Christus gerne mit den drei « kanonischen» Stirnlocken
darstellt. Man erinnere sich an Christus zwischen Kaiser und Kaiserin in der Hagia Sophia 11. Jh.),
an den Pantokrator in Daphni bei Athen (etwa noo) und in Cefalù (12. Jh.).

Wenn wir die Bilanz ziehen, so sehen wir, dass sich verschiedene Traditionen des Stirnlocken/
motivs erkennen lassen, wenigstens seit der karolingischen Zeit, so dass man aus der Zahl der
Strähne keine chronologische Stufung folgern kann. Immerhin ist es bemerkenswert, dass unser
Motiv beispielsweise nicht auf irisch/angelsächsischen Bildern zu finden ist, wo das Haar in Rollen
auf die Stime herabhängt62.

5. Malerei

Was der Stucco für Disentis bedeutet, das stellen die Malereien für Müstair dar. Schon die Masken/
gesichter, die in ihrem gelben Tone und ihren rätselhaften Zügen in den Umrahmungen der
Bilder immer wieder auftauchen, scheinen auf orientalische Vorbilder zurückzugehend. Der
bandumwundene Ornamentsstab findet sich auch in den byzantinisierenden Fresken von Castel/
seprio (6-/7. Jh., spätestens 8-/9. Jh.) und wird mit einem Mosaikfragment verglichen, das in
Antiochien gefunden wurde64. Der sog. Vogelfries in der Nordapsis (Tafel 63 b) zeigt hellenistische

Inspirationen und gemahnt an das Vogelmotiv auf dem Elfenbeinkasten im Museo Cristiano in
Brescia (360-70) oder auf dem Omamentsstreifen eines hellenistischen Bleisarkophags aus Sidon

54 E. H. Zimmermann, Vorkarolingiscbe Miniaturen, Mappe IV. (r9i6) Tafel 267 (Christus), Tafel 275 (Marcus und Lu/
cas). Dazu Textband (1916), 37,126-130. Prof. B. Bischoff, München, sieht in der Handschrift die angelsächsische Tradition
Echternachs und datiert der Schrift wegen etwa in das 2. Viertel des 8. Jh., also nicht nach 750. Freundl. Mitt. 1. Okt. T964.

55 A. Goldschmidt, Die Deutsche Buchmalerei 1 (1928), Tafel 25. W. Koehler, Die karolingischen Miniaturen. Die Hof
schule Karls des Grossen (Text 1958), 9-13. 22-28, Prof. B. Bischoff, München, bestätigte die Datierung auf781-783 und sieht
in der Hs. den ältesten Codex der «Hofschule Karls d. Gr.». Der Begriff «Hofschule» hat seine Berechtigung auch für die
Zeit, als der Hof noch nicht den festen Sitz wie später in Aachen hatte; das Atelier könnte in Ingelheim gearbeitet haben.
Freundl. Mitt. 1. Okt. 1964.

5« Grabar (vgl. Anm. 53), 166.
57 Grabar (vgl. Anm. 53), 88.
58 GRABAR(vgl. Anm. 53), 186.
59 A. Bruckner, Scriptoria medü aeviHelvetica 5 (1943), Tafel n.
60 A. Boeckler, Deutsche Malerei in vorgotiscber Zeit (1959), 8-9,24-25.
61 Boeckler (vgl. Anm. 60), 3r. Zum Ganzen siehe die auf Abb. 5 wiedergegebenen Zeichnungen von Fr. Daniel

Schönbächler, Disentis, dem auch Abb. 2-4 zu verdanken sind.
61 E. H. Zimmermann, Vorkarolingiscbe Miniaturen, Mappe III. (r9i6), Tafel r7off.
63 Zemp/Durrer, Das Kloster St.Johann zu Münster(1906-1909), in, dazu Tafel 62.
64 Heinz Martin Wehrhahn, Spätkarolingiscbe Wandmalerei in ReichenawOberzell, Bibliotheca docet. Festgabe Carl Wehmer

(Amsterdam 1963), 337-

I46



~)

©noi>

fawn <n,.

ait*Tdf
avi Am 9«»mutual ir

»*
innn

Abb. 6. Saloniki, Panagia Chalkeon, Fresko, 1. Hälfte 11. Jh., mit Darstellung des Jüngsten Gerichts.
Vorlage: Zeichnung von D. E. Euangelides (1954), reproduziert nach Byzantinischer Zeitschrift 57 (1964) 119 Fig. 3.

(3.-4. Jh.)65. Aufder «Flucht nach Ägypten» sehen wir in Müstair einen kuppelgekrönten Rund/
bau, über dessen Rundbogen und Pfeilern sich « waagrecht abgewinkelte Wülste des syrischen Bau/
typus» erkennen lassen66. Auch die Darstellung des Reiterzuges interessiert uns in Müstair, tragen
doch die Reiter den Burnus der arabischen Hilfstruppen der Byzantiner6?. Wichtiger ist die Darstel/
lung von Sonne und Mond an der abgelösten Ostwand. Sie geben sich als Ganzfiguren in je einer
ovalen Form. Man erkennt ihre Bestimmung einzig daran, dass die weibliche Figur einen Halbmond
aufdem Kopfe trägt, während die männliche ihren Kopfin einem Sonnenrund eingeschlossen hat.
Die beiden Figuren sind nur Teil eines grossen Himmelfahrtsbildes nach dem syrischen Typus,
in dem Christus sitzend erscheint68. Den Archetypus dieses

Bildes sucht man in derHimmelfahrtsdarstellung des Apollon/
klosters in Bawit (Mittelägypten) und in der entsprechenden
Darstellung auf der syrischen Ampulle von Monza (5. Jh.).
Die zwei Engel finden wir noch im Codex des Rabbuia, 586,
im mesopotamischen Zagba geschriebene. Vielleicht noch
aufschlussreicher als das Himmelfahrtsbild ist bei der Frage
nach dem Herkunftsbereich der karolingischen Malereien von
Müstair das Jüngste Gericht (Tafel 63 a) auf der Westwand,
die« älteste bis jetzt überhaupt bekannte Darstellung des gewal/
tigen Themas» (Birchler)7°. Die Vorbilder, von denen man
leider bisher nur literarische Hinweise hat, liegen ebenfalls im
Osten, angefangen von Texten Ephräms des Syrers im 4. Jh.
bis zu einer 766/775 entstandenen Verteidigung der Ikonen.
Ein Detail des Bildes in Müstair verdient besondere Beach/

tung: das Einrollen des Himmels durch zwei oder vier Engel
(Abb. 7). Dazu hat B. Brenk sich neuestens geäussert: « Da sich

r7s

7

/ -He j/ \

i Y

F
J y.

^^^^^„^^HHHHÌH^^^^^^^^^^^m

Abb. 7. Müstair GR, Klosterkirche.
Ausschnitt aus der Weltgerichtsdarstellung an
der Westwand (Nonnenempore) : das «

Einrollen» des Himmels durch zwei (evtl. vier)
Engel. Umzeichnung nach Photographie.

65 Wehrhahn (vgl. Anm. 64), 333-337.349-
66 Wehrhahn (vgl. Anm. 64), 337-338.
67 Haussig (vgl. Anm. 1), 327.
68 Zemp/Durrer (vgl. Anm. 63), 108-109. E. Poeschel, KdS, GR 5 (1943), 314, 317. Schweiz. Archiv fur Volks/

künde 55 (1959), 50-51. Haussig (vgl. Anm. 1), 340.
•» Christa Ihm, Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4.-8.Jh. (i960), 201-202. Brenk (vgl. Anm. 52), 54,131.

Brenk sieht im Bild von Müstair eine Verbindung von koptischen Elementen (Bawit) mit römischen (S. Stefano Rotondo).
7° L. Birchler in: Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern (1954), 225-231.

I47



dieses Motiv im Abendland erst sehr spät und selbst dann nur unter byzantinischem Einfluss durch/
gesetzt hat, liegt es nahe, in diesem singulären Fall von Müstair auch eine byzantinische Beeinflussung
anzunehmen. Es klingt unwahrscheinlich, dass der Maler von Müstair das Einrollen des Himmels
sua sponte erfunden haben soll.» Brenk weist ferner auf die Christusgestalt in der Mitte des Bildes
hin, die von einer Engelglorie umgeben ist (Tafel 63 a). Letztere « ist wiederum äusserst bezeichnend
fur byzantinische Darstellungen, während sie imWesten eine Seltenheit verkörpert. Die im Halbkreis
angeordnete Engelglorie von Müstair hat ihre nächste Parallele in den Fresken der Panagia Chalkeon
in Saloniki aus der Zeit um 1028 (Abb.6). Das Müstairer Weltgericht enthält somit zwei Ursprung/
lieh byzantinische Elemente, mit deren Hilfe die Existenz eines byzantinischen Weltgerichtsbildes
im 9. oder schon im ausgehenden 8. Jh. einwandfrei bewiesen werden kann»7r.

Mit den karolingischen Fresken von Müstair zeigen diejenigen von St. Benedikt in Mals einige
Verwandtschaft?2. Jedenfalls sind die Malereien an der Nordwand, wo wir St. Benedikt dargestellt
finden, der Malkunst von Müstair sehr nahe. An der Ostwand (Abb. 9) scheint freilich ein bedeu/
tenderer Künsder am Werke gewesen zu sein. Die beiden Stifterbilder mit den quadratischen Heili/
genscheinen (Tafel 64a, b), die die Hauptnische auszeichnen, sind neuerdings aufein byzantinisches
Vorbild zurückgeführt worden73. Das ist nicht so einfach zu beweisen, denn schon Mitte des 4. Jh.
stellte man in Alt/St. Peter zu Rom Personen mit rechteckigem Nimbus dar, so z. B. Liberius
(352-66), dem man dieses Attribut offenbar als Zeichen des noch Lebenden gab74. Im 6. Jahrhun/
dert bezeichnete man in Ravenna auf diese Art einen Bischof, was dann in Verona später nachge/
ahmt wurde7S. Immerhin zeigen die Darstellungen Justinians und Theodoras in Ravenna noch einen
runden Schein. Die Bilder aber, die einen Übergang von den Bischöfen zu den Laien darstellen,
befinden sich in Saloniki, in der Kirche des hl. Dimitrios, wo sowohl der Stifter der Kirche, der
Präfekt Leontius, als auch der Erneuerer des Gotteshauses, Bischof Johannes (f 649), einen recht/
eckigen Schein tragen, während St. Dimitrios selbst einen runden aufweist?6. Aufeinem Mosaikbild

;¥^% ®

Ä ^rs>7*&-{£Z.
G ff rv.^ 77

\*x

QQß'Ä

Abb. 8. Saloniki, Panagia Chalkeon. Fresken, 1.Hälfte 11. Jh. Auf dem Pfeiler rechts das Motiv des «Einrollens» des
Himmels. Nach Euangelides.

71 B. Brenk, Die Anfänge der byzantinischen Weltgerichtsdarstellung. In: Byzantinische Z. $7 (1964), ro6-r26, besonders

118-119. Dazu unsere Abb. 6-8.
7» Darüber W. Frodl, Kunst in Südtirol (i960), 45; N. Rasmo in: Stucchi (vgl. Anm. 10), 86-110; Beutler (vgl. Anm.

24), 48. Zum Patrozinium: Schiern, 55 (1961) 336-337. Über die hufeisenförmigen Nischen siehe Wehrhahn (vgl. Anm.
64), 339-340, 344-

73 Haussig (vgl. Anm. 1), 327. Anders Grabar (vgl. Anm. 45), 58, der den rechteckigen Nimbus und die Darstel/
lungskunst auf römische Traditionen zurückführt. Er betrachtet die Darstellung des geistlichen Stifters als «das beste

Porträt aus karolingischer Zeit ».

74 Joh. Bolten, Dielmago Clipeata (19Î7), 78-81.
75 Bolten (vgl. Anm. 74), 82-85.
7« Volbach (vgl. Anm. 26), 87, Tafel 217. Grabar (vgl. Anm. 53), 50.

148



mi MEMIùmim CM?Vi

^ TV

¦ ¦¦A-a-:::. f.;
mm

^ ««•:

£**>& m

Abb. 9. Mals im Vintschgau, Kirche St.Benedikt. Rekonstruktion der Ostwand; nach J. Garber (1915).

von 705/07 in den vatikanischen Grotten ist Papst Johannes VII. als Stifter einer Kirche mit recht/
eckigem Schein ausgezeichnet77. Um 800 sehen wir Karl d. Gr. ebenso dargestellt, und zwar auf
einem Mosaikbild im lateranensischen Triklinium zu Rom78. Porträts der Päpste im 9. Jh. zeigen
die gleiche Weise 79. Es ist also ein langerWeg vom Stifterbild in Saloniki zu den Porträts von Mals-
ein Weg, der wohl auch über Rom führt.

Auch der Stucco von Mals ist beachtenswert. Leider ist nicht mehr viel in situ vorhanden, viele
Teile befinden sich im Museo civico zu Bozen. Am besten erhalten sind die Halbsäulen, welche die
Nischen flankierten (Tafel 64 c, d). Aufden Kapitellen warjeweils eine Tiergestalt angebracht. Vieles
der Rekonstruktion scheint noch unsicher zu sein80.

Keinen Stucco, wohl aber ältere Malereien finden wir talabwärts zu St. Prokulus in Naturns, das
noch auf rätischem Gebiet liegt. Die Fresken werden heute 770-80 datiert. Man hat das Koptische
und auch das Irische an ihnen betont, aber das erstere Element ist problematisch, das zweite nur
mittelbar fassbar. Neuere Untersuchungen haben hier Klarheit geschaffen, so dass wir uns nicht
mehr weiter damit befassen müssen81.

77 Grabar (vgl. Anm. 53), 78. Bolten (vgl. Anm. 74), 80. Zu den «Beziehungen» Johannes VII. mit Müstair siehe

Birchler (vgl. Anm. 70), 221-225.
78 BoLTEN(vgl. Anm. 74), 63. G. Schnürer, Die Anfänge der abendländischen Völkergemeinschaft (193 2), 223-224.
7» Grabar'Nordenfalk (vgl. Anm. 45), 40,42,51.
80 N. Rasmo in: Stuccbi(vgl. Anm. 10), 86ff.
81 Gegenüber Haussig (vgl. Anm. 1), 199, 321,340, siehe nun F. v. Juraschek (vgl. Anm. 30), 109-112, wozu nun

auch Frodl (vgl. Anm. 72), 45-46, zu vergleichen ist (Hinweis aufVolkskunst).

149



â. Textilien (Reliquienstoffe)

Auch im rätischen Gebiet haben sich aus frühmittelalterlicher Zeit Beispiele jener kostbaren
Textilien gefunden, welche Reliquien einzufassen oder zu umhüllen hatten. Frühe Beispiele stellen
die Reliquienstoffe dar, welche sich in der Churer Kirche in dem Altar fanden, den Bischof Tello
(765) errichtet hatte. Sie datieren aus dem 5.-7. Jh. Einige davon (Nr. 25-27) erweisen sich als

späthellenistisch, andere (Nr. 32, 37) gehören in den Kreis der sog. Antinoeseiden (Ägypten),
wiederum andere (Nr. 36 und eventuell 35) sind der sassanidischen Kunst (Persien) verwandt8*.
Unmittelbare Beziehungen zu diesen Ursprungsländern sind nicht unbedingt anzunehmen, da seit

dem Ende des 7. Jh. orientalische Luxuswaren, mochten sie nun von Syrien oder Ägypten her/
kommen, über das byzantinische Konstantinopel nach den italienischen Handelshäfen und Markt/
Zentren kamen, so nach Venedig, Gaeta, Amalfi, ja nach Rom und Pavia83.

Der berühmteste Stoff, der dem frühmittelalterlichen Chur gehörte, war der sog. Samsonstoff, ein

verschiedenfarbiges Seidengewebe auf rotem Grund, das den biblischen Samson darstellt, wie er mit
einem Fuss auf dem Löwen kniet und ihm das Maul aufreisst. Das Motiv wiederholt sich immer
wieder, aufdem Churer Stoffviermal. Vom gleichen Stoffund Muster haben sich in nicht wenigen
Museen der Welt Stücke erhalten. Er dürfte byzantinischer, genauer gesagt syrischer Herkunft sein.

Die von der Forschung vorgeschlagenen Datierungen des Stoffes weichen sehr voneinander ab.
Während man früher an die justinianische Zeit um 530 dachte, stieg man dann ins 6.-7. Jh.
hinauf. W. F. Volbach, einer der bedeutendsten Kenner der frühmittelalterlichen Textilkunst in
unserer Zeit, setzte den Churer Stoffzuerst ins 7.-8. Jh., um dann letzdich «ca. 8. Jh.» zu datieren.

In Chur diente der Stoff wohl zum Einhüllen von Reliquien. Wann er genau nach der rätischen
Kathedrale kam, ist nicht zu entscheiden. Heute bewahrt ihn die Dumbarton Oaks Collection in
Washington auf84.

Die kostbaren Textilstücke wurden im Frühmittelalter gewöhnlich dazu benützt, als schützende
Hülle für Reliquien zu dienen, zumal für jene der Kirchenpatrone. Es wird daher nützlich sein,
auch die Patrozinien nach byzantinischen Einflüssen zu durchgehen.

5. Kirchenpatrozinien

Im Rätien des 8./9. Jh. fällt uns die grosse Zahl der Georgskirchen auf, so in Räzüns (vielleicht
vorkarolingisch), Jörgenberg, Kästris, Ruschein, Pfäfers, Berschis85. Man kann an die Einwirkung
des Frankenreichs denken, berichtet doch Gregor v. Tours (f 594) in seinem Werk De Gloria
Martyrum (Kap. 101) von wundertätigen Georgsreliquien86. In Amay bei Lüttich wird 634 eine

Georgskirche87 genannt, doch liegt Amay weit entfernt, ganz abgesehen davon, dass die Beziehun/

gen zwischen Rätien und dem Frankenreich erst im genannten Zeitpunkt begannen. Auch in
Mainz bestand im 6. Jh. eine Georgskirche88, doch wurde das Churer Bistum erst im 9. Jh. mit dem
Mainzer Sprengel verbunden. Für südlichen Einfluss würde zunächst sprechen, dass das Grab des

Märtyrers in Lydda nordwestlich von Jerusalem schon um 530 bestand, und dass Pilger schon da/
mais dorthin strömten, wie der Chronist von Piacenza um 570 berichtete. Der Sprung von Palästina

81 E. Vogt, Frühmittelalterliche Seidenstoffe aus dem Hochaltar der Kathedrale Chur In: Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstge/
schichte 13(1952), 1-23, besonders22-23.

83 Haussig (vgl. Anm. 1), 196-198; auch 622, im Register s.v. Seide.
84 E. Poeschel KdS, GR 7 (1948), 188-189 und Volbach (vgl. Anm. 26), 38,94, mit Tafel 256.
85 Schweiz. Z.f. Geschichte 12 (1962), 451-452 (Räzüns), ebendort 7 (1957), 435 (Jörgenberg), Schweiz. Archivf. Volks'

künde55(1962), iì2(P{aìen), Z.f. Schweiz. Kircbengescbicbte50(1956), 48-49(übrige Georgskirchen).
86 Migne, Patrologia latina 71 (1849), 792.
87 W. Levison, Aus rheinischer und fränkischer Frühzeit 1948), 13 3.
88 H. Büttner in: Archivf. mittelrbeinische Kirchengescbicbte 3 (1951). 16-17. In der Reichenau fand der Georgskult erst im

9. Jh. Eingang. Wehrhahn (vgl. Anm. 64), 344.
89 Lexikonf. Theologie und Kirche 4 (i960), 690-691, und6(i96i), 1248.

150



nach Italien übers Mittelmeer war der gegebenste Weg. Dabei mag der Kult zuerst über die Ägäis
nach Saloniki gekommen sein, dessen Kirche Hagios Georgios ins 4. Jh. zurückreichte. In Rom
ist die Kirche S. Giorgio in Velabro 620-40 nachzuweisend. Das Monasterium S. Georgii in
Ravenna ist schon im 6. Jh. zu belegene. Etwa in die gleiche Zeit wird S. Giorgio di Valpolicella
gesetzt, auf jeden Fall noch ins 8. oder 9. Jh.93. In Mailand begegnen wir im 8. Jh. einer Georgs/
kirche94. So möchte man eher der Herkunft aus dem Süden den Vorzug geben. Daraus ergibt sich,
dass der Georgskult nur in seiner ursprünglichen Basis griechisch war, aber wohl auf dem Wege
über das griechisch beeinflusste Italien nach Rätien gekommen ist.

Neben dem Megalo/Martyr Georg sind unter den östlichen Heiligen, die schon früh imWesten
verehrt wurden, auch St. Cosmas und Damian zu nennen, zwei Ärzte, deren Kult sich von ihrem
Grabe bei Cyrus in Syrien nach Konstantinopel verbreitete, wo im 5./6. Jh. nicht weniger als

4 Kirchen zu ihren Ehren erbaut wurden95. In Rom errichtete Papst Symmachus (498-514) ein
Oratorium zu deren Verehrung, während Papst Felix IV. (526-30) in einem antiken Gebäude
eine Kirche zu ihren Ehren einrichtete, die heute noch erhalten ist. Die Namen der beiden Heiligen
stehen in den frühmittelalterlichen Sakramentarien, auch im churischen Gelasianum der karolin/
gischen Zeit. In Mailand wurde das Fest schon in vorkarolingischer Zeit gefeiert. Pfäfers besass

Ende des 9. Jh. Reliquien beider Heiliger sowohl in der Abteikirche wie in der Leutkirche.
Mithin dürfte der Weg des Patroziniums in grossen Zügen von Byzanz nach Rom über Mailand
nach dem rätischen Igis (841) führen96. Auch hier beobachten wir also den Umweg über das grie/
chisch orientierte Italien! Es mag vielleicht auffallen, dass in Igis nur St. Damian genannt ist, was
dazu führte, an den afrikanischen Märtyrer Damian zu denken97. Doch ist hier bei den beiden

Arztheiligen eingetreten, was auch bei andern Doppelheiligen nicht selten der Fall ist: dass nämlich
einer den Vorzug erhalten hat, ohne dass dadurch der andere ganz verdrängt worden wäre98. Der
afrikanische Märtyrer Damian ist überhaupt zweifelhaft und erst spät ins Martyrologium gekommen99.
Erst Codex G des 14. Jh. weist im Churer Kalendar diesen Heiligen auf (12. Februar)100. Die
früh/ und hochmittelalterliche Legende und Freude an vielen Heiligen hat ihn hier promoviert.
Nach allem dürfen wir in Igis für die frühmittelalterliche Zeit beide syrischen Heiligen als Patrone
annehmen. Zum mindesten im Hochmittelalter übernahmen St. Cosmas und Damian den Schutz
der Kirche von Flutsch in der alten Pfarrei Laatsch, was wiederum rätischer Einfluss sein kann101.

6. Epigraphik und Buchmalerei

Der karolingische Maler und seine Gehilfen, die zu Anfang des 9. Jh. in Müstair die ganze
Kirche schmückten, verwendeten griechische Buchstaben bald als Merkzeichen für ihre Arbeit, bald
bei Zitaten aus der Bibel102. Jener lombardische Mönch Subo, der in Disentis im 1. Drittel des

9. Jh. den Kommentar des hl. Hieronymus zum Matthäusevangelium abschrieb, der heute als

9° Volbach (vgl. Anm. 26), 68-69.
91 M. Maier, Früher Georgskult im Altbayerischen Raum (1965), 8 (Abhandlungen der Bayerischen Benediktinerakademie,

Bd. IX).
9> Maier (vgl. Anm. 91), 8. Dazu Fr. Kehr, Italia Pontificia s (1911), 86. Vgl. ebendort 6(1913), 349.
93 E. Schaffran, Die Kunst der Langobarden in Italien (1941), 26, 50-52, 78, 94.
94 O. Heiming in: Festschrift A. Dold(i9$2), 228.
95 B. Kötting, Peregrinano Religiosa(i9$o), 213f.
9* Die näheren Belege bei I. Müller, Der rätische Vintschgau im Frühmittelalter. In: Schiern34 (i960), 326-327.
97 O. Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden (1925), 49-50. Beide Heiligen sind erst in der Glockeninschrift

von 1473 genannt. Bündner Monatsblatt (1932), 247.
98 Kötting (vgl. Anm. 95), 214.
99 Martyrologium Hieronymianum (1931), 89. Martyrologium Romanum (1940), 60.
100 Necrologium Curiense (ed. Juvalt, 1867), 14.
101 Siehe Müller (vgl. Anm. 96), 327.
101 Birchler (vgl. Anm. 70), 217,228.

151



Cod. Einsidlensis 126 bekannt ist, schrieb nicht selten griechische Wörter oder auch lateinische
Wörter mit griechischen Buchstaben. Vermutlich hat er sie von der Vorlage übernommen. Da
Subo eine grosse Zahl griechischer Wörter unrichtig schrieb, muss man schliessen, dass er die For/
menlehre in keiner Weise beherrschte. Wären die griechischen Termini schon in der Vorlage
unrichtig gewesen, hätte er sie sprachrichtig korrigiert, wenn er wirkliche Griechischkenntnisse

gehabt hätte. Subo nennt sich grafius im Sinne eines scriptor, ein Gräzismus, der in karolingischer
Zeit nicht auffällt. Es war das Bestreben karolingischer Gebildeter, durch solche fremdartige Aus/
drücke den Eindruck eines Gelehrten zu machen. Vermutlich hat Subo diese Manier von seiner

lombardischen Heimat, denn Italien war im Frühmittelalter das klassische Land griechischer
Tradition. Dort entstand « die grosse Mehrzahl frühmittelalterlicher lateinischer Übersetzungen aus
dem Griechischen» (B. Bischoff). Um 800 nannte sich auch ein Disentiser Mönch Madarius, eine

gräkolateinische Bildung statt des üblichen Calvus oder CalvolusI03. So scheinen im karolingischen
Rätien die griechischen Spuren nicht bedeutend und vom nahen Italien inspiriert gewesen zu sein.

Im Gegensatz dazu dürfte das griechische Element in St. Gallen im 9.-11. Jh. als einflussreicher
angesehen werdenI04.

Freilich begegnen wir in einem Disentiser Hymnus des 11. Jh. und in der Vita des hl. Florin des

12. Jh. verschiedenen Gräzismen, so symphonia, doxa, athleta, didascalus, aber auch sie belegen
keine griechischen Sprachkenntnisse und sind als Einwirkungen der ottonischen Renaissance zu
erklären1^.

II. Hochmittelalter
Im Hochmittelalter, zumal im 11. und 12. Jh., wird der Einfluss von Byzanz auf den Westen

und damit auch auf das rätische Gebiet noch allgemeiner.

1. Plastik

Das Bild der Gottesmutter mit dem Jesuskind hat das Abendland aus Byzanz endehnt106. Die
Vermittlung der verschiedenen ikonographischen Typen erfolgte meist durch Darstellungen auf
ElfenbeintäfelchenI07. Das Abendland ging aber bald zum vollrunden Bild über. So finden wir im
10. Jh. in Frankreich die marianische Goldfigur von Conques, dann Anfang 11. Jh. in Deutsch/
land die goldbeschlagene Holzfigur Maria in Essen und Mitte des 11. Jh. die ursprünglich mit Gold
und Silberblech überzogene Holzfigur des Bischofs Imad in Paderborn. Hier schliesst sich an als

älteste erhaltene Marienstatue des schweizerischen Gebietes die aus rätischen Landen, wahrscheinlich
aus Chur selbst stammende Marienstatue, die der 2. Hälfte des 11. Jh. oder spätestens der Zeit um
noo zugewiesen wird (Tafel 65 a)108. Sie repräsentiert in freier Art ein altes, berühmtes Gnadenbild
der Stadt am Goldenen Horn, die Nikopoia, die schon unter Kaiser Justinian im 6. Jh. genannt
wird. Als früheste abendländische Bilder gelten die Nikopoia des Weihwasserbeckens im Mailänder
Domschatz, wohl eine Mailänder Arbeit von etwa 974/80, und die fast vollrunde Elfenbeinfigur des

Mainzer Museums, die eine Trierer Arbeit sein kann. In diese Entwicklungsreihe gehört unsere

vollplastische Madonna, die feierlich thront, Haupt und Körper ganz in frontaler Stellung zeigt.
Der Mantel sieht wie eine Kasel aus und endet auch halbkreisartig. Das Kind sitzt etwas ausserhalb

t03 Näheres in: Bündner Monatsblatt(1959). 233-239-
I04 J. Duft in: Z.f. Schweiz. Kircbengescbicbte 51 (1957), 147-150. L. Birchler in: Beiträge zur Kunstgeschichte u. Arcbäolo'

gie des Frühmittelalters (ed. H. Fillitz, 1962), 278-280, über St. Gallen u. Rheinau.
"51. Müller, Disentiser Klostergeschichte 700-1512 (1942), 76-77, 256-257. Jahresbericht der Hist.'ontiquar. Gesellschaft v.

Graubünden 88(19$%), 19-20. Haussig (vgl. Anm. 1), 234-235.
106 Haussig (vgl. Anm. 1), 337f.
107 Haussig (vgl. Anm. 1), 337. Dazu Volbach (vgl. Anm. 26), 35, 88 mit Tafel 222,225.
»08 F. Gysin, Holzplastik vom 11. bis zum 14.Jb. Reihe: Aus dem Schweiz. Landesmuseum, H. 2 (Bern 1958), 3~5> 13 (mit

Literaturangaben).

152



der Mittelachse, doch sonst frontal, und kreuzt die Beinchen. Vermutlich hat der Künstler alte Vorv
lagen des 9./10. Jahrhunderts benutzt. Das Kreuzen der Beinchen findet sich auf dem Lorscher
Buchdeckel, die ganze Gestalt Maria ähnlich im sog. Evangelistar Karls d. Kahlen von etwa 850
(Paris, Bibl. Nat. Cod. lat. Z2J).109. In ihrer gedrängten Geschlossenheit und hieratischen Strenge
gemahnt die Figur an die berühmtere und etwas ältere Marienstatue des Bischofs Imad110.

Neben der Nikopoia verehrte die Kaiserstadt am Bosporus auch die Hodegetria. Das Bild ist
nicht mehr so streng frontal aufgefasst, das Kind auf dem linken Arm Maria segnet mit erhobener
Hand. Diesen Typus in abgeleiteter Form finden wir auch in Rätien um 1200 in zwei Kostbarkeit
ten, in der Oberkastelser Figur im Klostermuseum Disentis (Tafel 65 b) und in der Flumser Madonna

(Schweiz. Landesmuseum). Beide Darstellungen muten zwar immer noch fast orientaliscrvfeierlich

an, aber wenn wir die Churer Maria zum Vergleich heranziehen, dann ist ersichtlich, wie lebendi'
ger und aufgelockerter, fast menschlicher der Marientypus geworden ist. Das byzantinische Urbild
wirkt nur noch ganz entfernt nach. Beide Werke haben kürzlich in der Fachliteratur eingehende
Würdigungen erhalten, wobei zum typologischen Vergleich u. a. zwei zwischen 1150 und 1170
entstandene Werke des Hirsauer Kreises herangezogen wurden: eine Mariendarstellung aus einem
Chorbuch für die Prim (wohl aus dem hirsauisch orientierten Zwiefalten) sowie - besonders im
Hinblick auf die ähnliche Durchbildung der Gesichter - die Apostel des Freudenstädter Lesepults
(das wohl aus dem ebenfalls nach Hirsau ausgerichteten Alpirsbach stammt)111. Die Flumser
Madonna verband man mit dem hirsauisch gelenkten Pfäfers. So ergab sich der « hirsauisclvklu/
niazensische Kunstkreis » und der « alamannisclvrätische Raum » als Ambiente der beiden Werke112.

Für Alpirsbach und Zwiefalten trifft dies sicher zu"3. Für Pfäfers ist dies jedoch zweifelhaft"'».
Kluniazensische Einflüsse scheiden wohl nach den Forschungen von Kassius Hallinger aus"5.
Aber es bleibt doch wohl dabei, dass hier süddeutsche Einwirkungen zu erwägen sind.

Bei der Madonna von Oberkasteis ist noch die Inschrift genauer zu klären. Am Gesims des

Throns wurde über den Ornamenten «entweder schon zur Entstehungszeit oder bald danach»"6
eine romanische Inschrift angebracht. Sie beginnt auf der rechten Thronseite mit «(c) onradvs»
(Tafel66(f), wobei der Anfangsbuchstabe verlorenging, «nr» stehen in Ligatur. Der Schlussbuch/
stabe «s» ist etwas von dem vorhergehenden «v» entfernt, ein Zeichen, dass der Künstler mit der

Verteilung der Buchstaben nicht vertraut war. Offensichtlich war kein geübter Titelschreiber an der
Arbeit. Das erhellt auch aus dem Abkürzungszeichen auf der linken Thronseite (Tafel 66e), einem
liegenden, nach links gehenden «c», das gewöhnlich für «con» oder «COM» steht. Es wendet
sich das Abkürzungszeichen in seiner traditionellen Form nach links (alles vom Beschauer aus
gesehen) und stammt aus der tironischen Note und findet sich im 12. Jh. häufiger"7. Indes lassen

sich im gleichen Säkulum und in der folgenden Zeit seitenverkehrte Abkürzungen nachweisen, so

I09 J. Baum in: Anzeigerfür Schweiz. Altertumskunde 27 (1925), 2i8-2r9. Nach Baum 213, 219, 221,223, weist die Anord'
nung des Kindes mehr auf den Typus der Hodegetria, der runde Abschluss des Obergewandes auf das Vorbild der sog.
Platytera. Die Churer Madonna ist also keine reine Nikopoia wie etwa die Madonna von Raron aus dem T2. Jh.

1101. Baier/Futterer, Die Bildwerke der Romanik und Gotik, Reihe: Kataloge des Schweiz. Landesmuseums (1936), 2.
L. Birchler in: Formositas Romanica (1958), 98-100.

111 E. J. Beer, Die Glasmalereien der Schweiz vom 12. bis zum Beginn des 14. Jh. (1956), 17-22, über die Flumser Madonna,
19, 20, über die Oberkastelser Figur. Thomas Brachert, Drei romanische Marienbilder aus der Schweiz. In: Jahresbericht des

Schweiz. Instituts für Kunstwissenschaft (1964), 53-87. Zum Ganzen auch Baum (vgl. Anm. 109), 216,220-221, 223.
™ Brachert (vgl. Anm. in), 81.

"3 H. Jakobs, Die Hirsauer, (1961), Register s. v. Alpirsbach und Zwiefalten.
"4 Jakobs (vgl. Anm. ir3), 49-50, und Z.f. Schweiz. Kircbengescbichte 55 (1961), 27-28. Irrig sind auch die Beziehungen

von Alpirsbach-Pfäfers-Chur, da eigentlich nur die Rückgabe von Justus/Reliquien von Alpirsbach nach Einsiedeln durch

Vermittlung des Konstanzer Bischofs im Jahre 1143 zugrunde liegt. F. Perret, Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St.
Gallen, 1,(1961), 116.

"5 K. Hallinger, Gorze'Kluny (1950-51), Register unter Pfäfers und Disentis oder unter Alpirsbach und Zwiefalten.
116 Brachert (vgl. Anm. in), 69.
"1 Fr. Steffens, Lateinische Paläographie (1909), p. XXXIX.

20 153



z. B. bei dem vielgebrauchten «confessor»"8. Bei der Legende unserer Statue hat «con» und
«COM» keinen Sinn, wohl aber «CVM». Zu dieser Lösung nahm der Maler seine Zuflucht, da er

offenbar sah, dass er sonst kein ausgeglichenes Schriftbild schaffen konnte. Inschriften alter Zeit
weisen immer wieder solche Unebenheiten auf.

Das am Thron der Oberkastelser Gottesmutter auf« conradvs » folgende Wort heisst: hiciga
oder auch hicica (Tf. 66e), wie sich aus der noch zu erwähnenden Sockelinschrift ergibt. C und G
sind, zumal wenn etwas schnörkelhaft gestaltet, schwer auseinanderzuhalten. Dazu kommt noch
ein anderer Grund. Wohl heisst z.B. eine Hörige im Sarganser Land im Jahre 741 Hiciga. Aber
auch in Urkunden der rheinischen Lande finden wir im 11. Jh. Hizaka und Hizecha"9. Im
Hochmittelalter begegnet uns in Frankreich auch Hacika120. Für unsere Gebiete sind zwei besonder

re Belege von Interesse. Mitte des 12. Jh. ist uns ein Ritter Imino von Buonas (ZG) belegt, der eine

Tochter Hazecha hatte, die Nonne in Hermetschwil wurde1*1. Im 13. Jh. finden wir eine Hezcha
de Walzhuot, also eine Hezicha von Waldshut nachgewiesen122. Aus den angeführten Belegen
kann man erstens schliessen, dass der fragliche Name aufder Inschrift von der Oberkastelser Madon/
na auch hicica gelesen werden kann; zweitens ergibt sich daraus, dass sich dieser Namen während
des Hochmittelalters im schweizerischen Unterland und im Gebiet des Hochrheins mehrfach bele/

gen lässt. Er gibt uns überdies einen Hinweis auf den deutschen Adel oder doch die deutsche Ober/
schicht, die in Rätien zu dieser Zeit herrschte. Nach Th. Bracherts überzeugendem Vorschlag ist
die Statue aus Oberkasteis samt der Stifterinschrift um 1200 anzusetzen. Diese Datierung (statt der

bisherigen aufMitte oder 2. Hälfte des 12. Jh.) gestattet es nun viel besser, eine Brücke zwischen dem

gesicherten Herkunftsort Oberkasteis und der Genealogie der vornehmen Familie von Übercastel

zu schlagen, indem die in einer Urkunde der 1. Hälfte des 13. Jh. erwähnte Wibirgis von Über/
castel nun ohne Schwierigkeit dem Stammbaum der genannten Familie eingefügt werden kannI24.

Auch der Name «Wibirgis» zeigt übrigens wiederum die Richtung auf Süddeutschland an.
Im Zuge der kürzlich erfolgten Restauration entdeckte Th. Brachert an der Oberkastelser Figur

einen weiteren Inschriftenbestandteil, und zwar auf der Schmalseite rechts - vom Betrachter aus
gesehen - am Fußsockel; es handelt sich dabei um die Verbform « fecit» (Tafel 66c), ein Aus/
druck, der wohl kaum als Teil der Stifterinschrift (conradvs, hicica) betrachtet werden darf,
da er sich am Fuss der Figur, d. h. nicht « im Verband» mit der Stifterinschrift, findet und da zudem
die Singularisform « fecit» nicht zu dem Stifterpluralis gehören kann (der allenfalls «Fecerunt»
erfordern würde); die Erfahrung lehrt auch, dass mit« fecit» üblicherweise der Künstler signierteI25.

Dass das « fecit» nur der Schlussbestandteil einer sich auch aufdie linke Schmal/ und die Front/
seite des Fußsockels erstreckenden Inschrift bildete, ist zu vermuten; es liessen sich aber keinerlei
weitere Spuren mehr finden.

Zu welcher Datierung der Inschriften der Oberkastelser Figur gelangt man aus epigraphischer
Sicht? Gewisse Merkmale (wie die Ligatur nr in conradvs) wirken altertümlich, andere dage/

gen (wie die Unziale E in fecit sowie manche Anstriche, schliesslich auch das c für cvm), muten
moderner an. Paul Deschamps datierte die Inschriften (aus französischer Sicht) in die 2. Hälfte des

118 Codex Murensis 20 des 12. Jh., S. 8, zum 16. August (Hs. Kollegium Sarnen). Ferner Handschriften von Engelberg
des 12./13. Jh. und von Wettingen des 13. Jh. bei Bruckner (vgl. Anm. 59), 7(1955), Tafel XXXVI, und #(1950), Ta/
fei XXIX, mit mehrfachen Belegen. Auch Prof. Dr. A. Bruckner, Basel, bestätigte das wiederholte Vorkommen dieser Ab/
kürzungsform. Da dieses Zeichenfür con/ und com/besteht, nahm man es infolgedessen auch für cum(Briefvom 15. Juni 1965).

"9 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900), 847. Der Beleg für 741 auch bei Perret (vgl. Anm. 114), 13.
120 A. Socin, Mittelhochdeutsches Namenbuch nach oberrheinischen Quellen des 12. und 13.Jh. (1903), 184.
111 Quellen zur Schweizer Geschiebte3 (1883), 79,146, Acta Murensia von ca. 1150.
122 Socin (vgl. Anm. 120), 57.
124 E. Poeschel, Die Familie von Castelberg(i9$9), 15 (Burg), 49 (Inschrift) und besonders Stammtafel 1 a.
125 So lesen wir auf dem «Châsse de S. Albine» aus dem Ende des 12. Jh.; «F. Reginaldus me fecit». Aufeinem andern

Schrein heisst es dagegen: «Petrus abbas Mauziacus fecit capsam precio », was wohl nicht aufden Künstler, wohl aber aufden
Besteller zu beziehen ist. Bulletin Monumental 122 (1964), 141-^3.

154



12. Jh.126, Albert Bruckner schlägt in Anbetracht des uneinheitlichen Charakters summarisch
« um 1200» vorI27. Vergleicht man die Schrift des Oberkastelser Andachtsbildes mit derjenigen auf
der Stifterfigur in Piatta (Medels), die aus den ersten Jahrzehnten des 13. Jh. stammt, so muss man
sie als fast retardierend ansprechen; wir möchten sie etwas früher ansetzen128. Sie verweist eher auf
die Inschriften aus Müstair, am meisten auf diejenige aus n 50/1220 (Tafel 66a, b)I29.

Zusammenfassend lässt sich also von der Figur aus Oberkasteis sagen, dass zwar stilistische Merk/
male und auch der Name der Stifterin auf süddeutschen Einfluss hinweisen, dass aber anderseits

nicht zu vergessen ist, wie sehr damals der weltliche und geistliche Adel am Vorderrhein germanisch
waren und vielfache Beziehungen auch zu den süddeutschen Klöstern und Dynasten hatten^0.
Damit ist in Umrissen der kulturelle Hintergrund angedeutet, dem die kostbare Figur des ungenann/
ten Künstlers zugehört.

Als weitere Mariendarstellung des Hochmittelalters aus dem rätischen Gebiet sei hier die Holz/
tafel von der Donatuskirche in Obervaz (Tafel 65 c) erwähnt, die aufder Vorderseite in Relieftechnik
die Muttergottes, auf der flachen Rückseite das Gemälde eines Bischofs, wohl den Pfarreipatron
St. Donatus, darstellt. Maria ist ziemlich genau nach dem Typus der Hodegetria dargestellt, d. h.
sie trägt das Kind aufdem linken Arm und legt die Rechte aufdie Brust. Der Mantel umhüllt das

Haupt, das sich etwas gegen das Kind wendet. Letzteres segnet mit der erhobenen Rechten und
hält in der Linken eine Buchrolle. Wir haben ein Retabel, vielleicht sogar ein Votivbild vor uns,
das in den Anfang des 13. Jh. zurückgeht^1.

Was von der Entstehung des Madonnenbildes gesagt wurde, gilt analog auch von der Darstellung
des Gekreuzigten. Auch sie hat vom Osten Inspirationen erhalten^2. Das Thema war für die Kunst
des rätischen Gebietes neu - wir sprechen also von der Darstellung des ans Kreuz genagelten Chri/
stus, nicht vom Kreuzkult, der an sich alt ist - und erste Anregungen mögen mit den Kreuzzügen
nach Rätien gekommen sein, besonders auch, seitdem man 1204 das reliquienreiche Byzanz erobert
hatte und Kreuzreliquien zahlreich nach dem Abendland kamen, man denke etwa an die Kreuz/
reliquien von Wittenbach im Entlebuch, im Kreuz zu Engelberg und in der Staurothek zu Lim/
bürg; sie alle datieren wohl nach i204I33.

Unter den frühesten uns bekannten Darstellungen des Gekreuzigten im rätischen Gebiet seien

erwähnt: Der romanische Holzkruzifixus in Tinzen (im Oberhalbstein GR)X34 und das aus Mes/
sing gegossene kleine Vortragekreuz aus Cazis (jetzt im Klostermuseum Disentis)I35. Bekanntge/
worden ist ferner das sog. wundertätige Kreuz von Rankweil, bei welchem starke byzantinische
Einflüsse auffallen; man denkt hier an einen Einfluss aus dem Kreis von Giunta Pisano, also aus
Norditalien^6. Beachtenswert ist auch der romanische Kruzifixus im Besitz der früher zum Bistum
Chur gehörigen Abtei Marienberg (im Vintschgau). Auch dieses Werk darf man der romanischen

Epoche um 1250 zuordnend.

126 Briefvom 6. Juni 1965. "7 Briefvom 15. Juni 1965.
128 Z.f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 1^(1956), 202-206. Hier auch der Versuch, paläographische Anhalts/

punkte fur Rätien herauszuheben.

"9 Darüber Z.f. Schweiz. Kirchengeschicbte 50 (1956), 29f.
'30 Man vergleiche die Beziehungen der Vazer mit Süddeutschland, wie sie H. Büttner in: Schweiz. Z.f. .Geschichte 13

(196J), 10-ri, dargestellt hat.
>3> R. Handmann, Ein altes Madonnenrelief. In: Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde, NF, 3 (t90i), 248-251. E. Poe/

schel, KdS, GR 2 (1937), 294 u. 296 (Abb. 285).
•32 Haussig (vgl. Anm. 1), 335-337.
'33 Darüber Adelhelm Jann, Heilig Kreuz im Entlebuch (1944), 17-32. Ferner F. Dölger, Mönchsland Athos (1945), 152,

und Rice/Hirmer, Kunst aus Byzanz (1959), 68. Über Engelberg freundl. Mitt. P. Dr. Ephrem Omlin, Engelberg.
¦34 E. Poeschel, KdS, GR5(1940), 313. Abb. 305.
¦M PoESCHEL(vgl. Anm. r34), 192-193, Abb. 184u. 185.
J36 D. Frey, Die Kunstdenkmäler des politischen Bezirkes Feldkricb (r958), 481. Knoepfli A., Kunstgeschichte des Boden/

seeraumes 1 (t96i) 385.
T37 N. Rasmo in: Cultura Atesina. Kultur des Etschlandes 11 (1957), ^5-156.

155



Unter den weiteren rundplastischen Werken der hochromanischen Zeit verdient die Statue
Karls i. Gr. in Müstair besondere Beachtung. Nachdem sie von den Kunsthistorikern so gut wie
unbestritten dem 12. Jh. zugewiesen worden war, machte man neuestens den Versuch, das Werk der

karolingischen Zeit zuzuordnen^8. Bereits hat auch der Katalog der Aachener Karlsausstellung von
1965 (p. 44) daraufhingewiesen, dass ja Müstair seit 806 ein Reichskloster gewesen sei. Aber man
bedenkt nicht, wie sehr der Churer Bischof schon 823 bzw. 824/825 Müstair als sein bischofs/
eigenes Kloster zurückverlangte, was dann erst 888 geschaht. Der gleiche Katalog spielt auch auf
die spätgotische Inschrift auf dem Gehäuse an, die von «divvs carolvs» spricht. Aber zu Leb/
zeiten Karls kommt diese Anrede nicht in Betracht, da solche Attribute erst nach dem Tode gege/
ben wurden. Zur Zeit Karls III., der Müstair wieder an Chur gab, würde man «divus avus»
oder «DivAE memoriae» usw. erwarten. Die Formel «divus carolus» erlebte gerade in der 2.
Hälfte des 12. Jh. eine Blütezeit, da sich Barbarossa als Nachfolger des grossen Karl fühlte. Wenn
die Formel älter ist, dann gehört sie in die staufische Zeit, also in jene Epoche, in welcher Karl
kanonisiert wurde. Heiligsprechung und Errichtung der Statue ergänzen sich gut^0.

Zu den historischen Gründen gesellen sich noch stilistische Hinweise. Die ganze Karlsfigur
gleicht,woraufmich P.Thomas Häberle hinweist, auffällig den Gestalten, diewir aufden romanischen
Bildern in Müstair finden. Man beachte die Gesichtsbildung mit der fliehenden Stirn und der
auffallend zurücktretenden Kinnpartie, dann den aufgelösten oder mageren Bart sowie die schwer/
fällige, gespreizte Beinstellung. Solche Typen finden sich in der Nordapsis, so z. B. die Begleiter
Neros, einzelne Personen auf der Darstellung des Martyriums und der Grablegung der Apostel/
fürsten, St. Paulus im abgelösten Fresko auf der Simon/Magus/Szene. In der Mittelapsis sind die

Figuren in den beiden Bildern von der Grablegung des Täufers heranzuziehen. Auch die Grab/
legung des hl. Stephanus in der Südapsis bietet Vergleichsmaterial. Sogar für die Kleidung, nämlich
für die Art des Obergewandes, treffen wir noch Vorbilder auf dem zuletzt genannten Gemälde.
Der innere Zusammenhang zwischen der romanischen Malerei und der Karlsstatue wird daher
wohl so zu deuten sein, dass der Plastiker die gemalten Figuren als Vorwurf nahm, ohne dass er
freilich auch nur entfernt die gleiche Qualität erreicht hätte. Man wird aber beide Werke noch in
die staufische Zeit ansetzen dürfen; beide entstanden erst nach der Kanonisation (1165), inZusammen/
hang mit dem bischöflichen Chur, das damals zu Barbarossa hielt, und in Erinnerung an Karl III.,
der zu Müstair Beziehungen hatte.

Von den Werken hochromanischer Reliefplastik des rätischen Gebietes sei hier, neben dem bereits
erwähnten Holzrelief aus Obervaz, noch hingewiesen auf die drei Elfenbeinplatten von Disentis,
Arbeiten des 11./12. Jh., wie AdolfGoldschmidt nachgewiesen hat, die in die Frontseite und den
Deckel eines heute verschollenen Elfenbeinkästchens jüngeren Datums eingefügt waren. Die
Platten (Tafel 67 a-c), von denen wir uns leider nur an Hand einer Zeichnung aus der 1. Hälfte des

19.Jh.^1 ein Bild machen können, stehen mit ihrer byzantinisch/orientalisch inspirierten Ornamentik
unteritalienischen Elfenbeinreliefs des 11. Jh. aus der Schule von Salerno und Amalfi sehr nahe.
Als nächst verwandtes Stück hat ein in Londoner Privatbesitz befindlicher Tragaltar (Tafel 67 d,e)

zu gelten, der möglicherweise der gleichen italienischen Werkstatt entstammt, wie die Disentiser
Platten1^.

»3» Beutler (vgl. Anm. 72) 117fr.
•39 Büttner/Müller, Das Kloster Müstair im Früh' und Hocbmittelalter. In: Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956),

23f.
M* I. Müller, Von Divus Constantinus bis Divus Thomas. In: Freiburger Z. f. Philosophie und Theologie 8 (t96i),

241-253.
'4< Zeichnung im Besitz der Antiquarischen Gesellschaft, Zürich, Abb. in: Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstge/

schichte 2, (r94o), Tafel 72, Abb. 1.
'4> Die 3 Disentiser Stücke wurden nach dem Klosterbrand von 1846 ins Ausland verkauft; in welcher Verteilung sie sich

aufdem Disentiser Reliquienkästchen befanden, zeigt die Zeichnung der Antiquar. Gesellschaft in Zürich. Da nach Ausweis
der uns zur Verfügung stehenden Aufnahmen die Stücke des Tragaltars in London sich in ursprünglichem Verband be/

156



2. Malerei

Die berühmte Kirchendecke von Zillis ist vielleicht das Werk eines einheimischen Meisters aus dem
Ende des 12. Jh.I43. Dass der Maler nicht isoliert dastand, sondern in einer bestimmten byzantinischen
Tradition lebte, lässt sich an zahlreichen Merkmalen aufweisen. So wirkt etwa die Bildung der
Gesichter bei den Figuren der Decke ausgesprochen byzantinisch^. Die Versuchung Christi durch
den Teufel findet sich ähnlich in der griechischen Pariser Handschrift, die um 880 für Kaiser Basil

L, den Begründer der mazedonischen Dynastie, entstanden ist'45. Die Art etwa, wie die Züge Christi
in Zillis physiognomisch charakterisiert sind, erinnert an entsprechende Gestaltungen auf den
Mosaiken von Hosios Lukas in der Nähe von Delphi aus dem 11. Jh.M6 und in den um 1100
entstandenen Mosaiken von Daphni bei Eleusis^. Einige formale Details von Zillis stimmen zudem
mit einer Mailänder Miniatur des 12. Jh. überein, die ihrerseits nach Pietro Toesca durch byzantini/
sehe Mosaiken beeinflusst sein könnte. Natürlich ist auch dieser ambrosianische Codex nicht die
unmittelbare Quelle für den Meister von Zillis gewesen, aber aufs Ganze gesehen mag doch der

Weg von byzantinischen Traditionen über die mailändische Lombardei nach dem rätischen Zillis
irgendwie plausibel seinH8. In diesem Zusammenhang ist zu beachten, dass die ambrosianische

Metropole enge Beziehungen mit Byzanz hatte. Bischof Arnulf II. (998-1018) war im Auftrage
Ottos III. in Byzanz, Anselm IV. (1097-1101) nahm das Kreuz und starb in Byzanz, Grosolanus

(1102-12) ging, wohl in Unionsfragen, nach der Stadt am Goldenen Horn und zog sich später ins

griechische Kloster S. Saba zurück (f n 17). Man hielt ihn jedoch zu Unrecht für einen Griechen,
nennt er sich doch selbst in der Grabschrift Insubrius1®. Die Linie Zillis-Mailand-Byzanz gewinnt
durch diese historischen Belege direkter Beziehungen an Wahrscheinlichkeit, wenn sich auch nicht
die ganze Kunst des Meisters in der Schamser Kirche damit erklären lässt.

Zillis bietet noch einen weiteren im Grunde griechischen Aspekt, nämlich die Zahl der Bilder,

dieda9xi7=i53 ausmacht. Das geht zunächst aufdie 153 gefangenen Fischlein im Johannes/
evangelium 21,11 zurück. Diese Zahl erklärt der hl. Augustinus, anknüpfend an pythagoreische
Zahlensymbolik, dadurch, dass man von 1-17 jeweils stufenweise addiert: 1 + 2=353 + 3 0;
6 + 4 10 usw. Aus dieser Addition, hinaufgeführt bis 17, ergibt sich die Summe 153. Die Zahl
17 selbst erklärt er aus dem Dekalog und Septenarium Spiritus Sanctis0. Diese Deutung hat dann
der Liber Numerorum von Isidor von Sevilla (f 636) dem Mittelalter weitergegeben^1. Auch die
Zahl 9 hat einen symbolischen Wert. Seitdem Dionysius Areopagita (um 500) die Engelchöre in

finden, halten wir es für ausgeschlossen, dass die Disentiser Stücke in den Londoner Tragaltar hinein verarbeitet worden sein

könnten. Erstmalige Veröffentlichung des Disentiser Stückes in: Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 2, (1940),

194-195. - Vgl. auch I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 700-1512 (r942), 78-79 (mit Abb. auf S. 77), 105-106.
¦43 E. Poeschel, KdS. GR5 (1943), 243. Ferner: Chr. Simonett in: Unsere Kunstdenkmäler 15 ^964), 176-179, wo mit

beachtenswerter Begründung eine Datierung ins späte 12. Jh. oder um r200 vorgelegt wird.
144 Peter Wiesmann, Die Gesiebter von Zillis (1961), 38 Separatdruck aus: Bündner Monatsblatt, Nr. 10, t96i).

Zum Nikopoia/Typus des Marienbildes zu Zillis siehe MyssW., Bildwelt als Weltbild. Die Bilderdecke von Zillis. 1965,
S. 56, 61, dazu Abb. 22b, 25-26.

'45 Über diese Handschrift Grabar (vgl. Anm. 53), 166-167,170-172. Vergleichsmaterial bei Wiesmann (vgl. Anm.
144). 35-

m« Über Hosios Lukas siehe Haussig (vgl. Anm. r), 567-568. Vergleichsmaterial bei Wiesmann (vgl. Anm. 144), 37.
'47 Grabar (vgl. Anm. 53), ri4-H7. Haussig (vgl. Anm. 1), 594. Vgl. 471-472, wo die Landschaft in den Bildern

von Daphni hervorgehoben wird.
m8 Peter Wiesmann in: Z.f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 11 (1950), r7-2i. An Wiesmann schliesst sich eini/

germassen an Brenk (vgl. Anm. 52), 24-28.
'49 L. Savio, Gli antichi vescovi d'Italia 3 (1913), 381,458f., 468f., 471. Nichts wesentlich Neues bietet die seither erschienene

Literatur, wie mir Don Angelo Paredi, Ambrosiana/Mailand, und P. Dr. Odilo Heiming, Maria/Laach, mitteilten.

Brenk (vgl. Anm. 52), S. 83, hat schon auf den Zusammenhang Negrentino-Mailand-Venedig-Byzanz hingewiesen.
'5° Aug. in Evang. Joh., Tractatus 122 in: Patrologia lat. 35 col. r964; Aug. Enarrarlo in Ps. 49 in: Patrologia lot. 36 col.

571-572.
'S1 Isidor, Liber numerorum cap. 27 in: Patrologia lat. 83 col. 200.

157



3X3 9 eingeteilt hat (oränes novem in très ästributiones), erhielt die Neunzahl höhere Bedeutungx52.
Isidor von Sevilla spricht in seinem Liber numerorum zwar nicht ausdrücklich von diesen Engel/
chören, jedoch weist er sonst Gründe dafür auf, dass der novenarius secundum seperfectus numerus esPtt.
Im 8. und 9. Jh. begegnet uns auch die Neunzahl beim Kyrie und Christe in der Vormesse 1S4. Es
heisst wohl die Geistigkeit des Hochmittelalters missverstehen, wenn man solche Erwägungen, die

unserer heutigen Zeit ganz fremd sind, ausschliessen wollteI55.
Malerischer als die an lineare Graphik erinnernden Bilder von Zillis wirken diejenigen von

Müstair aus dem letzten Drittel des 12. Jh. Die Ikonographie steht in der oberitalienisch/tirolischen
Tradition, der Stil weist ebenfalls dorthin, doch sind einige Elemente byzantinischen Anregungen
zu verdanken, die aus der Mitte des 12. Jh. stammen und nach Palermo (Palatina, Martorana) und
nach Cefalu, also nach dem byzantinisch orientierten Sizilien weisen^6. Inhaltlich und formal
gehen die Malereien mit denjenigen von Hocheppan (bei Bozen) zusammen. Man hat schon von
einer gemeinsamen Werkstattradition gesprochen, die von der oberitalienischen Überlieferung ge/
speist wurde, wobei aber beide Künstler « ihre technischen Rezepte für Draperien, Kopftypen und
Malertricks von Byzanz beziehen»^?. Merkwürdig ist auch, wie in Hocheppan an Stelle der

Majestas Domini die Muttergottes stehtT58. Das erinnert natürlich an die berühmte byzantinische
Madonna in der Apsis des venezianischen Torcello aus dem 12. Jh.x59. Wie in Hocheppan sind
auch die byzantinischen Elemente in den Malereien der Marienkirche zu Pontresina aus der 2. Hälfte
des 12. Jh. zahlreich, so die reichgewirkten Gewänder, die gelben Nimben, die ikonenhafte Farbe
der Gesichter100.

In den Kreis von Müstair und Hocheppan hinein gehören auch die Malereien der Marienberger

Krypta von etwa 1160. Christus steht da mit Segensgestus und Buch in der Hand, umgeben von vier
Cherubim. Darunter entdecken wir St. Petrus und St. Paulus sowie Stifterfiguren: Bilder, die
heute noch einen hoheitsvollen Eindruck machen. Die Art und Weise, wie der Maler die Apostel/
fürsten darstellt, besonders Gesichtsform und kreisrunde, grosse Tonsur, lässt sofort an Hocheppan
und Müstair denken. Der feine Ausdruck der zarten, überlangen Finger findet sich an allen drei

Orten, in Marienberg, Müstair und Hocheppan. Selbst nebensächliche Dinge wie der Aufbau
eines Hauses stimmt in Müstair und Hocheppan überein. Man ist daher geneigt, stets die gleichen
Werkleute anzunehmen.161. Die ganze Richtung geht schliesslich auf byzantinischen Einfluss
zurück. So schrieb W. Frodi im Jahre i960 über die Marienberger Malereien: «Die Typen ent/
sprechen ebenso den byzantinischen Formeln wie die Maltechnik, die z. B. im Inkarnat die helleren
über die dunklen Töne setzt.»l62. Die Engel weisen eher nach Süden und erinnern an die freilich
etwas späteren Malereien von Riva S. Vitalel63. Man sucht dieVorbilder in den ähnlichen Fresken der
Benediktinerkirche S. Angelo in Formis (Kampanien) und in der alten Apsis der Kathedrale von

'5» A. Dionysuis, De codesti Hierarchia cap. VI. in: Patrologia graeca 3 col. 203-206. Zum Sinn der Stelle: H. U. v.
Balthasar, Herrlichkeit, 2 (1962), 202f.

«53 IsiDOR(vgl. Anm. 151) cap. io col. 190.
"54 J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 1 (1948), 422,428 und Der Gottesdienst der Kirche (r962), 123-124.
"55 E. R. Curtius, Europäische Literatur u. lateinisches Mittelalter (1948), 494-495.
»J* Das Nähere bei Brenk (vgl. Anm. 52), 28-6r mit weiteren Literaturangaben.
J57 Brenk (vgl. Anm. 52), 60-61. Dazu K. T. Hoeniger, Hocheppan. Laurin/Kunstfuhrer Nr. 4 (Meran 1962), mit vie/

len Bildern und Text.
258 R. Egg, Romanische Fresken in Marienberg, in: Klöster u. Stifte im Kulturleben Südtirols (1962), 141, r44.
'59 Grabar (vgl. Anm. 53), it9, 12t. Über sonstige byzantinische Einflüsse in Südtirol siehe die Laurin/Kunstfuhrer

(Meran) über Grissian und Grätsch, 1962 bzw. 1963. Über die Adlerkasel im Brixener Domschatz aus dem Ende des 10. Jh.,
deren Stoffaus der Hofmanufaktur von Byzanz stammen wird, siehe Frodl (vgl. Anm. 72), 23-24.

160 Brenk (vgl. Anm. 52), 62-64. lSl Hoeniger (vgl. Anm. 157), 18-19.
162 Frodl (vgl. Anm. 72), 46.
163 Brenk (vgl. Anm. 52), 43,124 (Müstair u. Riva). Mehr an Einfluss von Regensburg/Salzburg denkt Egg (vgl. Anm.

158), 137-146, besonders 142.

HS



Foro Claudio (Etrurien), die aber beide auf die Kunstschule von Montecassino im n. Jh. zurück/
gehen, von wo wiederum künstlerische Beziehungen zur Stadt am Goldenen Horn gingen16-».

Noch stärker byzantisch beeinflusst sind wohl die romanischen Fresken in der Müstair benach/
harten Johanneskapelle zu Taufers aus dem 13. Jh. Schon die Deesis im Altarhaus deutet daraufhin:
Maria und der Täufer stehen fürbittend vor Christus, dann die Evangelisten und Kirchenväter,
die Bischöfe und Äbte, Märtyrer und Jungfrauen, alles um den zentrierenden Pantokrator angeord/
net, man möchte sagen in fast scholastischer Weise. Ein solch systematisches Programm findet sich

vor allem in Byzanz sehr oft. Auch die Verschiedenheiten der Bildgrössen in den Zonen erklären
sich so. Brenk, der die Tauferser Malereien umsichtig studiert hat, spricht von «frühbyzantinischen/
ravennatischen Themata». Der Künstler beherrschte auch die byzantinische Maltechnik (grünlich/
bräunliches Inkarnat, reiche Farbenskala, goldene Nimben, stark umschattete Augen, tiefe Nasen/
Mund/Falten usw.). Es sind hier Verbindungen zur italo/griechischen Manier sichtbar l65. Daneben
ist in der gleichen Kapelle auch das grosse Wandgemälde des hl. Christophorus auffallig, aufdas

wir noch zurückkommen werden. Man sieht hier Einwirkungen von St. Markus in Venedig166.
Zur spätromanischen Epoche des 13. Jh. zählen auch die Malereien von St. Lorenz bei Paspels,

wo besonders die dortige Majestas Domini bemerkenswert ist. Hier wird nämlich Christus klein
dargestellt, obwohl er im Zentrum des Bildes ist. Anderwärts, wie in Bubikon, ist Christus nur im
Brustbild wie auf einer Ikone präsentiert. Diese Idee dürfte byzantinisch sein und setzt ein person/
liches Verhältnis zu Christus als Mensch vorausl67. Aus dem Anfang des 13. Jh. datiert auch die
romanische Stifterfigur des Dekans Burchardus in der Pfarrkirche von Piatta im Medels. Der Darge/
stellte erscheint in einer Glockenkasel, deren Musterung Greifen, Löwen und Adler aufweist, ganz
wie aufbyzantinischen Stoffen. Hinzukommt noch die düstere Tönung in violetten und gedämpften
roten Farben. Mögen nun eigentliche byzantinische Stoffe des 12. Jh. und deren Nachbildung auf
italienischen Webereien die Vorbilder sein, auf alle Fälle weist der ganze Charakter des liturgischen
Kleides des Dekans Burchard nach Süden. An Piatta ging ja der Passweg über den Lukmanier
nach Oberitalien vorbei, also zu dem Lande, das byzantinische Geistigkeit verdolmetschte168.

5. Textilien

Während im Frühmittelalter Textilien vor allem als Umhüllungen von Reliquien verwendet
wurden, fanden sie, nachdem in der karolingischen Zeit die sakrale Bekleidung beim Gottesdienst
immer mehr aufgekommen war, eine neue Verwendung als liturgische Paramente im eigentlichen
Sinne, von denen kostbare Stücke schon in romanischer Zeit geschaffen wurden. Solch frühe
Beispiele sind im rätischen Gebiet allerdings nur selten erhalten geblieben. Im Disentiser Kloster/
museum wird eine halbseidene Kasel des i2./i3.Jh. aus dem Lugnez aufbewahrt. Ihre ursprüngliche
Glockenform wurde leider zu einem uns unbekannten Zeitpunkt beschnitten; die Halbseide ist

rot und goldgelb gemustert mit zwei überkreuzten Vogelhälsen. Der Stab ist aus Zyperngold.
Eigentliche Figuren weist die Kasel nicht aufl69.

Bedeutend reicher ist die Marienberger Kasel, aus Leinwand bestehend, die mit Seide und teilweise
mit Gold überstickt ist (Tafel 68 a-c). Das Ornament der Stickerei ist rein romanisch: ein Baum,
der sich auflöst in Zweige mit Blättern und Blüten. Der Stoff", aus dem die aufgenähten Kreuz/

,64 A. Morassi, Storia della Pittura nella Venezia Tridentina (Roma 1934), 62-73, besonders 72. Dazu Schmitz/Räber,
Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), 244, 285, sowie Grabar/Nordenfalk, Die romanische Malerei vom 11.-13. Jh.
(Genf 1958), 33-39.

l6s B. Brenk, Ein Zyklus romanischer Fresken zu Taufers im Lichte der byzantinischen Tradition. In: Jb. der österreichischen

byzantinischen Gesellschaft 14^964), 119-135.
166 Frodl (vgl. Anm. 72), 48.
167 Brenk (vgl. Anm. 52), 64-68 mit näheren Einzelheiten. Dazu derselbe in: Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstge/

schichte 23 (r963), 69-74.
168 Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 1^(1956), 193-206, besonders 199-201.
169 Zur Datierung: Bündner Monatsblatt (1954), 11. - E. Poeschel, KdS, GR 4 (1942), 202.

159



teile bestehen, gilt als orientalisch; er weist einen in arabischer Schrift geschriebenen Segensspruch
für den Träger des Stoffes auf1?0. Aufder Stola, die zur Kasel gehört, sind noch alle Inschriften zu
den Bildern erhalten, freilich teilweise schlecht überliefert, teilweise später mit Tinte nachgezogen.
Es handelt sich um 2 Reihen von je 8 Bildern, die mit der Darstellung Christi und Maria beginnen.
Wir führen hier die Legenden an, nicht ohne unsichere Buchstaben in runde Klammern zu setzen:
1. Magestas, 2. S. Maria, 3. S. Petrvs, 4. S. Andreas, 5. (S. Pa)vlvs, 6. S. Philippvs,
7. S. (Marc)vs, 8. S. Bartholom(evs), 9. S. Iohann(es), 10. S. Mathevs, ii. S. Sebastian
(vs), 12. S. Panafreta, 13. S. Lavrentivs, 14. S. Benedi(ctvs), 15. S. Climaria, 16. S.

Nicolavs. Alle Titel sind in romanischen Majuskeln ohne jegliche Ligatur geschrieben. Unziale
Elemente sind mehrfach vorhanden, so M(i, 2,10,15), £(3,4,10-14). Unziale oder auch Minus/
kelform zeigt das H (6, 8) sowie das a(4). Beim L ist der abwärtsgehende Fußstrich auffällig. Die
Schrift erinnert ganz an die in der Marienberger Krypta noch erhaltenen Schriftfragmente aus der
Zeit um 1160. Auf das 11. Jh. kann man kaum zurückgehen, schon der unzialen Formen wegen
nicht, für das 13. Jh. fehlen die bezeichnenden Verzierungen, die Doppelbuchstaben usw. Man
sieht sofort, dass die Schrift eher älter ist als diejenige von der Stifterfigur in Piatta1?1.

Aufdas 12. Jh. kommen wir auch, wenn wir uns die Stifterfiguren ansehen: Ulrich von Tarasp,
der eine Tonsur trägt und unter der Täuferfigur kniet, ferner seine Gemahlin Uta, die alsNonne auf
dem Sebastiansbild dargestellt ist. Nur bei dieser Frauenfigur steht eine Legende, die sch wer zu ent/
Ziffern ist und vielleicht sogar etwas späteren Ursprungs sein kann (Tafel 68 i). Man hat schon auf
«Fecit Mater vta», das letztere Wort in Ligatur, geraten. Dies ist wohl möglich, aber nicht
beweisbar. Dass aber die beiden Tarasper, also Ulrich (f 1177) und Uta (f 1162), einen Ornat und
Alben stifteten, ist uns sicher überliefert, ebenso dass aufeinem der Paramente ihre Namen standen1?2.

Einen weiteren Anhaltspunkt geben die Heiligen Sebastian, Panafreta und Climaria, die für
Marienberg charakteristisch sind. Ihre Reliquien brachte Gebhard, später 1162-79 Abt, von Köln
nach Marienberg. Als Bischof Reinher von Chur 1201 die Klosterkirche weihte, da geschah dies
nicht nur zu Ehren der Hl. Dreifaltigkeit, des Hl. Kreuzes und der Muttergottes, sondern auch:
«et sanctorum Sebastiani episcopi et martiris, Panafrete virginis et martiris, Climarie virginis et
martiris». Von diesen drei Heiligen wurden spezielle Reliquien dem Altar einverleibte. Über/
bleibsei von Sebastian und Panafreta schloss man auch 1251 in die Felixkapelle in Tscherms bei
Lana (südlich von Meran) einI74. Merkwürdig ist, dass das Marienberger Jahrzeitbuch des 14. Jh.
wohl den hl. Sebastian im Kalendar aufweist, jedoch nicht die beiden andern Heiligend. Man
könnte daraus schliessen, deren Kultblüte sei im 14. Jh. schon vorbei gewesen. Vom hl. Sebastian
wissen wir, dass er bereits im 9. Jh. in St. Gallen verehrt wurde. Daher kann er leicht im 12. Jh. in
Marienberg in Ehren gewesen sein1?6. Dies wohl um so mehr, als man glaubte, es handle sich um
den bekannten Märtyrer von Sebaste.

Über die hl. Climaria sind wir ganz im ungewissen. Panafret ist ein ganz isolierter germanischer
Name1??. Reliquien von ihr kamen um die Mitte des 12. Jh. von Köln nach dem Kloster Grand/

'70 Es handelt sich nicht um das spätgotische horizontalbalkige Kreuz, sondern um das Gabelkreuz, das vom n. bis 14.
Jh. vorkommt. J. Braun, Handbuch der Paramentik (1912), 134-137. - Bemerkungen zur alten Kasel von Marienberg von Abt
Leo Treuinfels und Prof. J. Karabecek aus dem Jahre 1892 sind im Stifte Marienberg erhältlich (Vervielfältigung). Da
das Material nach Osten weist, kommt vielleicht die berühmte byzantinische Seidenweberei in Frage. Hierzu Ostrogorsky
(vgl. Anm. 1), 61-62, 304.

¦71 Die Inschrift von Piatta siehe in: Z. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte i(f (1956), 202-206. Dort ist auch die

paläographische Fachliteratur angegeben, die auch hier wieder in gleicherweise herangezogen wurde.
•7» Goswins Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. Schwitzer (1880), S. 62: Ornatus quoque et albas, que eorum nomina

continent, et calicem... reliquerunt.
'73 F. Huter, Tiroler Urkundenbuch 2(1949), 10-11, Nr. 533.
"74 Huter (vgl. Anm. 173)5 (1957), 303-304, Nr. 1265. '75 GoswiN(vgl. Anm. 172), 5-30.
•1* Studien zum St. Galler Klosterplan, ed. J. Duft (1962), r55-r56. Dazu: Schweiz. Z. f. Geschichte 12 (15)62), 489-490.
'77 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch. Personennamen (r90o), Sp. 244.

I60



mont (Diözese Limoges)1?8. In Paderborn hinterlegte Bischof Bernhard (1127-60) in dem neuen
Frauenkloster Wilbasen Überbleibsel der gleichen Heiligen. Man brachte sie mit St. Ursula und
deren Gefährtinnen zusammen^. Jedoch finden wir weder in deren erster Passio (von etwa 975)
noch in deren zweiter (vom 11. Jh.) unsere Namen angegeben. Weil man jedoch 1106 in Köln
einen Gräberfriedhofentdeckte und darin die Gebeine der hl. Ursula und ihrer Leidensgenossinnen
gefunden zu haben glaubte, identifizierte man seit dem 12. Jh. immer mehr Persönlichkeiten mit
diesen Gefährtinnen der hl. Ursula180. Es waren also damals in Marienberg ganz «moderne»

Heilige, die man in der Kirche rekondierte. Merkwürdig auch, dass es gerade zwei weibliche
Heilige waren, die für das Kloster als wichtig erachtet wurden. Das kam von dem damals so hoch/
verehrten Ursulakreis. Das «Kölner Ereignis» von 1106 und die darauffolgende Kultsteigerung
wirkte also mittelbar auch auf die Vinschgauer Abtei ein.

Wenn wir daher aus all diesen Momenten das Fazit ziehen, so müssen wir sagen: Stilistische,
epigraphische und reliquiengeschichtliche Gründe stimmen für eine Datierung der Marienberger
Kasel in die 2. Hälfte des 12. Jh. gut zusammen. Wie selten bei einem Textilstück kann man hier
die eigentlichen Hintergründe seiner Anschaffung und Herstellung feststellen.

4. Kirchenpatrozinien

Unter den hochmittelalterlichen Kirchenpatrozinien in Rätien, von denen eine östliche Herkunft
vermutet werden kann, denkt man zuerst an St. Nikolaus, dessen Kult vom kleinasiatischen Myra
ausging. Im Abendland fand die Verehrung erst im 10. Jh. unter dem Einfluss der byzantinischen
Prinzessin Theophano, der Gemahlin des zweiten Otto, Eingang. Die Translation der Reliquien
nach Bari 1087 verstärkte diesen Zug, wurde doch schon 1088 in Rom die Stationskirche St.

Nikolaus im Kerker errichtet. Die Reformklöster dieser Zeit (Hirsau, St. Blasien usw.) nahmenden
Kult freudig auf. Von daher kam er wohl nach Rätien. Berühmt ist die Kapelle St. Nikolaus und
Ulrich in Müstair, die dem ausgehenden 11. Jh. entstammt. In nahen Marienberg weihte Bi/
schof Adalgott 1160 einen Nikolausaltar. In Pfäfers war das Nikolausfest unter Abt Gerold
(etwa 1110-25) das Datum für Karitäten. Die Nikolauskapelle im nahen Ragaz dürfte wohl
im 13. Jh. entstanden sein181. An den Bischof von Myra schliessen wir den Bischof von Sebaste

im Pontus an, den hl. Blasius, der im 3 ./4. Jh. lebte. Sein Name fehlt in den frühmittelalterlichen
Sakramentarien. Bekannt wurde er erst im Abendland, nachdem seine Legende zuerst in der Unter/
kirche von S. Clemente in Rom im 9. Jh. dargestellt wurde. Von Rom erhielt das Kloster Rheinau
855 Gebeine, von welchen es später an das Schwarzwaldkloster abgab, das sich seit 1036 nach dem
hl. Blasius nannte. Da der Kult auch im nahen Mailand früh sehr verbreitet war, kann die Vereh/

rung sowohl von Süden wie von Norden während des 11./12. Jh. nach Rätien gekommen sein.

Aus dieser Epoche werden die Kirchenpatrozinien von Taufers, Tinzen und Valendas stammen182.

Von Osten her kam wohl auch der Kult des Märtyrers Christophorus, dessen Verehrung eine

Kirche in Chalcedon (gegenüber Konstantinopel) schon imJahre452 bezeugt. Über das byzantinische
Süditalien und das ravennatische Gebiet verbreitet sich der Kult in unsere Gegenden. Zwar kennen

¦78 Bulletin Monumental im (1964), 130-132,137-139.
»79 Acta Sanctorum, Octobris, Bd. 9 (1869), 936. Zu Paderborn siehe Lexikonfür Theologie u. Kirche 7 (1962), 1343. Wil/

basen ist identisch mit Wilbadessen. A. FIauck, Kircbengescbicbte Deutschlands 4 (1925), 993 •

180 W. Levison, Das Werden der UrsuU'Legende. Bonner Jahrbücher 132 (1927), 25-42, 55-58, 59-90, 96. "5ff-, I37- Be/
achtenswert ist S. t28 der Hinweis aufdie sog. Revelationen eines Visionärs 1183/87, welche frei erdichtet sind und sogar von
einer Jungfrau Chinaera, Europa und Historia sprechen. Das erinnert sehr an unsere Marienberger Climaria. Wie mir der

Bollandist P. Baudoin de Gaiffier, Brüssel, mitteilt, handelt es sich bei den Reliquien sowohl der Climaera wie der Panafreta

um Gebeine des Kölner Friedhofes; die beiden Heiligen wurden als Gefährtinnen der hl. Ursula ausgegeben. Acta Sancto/

rum, Oct. Bd. 9, S. 245 und passim. Climaria und Climaera dürften identisch sein.
181 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 6$ (1953/54), 85-86. - Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (r956), 61-62,

69 und 55 (1961), 34,120.
l8j Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54). 28o-28r. Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 53 (r96r), 30,

93-94- - Der Schiern 34 (i960), 323-324.

161



die frühmittelalterlichen Sakramentarien seinen Namen noch nicht, wohl aber die Kaiendarien des

9. und noch mehr des 10./11. Jh. Zentren seiner Verehrung waren Klöster wie Cluny, Reichenau
und Einsiedeln. Deshalb war auch das Hospital der Abtei Pfäfers, das schon unter Abt Gerold
(etwa 1110-25) belegt ist, dem Schutze des hl. Christophorus anheimgestelltl83. Aus dem 12. Jh.
stammt das grosse Wandgemälde des hl. Christophorus in St. Johann zu Taufers, wo der Heilige
nicht das Kind trägt, sondern die Gestalt des erwachsenen, bärtigen Christus mit Buch und Segens/

gestus, so wie wir sie aus der Majestas Domini gewohnt sind. Stilistische Verbindungen führen nach
S. Marco in Venedig.

Den gleichen Weg, den der Kult des hl. Christophorus ging, legte auch derjenige der hl. Margcf
retha zurück, mag es sich nun mit der Geschichtlichkeit dieser Jungfraumärtyrerin von Antiochien
verhalten, wie es will. Im Abendland begegnet uns ihr Heiligenname zuerst im 9. Jh. im Gebiete von
Mainz-Fulda-Salzburg. Die Kaiendarien des 10.-12. Jh. nennen sie dann immer häufiger. Chur
und Pfäfers kennen sie bereits im 12. Jh. Dem gleichen Jahrhundert gehören die Margarethenkirche
in Lana bei Meran und die Margarethenkapelle in Chur an. Das Wachstum ihres Kultes zeigen am
besten zwei Patroziniumswechsel an. Die frühmittelalterliche Marienkapelle von Ilanz erscheint

1287 mit einem Doppelpatrozinium Maria und Margaretha, 1385 aber nur noch als Margarethen/
kapelle. Die Salvatorkapelle in Sampans (Sarganser Land), die im 12. Jh. noch als solche belegt
ist, erscheint 1394 als Margarethenkapelle. Hier knüpfte das Margarethenlied anl84.

Die genannten vier Heiligen, St. Nikolaus und St. Blasius, St. Christophorus und St. Margaretha
haben eine gleichgeartete Geschichte. Sie wurden im Osten schon seit Jahrhunderten verehrt
(vielleicht am wenigsten sicher die hl. Margaretha), bevor ihr Kult in das hochmittelalterUche
Rätien kam. Dabei spielt nicht so sehr der direkte Einfluss von Italien die Vermittlerrolle, sondern
die von Italien her inspirierten Reformklöster und Reformzentren.

Damit beenden wir unsere Übersicht, die manche Fragen überhaupt nicht berührte. Wenn
wir für unsere Untersuchung den byzantinischen Einfluss in den Vordergrund stellten, so darf
er, gesamthaft gesehen, keineswegs übertrieben werden. Rätien ist keine Provinz des östlichen
Kaiserreichs gewesen. Es handelt sich bei den von uns aufgezeigten Beziehungen immer um Fern/
Wirkungen, um einzelne Strahlen, die hier in ihren äussersten Spitzen irgendwie noch ihren Schein
leuchten liessen. Nicht ohne Grund bemerkte B. Brenk, dass « der byzantinische Einfluss in der
romanischen Wandmalerei Graubündens nirgends wirklich grundlegend ist, sondern sich immer
nur auf Einzelelemente erstreckt; das byzantinische Element wird in Graubünden (nach dem heute
Erhaltenen zu urteilen, das Bild kann sich ja durch eine einzige Entdeckung ändern) stark um/
gesetzt in mittelalterliche Sprache »l85. Das gilt nicht nur vom künstlerischen, sondern auch vom
geistigen Einfluss186.

Eines aber dürfte wohl auch klargelegt sein, dass nämlich die Kunstentwicklung eng mit der

politischen und geistigen Geschichte verbunden ist. Es sind konzentrische Kreise, die nur zum
Schaden des Ganzen und des Einzelnen auseinandergerissen werden. Sosehr methodisch das Ein/
zelne bei der Erforschung zuerst untersucht werden muss, so muss es dann ins Ganze hineinkompo/
niert werden.

Ferner dürften diese Zeilen wieder zum Bewusstsein gebracht haben, dass das mittelalterliche
Rätien viel grösser war als das heutige Graubünden und dass es sich vor allem gegen Süden und
damit auch gegen Osten offenhielt.

183 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 6$ (t953), 87-88. Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961), 32, 108.
Über Täufers siehe Frodl (vgl. Anm. 72), 48 (mit Literatur).

184 Näheres jetzt in: Schweiz. Archiv f. Volkskunde55(1962), 125fr.
185 Freundl. Mitteilung, 23. Aug. 1965.
x86 Für Beschaffung von Bildvorlagen und literarischen Hinweisen und Hilfen ist der Verf. nicht nur Dr. Beat Brenk,

Basel, und P. Josef Joos, Marienberg, zu Dank verpflichtet, sondern auch der Redaktion dieser Zeitschrift, vor allem
Dr. W. Trachsler, Landesmuseum Zürich.

162



rrII

'*?~~2

»

7

•

• ¦
MMÉÉH

a Cazis GR, Kirche St.Martin. Ansicht von Nordosten. - 6 Müstair GR, Kirche des Klosters St.Johann. Ansicht
von Osten.

H

P. ISO MÜLLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN UER FRÜH- UND HOCHMITTELALTERI.ICHEN KUNST RÄTIENS



Tafel 62

"y

W^-

y-

V

}
x »

\

I
#

» »

m

a-d Figürliche Stuccofragmente aus Disentis : a, b, d Menschliche Köpfe mit Resten der originalen Bemalung. - c Stier¬
kopf

1>. ISO MÜLLER: BEITRÄGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN Dir K riU'H- UND 11 HC H M IT T H I.A LT ERLICH IX KUNST RÄTIENS



Tafel 63

o
>

r

' '

y ¦

mt:m

/ ¦

¦

»-*

»1,

- ¦ ¦

;
« A.- ,m.. f -.r^.

'"'IR^ffpCSr^Y
y \ '^^»^^^¦^R^T

¦^1*^ ¦ Im (Sì K

V

¦eBE ¦¦ r.-f m, v% .y * 1 1 v ^ft% ^c ^A^^MP^ ^*^h
¦j^êbêF ^^V^^^ÊK^uSk. t^B^E^B^ i^BtL ' '**. < E • \\ '•

y ¦* m •**% SSA. 4^^V ^** ¦
^*"'^

v ^I^ÉAfc \
^sfz- PVffc^a^

r» y ' ¦ i -. C .'jiml ijjtj 1 <"-" * *T " -

¦«, ¦ »

b Müstair GR, Klosterkirche, karolingische Malereien: a Ausschnitt aus der Weltgerichtsdarstellung an der West¬
wand : Christus in der Engelsglorie. - b Ausschnitt aus dem Vogelfries in der Nordapsis.

P. ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RÄTIENS



Tafel 64

** ï ¦•»-v-
% S0t S

Ist*** ¦ i

¦¦xì$WWm

t*»»a
uitT.

IP*3JP- > 'A» " - *&.
¦¦¦ v-r.V.

BM

V£fat-Z**

V* .•V

#¦r f SÄPC^s***
v.-nsg

te. ;
-:

MiI 'I

1
¦ "2» -

P

'."-\
:.•'*.-. :'

7

a-d Mals im Vintschgau, Kirche St. Benedikt. Ausschnitte von der Dekoration der Ostwand (vgl. dazu Abb.9):
a, b Stifterbildnisse (Details), c. d Teilstücke der Halbsäulen, welche die Nischen flankieren.

P. ISO MÜLLER: BEITRÄGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RÄTIENS



if?!
•4k

i, "** ' #

Wi -»

r .V 1

a'-

¦ «7

Y,

a c Rätische Madoniienbilder der romanischen Zeit: a Madonna aus Chur, um 1100. Zürich, Schweiz. Landesmuseum. b Madonna
aus Oberkasteis, um 1200. Disentis, Stiftssammlung. - c Madonna aus Obervaz, Anf. 13. Jh. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

P. ISO MÜLLER: BEITRÄGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND H OCH M ITTELALTE REICH EN KUNST RÄTIENS



Tafel 66

-M.X**88f öj<>5 >tf\tt\b

JSAC-J'ST-E.ETS/^?^S$$§m

reu: ?$ggp»i
rAS

i*N

¦da

ßO
IWlfc

P fiC Ï-4
I ,.*J

K' JV.

-7 ^1T i m\•-

ai
^**3F * *

?¦?>£* t—T k>

o u3Vcc O

o0 yoo ot1 oo «*\ tf* o<*»t -)o
r?

5bo o g ö

vmUc ,•

& .-twc* c

«-« Hochmittelalterliche Schriften des rätischen Gebiets: a Müstair GR, Klosterkirche, Dedikationsinschrift von 1087. -
b Müstair, Klosterkirche, Dedikationsinschrift um 1150-1220. - c-e Inschriften vom Thronsessel der Madonna aus

Oberkasteis (vgl. Tf. 656), um 1200.

P. ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RÄTIENS



Tafel 67

(ê2£

^JC1 c\ •^%

£g^T

S

KHilv 3i»»

yw>v^

I^i ^7

mi*.

'A.:

>SKM

4^5

¦^^•^

$*Q
3îtn **t. ^ / jf*«fc f ^

a =^*«WSte-
*^%V.

a Kllcnbeinreliefs von einem ehemals in Disentis aufbewahrten, heute verschollenen Kästchen. Zeichnung der Mitte
des 19. Jh. - d, e Tragaltar mit Elfenbeinreliefs des 11. Jh. (Schule von Salerno oder Amalfi). London: d Schrägansicht

e Ansicht von oben.

P. ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND HOCH MITTELALTERLICHEN KUNST RÄTIENS



Tafel 68

"V

ÄN s-T.
M* fl1 /4^

#"'

«

4V

1

l*i«
*

^\
tf*

v.<

-
'¦

«-¦

^ --xOW^Ir>

üe.J ^^

****¦
^^x. ^**-^*

»¦•.
1

B

r»i

^ P*
Vj

-. Ni
»V : -.

S
» «S

«
1 >*Ç^V^>v

a-rf Kasel der 2. Hälfte des 12. Jh. Leinwand mit Seiden- und Goldstickereien ; das aufgenähte Gabelkreuz, eine orientalische

Spolie mit arabischen Schriftzeichen. Stift Marienberg im Vintschgau : a Rückseite, b-c Vorderseite, d Ausschnitt
aus der Stola.

P. ISO MÜLLER: BEITRÄGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRÜH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RÄTIENS


	Beiträge zum byzantinischen Einfluss in der früh- und hochmittelalterlichen Kunst Rätiens
	Anhang

