Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 24 (1965-1966)

Heft: 3

Artikel: Beitrdge zum byzantinischen Einfluss in der friih- und
hochmittelalterlichen Kunst Ratiens

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beitrige zum byzantinischen Einfluss-
in der frith- und hochmittelalterlichen Kunst Ritiens

von P. Iso MULLER

(Tafeln 61-68)

Viele geistige und formbildende Krifte wirkten auf das frithe Ritien ein: spatrdmische, frinkische,
byzantinische, insulare, langobardische und alamannische. Will man sie sichtbar machen, so muss
man stets den historischen Gegebenheiten in weitestem Sinne Rechnung tragen und auch die
politischen und geistigen — zumal auch die kultischen — Einfliisse beriicksichtigen. Kunstgeschichte
ist hier in hervorragender Weise Ausdruck einer geistigen Haltung.

Der Versuch einer solchen Betrachtungsweise ist nun freilich fiir das ritische Gebiet schwierig,
weil einerseits die eigentliche Frithmittelalterforschung erst seit den letzten zwei Jahrzehnten auf
Touren liuft, anderseits wir uns stets Rechenschaft geben miissen, dass die Dokumentation meist
sehr liickenhaft ist und der Umfang dessen, was unseren Nachforschungen entgeht, oft nur schwer
oder iiberhaupt nicht abzuschitzen ist. Das gilt ebensosehr von den Kunstwerken selbst als auch
von den schriftlichen Quellen, die uns iiber solche Aufschluss geben kénnen.

Die folgende Studie kann und will keineswegs eine Gesamtdarstellung der Kunst- und Geistes-
geschichte Ritiens bieten; sie beschrinkt sich im wesentlichen auf einen einzigen Teilaspekt,
nimlich auf die Frage nach dem astlich-christlichen Einfluss im Ritien des frithen und hohen Mittel-
alters. Aber selbst fiir dieses Teilgebiet kann unsere Untersuchung keinen Anspruch auf Voll,
stindigkeit erheben; bewusst wurden manche Themen ausgeklammert, sei es, weil sie im gegen~
wirtigen Zeitpunkt noch zuwenig bearbeitet sind, sei es, weil sie ein viel grosseres Mass an Arbeit
erfordert hitten, als wir es zu leisten imstande waren.

I. FRUHMITTELALTER

Man halte sich vor Augen, dass der Herrschaftsbereich Justinians (1 §65) nicht nur Kleinasien,
Syrien und Agypten, sondern auch das Kiistengebiet der Adria und des Tyrrhenischen Meers
sowie ganz Italien von Sizilien bis zu den Alpen umfasste. Selbst nach Verlust des oberen und
mittleren Italien blieben griechische Kolonien und Kultur im Siiden Italiens und an den Kiisten
des Balkans bis ins Hochmittelalter hinein®. Fiir die damalige geistige und kiinstlerische Kultur war es
von grosser Bedeutung, dass im 7./8. Jh. zahlreiche Griechen bzw. Syrer auf dem Throne Petri
sassen. Noch Gregor III. (73 1—41) war ein Syrer und Zacharias (741—52) war ein aus Unteritalien
stammender Grieche2. Griechischer Einfluss erhielt sich in der Pipstestadt noch durch Jahr.
hundertes.

* G. OSTROGORSKY, Geschichte des Byzantinischen Staates (1952), Beilage 1. H. W. Haussic, Kulturgeschichte von Byzanz
(1959), Karte des byzantinischen Reiches im 9. Jh. — Siehe auch Grosser Hist. Weltatlas, 1 (1954), 42—43, und F. W. PUTZGER,
Historischer Atlas zur Welt- und Schweizer-Geschichte (1961), 39—44.

3 G. SCHNURER, Kirche und Kultur im Mittelalter 1 (1924), 324.

3 B. BiscHOFF, Das griechische Element in der abendlandischen Bildung. In: Byzantinische Zeitschrift 44 (1951), 27-55. HAUSSIG
(vgl. Anm. 1), 318-320, 323-324.

18 137



Byzantinische Kultur kam vor allem durch Ravenna nach Italien und von dort ins ritische Grenz-
land. Dabei war von Bedeutung, dass Ravenna schon vor der byzantinischen Eroberung mit
Ritien in Verbindung stand. 493 zog Theoderich, der Herrscher der Ostgoten, nach langer Belage-
rung als Reprisentant des ostromischen Kaisers in Ravenna ein. Zu seiner Zeit — er starb §26 —
diirfte das arianische Baptisterium und die Palastkirche (spiter S. Apollinare Nuovo genannt)
errichtet worden sein. Bischof Ecclesius (§22—32) begann damals auch mit der Errichtung von
S.Vitale, wahrscheinlich nach einer Reise nach Konstantinopel (vgl. die dortige Kirche der Heiligen
Sergios und Bacchos)t. Als Vertreter der rémischen Macht interessierte sich Theoderich fiir
Ritien, dessen Dux damals der Romane Servatus war, dem er den Schutz der Bevolkerung gegen
die riuberischen Breonen (nordlich des Brenners) anbefahl (so7—11)5. Vielleicht hat der Ostgoten.
konig sogar seine besondere Aufmerksamkeit der Curia Raetorum zugewandt, wenn das Theo-
doricopolis, das der Geograph von Ravenna (7. Jh.) erwihnt, mit Chur identifiziert werden kann,
was die Forschung annimmtS.

Die gousche Herrschaft in Ravenna und Italien fand §40 durch den von Kaiser Justinian gesand-
ten Belisar ein Ende. Die Glanzzeit der Stadt ging jedoch weiter, durfte doch Bischof Maximinianus
547 S. Vitale und 549 S. Apollinare in Classe einweihen. Bischof Agnellus (557—70) konnte die
arianischen Kirchen fiir die katholische Liturgie in Anspruch nehmen. Im Jahre 568, also kurze
Zeit nach dem Ableben des grossen Justinian (1 $65), organisierten die Byzantiner ihre Besitzungen
in Italien zu einer eigenen Statthalterei, dem sogenannten Exarchat von Ravenna. Das Jahr 568
bedeutete aber auch den Einbruch der Langobarden in Italien, die zunichst nur die Ebene des
Po gewinnen konnten. Nur langsam drangen sie gegen die siidliche Byzantinerherrschaft vor und
erst 751 eroberten sie Ravenna. Das bedeutete das Ende der ravennatischen Glanzzeit?. Jedoch
wirkte die Kunst der Stadt noch lange Zeit nach.

Man kann wohl sagen, dass die byzantinische Welt durch Ravenna im 6. Jh. unmittelbar an
Ratien grenzte und daher auch in dieser Zeit am eindringlichsten auf den alpinen Bereich einwirkte.
Das Bistum Chur wird 451 erstmals erwihnt als Suffragan von Mailand, was wiederum nach
Siiden weist. Um 500 lisst sich ein Baptisterium in Zillis nachweisen, also auf dem Wege von Chur
nach der Lombardei. Seit 36 dringten freilich in das ritische Land die Franken ein, aber vorerst nur
sporadisch und langsam. Das Erscheinen des Churer Bischofs 614 an einer Pariser Synode
beweist nur ein erstes Hinneigen zum Frankenreich, dessen Einfluss erst eigentlich im Verlauf des 8.
Jh. ausschlaggebend wird8. Im gleichen Jahrhundert konnten die Franken auch Norditalien erobern.
Zunichst bemichtigte sich Pippin II1. 754 der Stadt Ravenna und ihres Gebietes und schenkte dann
alles dem Papst, was Karl d. Gr. bestitigte. Das verhinderte jedoch nicht, dass sich die Erzbischéfe
von Ravenna als die eigentlichen Herren Norditaliens fiihlen konnten. Der grosse Karl selbst
unterwarf 774 das Langobardenreich seiner Botmissigkeit, so dass in Wirklichkeit die Franken jetzt
bis hinunter zum Tiber die Macht besassen. Da sie auch Ritien beherrschten, regierte iiberall die
gleiche Obergewalt, was das alpine Bergland mit der oberitalienischen Region enger zusammenbrachte.
Daher konnten auch kulturelle Einfliisse von Ravenna weiterwirken.

Als eine erste Ausstrahlung von Ravenna méchte man den Titel clarissimus proavus bezeichnen,
den Praeses Victor, der Vater des Bischofs Tello (765), seinem Urgrossvater gegeben hat, der im 6.
Jh. in Chur lebte. Praeses Victor hat diesen Titel fiir diesen seinen iltesten bekannten Stammuvater
nicht erfunden, sondern der Familieniiberlieferung entnommen. Wihrend die Franken simtlichen
Beamten den Titel illustris gaben, liebten die Ostgoten Bezeichnung wie spectabilis, vir sublimis,

4 CARL-OTTO NORDSTROM, Ravennastudien (1953), 9-10.

5 E. MEYER-MARTHALER und F. PERRET, Biindner Urkundenbuch, 1(1955), 3—5, Nr. 3—4.

6 HowALD-MEYER, Die rimische Schweiz (1940), 173, dazu E. POESCHEL in: Biindner Monatsblatt (1945) 12—13. Eben.
dort(1957), 255—262: A. DILGER iiber Theoderich.

7 NORDSTROM (vgl. Anm. 4), 10-11.

8 Niheres Schweiz. Z. f. Geschichte 12 (1962) 449f., 471f.

138



clarissimus. Konig Theoderich (T 526) gab viel auf rémische Amtsbezeichnungen. Noch 494 fiihrte
der Konsul Turicius Rufius A pronianus den Titel vir clarissimus et illustris. Nicht im Frankenreich,
wohl aber in Italien erhielt sich clarissimus bis ins 8. Jh. Mithin darf man annehmen, der victoridi-
sche proavus habe in Ritien zur Zeit der Ostgotenherrschaft (494—536) oder bald nachher ein Amt
bekleidet, das ihm den stolzen Titel clarissimus eintrugd.

1. Kirchliche Architektur

Die dlteste Churer Bischofskirche mit halbrunder A psis und Querschiff gehért noch dem s. Jh. an.
Fiir sie war die rémische Konstantinsbasilika mit drei Schiffen wohl nur das entfernte Vorbild. Die
einschiffige Stephanskirche in Verona ist in ihren bescheideneren Massen und in ihrer geographi-
schen Nihe wohl noch mehr mit unserem Bauwerk verwandt und ebenfalls dem s. Jh. zuzuweisen.
Vielleicht Lisst sich einmal die Einflusstichtung Rom — Verona — Chur noch detaillierter fassen.

Aus der gleichen Zeit, da der erste uns bekannte Churer Bischof Asinio 451 nachweisbar ist,
stammt auch die kiirzlich entdeckte bischifliche Grabkammer unter St. Stephan. Sie enthielt 12 Griber,
jedoch wurden spiter die zwei vordersten (vor der A psidiole) zerstort, um einem Heiligensarkophag,
dem des hl. Lucius, Platz zu machen. Eine freilich andersgeartete Grabkammer besass Ravenna im
Grabmal der Galla Placidia (1 450), die hinwiederum ihre Vorbilder hatte, so in der Grabkammer
des siidungarischen Pécs (Fiinfkirchen) im 4. Jh. und im Mausoleum der Christin Asclepia (vor
311) im dalmatinischen Salona-Marusinac und weiterhin in den griechisch-balkanischen Grab.
kammern von Nisch und Sofia.

An die Einflussrichtung Chur—Ravenna gemahnen in der Grabkammer von St. Stephan die zum
Ornament erstarrten Weinranken, die sich in dhnlicher Darstellung im genannten Grabmal der
Galla Placidia finden. Der nur gemalte Fries am Tonnenansatz der Churer Grabkammer, der eine
Inkrustation nachahmt, erinnert an die echten Marmorinkrustationen der Wandverkleidungen
ravennatischer Kirchen des §. und 6. Jh. Besondere A ufmerksamkeit verdient das Bild in der A psi-
diole, das ein Christussymbol und die A postel darstellt. Diese Ikonographie weist auf S. Andrea in
Catabarba in Rom (468/83) und auf das Kistchen von Pola (429/30) hin, aber auch auf die
Vorderseite mehrerer ravennatischer Sarkophage der ersten Hilfte des 5. Jh.1. Die A psidiole versah
man nach dem Bau der Oberkirche um §o0 oder in der 1. Hilfte des 6. Jh. mit Mosaiken, teils aus
Glaskérpern, teils aus Steinwiirfeln, die alle in der Komposition, im Ausmass und im Schnitt
sowohl mit den Mosaiken in Ravenna als auch mit denen in Sta. Maria Maggiore in Rom, also
mit Schépfungen des . und frithen 6. Jh., gleich gehent. Die Stephanskirche selbst, also der Bau
iiber der Bischofsgruft, weist auf einen &stlichen Typus, der in Kirnten (vgl. Duel) belegt ist.

Eines der iltesten kirchlichen Bauwerke Ritiens ist St. Martin zu Cazis (Tafel 614 und Abb. 1).
Der einfache Grundriss, die urspriinglich hochsitzenden, altertiimlichen Fenster und andere
Merkmale legen nahe, dass es sich um eine Kirche des 7. Jh. oder spitestens des 7./8 Jh. handelt.
Auf diese Datierung weisen auch die Blendbogen hin. Fiinf solcher Blendarkaden finden sich an
der Nordwand und je drei auf der West- und Ostseite. Die Lisenen wachsen unmittelbar aus dem
Boden heraus, also nicht aus einem Sockel wie etwa bei Miistair (Tafel 615). Diese Wandgliederung

9 Niheres Z. f. Schweiz. Geschichte 10 (1939), 340-341 und Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 17 (1959), 36-37.
Auf siidlichsromischen Einfluss geht auch der Clematius, vir clarissimus, in der Kélner Inschrift von etwa soo zuriick.
A. LuToLF, Die Glaubensboten der Schweiz (1871), 235. Im norditalienischen Bistum Concordia trug sogar ein Bischof des
spiten 6. Jh. den Personennamen Clarissimus. Italia Pontificia VII. 1 (1923), 72.

10 So zuletzt W. SULSER in: Stucchie Mosaici Alto-Medievali(1962), 332—333. Uber St. Stephan in Verona siche E. ARSLAN,
Arte del Primo Millennio, (1950), 36—37.

11 W, SuLseR und H. CLAUSSEN, Die St. Stephanskirche zu Chur in: Beitrige zur Kunstgeschichte und Archaologie des Friib.
mittelalters (1961), hgg. v. H. FILLITZ, 154-166, bes. 161—165. Der ausfiihrliche Bericht iiber die Ausgrabung wird in der
Z.{. Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte erscheinen.

139



0 9

Abb. 1. Cazis GR, Kirche St.Martin, Aufriss (unter Weglassung des Turmoberbaus).

geht auf romische Konstruktionsmethoden zuriick, wie sie sich an der Basilika in Trier und ins-
besondere an S. Apollinare in Classe zu Ravenna findenr2.

Ebenfalls einbogige Blendnischen flacher Art treffen wir an der Kapelle S. Lucio in S. Vittore
im Misox. Die Lisenen, welche diese Bogen tragen, stehen jedoch auf einem A bsatz, kommen also
nicht unmittelbar aus dem Boden wie in Cazis. Ferner sind die Blenden gestuft, zeigen also zwei
konzentrisch ineinanderliegende Bogen. Poeschel erinnert an die Koimesiskirche zu Nizia aus
dem 1. Drittel des 8. Jh., deren Blendnischen drei solcher Halbkreise aufweisens. Eine solche
Fernwirkung ist nicht unméglich. Der hl. Willibald errichtete um 745 in Eichstitt seinen Kirchen.
bau nach dem Vorbild von Nizia, das er selbst besucht hatte4, Zur Datierung von S. Lucio
zicht Poeschel auch die sog. Marienkapelle von Wiirzburg heran. Sie wurde verschiedentlich dem
Hochmittelalter zugewiesen?s. Neuerdings glaubt man, dass nur eigentlich der obere Teil des Mauer-
werks im 12. Jh. erneuert wurde. Man hilt den Bau fiir ein Grabmal der ersten christlichen Herzoge
von Franken, errichtet in der 1. Hilfte des 8. Jh., in das 752 die Gebeine des hl. Kilian und dessen
Genossen aufgenommen wurden. Es handelt sich um einen zylindrischen Rundbau mit 8 tiefen
Nischen im Erdgeschoss, die, nach aussen nicht erkennbar, in einer runden Ummantelung liegen.
Ihr Vorbild war das sog. Grabmal der Kaiserin Helena, das vielleicht Konstantin zuerst fiir sich
selbst gedacht hatte und dessen Ruinen heute noch siidlich der Porta Maggiore als Torre Pigna
tarra existieren’s. Wie dem auch immer sein mag, die Koimesiskirche in Nizia und das Mausoleum
in Wiirzburg deuten doch an, dass die Misoxer Kapelle nicht vor die 2. Hilfte des 8. Jh. datiert
werden darf.

Der gleichen Epoche wird die Dreiapsidenkirche St. Peter in Misteil zugeschrieben, die jedoch
nur ungegliederte, glatte Winde aufweist. Hingegen finden wir an der Siidseite der Churer Martins.
kirche noch 10 hohe Blendarkaden. Von der entsprechenden Gliederung auf der Nordseite sind
noch 2 Rundbogen erhalten?. Ganz ihnlich sowohl im Grundriss als auch im Ausseren ist St.
Johann in Miistair (Tafel 615). Die Wandgestaltung des karolingischen Kirchenbaues besteht hier —

1 E. POESCHEL in: «Neue Ziircher Zeitung» vom 23. April 1935 sowie in den Kunstdenkmiler-Binden (KdS) des
Kt. Graubiinden 1 (1937), 16, und 3 (1940), 180-182.

13 E. POESCHEL, KdS, GR 1(1937), 23-24; 6(1945), 214-216.

14 W. BOEKELMANN in: Z. f. Kunstwissenschaft 6 (1952), 107-114.

1s R. BAUERREISS, Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949), 171. Hist. Jb. 75 (1956), 143.

16 K. GERSTENBERG, Die Kirche auf dem Marienberg zu Wiirzburg. Herbipolis Jubilans (1952), 91-95.

17 E. PoESCHEL, KdS, GR 7(1948), 236-238.

140



wir zitieren Poeschel — in «sehr flachen, beinahe klassizistisch masselos wirkenden Blenden, die, im
Gegensatz zu den mit mehrgliederigen Arkaden gezierten, hochromanischen Blenden, in einem
einzigen Bogen schliessen und als dstliches, durch Ravenna vermitteltes Erbgut zu gelten haben».
Drei Blenden zieren die Mittelapsis, zwei die Seitenapsidiolen, je zehn bekleiden die Langseiten. An
der westlichen Eingangsfront entdecken wir zuerst deren sieben und dariiber noch deren drei, an der
ostlichen Front iiber den Apsiden deten drei. Auf den Langseiten und am Westeingang des
Schiffes setzen die Blendnischen erst in einer Hohe von 8 m an, weil hier Bauwerke angegliedert
waren (Seitenannexe und Vorhalle). Wir zihlen im ganzen nicht weniger als 38 Blendbogen®.

Die Disentiser Marienkirche entfillt unserer Reihe. Nachdem in einer Sondierung H.R.
Sennhauser 1961 eine friihmittelalterliche Apsis festgestellt hat, diirffen die drei heute noch als
Krypta erhaltenen Nischen im Grundriss wie auch in ihrem Oberbau samt den Doppelblenden erst
in die Jahrtausendwende datiert werden. Zwar gab es schon am Baptisterium beim Dom in Ravenna
aus dem . Jh. doppelbogige Blenden, wie in Disentis, aber sie wirkten ornamentaler. Auch als im
9. Jh. diese Doppelbogen konstruktiver wurden, liefen die Mittelteile immer noch breit aus, wie die
Kirchen S. Francesco und S. Vittore in Ravenna sowie S. Pietro bei Bagnacavallo (bei Ravenna)
zeigen®. In Disentis machen die Bogen einen viel plastischeren Eindruck und gehéren zur Gliede.
rung der Apsiden, ferner liuft das Mittelstiick viel spitzer aus.

In Chur, Miistair und einigen weiteren Orten handelt es sich um den sog. Dreiapsidentypus, der
wie die Forschung annimmt, aus dem &stlichen Kulturgebiet (von A gypten bis Kleinasien) stammt,
wo Bauten gleicher oder dhnlicher Art vom . bis 8. Jh. nachzuweisen sind. Briicken zum Westen
stellen irgendwie die Kirchen in Parenzo (6. Jh.) an der Adria und in Siben (6. Jh.) im &stlichen
Ritien und besonders S. Maria di A urora in Mailand (A nfang 8. Jh.) dar2°. Dies ist auch die Zeit,
wo durch das justinianische Reich starke Verbindungen zwischen diesen Gebieten geschaffen
wurden. Die neuere Forschung hat die Verbreitung dieses Typus auch im oberitalienischen Sirmione
hervorgehoben. Dort finden wir eine entsprechende Petruskirche des 10./11. Jh. und eine Krypta
in S. Salvatore, die sich wie ein Dreiapsidenbau ausnimmt und wohl im 11. Jh. dem Kirchenbau
des 10. Jh. zugefiigt wurde2:. Man fragt sich, ob hier nicht ritischer Einfluss vorliegt. Sicher ist
dies bei Schaffhausen anzunehmen, wo ein Dreiapsidenbau belegt ist fiir das 11. Jh., d.h. fiir eine
Zeit, da das Kloster mit Ritien Beziehungen hatte?2.

2. Plastik

Die Aurchitektur wurde bereichert durch den Stucco, wie er sich in einzigartiger Weise in der
Disentiser Martinskirche fand (Tafel 62 und Abb. 2—s). Nérdlich der Alpen gab es nirgendwo
eine so reiche Stuccoausstattung, zumal nicht in solcher Farbigkeit. Das Vorbild fanden die
Monche, unter denen in Disentis damals Langobarden nicht fehlten, in den Kirchen von Sta.
Maria in Valle in Cividale und in S. Salvatore in Brescia, die um die Mitte des 8. Jh. entstanden
waren und sich der koniglichen Unterstiitzung erfreuten. Disentis nimmt sich wie eine wenige
Jahrzehnte spitere provinzielle Nachbildung aus. Aber auch sonstige Stuccowerke des 8. Jh. im
ganzen Raum von Cividale bis Pavia regten die Verwendung dieser Art von Plastik an23. Man

18 E, PoescHEL, KdS, GR 5(1943) 305—306.

19 Puic I CADAFALCH, La Géograpbie et les Origines du Premier Art Roman (193 5), 150, dazu S. 112, Karte IIL.

2 Die Literatur iiber die Dreiapsidenkirchen in: Schweiz. Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 17 (1959), 45—46, wozu noch
F. v. JURASCHECK in: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte 11 (1950), 120-143, zu zihlen ist, der freilich MISTEIL auf
das 10./11. Jh. ansetzen méchte. Ferner ist noch E. LEHMANN in Formositas Romanica (1958), 139, 142, 148, zu zitieren.
Wichtig zuletzt H. M. WEHRHAHN in Bibliotheca docet, Festgabe Wehmer (1963), 339 (iiber Zusammenhang von Reichenau
mit Ritien).

at Datierungen von MARIO M. ROBERT!I in Miscellanea di Studi Bresciani sull’alto Medioevo (1959), 106-111, dazu W. SuL-
SER in: Stuechi (vgl. Anm. 10), 33§, 338.

2 Schaffhauser Beitrige zur vaterlindischen Geschichte 26 (1949), 122, sowie 36 (1959), 32-33.

23 Dariiber StuccHi (vgl. Anm. 10), 61-85, 111—117. Ferner La Chiesa di San Salvatore in Brescia (1962) 23 1ff.

141



a b
Abb. 2. a, b Disentiser Stuccomotive: a Zeigende (?) Hand mit Kreuz, b Linke Hand mit Bibelcodex.

vermutet, dass griechische Kiinstler oder byzantinische Anregungen in Cividale mitgewirkt
haben?4. Jedenfalls gab es in der Lombardei schon im 7./8. Jh. Stukkateure?s. Dem 6. Jh. gehoren
die Stukkaturen sowohl in der Basilica Eufrasiana zu Parenzo als auch in S. Vitale zu Ravenna an.
Dem s. Jh. sind sogar dicjenigen des Baptisteriums der Orthodoxen zuzuweisen. Es handelt sich
hier um Propheten oder Heilige, die in der Fensterzone der Kuppel mit Rollen oder offenen Biichern
dargestellt sind — ein ganz bedeutendes Werk26. Vermutlich ging also die Anregung vom Raume
Cividale—Pavia aus iiber den Lukmanier nach Disentis, eine Vermutung, die besonders auch durch
die langobardischen Ménche im dortigen Kloster im 8./9. Jh. nahegelegt wird. Zwar gab es
auch, angeregt von Ravenna, Stukkaturen im Frankenreich, so in der Abteikirche St. Victor in
Marseille (s. Jh.), in der Kirche S. Saturnin in Angers (7. Jh.) und etwa in der Unterkirche S.
Laurent in Grenoble (Ende des 8. Jh.), wozu noch S. Riquier (790—99) und Germigny-des-Prés
(799-818) kommen?7. Aber diese Werke sind lange nicht so reich und zudem értlich weiter entfernt,
so dass sie als Vorbilder fiir Ritien kaum in Betracht kommen. Zeitlich spiter anzusetzen als
Disentis ist die Stuccokunst in der Kapelle des bl. Ulrich in Miistair, fiir die man Einwirkungen von
Cividale oder von Byzanz vermutet. Sie diirfte ins ausgehende 11. Jh. zuriickreichen?8,

Man hat die Disentiser Stukkaturen in solche «groben Stiles» und in solche «feinern Stils» einge-
teilt. Die ersteren verglich man mit den Malereien in Naturns, die letzteren mit der Plastik in Civis
dale®. Dass sich in Disentis zwei, ja drei Hinde bei den Stukkaturen unterscheiden lassen, ist
offensichtlich, auch wenn man gelegentlich Stiicken begegnet, die sowohl der einen wie der andern
Hand zugewiesen werden kénnen. Ob hinter der stilistischen Differenz ein ins Gewicht fallender
zeitlicher Unterschied steckt, lisst sich nur schwer sagen, ist es doch denkbar, dass jiingere und iltere,
fortschrittlichere und konservativere Kiinstler mehr oder weniger in den gleichen Jahren oder Jahr.
zehnten nebeneinander am Werk waren. Dieses Problem stellt sich tiberall, nicht nur in der alten
und neuen Kunstgeschichte, sondern auch in der Literatur und Geistesgeschichte. Zur Datierung
der Disentiser Stukkaturen ist es von Wichtigkeit, dass man heute Naturns auf 770—80 und Cividale
auf 740-74 ansetzt3°. Damit driingt sich, von diesen Werken allein gesehen, die Datierung fiir
Disentis ganz von selbst auf. Da ja die Stukkaturen nicht von St. Martin I, sondern von St.

14 H. Torp in Quaderni della Face, Nr. 18 (1959), 37-38. HaussiG (vgl. Anm. 1), 340. An koptische Vorbilder denkt
CHR. BEUTLER, Bildwerke zwischen Antike und Mittelalter (1964), 4$fF.

35 StuccHi (vgl. Anm. 10), 24.

3 StuccHI (vgl. Anm. 10), 21-23. Dazu W. F. VoLBACH, Friibcbristliche Kunst (1958), 72, Tafeln 140, 143.

37 STuccHI (vgl. Anm. 10), 154-178, iibet Germigny-des-Prés, 179, iiber die iibrigen Denkmiler. Dazu La Chiesa di
S. Salvatore (vgl. Anm. 23) im Register iiber Germigny-des-Prés und Grenoble.

38 Zur Datierung siehe Z. f. Schweiz. Kircbengeschichte 50 (1956), 61-62, 69.

39 Zuletzt BEUTLER (vgl. Anm. 24), 4sf.

3o Uber Naturns siche F. v. JurascHEK in: Christliche Kunstblitter (1959), 109-112; iiber Cividale: H. Tore in: Qua-
derni della Face 18 (1959), sf.; BEUTLER (vgl. Anm. 24), 4sf. datiert Sta. Maria in Cividale evor 774 ».

142



Martin II stammen, gehoren sie in die Zeit nach der Klostergriindung, also nach 750/65. Ob nun die
Stukkaturen 20 oder 30 Jahre spiter geschaffen wurden, dariiber lisst sich streiten. Solche Abstu-
fungen sind kaum zu begriinden. Wir miissen uns vor Augen halten, dass die ganze Disentiser
Stuccokunst von der Lombardei und deren Kontaktzonen abhingt, also gleichsam ein Import
der langobardischArinkischen Ménche war. Auf Cividale (Sta. Maria in Valle und Pemmoaltar
734—37 usw.) hat man schon bald nach der Entdeckung des Stuccos hingewiesen3!. Hierher gehért
auch die Evangelistenplatte, die der Patriarch Sigvald (762—87) fiir das Pult gestiftet hat, auf dem
das Wort Gottes vorgelesen wurde3z. Der Charakter der Ménchsnamen dieser Zeit im Monasterium
Desertinense bestitigt diesen Hinweis auf lombardischen Einfluss33. Das gleiche gilt von den In-
schriften, auf die noch zuriickzukommen ist.

Der Lukmanier war die kunstférdernde Strasse. Von der Lombardei kann auch der irische Ein-
Auss gekommen sein, man denke an Bobbio. Aber auch St. Gallen ist zu erwigen, doch darf man
sich nicht wie bisher zuviel auf Cod. Sang. s1 stiitzen. Er ist «<um oder eher nach 750» entstanden,
wahrscheinlich in Irland, und kam vermutlich erst Mitte des 9. Jh. nach der Steinachabtei34.

Bei der Datierung und Wertung miissen die stilistischen und chronologischen Momente genau
erfasst werden. Merowingisches witkte noch lange in karolingischer Zeit nach. Weder das Jahr 751 noch
das Jahr 768 sind unmittelbar entscheidende Daten. So ist der Racchio-Codex ein typisches
Denkmal der merowingischen Buchkunst und doch erst 788 geschrieben. Otto Homburger zog
zu seiner Erklirung viele gleichzeitige Handschriften herbei, sogar den sog. Krufft-Codex, der
817/23 entstanden ist35. Hier darf auch das Bild des Schreibers Vandalgarius erwihnt werden, das
mit der Dreiecksnase und den mandelfsrmigen A ugen noch ganz merowingischArinkisch anmutet;
das schuppenartige Kleid erinnert sogar an irische Art. Und dochist der ganze Codex Sang. 731 auf
793 zu datieren, weil die Arbeit in diesem Jahre aufhorte3t. Auch das Matthiusbild im sog.
Codex Millenarius darf herangezogen werden, das den Evangelisten in einem Gewande zeigt, das
viele Parallelfalten aufweist, wie dhnlich die Paulusfigur in Naturns und einige Disentiser Stucco-
fragmente. Aber der genannte Codex wurde doch erst «um 800» geschaffen, auch wenn er dem
Charakter nach mehr ins 8. als ins 9. Jh. weist. Seine Entstehung war auch nur an einem abgele-
genen Orte méglich (vielleicht in Kremsmiinster), nicht an einem Zentrum des geistigen Lebens wie
z. B. in einer politisch interessierten Bischofsstadt37. Ein anderes Evangelistenbild findet sich in Cod.
Sang. 124, der um 816 geschrieben wurde. Der Heilige trigt auf seinen Wangen ein Dreieck und
zeigt merowingisches Gehaben. Die Initialornamente hingegen gemahnen an churritische Muster38.
Schliesslich weiss man ja, dass die alamannischen und ritischen Schriftarten erst um 820 endgiiltig
der vollen karolingischen Schrift das Feld riumten39. So darfes denn nicht weiter verwundern, wenn
wir im ritischen Bereich Werke der bildenden Kunst finden, die dem Stil nach noch merowingisch
wirken, tatsichlich aber in frithkarolingischer Zeit entstanden.

Im folgenden seien auch noch kurz die Inschriften der Disentiser Stukkaturen erwihnt, die nicht
eigentlich Hinweise auf merowingische Stilelemente, sondern vielmehr auf die karolingische Renais-

3t N. CurTI1in: Studien u. Mitteilungen OSB 32 (1911), 127-128.

 E. DOBERER, Zur Herkunft der Sigvaldplatte. Osterreichische Z. f. Kunst u. Denkmalpflege 17 (1963), 168—174.

33 Niheres Biindner Monatsblatt (1959), 235-236. '

3¢ J. DurT und P. MEYER, Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen (1953), 70. Dazu Anm. 38.

35 O. HOMBURGER in: Festschrift Hans Habnloser (1961), 18§—206. Man sehe sich bes. S. 192, Abb. 8 an, wo Augentypen
und Wangendreieck genau mit einigen Disentiser Stukkaturen iibereinstimmen.

36 J. GANTNER, Kunstgeschichte der Schweiz 1(1936), 65, 68. E. A. LoWE, Codices Latini Antiquiores 7 (1956), 32, $9, Nr.9s0.

37 W. NEuMULLER und KuRT HOLTER, Der Codex Millenarius (1959), 80, 181-182.

38 A. BRUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica 2 (1936), 30, 41, 63. Tafel XXIII. Bei DUFT-MEYER (vgl. Anm. 34) sind
noch verschiedene irische Handschriften der 2. Hilfte des 8. Jh. oder der Wende des 8. zum 9. Jh. angegeben, die Ahn.
lichkeiten mit den Disentiser Stukkaturen aufweisen, so Tafeln 15—16, 18—19 (braunes Rot, Engelskopf mit Haarschopf usw.).

39 HOMBURGER (vgl. Anm. 35) 197, dazu B. BisCHOFF, Paldographie, 37—38, Separatum aus Stammlers « Deutsche Philo-
logie im Aufriss» (2. Aufl. 1965). Vgl. Karl d. Grosse, Lebenswerk und Nachleben 2 (1965) 244—24s.

143



sance bieten. Man wiirde sie beinahe als spitromisch bezeichnen kénnen. Eigentiimlich ist das
spitze O, das auf die Lombardei hinweist. Die Inschriftenteile sind fast alle unten abgeschrigt, so
dass man vermuten muss, dass sie sich oberhalb der Darstellungen als erklirende Tituli befandende.
Sie nennen uns zwar die einzelnen Themata nicht, lassen aber doch gewisse Schliisse zu, so etwa,
dass die Geburt des hl. Johannes und die Geburt Christi in Bethlehem dargestellt wurden, woran sich
ganz selbstverstindlich das Leben und Wirken Christi bis zum Kreuz und zur Auferstehung an.
geschlossen haben muss. Aus Inschriften wiederum kann geschlossen werden, dass die Steinigung
des hl. Stephanus und die Figur oder das Leben des hl. Martin dem Beter nahegebracht worden
sind4t,

Beim Disentiser Stucco fallen die Imagines Clipeatae auf (Abb. 3), zunichst ein ganz grosses Stiick,
dessen griin getonten Ring zwei michtige Engelshinde halten. Man vermutet natiirlich ein Chriv
stusbild oder das Bild eines grossen Heiligen, etwa des hl. Martin. Ferner finden wir zwei kleinere

Imagines Clipeatae, deren Ringe violette Firbung aufweisen und

deren Gesichter sehr maskenhaft anmuten. Christian Beutler hat
sie 1959 erstmals zusammengesetzt42. Dass sowohl Christus und
Q die Apostel als auch Mirtyrer und Pipste in der friithchristlichen

Q Kunst im Portrit abgebildet wurden, ist bekannt43. Seit dem

6. Jh. stellte man auch in Ravenna Bischéfe so dar, was dann

Verona nachahmte#4. Warum hitte man nicht in Disentis um

800 auch Hausheilige so darstellen sollen2 Hinter den erwihnten

maskenhaften Gesichtern wird man z. B. Petrus und Paulus des-

halb nicht ohne weiteres vermuten, weil deren Bilder um jene Zeit

schon ihre ikonographischen Besonderheiten aufwiesen. Man

kann sich fragen, ob hier nicht vielmehr Placidus und Sigisbert

Abb. 3. Disentiser Stuccomotiv:  dargestellt waren. Die Antwort hingt davon ab, ob noch andere

IMAGO LA R RA T, Imagines Clipeatae dieser A rt zusammengestellt werden kénnen.

Bevor cine endgiiltige Sichtung vorgenommen ist, soll nichts

behauptet werden. Merkwiirdig ist, wie erwihnt, die violette Ténung der Ringe der beiden neu

zusammengesetzten Imagines. Man erinnert sich an die blau gerandeten Heiligenscheine der beiden

Apostelfiirsten im Baptisterium der Arianer in Ravenna, das um 00 datiert wird, Ferner trigt der

Abt als Stifter auf dem Bilde des 9. Jh. in Mals einen rechteckigen blauen Schein um den Kopf4s
(Tafel 64).

Unter den Stukkaturen von Disentis fillt ferner eine leider ganz fragmentarische Christusgestalt
auf, die Christian Beutler erstmals zusammenstellte. Am meisten zeichnet sich die feine Hand, die
sowohl den Sprech- wie Segensgestus darstellen kann, durch ihre Qualitit aus+6, Als Christusfigur
wird man sie auch deshalb ansprechen diirfen, weil alle Teile ein helles Orange aufweisen, das viel-
leicht an Stelle von Zinnober oder Porphyr stehen sollte. Das Rot als Farbe des Keltertreters ist
schon durch Isaias 63, 2 begriindet: quare ergo rubrum est indumentum tuum et vestimenta tua

4 Freundl. Hinweis von Dr. Johann Taubert, Miinchen.

4t Dariiber STuccHi (vgl. Anm. 10), 111-127. Bei BVM darf man auch an (ARA) BVM und damit an eine Dreikénigs-
darstellung denken.

4 Abgebildet bei BEUTLER (vgl. Anm. 24), 48. Siche Abb. 3.

43 JoH. BoLTEN, Die Imago Clipeata (1937), 61ff. mit viclen Beispiclen aus Rom und Ravenna, auch spiten Belegen wie
2.B.in S. Crisogono in Rom aus der Zeit des Papstes Gregor I1I. (73 1—741).

4 BoLTEN (vgl. Anm. 43), 82-86.

45 NORDSTROM (vgl. Anm. 4), 40, Tafel II. GRABAR-NORDENFALK, Das fribe Mittelalter vom 4.-11. Jb. (1957), $9,
iiber Mals. Zur Symbolik der violetten Farbe siche L. SCHREYER, Die Botschaft der Bucbmalerei (1956), 78, 92, 124, 126. Diese
Symbolik kann vorhanden sein, muss aber nicht immer vorliegen (violett = Farbe des Martyriums).

46 Summarische A bbildung bei E. PoEscHEL KdS, GR 5 (1943), 22. Interpretation in Stwcchi (vgl. Anm. 10), 121.

144



sicut calcantium in torculari. Dazu die Geheime Offen.
barung 19, 13: Et vestitus erat veste aspersa sanguine. In der
Kirche Hosios David zu Saloniki aus dem s. Jh. entdeckt
der Beschauer den jugendlichen Christus, bekleidet mit dem
Purpurgewande, die Rechte erhebend zum Segen47. So er-
scheint Christus im Evangelistar von Godescalc von 781

bis 83 in purpurroter Toga auf dunkler Tunikas. Auf

Resten von Malereien aus der Zeit um 800 in der Fuldaer  Abb. 4. Disentiser Stuccomotiv: Hande mit
Propstei Solnhofen sind iiberhaupt einzelne Figuren in pur. Steinen (Stephanus-Martyrium).
purroter Malfarbe dargestellt. Eine Deutung der Szenen

scheint schwierig zu sein#9. Wiederum ein dunkelrotes langes Kleid trigt Christus am Kreuze im
Echternacher Evangelistar aus der Mitte des 11. Jh.5°. Gott als Schépfer in rotgeténter Tunika und
ganz rotem Mantel finden wir dargestellt auf einem Bild des 11. Jh. in der Castorkirche zu Koblenz,
das in seiner Figurenstellung byzantinischen Einfluss zeigtst. Die byzantinische Maltechnik, die da-
mals iibernommen wurde, zeigt sich auch im Christusbild von Negrentino aus dem Anfang des
12. Jh., wo jedoch die dunkelbraune Farbe fiir den kanonischen Purpur stehtsz,

Abb. 5. Motiv der Dreier-Stirnlocke an Figuren des 6.-11. Jahrhunderts: a Ravenna, S.Apollinare Nuovo, 6.Jh. -

b Disentis, Ende 8. Jh. — ¢ Disentis, Ende 8. Jh. — d Trier, Domschatz, ca. 770-780 — ¢ Paris, Bibl. Nat., um 780 - f Paris,

Bibl. Nat., um 880 - ¢ Konstantinopel, Hagia Sophia, 10.Jh. — # Venedig, Ikone des 10. Jh. — ¢ Einsiedeln, 10. Jh. —
k Reichenau, Anf. 11.Jh.

Eine Eigentiimlichkeit auf zwei Disentiser Stuccoképfen (Abb. b u. s¢) stellt das Vorkommen
von drei Stirnbaarstribnen dar. Bei dem einen sind sie ganz erhalten, beim andern nicht. Darauf
machte Johann Taubert aufmerksam und stellte dabei die Frage nach eventuellen byzantinischen
Vorbildern. In der Tat finden sich auf den Mosaiken in S. Apollinare Nuovo in Ravenna (nach
526) auf den Stirnen der hl. Jungfrauen je zwei diinne Locken (Abb s4), die wie Nadeln ausschenss.

47 VoLBACH (vgl. Anm. 26), 70, Tafel 134-135.

48 L. SCHREYER, Die Botschaft der Buchmalerei aus dem ersten Jabrtausend (1956), Tafel 1.

49 V. MiLoJC1¢, Untersuchungen in der Fuldaer Propstei Solnbofen. Schriftenreihe zur Bayr. Landesgeschichte 62 (1962),
329-350, besonders 335.

5° SCHREYER (vgl. Anm, 48), Tafel X VIII.

5* GRABAR/NORDENFALK, Die romanische Malerei (1958), 132, 137, 190191, iiberall Christus in roter Tunika. Zum
Porphyrrot als Lieblingsfarbe im byzantinischen Kénigspalast siche Haussic (vgl. Anm. 1), 237, 251.

52 B. BRENK, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz (1963), 70.

53 A. GRABAR, La Peinture Byzantine (1953), 4.

19 145



Eine Handschrift im Trierer Domschatz (61, olim 134) gibt Christus vier, dem hl. Markus drei
(Abb. sd), dem hl. Lukas vier solcher Haarstrihnen. Der Codex gehért zur sog. Echternachgruppe
und diirfte 770—80 entstanden scin, geht aber auf 6stliche Miniaturschulen zuriicks4. Vier Haarlok-
ken zeigt die Christusfigur, die in einem Codex der Pariser Nationalbibliothek (Nouv. Acquis.
1203) zu sehen ist (Abb. se) und zur Adagruppe um 780 gezihlt wirdss. Am gleichen Ort findet
sich eine um 880 entstandene griechische Handschrift, deren Bilder den Propheten Ezechiel mit
krausem Haar darstellen (Abb. sf) wobei drei Strihnen in die Stirne gehenst. Gleiches gilt fiir das
Jesuskind auf dem Bilde der Schutzpatronin in der Hagia Sophia (Abb. sg) aus dem 10. Jh.57. Auf
einer dem 10. Jh. zugehérigen Ikone im Kirchenschatz zu St. Markus in Venedig weist St. Michael
(ADbb sb) drei elegante Locken auf, wogegen der kleine Christus nur zwei Locken trigts8. Wiederum
die Dreizahl offenbart die Einsiedler Handschrift 176 aus dem 10. Jh. auf einem Christusgesicht
(Abb. si)59. Dagegen bietet eine Reichenauer Handschrift der gleichen Zeit, die sich auf eine ita
lienisch-karolingische Vorlage bezieht, wiederum den Typus der zwei Locken (Christus, Heilige)ée.
Avuf einer Reichenauer Buchmalerei aus dem Anfang des 11. Jh. sind wieder drei Locken (Abb. sk)
als parallele Striche dargestelltsr, Wir entheben uns weiterer Bclege, doch sei festgehalten, dass im
11./12. Jh. die typisch byzantinische Kunst Christus gerne mit den drei « kanonischen» Stirnlocken
darstellt. Man erinnere sich an Christus zwischen Kaiser und Kaiserin in der Hagia Sophia(11. Jh.),
an den Pantokrator in Daphni bei Athen (etwa 1100) und in Cefalti (12. Jh.).

Wenn wir die Bilanz ziehen, so sehen wir, dass sich verschiedene Traditionen des Stirnlocken.
motivs erkennen lassen, wenigstens seit der karolingischen Zeit, so dass man aus der Zahl der
Strihne keine chronologische Stufung folgern kann. Immerhin ist es bemerkenswert, dass unser
Motiv beispielsweise nicht auf irisch-angelsichsischen Bildern zu finden ist, wo das Haar in Rollen
auf die Stirne herabhingt6z,

3. Malerei

‘Was der Stucco fiir Disentis bedeutet, das stellen die Malereien fiir Miistasr dar. Schon die Masken.
gesichter, die in ihrem gelben Tone und ihren ritselhaften Ziigen in den Umrahmungen der
Bilder immer wieder auftauchen, scheinen auf orientalische Vorbilder zuriickzugehenSs. Der
bandumwundene Ornamentsstab findet sich auch in den byzantinisierenden Fresken von Castel
seprio (6./7. Jh., spitestens 8./9. Jh.) und wird mit einem Mosaikfragment verglichen, das in
Antiochien gefunden wurde4. Der sog. Vogelfries in der Nordapsis (Tafel 63 b) zeigt hellenistische
Inspirationen und gemahnt an das Vogelmotiv auf dem Elfenbeinkasten im Museo Cristiano in
Brescia (360—70) oder auf dem Ornamentsstreifen eines hellenistischen Bleisarkophags aus Sidon

54 E. H. ZIMMERMANN, Vorkarolingische Miniaturen, Mappe IV. (1916) Tafel 267 (Christus), Tafel 275 (Marcus und Lu.
cas). Dazu Textband (1916), 37, 126-130. Prof. B. Bischoff, Miinchen, sieht in der Handschrift die angelsichsische Tradition
Echternachs und datiert der Schrift wegen etwa in das 2. Viertel des 8. Jh., also nicht nach 750. Freundl. Mitt. 1. Okt. 1964.

55 A. GOLDSCHMIDT, Die Deutsche Buchmalerei 1 (1928), Tafel 25. W. KOEHLER, Die karolingischen Miniaturen. Die Hof.
schule Karls des Grossen (Text 1958), 9-13, 22—28, Prof. B. Bischoff, Miinchen, bestitigte die Datierung auf 781—783 und sicht
in der Hs. den iltesten Codex der «Hofschule Karls d. Gr.». Der Begriff «Hofschule» hat seine Berechtigung auch fiir die
Zeit, als der Hof noch nicht den festen Sitz wie spiter in Aachen hatte; das Atelier konnte in Ingelheim gearbeitet haben.
Freundl. Mitt. 1. Okt. 1964.

56 GRABAR (vgl. Anm. s3), 166.

57 GRABAR (vgl. Anm. §3), 88.

58 GRABAR (vgl. Anm. s3), 186.

59 A. BRUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica 5 (1943), Tafel 11.

6o A. BOECKLER, Deutsche Malerei in vorgotischer Zeit (1959), 89, 24—25.

61 BOECKLER (vgl. Anm. 60), 31. Zum Ganzen siche die auf Abb. s wiedergegebenen Zeichnungen von Fr. Daniel
Schénbichler, Disentis, dem auch Abb. 2—4 zu verdanken sind.

¢2 E. H. ZIMMERMANN, Vorkarolingische Miniaturen, Mappe I1I. (1916), Tafel 170ff.

63 ZEMP-DURRER, Das Kloster St. Jobann zu Miinster (1906—1909), 111, dazu Tafel 62.

¢4 HEINZ MARTIN WEHRHARN, Spitkarolingische Wandmalerei in ReichenaurOberzell, Bibliotheca docet. Festgabe Carl Webmer
(Amsterdam 1963), 337.

146



P)
AT ! \t ‘
A\ s,
Ryl §\0H S
Y A LHEAICY
yean o 2\
| r2 @Q
| 1

Abb. 6. Saloniki, Panagia Chalkeon, Fresko, 1. Hilfte 11. Jh., mit Darstellung des Jiingsten Gerichts.
Vorlage: Zeichnung von D. E. Euangelides (1954), reproduziert nach Byzantinischer Zeitschrift 57 (1964) 119 Fig. 3.

(3.—4. Jh.)5. Auf der «Flucht nach Agypten» sehen wir in Miistair einen kuppelgekronten Rund-
bau, iiber dessen Rundbogen und Pfeilern sich « waagrecht abgewinkelte Wiilste des syrischen Bau.
typus» erkennen lassenf6. Auch die Darstellung des Reiterzuges interessiert uns in Miistair, tragen
doch die Reiter den Burnus der arabischen Hilfstruppen der Byzantiners7. Wichtiger ist die Darstel,
lung von Sonne und Mond an der abgelsten Ostwand. Sie geben sich als Ganzfiguren in je einer
ovalen Form. Man erkennt ihre Bestimmung einzig daran, dass die weibliche Figur einen Halbmond
auf dem Kopfe trigt, wihrend die minnliche ihren Kopf in einem Sonnenrund eingeschlossen hat.
Die beiden Figuren sind nur Teil eines grossen Himmelfahrtsbildes nach dem syrischen Typus,
in dem Christus sitzend erscheintf®. Den Archetypus dieses
Bildes sucht man in der Himmelfahrtsdarstellung des A pollon.
klosters in Bawit (Mitteligypten) und in der entsprechenden
Darstellung auf der syrischen Ampulle von Monza (s.Jh.).
Die zwei Engel finden wir noch im Codex des Rabbula, 586,
im mesopotamischen Zagba geschrieben®. Vielleicht noch
aufschlussreicher als das Himmelfahrtsbild ist bei der Frage
nach dem Herkunftsbereich der karolingischen Malereien von
Miistair das Jiingste Gericht (Tafel 634) auf der Westwand,
die«ilteste bis jetzt iiberhaupt bekannte Darstellung des gewal-
tigen Themas» (Birchler)7°. Die Vorbilder, von denen man
leider bisher nur literarische Hinweise hat, liegen ebenfalls im
Osten, angefangen von Texten Ephrims des Syrers im 4. Jh.

bis zu einer 766/775 entstandenen Verteidigung der Ikonen.
Ein Detail des Bildes in Miistair verdient besondere Beach-
tung: das Einrollen des Himmels durch zwei oder vier Engel
(Abb. 7). Dazu hat B. Brenk sich neuestens gedussert: « Dasich

65 WEHRHAHN (vgl. Anm. 64), 333337, 349.
66 WEHRHAHN (vgl. Anm. 64), 337-338.
67 HaussiG (vgl. Anm. 1), 327.

Abb. 7. Miistair GR, Klosterkirche. Aus-
schnitt aus der Weltgerichtsdarstellung an
der Westwand (Nonnenempore) : das ¢«Ein-
rollen» des Himmels durch zwei (evtl. vier)
Engel. Umzeichnung nach Photographie.

68 ZeMP.-DURRER (vgl. Anm. 63), 108-109. E. PoEsCHEL, KdS, GR § (1943), 314, 317. Schweiz. Archiv fiir Volks-

kunde 55(1959), s0—s1. HAaussIG (vgl. Anm. 1), 340.

69 CHRISTA ItiM, Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4.-8. Jb. (1960), 201—202. BRENK (vgl. Anm. 52), 54, 131.
BRENK sicht im Bild von Miistair eine Verbindung von koptischen Elementen (Bawit) mit rémischen (S. Stefano Rotondo).
70 L. BIRCHLER in: Friibmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern (1954), 225—231.

147



dieses Motiv im Abendland erst sehr spit und selbst dann nur unter byzantinischem Einfluss durch-
gesetzt hat, liegt es nahe, in diesem singuliren Fall von Miistair auch eine byzantinische Beeinflussung
anzunehmen. Es klingt unwahrscheinlich, dass der Maler von Miistair das Einrollen des Himmels
sua sponte erfunden haben soll.» Brenk weist ferner auf die Christusgestalt in der Mitte des Bildes
hin, die von ciner Engelglorie umgeben ist (Tafel 63 a). Letztere « ist wiederum dusserst bezeichnend
fiir byzantinische Darstellungen, wihrend sie im Westen eine Seltenheit verkérpert. Die im Halbkreis
angeordnete Engelglorie von Miistair hat ihre nichste Parallele in den Fresken der Panagia Chalkeon
in Saloniki aus der Zeit um 1028 (A bb.6). Das Miistairer Weltgericht enthilt somit zwei urspriing.
lich byzantinische Elemente, mit deren Hilfe die Existenz eines byzantinischen Weltgerichtsbildes
im 9. oder schon im ausgehenden 8. Jh. einwandfrei bewiesen werden kann» 71,

Mit den karolingischen Fresken von Miistair zeigen diejenigen von St. Benedikt in Mals einige
Verwandtschaft72. Jedenfalls sind die Malereien an der Nordwand, wo wir St. Benedikt dargestellt
finden, der Malkunst von Miistair sehr nahe. An der Ostwand (Abb. 9) scheint freilich ein bedeu.
tenderer Kiinstler am Werke gewesen zu sein. Die beiden Stifterbilder mit den quadratischen Heilir
genscheinen (Tafel 644,5), die die Hauptnische auszeichnen, sind neuerdings auf ein byzantinisches
Vorbild zuriickgefiihrt worden?3. Das ist nicht so einfach zu beweisen, denn schon Mitte des 4. Jh.
stellte man in Alt-St. Peter zu Rom Personen mit rechteckigem Nimbus dar, so z. B. Liberius
(352—66), dem man dieses Attribut offenbar als Zeichen des noch Lebenden gab7+. Im 6. Jahrhun.
dert bezeichnete man in Ravenna auf diese Art einen Bischof, was dann in Verona spiter nachge-
ahmt wurde7s. Immerhin zeigen die Darstellungen Justinians und Theodoras in Ravenna noch einen
runden Schein. Die Bilder aber, die einen Ubergang von den Bischéfen zu den Laien darstellen,
befinden sich in Saloniki, in der Kirche des hl. Dimitrios, wo sowohl der Stifter der Kirche, der
Prifekt Leontius, als auch der Erneuerer des Gotteshauses, Bischof Johannes (T 649), einen recht
eckigen Schein tragen, wihrend St. Dimitrios selbst einen runden aufweist?6. Aufeinem Mosaikbild

Abb. 8. Saloniki, Panagia Chalkeon. Fresken, 1. Hilfte 11. Jh. Auf dem Pfeiler rechts das Motiv des «Einrollens» des
Himmels. Nach Euangelides.

7 B. BRENK, Die Anfange der byzantinischen Weltgerichtsdarstellung. In: Byzantinische Z. 57 (1964), 106126, besonders
118-119. Dazu unsere Abb. 6-8.

7 Dariiber W. FRoDL, Kunst in Siidtirol (1960), 45; N. Rasmo in: Stuechi (vgl. Anm. 10), 86-110; BEUTLER (vgl. Anm.
24), 48. Zum Patrozinium: Schlern, 35 (1961) 336-337. Uber die hufeisenformigen Nischen siche WenRHAHN (vgl. Anm.
64), 339-340, 344-

73 HaussIG (vgl. Anm. 1), 327. Anders GRABAR (vgl. Anm. 4s), 58, der den rechteckigen Nimbus und die Darstel.
lungskunst auf rémische Traditionen zuriickfiihrt. Er betrachtet die Darstellung des geistlichen Stifters als «das beste
Portrit aus karolingischer Zeit ».

74 Jon. BOLTEN, Die Imago Clipeata (1937), 78-81.

75 BOLTEN (vgl. Anm. 74), 82-85.

76 VOLBACH (vgl. Anm. 26), 87, Tafel 217. GRABAR (vgl. Anm. §3), s0.

148



- (U 5N BN Q Yy, r\
IVK
f‘&
4 5‘?‘?;‘\‘1 S
éﬁl AN
O

|

[ )

Abb. 9. Mals im Vintschgau, Kirche St.Benedikt. Rekonstruktion der Ostwand; nach J. Garber (1915).

von 705/07 in den vatikanischen Grotten ist Papst Johannes VL. als Stifter ciner Kirche mit recht-
eckigem Schein ausgezeichnet?”7. Um 800 sehen wir Karl d. Gr. ebenso dargestellt, und zwar auf
einem Mosaikbild im lateranensischen Triklinium zu Rom?78. Portrits der Pipste im 9. Jh. zeigen
die gleiche Weise?. Es ist also ein langer Weg vom Stifterbild in Saloniki zu den Portrits von Mals —
ein Weg, der wohl auch iiber Rom fiihrt.

Auch der Stucco von Mals ist beachtenswert. Leider ist nicht mehr viel in situ vorhanden, viele
Teile befinden sich im Museo civico zu Bozen. Am besten erhalten sind die Halbsiulen, welche die
Nischen fankierten (Tafel 64¢,d). Auf den Kapitellen war jeweils eine Tiergestalt angebracht. Vieles
der Rekonstruktion scheint noch unsicher zu seinf,

Keinen Stucco, wohl aber iltere Malereien finden wir talabwirts zu St. Prokulus in Natums, das
noch auf ritischem Gebiet liegt. Die Fresken werden heute 770—80 datiert. Man hat das Koptische
und auch das Irische an ihnen betont, aber das erstere Element ist problematisch, das zweite nur
mittelbar fassbar. Neuere Untersuchungen haben hier Klarheit geschaffen, so dass wir uns nicht
mehr weiter damit befassen miissen8z.

77 GRABAR (vgl. Anm. §3), 78. BOLTEN (vgl. Anm. 74), 80. Zu den «Bezichungen» Johannes VII. mit Miistair siehe
BIRCHLER (vgl. Anm. 70), 221-224.

78 BOLTEN (vgl. Anm. 74), 63. G. SCHNURER, Die Anfinge der abendlindischen Vilkergemeinschaft (1932), 223-224.

7 GRABAR-NORDENFALK (vgl. Anm. 45), 40, 42, sI.

% N. RasMmo in: Stucchi(vgl. Anm. 10), 86ff.

8t Gegeniiber Haussic (vgl. Anm. 1), 199, 321, 340, siche nun F. v. Jurascrex (vgl. Anm. 30), 109-112, Wozu nun
auch FropL (vgl. Anm. 72), 4546, zu vergleichen ist (Hinweis auf Volkskunst).

149



4. Textilien (Reliquienstoffe)

Auch im ritischen Gebiet haben sich aus friihmittelalterlicher Zeit Beispicle jener kostbaren
Textilien gefunden, welche Reliquien einzufassen oder zu umbhiillen hatten. Friihe Beispiele stellen
die Reliquienstoffe dar, welche sich in der Churer Kirche in dem Altar fanden, den Bischof Tello
(765) errichtet hatte. Sie datieren aus dem §.—7. Jh. Einige davon (Nr. 25—27) erweisen sich als
spithellenistisch, andere (Nr. 32, 37) gehoren in den Kreis der sog. Antinoeseiden (Agypten),
wiederum andere (Nr. 36 und eventuell 35) sind der sassanidischen Kunst (Persien) verwandt?2,
Unmittelbare Beziehungen zu diesen Ursprungslindern sind nicht unbedingt anzunehmen, da seit
dem Ende des 7. Jh. orientalische Luxuswaren, mochten sie nun von Syrien oder Agypten her.
kommen, iiber das byzantinische Konstantinopel nach den italienischen Handelshifen und Marke
zentren kamen, so nach Venedig, Gaeta, Amalfi, ja nach Rom und Pavia8.

Der beriithmteste Stoff, der dem friihmittelalterlichen Chur gehérte, war der sog. Samsonstoff, ein
verschiedenfarbiges Seidengewebe auf rotem Grund, das den biblischen Samson darstellt, wie er mit
einem Fuss auf dem Lowen kniet und ihm das Maul aufreisst. Das Motiv wiederholt sich immer
wieder, auf dem Churer Stoff viermal. Vom gleichen Stoff und Muster haben sich in nicht wenigen
Museen der Welt Stiicke erhalten. Er diitfte byzantinischer, genauer gesagt syrischer Herkunft sein.
Die von der Forschung vorgeschlagenen Datierungen des Stoffes weichen sehr voneinander ab.
Wihrend man frither an die justinianische Zeit um §30 dachte, stieg man dann ins 6.—7. Jh.
hinauf. W. F. Volbach, einer der bedeutendsten Kenner der frithmittelalterlichen Textilkunst in
unserer Zeit, setzte den Churer Stoff zuerst ins 7.—8. Jh., um dann letztlich «ca. 8. Jh.» zu datieren.
In Chur diente der Stoff wohl zum Einhiillen von Reliquien. Wann er genau nach der ritischen
Kathedrale kam, ist nicht zu entscheiden. Heute bewahrt ihn die Dumbarton Oaks Collection in
Washington auf?.

Die kostbaren Textilstiicke wurden im Friihmittelalter gewshnlich dazu beniitzt, als schiitzende
Hiille fiir Reliquien zu dienen, zumal fiir jene der Kirchenpatrone. Es wird daher niitzlich sein,
auch die Patrozinien nach byzantinischen Einfliissen zu durchgehen.

5. Kirchenpatrozinien

Im Ritien des 8./9. Jh. fillt uns die grosse Zahl der Georgskirchen auf, so in Riziins (vielleicht
vorkarolingisch), Jorgenberg, Kistris, Ruschein, Pfifers, Berschis®s. Man kann an die Einwirkung
des Frankenreichs denken, berichtet doch Gregor v. Tours (T 594) in seinem Werk De Gloria
Martyrum (Kap. 101) von wundertitigen Georgsreliquiens. In Amay bei Liittich wird 634 eine
Georgskirche8? genannt, doch liegt A may weit entfernt, ganz abgesehen davon, dass die Beziechun.
gen zwischen Ritien und dem Frankenreich erst im genannten Zeitpunkt begannen. Auch in
Mainz bestand im 6. Jh. eine Georgskirche?8, doch wurde das Churer Bistum erst im 9. Jh. mit dem
Mainzer Sprengel verbunden. Fiir siidlichen Einfluss wiirde zunichst sprechen, dass das Grab des
Mirtyrers in Lydda nordwestlich von Jerusalem schon um 530 bestand, und dass Pilger schon da-
mals dorthin stromten, wie der Chronist von Piacenza um §70 berichtet89. Der Sprung von Palistina

8 E, VoGT, Fribmittelalterliche Seidenstoffe aus dem Hochaltar der Kathedrale Chur In: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstge
schichte 13 (1952), 1~23, besonders 22-23.

83 Haussic (vgl. Anm. 1), 196-198; auch 622, im Register s.v. Seide.

% E. PoescHEL KdS, GR 7(1948), 188—189 und VoLBACH (vgl. Anm. 26), 38, 94, mit Tafel 256.

8 Schweiz. Z. f. Geschichte 12 (1962), 451452 (Riziins), ebendort 7 (1957), 435 (Jorgenberg); Schweiz. Archiv f. Volks
kunde 58(1962), 132 (Pfifers), Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), 48—49 (iibrige Georgskirchen).

8 MIGNE, Patrologia latina 71 (1849), 792.

87 W. LEVISON, Aus rheinischer und frinkischer Friihzeit (1948), 133.

8 H. BUTTNER in: Archiv f. mittelrbeinische Kirchengeschichte 3 (1951), 16-17. In der Reichenau fand der Georgskult erst im
9. Jh. Eingang. WEHRHAHN (vgl. Anm. 64), 344.

89 Lexikon f. Theologie und Kirche 4 (1960), 690—691, und 6 (1961), 1248.

150



nach Italien iibers Mittelmeer war der gegebenste Weg. Dabei mag der Kult zuerst iiber die Agiis
nach Saloniki gekommen sein, dessen Kirche Hagios Georgios ins 4. Jh. zuriickreicht®. In Rom
ist die Kirche S. Giorgio in Velabro 62040 nachzuweisens®. Das Monasterium S. Georgii in
Ravenna ist schon im 6. Jh. zu belegen9z. Etwa in die gleiche Zeit wird S. Giorgio di Valpolicella
gesetzt, auf jeden Fall noch ins 8. oder 9. Jh.93. In Mailand begegnen wir im 8. Jh. einer Georgs-
kirches. So méchte man eher der Herkunft aus dem Siiden den Vorzug geben. Daraus ergibt sich,
dass der Georgskult nur in seiner urspriinglichen Basis griechisch war, aber wohl auf dem Wege
iiber das griechisch beeinflusste Italien nach Ritien gekommen ist.

Neben dem Megalo-Martyr Georg sind unter den &stlichen Heiligen, die schon frith im Westen
verehrt wurden, auch St. Cosmas ynd Damian zu nennen, zwei Arzte, deren Kult sich von ithrem
Grabe bei Cyrus in Syrien nach Konstantinopel verbreitete, wo im s./6. Jh. nicht weniger als
4 Kirchen zu ihren Ehren erbaut wurdens. In Rom errichtete Papst Symmachus (498—514) ein
Oratorium zu deren Verehrung, wihrend Papst Felix IV. (526-30) in einem antiken Gebiude
eine Kirche zu ihren Ehren einrichtete, die heute noch erhalten ist. Die Namen der beiden Heiligen
stehen in den frithmittelalterlichen Sakramentarien, auch im churischen Gelasianum der karolin-
gischen Zeit. In Mailand wurde das Fest schon in vorkarolingischer Zeit gefeiert. Pfifers besass
Ende des 9. Jh. Reliquien beider Heiliger sowohl in der Abteikirche wie in der Leutkirche.
Mithin diirfte der Weg des Patroziniums in grossen Ziigen von Byzanz nach Rom iiber Mailand
nach dem ritischen Igis (841) fiihren%s. Auch hier beobachten wir also den Umweg iiber das grie-
chisch orientierte Italien! Es mag vielleicht auffallen, dass in Igis nur St. Damian genannt ist, was
dazu fiihrte, an den afrikanischen Mirtyrer Damian zu denken97. Doch ist hier bei den beiden
Arztheiligen eingetreten, was auch bei andern Doppelheiligen nicht selten der Fall ist: dass nimlich
einer den Vorzug erhalten hat, ohne dass dadurch der andere ganz verdringt worden wire9s. Der
afrikanische Mirtyrer Damian istiiberhaupt zweifelhaft und erst spit ins Martyrologium gekommen®.
Erst Codex G des 14. Jh. weist im Churer Kalendar diesen Heiligen auf (12. Februar)mo, Die
friih- und hochmittelalterliche Legende und Freude an vielen Heiligen hat ihn hier promoviert.
Nach allem diirfen wir in Igis fiir die frithmittelalterliche Zeit beide syrischen Heiligen als Patrone
annehmen. Zum mindesten im Hochmittelalter iibernahmen St. Cosmas und Damian den Schutz
der Kirche von Flutsch in der alten Pfarrei Laatsch, was wiederum ritischer Einfluss sein kannroz,

6. Epigrapbik und Buchmalerei

Der karolingische Maler und seine Gehilfen, die zu Anfang des 9. Jh. in Miistair die ganze
Kirche schmiickten, verwendeten griechische Buchstaben bald als Merkzeichen fiir ihre Arbeit, bald
bei Zitaten aus der Bibel1oz, Jener lombardische Ménch Subo, der in Disentis im 1. Drittel des
9. Jh. den Kommentar des hl. Hieronymus zum Matthiusevangelium abschrieb, der heute als

9 VoLBACH (vgl. Anm. 26), 68—69.

9t M. MAIER, Friber Georgskult im Altbayerischen Raum (1965), 8 (Abhandlungen der Bayerischen Benediktinerakademie,
Bd. IX).

92 MAIER (vgl. Anm. 91), 8. Dazu Fr. KEHR, Italia Pontificia 5 (1911), 86. Vgl. ebendort 6 (1913), 349.

93 E. SCHAFFRAN, Die Kunst der Langobarden in Italien (1941), 26, 50—52, 78, 94.

9 O. HEIMING in: Festschrift A. Dold(1952), 228.

95 B. KOTTING, Peregrinatio Religiosa (1950), 213f.

%6 Die niiheren Belege bei I. MGLLER, Der ritische Vintschgau im Friibmittelalter. In: Schlern 34 (1960), 326—327.

97 O. FARNER, Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubiinden (1925), 49—s0. Beide Heiligen sind erst in der Glockeninschrift
von 1473 genannt. Biindner Monatsblatt (1932), 247.

98 KOTTING (vgl. Anm. 95), 214.

99 Martyrologium Hieronymianum (1931), 89. Martyrologium Romanum (1940), 60.

100 Necrologium Curiense (ed. Juvalt, 1867), 14.

101 Siehe MGLLER (vgl. Anm. 96), 327.

102 BIRCHLER (vgl. Anm. 70), 217, 228.

ISI



Cod. Einsidlensis 126 bekannt ist, schrieb nicht selten griechische Wérter oder auch lateinische
Worter mit griechischen Buchstaben. Vermutlich hat er sie von der Vorlage iibernommen, Da
Subo eine grosse Zahl griechischer Wérter unrichtig schrieb, muss man schliessen, dass er die For-
menlehre in keiner Weise beherrschte. Wiren die griechischen Termini schon in der Vorlage
unrichtig gewesen, hitte er sie sprachrichtig korrigiert, wenn er wirkliche Griechischkenntnisse
gehabt hitte. Subo nennt sich grafius im Sinne eines scriptor, ein Grizismus, der in karolingischer
Zeit nicht auffillt. Es war das Bestreben karolingischer Gebildeter, durch solche fremdartige Aus-
driicke den Eindruck eines Gelehtten zu machen. Vermutlich hat Subo diese Manier von seiner
lombardischen Heimat, denn Italien war im Friihmittelalter das klassische Land griechischer
Tradition. Dort entstand «die grosse Mehrzahl frithmittelalterlicher lateinischer Ubersetzungen aus
dem Griechischen» (B. Bischoff). Um 800 nannte sich auch ein Disentiser Ménch Madarius, eine
grikolateinische Bildung statt des iiblichen Calvus oder Calvolus?3. So scheinen im karolingischen
Ritien die griechischen Spuren nicht bedeutend und vom nahen Italien inspiriert gewesen zu sein.
Im Gegensatz dazu diirfte das griechische Element in St. Gallen im 9.—11. Jh. als einflussreicher
angeschen werden®o4,

Freilich begegnen wir in einem Disentiser Hymnus des 11. Jh. und in der Vita des hl. Florin des
12. Jh. verschiedenen Grizismen, so symphonia, doxa, athleta, didascalus, aber auch sie belegen
keine griechischen Sprachkenntnisse und sind als Einwirkungen der ottonischen Renaissance zu
erklirenos,

II. HOCHMITTELALTER

Im Hochmittelalter, zumal im 11. und 12. Jh., wird der Einfluss von Byzanz auf den Westen
und damit auch auf das ritische Gebiet noch allgemeiner.

1. Plastik

Das Bild der Gottesmutter mit dem Jesuskind hat das Abendland aus Byzanz entlehnt®6, Die
Vermittlung der verschiedenen ikonographischen Typen erfolgte meist durch Darstellungen auf
Elfenbeintifelcheno7. Das Abendland ging aber bald zum vollrunden Bild iiber. So finden wir im
10. Jh. in Frankreich die marianische Goldfigur von Conques, dann Anfang 11. Jh. in Deutsch-
land die goldbeschlagene Holzfigur Marii in Essen und Mitte des 11. Jh. die urspriinglich mit Gold
und Silberblech iiberzogene Holzfigur des Bischofs Imad in Paderborn. Hier schliesst sich an als
ilteste erhaltene Marienstatue des schweizerischen Gebietes die aus ritischen Landen, wahrscheinlich
aus Chur selbst stammende Marienstatue, die der 2. Hilfte des 11. Jh. oder spitestens der Zeit um
1100 zugewiesen wird (Tafel 654)1°8, Sie reprisentiert in freier Art ein altes, berithmtes Gnadenbild
der Stadt am Goldenen Horn, die Nikopoia, die schon unter Kaiser Justinian im 6. Jh. genannt
wird. Als friiheste abendlindische Bilder gelten die Nikopoia des Weihwasserbeckens im Mailinder
Domschatz, wohl eine Mailinder Arbeit von etwa 974/80, und die fast vollrunde Elfenbeinfigur des
Mainzer Museums, die eine Trierer Arbeit sein kann. In diese Entwicklungsreihe gehért unsere
vollplastische Madonna, die feierlich thront, Haupt und Kérper ganz in frontaler Stellung zeigt.
Der Mantel sieht wie eine Kasel aus und endet auch halbkreisartig. Das Kind sitzt etwas ausserhalb

13 Niheres in: Bindner Monatsblatt (1959), 233-239.

14 ], DUFT in: Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 51 (1957), 147-150. L. BIRCHLER in: Beitrige zur Kunstgeschicbte v. Archiolo
gie des Friibmittelalters (ed. H. Fillitz, 1962), 278—280, iiber St. Gallen u. Rheinau.

105 I. MGLLER, Disentiser Klostergeschichte 700—1512 (1942), 7677, 256—257. Jabresbericht der Hist.cantiquar. Gesellschaft v.
Graubiinden 88 (1958), 19—20. HaussIG (vgl. Anm. 1), 234-235.

106 HaussiG (vgl. Anm. 1), 337f.

107 Haussic (vgl. Anm. 1), 337. Dazu VoLBACH (vgl. Anm. 26), 35, 88 mit Tafel 222, 225.

18 F. GySIN, Holzplastik vom 11. bis zum 14. Jb. Reihe: Aus dem Schweiz. Landesmuseum, H. 2 (Bern 1958), 3—3, 13 (mit
Literaturangaben).

152



der Mittelachse, doch sonst frontal, und kreuzt die Beinchen. Vermutlich hat der Kiinstler alte Vor.
lagen des 9./10. Jahrhunderts benutzt. Das Kreuzen der Beinchen findet sich auf dem Lorscher
Buchdeckel, die ganze Gestalt Marii ihnlich im sog. Evangelistar Karls d. Kahlen von etwa 850
(Paris, Bibl. Nat. Cod. lat. 323).1%9. In ihrer gedringten Geschlossenheit und hieratischen Strenge
gemahnt die Figur an die berithmtere und etwas iltere Marienstatue des Bischofs Imade,

Neben der Nikopoia verehrte die Kaiserstadt am Bosporus auch die Hodegetria. Das Bild ist
nicht mehr so streng frontal aufgefasst, das Kind auf dem linken Arm Marii segnet mit erhobener
Hand. Diesen Typus in abgeleiteter Form finden wir auch in Ratien um 1200 in zwei Kostbarkeis
ten, in der Oberkastelser Figur im Klostermuseum Disentis (Tafel 655) und in der Flumser Madonna
(Schweiz. Landesmuseum). Beide Darstellungen muten zwar immer noch fast orientalisch-feierlich
an, aber wenn wir die Churer Maria zum Vergleich heranziehen, dann ist ersichtlich, wie lebendi.
ger und aufgelockerter, fast menschlicher der Marientypus geworden ist. Das byzantinische Utrbild
wirkt nur noch ganz entfernt nach. Beide Werke haben kiirzlich in der Fachliteratur eingehende
Wiirdigungen erhalten, wobei zum typologischen Vergleich u. a. zwei zwischen 1150 und 1170
entstandene Werke des Hirsauer Kreises herangezogen wurden: eine Mariendarstellung aus einem
Chorbuch fiir die Prim (wohl aus dem hirsauisch orientierten Zwiefalten) sowie — besonders im
Hinblick auf die dhnliche Durchbildung der Gesichter — die A postel des Freudenstidter Lesepults
(das wohl aus dem ebenfalls nach Hirsau ausgerichteten Alpirsbach stammt)rt. Die Flumser
Madonna verband man mit dem hirsauisch gelenkten Pfifers. So ergab sich der «hirsauisch-klu-
niazensische Kunstkreis» und der «alamannisch-ritische Raum» als A mbiente der beiden Werkerz2,
Fiir Alpirsbach und Zwiefalten trifft dies sicher zus3, Fiir Pfifers ist dies jedoch zweifelhaftri4,
Kluniazensische Einfliisse scheiden wohl nach den Forschungen von Kassius Hallinger austs,
Aber es bleibt doch wohl dabei, dass hier siiddeutsche Einwirkungen zu erwigen sind.

Bei der Madonna von Oberkastels ist noch die Inschrift genauer zu kliren. Am Gesims des
Throns wurde iiber den Ornamenten «entweder schon zur Entstehungszeit oder bald danach »6
eine romanische Inschrift angebracht. Sie beginnt auf der rechten Thronseite mit «(C) ONRADVS»
(Tafel 66d), wobei der Anfangsbuchstabe verlorenging. « Nr» stehen in Ligatur. Der Schlussbuch-
stabe «s» ist etwas von dem vorhergehenden «v» entfernt, ein Zeichen, dass der Kiinstler mit der
Verteilung der Buchstaben nicht vertraut war. Offensichtlich war kein geiibter Titelschreiber an der
Arbeit. Das erhellt auch aus dem Abkiirzungszeichen auf der linken Thronseite (Tafel 66¢), einem
liegenden, nach links gehenden «c», das gewdhnlich fiir «con» oder «com» steht. Es wendet
sich das Abkiirzungszeichen in seiner traditionellen Form nach links (alles vom Beschauer aus
gesehen) und stammt aus der tironischen Note und findet sich im 12. Jh. hiufiger'7. Indes lassen
sich im gleichen Sikulum und in der folgenden Zeit seitenverkehrte Abkiirzungen nachweisen, so

109 J. BAUM in: Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde 27 (1925), 218—-219. Nach BAUM 213, 219, 221, 223, weist die Anord-
nung des Kindes mehr auf den Typus der Hodegetria, der runde Abschluss des Obergewandes auf das Vorbild der sog.
Platytera. Die Churer Madonna st also keine reine Nikopoia wie etwa'die Madonna von Raron aus dem 12. Jh.

1o ], BAIER-FUTTERER, Die Bildwerke der Romanik und Gotik, Reihe: Kataloge des Schweiz. Landesmuseums (1936), 2.
L. BIRCHLER in: Formositas Romanica (1958), 98—100.

m1 E. J. BEER, Die Glasmalereien der Schweiz vom 12. bis zum Beginn des 14. Jb. (1956), 17—22, iiber die Flumser Madonna,
19, 20, iiber die Oberkastelser Figur. THOMAS BRACHERT, Drei romanische Marienbilder aus der Schweiz. In: Jahresbericht des
Schweiz. Instituts fiir Kunstwissenschaft (1964), $3—-87. Zum Ganzen auch BAuM (vgl. Anm. 109), 216, 220221, 223.

m BRACHERT (vgl. Anm. 111), 81.

113 H. JAKOBS, Die Hirsauer, (1961), Register s. v. Alpirsbach und Zwiefalten.

14 JakoBS (vgl. Anm. 113), 49-50, und Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961), 27-28. Irrig sind auch die Beziehungen
von Alpirsbach-Pfifers—Chur, da eigentlich nur die Riickgabe von Justus-Reliquien von Alpirsbach nach Einsiedeln durch
Vermittlung des Konstanzer Bischofs im Jahre 1143 zugrunde liegt. F. PERRET, Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St.
Gallen, 1,(1961), 116.

115 K. HALLINGER, Gorze-Kluny (1950—51), Register unter Pfifers und Disentis oder unter Alpirsbach und Zwiefalten.

116 BRACHERT (vgl. Anm. 111), 69.

117 FR. STEFFENS, Lateinische Paldograpbie (1909), p. XXXIX.

20 153



z. B. bei dem vielgebrauchten « CONFEssor»118. Bei der Legende unserer Statue hat «coN» und
«com» keinen Sinn, wohl aber «cvM». Zu dieser Lésung nahm der Maler seine Zuflucht, da er
offenbar sah, dass er sonst kein ausgeglichenes Schriftbild schaffen konnte. Inschriften alter Zeit
weisen immer wieder solche Unebenheiten auf.

Das am Thron der Oberkastelser Gottesmutter auf « CONRADVS» folgende Wort heisst: HICIGA
oder auch Hicica (Tf. 66¢), wie sich aus der noch zu erwihnenden Sockelinschrift ergibt. C und G
sind, zumal wenn etwas schnorkelhaft gestaltet, schwer auseinanderzuhalten. Dazu kommt noch
ein anderer Grund. Wohl heisst z. B. eine Hérige im Sarganser Land im Jahre 741 Hiciga. Aber
auch in Urkunden der rheinischen Lande finden wir im 11. Jh. Hizaka und Hizecha™. Im
Hochmittelalter begegnet uns in Frankreich auch Hacikar?e. Fiir unsere Gebiete sind zwei besonde-
re Belege von Interesse. Mitte des 12. Jh. ist uns ein Ritter Imino von Buonas (ZG) belegt, der eine
Tochter Hazecha hatte, die Nonne in Hermetschwil wurde21, Im 13. Jh. finden wir eine Hezcha
de Walzhuot, also eine Hezicha von Waldshut nachgewiesen’?2. Aus den angefiihrten Belegen
kann man erstens schliessen, dass der fragliche Name auf der Inschrift von der Oberkastelser Madon-
na auch HicICA gelesen werden kann; zweitens ergibt sich daraus, dass sich dieser Namen wihrend
des Hochmittelalters im schweizerischen Unterland und im Gebiet des Hochrheins mehrfach bele-
gen lisst. Er gibt uns iiberdies einen Hinweis auf den deutschen Adel oder doch die deutsche Ober-
schicht, die in Ritien zu dieser Zeit herrschte. Nach Th. Bracherts iiberzeugendem Vorschlag ist
die Statue aus Oberkastels samt der Stifterinschrift um 1200 anzusetzen. Diese Datierung (statt der
bisherigen auf Mitte oder 2. Hilfte des 12. Jh.) gestattet es nun viel besser, eine Briicke zwischen dem
gesicherten Herkunftsort Oberkastels und der Genealogie der vornehmen Familie von Ubercastel
zu schlagen, indem die in einer Urkunde der 1. Hilfte des 13. Jh. erwihnte Wibirgis von Uber-
castel nun ohne Schwierigkeit dem Stammbaum der genannten Familie eingefiigt werden kannr24,
Auch der Name «Wibirgis» zeigt iibrigens wiederum die Richtung auf Siiddeutschland an.

Im Zuge der kiirzlich erfolgten Restauration entdeckte Th. Brachert an der Oberkastelser Figur
einen weiteren Inschriftenbestandteil, und zwar auf der Schmalseite rechts — vom Betrachter aus
geschen — am FuBsockel; es handelt sich dabei um die Verbform «FeciT» (Tafel 66¢), ein Aus-
druck, der wohl kaum als Teil der Stifterinschrift (CONRADVS, HICICA) betrachtet werden darf,
da er sich am Fuss der Figur, d. h. nicht «<im Verband» mit der Stifterinschrift, findet und da zudem
die Singularisform « FECIT» nicht zu dem Stifterpluralis gehéren kann (der allenfalls « FECERUNT»
erfordern wiirde); die Erfahrung lehrt auch, dass mit« FECIT» iiblicherweise der Kiinstler signierter2s.

Dass das « FECIT» nur der Schlussbestandeteil einer sich auch auf die linke Schmal- und die Front-
seite des FuBsockels erstreckenden Inschrift bildete, ist zu vermuten; es liessen sich aber keinerlei
weitere Spuren mehr finden.

Zu welcher Datierung der Inschriften der Oberkastelser Figur gelangt man aus epigraphischer
Sicht? Gewisse Merkmale (wie die Ligatur NR in CONRADVS) wirken altertiimlich, andere dage-
gen (wie die Unziale E in FECIT sowie manche Anstriche, schliesslich auch das c fiir cvm), muten
moderner an. Paul Deschamps datierte die Inschriften (aus franzésischer Sicht) in die 2. Hilfte des

18 Codex Murensis 20 des 12. Jh., S. 8, zum 16. August (Hs. Kollegium Sarnen). Ferner Handschriften von Engelberg
des 12./13. Jh. und von Wettingen des 13. Jh. bei BRUCKNER (vgl. Anm. 59), 7 (1955), Tafel XXX VI, und 8 (1950), Ta
fel XXIX, mit mehrfachen Belegen. Auch Prof. Dr. A. BRUCKNER, Basel, bestitigte das wiederholte Vorkommen dieser Ab-
kiirzungsform. Da dieses Zeichenfiir con- und com- besteht, nahm man es infolgedessen auch fiir cum (Brief vom 1. Juni 1965).

119 E, FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1 (1900), 847. Der Beleg fiir 741 auch bei PERRET (vgl. Anm. 114), 13.

120 A, SocIN, Mittelbochdeutsches Namenbuch nach oberrbeinischen Quellen des 12. und 13. Jb. (1903), 184.

1t Quellen zur Schweizer Geschichte 3 (1883), 79, 146, Acta Murensia von ca. 1150.

12 SocIN (vgl. Anm. 120), 57.

124 E. PoESCHEL, Die Familie von Castelberg (1959), 15 (Burg), 49 (Inschrift) und besonders Stammtafel 1 a.

125 So lesen wir auf dem «Chisse de S. Albines aus dem Ende des 12. Jh.; «F. Reginaldus me fecits. Auf einem andern
Schrein heisst es dagegen: « Petrus abbas Mauziacus fecit capsam precio », was wohl nicht auf den Kiinstler, wohl aber auf den
Besteller zu beziehen ist. Bulletin Monumental 122 (1964), 141-143.

154



12. Jh.126, Albert Bruckner schligt in Anbetracht des uneinheitlichen Charakters summarisch
«um 1200» vor'27, Vergleicht man die Schrift des Oberkastelser Andachtsbildes mit derjenigen auf
der Stifterfigur in Platta (Medels), die aus den ersten Jahrzehnten des 13. Jh. stammt, so muss man
sie als fast retardierend ansprechen; wir méchten sie etwas frither ansetzen28. Sie verweist eher auf
die Inschriften aus Miistair, am meisten auf diejenige aus 1150/1220 (Tafel 664, b) 129.

Zusammenfassend lisst sich also von der Figur aus Oberkastels sagen, dass zwar stilistische Merk-
male und auch der Name der Stifterin auf siiddeutschen Einfluss hinweisen, dass aber anderseits
nicht zu vergessen ist, wie schr damals der weltliche und geistliche A del am Vorderrhein germanisch
waren und vielfache Bezichungen auch zu den siiddeutschen Kléstern und Dynasten hattentse,
Damit ist in Umrissen der kulturelle Hintergrund angedeutet, dem die kostbare Figur des ungenann.
ten Kiinstlers zugehort.

Als weitere Mariendarstellung des Hochmittelalters aus dem ritischen Gebiet sei hier die Holz-
tafel von der Donatuskirche in Obervaz (Tafel 65¢) erwihnt, die auf der Vorderseite in Relieftechnik
die Muttergottes, auf der flachen Riickseite das Gemilde eines Bischofs, wohl den Pfarreipatron
St. Donatus, darstellt. Maria ist ziemlich genau nach dem Typus der Hodegetria dargestellt, d. h.
sie trigt das Kind auf dem linken Arm und legt die Rechte auf die Brust. Der Mantel umbhiillt das
Haupt, das sich etwas gegen das Kind wendet. Letzteres segnet mit der erhobenen Rechten und
hilt in der Linken eine Buchrolle. Wir haben ein Retabel, vielleicht sogar ein Votivbild vor uns,
das in den Anfang des 13. Jh. zuriickgeht13r,

Was von der Entstehung des Madonnenbildes gesagt wurde, gilt analog auch von der Darstellung
des Gekreuzigten. Auch sie hat vom Osten Inspirationen erhalten’32, Das Thema war fiir die Kunst
des ritischen Gebietes neu — wir sprechen also von der Darstellung des ans Kreuz genagelten Chri.
stus, nicht vom Kreuzkult, der an sich alt ist — und erste Anregungen mégen mit den Kreuzziigen
nach Ritien gekommen sein, besonders auch, seitdem man 1204 das reliquienreiche Byzanz erobert
hatte und Kreuzreliquien zahlreich nach dem Abendland kamen, man denke etwa an die Kreuz-
reliquien von Wittenbach im Entlebuch, im Kreuz zu Engelberg und in der Staurothek zu Lim.
burg; sie alle datieren wohl nach 120433.

Unter den frithesten uns bekannten Darstellungen des Gekreuzigten im ritischen Gebiet seien
erwihnt: Der romanische Holzkruzifixus in Tinzen (im Oberhalbstein GR)*34 und das aus Mes-
sing gegossene kleine Vortragekreuz aus Cazis (jetzt im Klostermuseum Disentis)™35. Bekanntge-
worden ist ferner das sog. wundertitige Kreuz von Rankweil, bei welchem starke byzantinische
Einfliisse auffallen; man denkt hier an einen Einfluss aus dem Kreis von Giunta Pisano, also aus
Norditalien36. Beachtenswert ist auch der romanische Kruzifixus im Besitz der frither zum Bistum
Chur gehérigen Abtei Marienberg (im Vintschgau). Auch dieses Werk darf man der romanischen
Epoche um 1250 zuordnen37.

126 Briefvom 6. Juni 1965. 137 Briefvom 15. Juni 1965.

18 Z, f. Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte 16 (1956), 202—206. Hier auch der Versuch, paliographische Anhalts.
punkee fiir Ritien herauszuheben.

19 Dariiber Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), 29f.

130 Man vergleiche die Bezichungen der Vazer mit Siiddeutschland, wie sie H. BUTTNER in: Schweiz. Z. f. Geschichte 13
(1963), 10-11, dargestellt hat.

1t R. HANDMANN, Ein altes Madonnenrelief. In: Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde, NF, 3 (1901), 248-251. E. PoE-
scHEL, KdS, GR 2(1937), 294 u. 296 (Abb. 285).

132 HaussIG (vgl. Anm. 1), 335-337.

133 Dariiber ADELHELM JANN, Heilig Kreuz im Entlebuch (1944), 17—32. Ferner F. DOLGER, Mnchsland Atbos (194s), 152,
und Rice-HIRMER, Kunst aus Byzanz (1959), 68. Uber Engelberg freundl. Mitt. P. Dr. Ephrem Omlin, Engelberg,

134 E. PoescHEL, KdS, GR 3(1940), 313, Abb. 305.

135 POESCHEL (vgl. Anm. 134), 192-193, Abb. 184 u. 185.

136 D. FREY, Die Kunstdenkmaler des politischen Bezirkes Feldkrich (1958), 481. KNOEPFLI A., Kunstgeschichte des Boden-
seeraumes I (1961) 38s.

137 N.. RasMo in: Cultura Atesina. Kultur des Etschlandes 11 (1957), 155-156.

IsS



Unter den weiteren rundplastischen Werken der hochromanischen Zeit verdient die Statue
Karls d. Gr. in Miistair besondere Beachtung. Nachdem sie von den Kunsthistorikern so gut wie
unbestritten dem 12. Jh. zugewiesen worden war, machte man neuestens den Versuch, das Werk der
karolingischen Zeit zuzuordnen38. Bereits hat auch der Katalog der Aachener Karlsausstellung von
1965 (p. 44) darauf hingewiesen, dass ja Miistair seit 806 ein Reichskloster gewesen sei. Aber man
bedenkt nicht, wie sehr der Churer Bischof schon 823 bzw. 824/825 Miistair als sein bischofs-
eigenes Kloster zuriickverlangte, was dann erst 888 geschah139. Der gleiche Katalog spielt auch auf
die spitgotische Inschrift auf dem Gehiuse an, die von «DIVVS CAROLVS» spricht. Aber zu Leb,
zeiten Karls kommt diese A nrede nicht in Betracht, da solche Attribute erst nach dem Tode gege-
ben wurden. Zur Zeit Karls III., der Miistair wieder an Chur gab, wiirde man «DIvus Avus»
oder «DIVAE MEMORIAE» usw. erwarten. Die Formel «DIvus cAROLUS» etlebte gerade in der 2.
Hilfte des 12. Jh. eine Bliitezeit, da sich Barbarossa als Nachfolger des grossen Karl fiihlte. Wenn
die Formel ilter ist, dann gehort sie in die staufische Zeit, also in jene Epoche, in welcher Karl
kanonisiert wurde. Heiligsprechung und Errichtung der Statue erginzen sich gut e,

Zu den historischen Griinden gesellen sich noch stilistische Hinweise. Die ganze Karlsfigur
gleicht, worauf mich P. Thomas Hiberle hinweist, auffillig den Gestalten, die wir auf denromanischen
Bildern in Miistair finden. Man beachte die Gesichtsbildung mit der flichenden Stirn und der
auffallend zuriicktretenden Kinnpartie, dann den aufgelsten oder mageren Bart sowie die schwer.
fillige, gespreizte Beinstellung. Solche Typen finden sich in der Nordapsis, so z. B. die Begleiter
Neros, einzelne Personen auf der Darstellung des Martyriums und der Grablegung der A postel.
fiirsten, St. Paulus im abgelésten Fresko auf der Simon-Magus-Szene. In der Mittelapsis sind die
Figuren in den beiden Bildern von der Grablegung des Tiufers heranzuziehen. Auch die Grab.
legung des hl. Stephanus in der Siidapsis bietet Vergleichsmaterial. Sogar fiir die Kleidung, nimlich
fiir die Art des Obergewandes, treffen wir noch Vorbilder auf dem zuletzt genannten Gemailde.
Der innere Zusammenhang zwischen der romanischen Malerei und der Karlsstatue wird daher
wohl so zu deuten sein, dass der Plastiker die gemalten Figuren als Vorwurf nahm, ohne dass er
freilich auch nur entfernt die gleiche Qualitit erreicht hitte. Man wird aber beide Werke noch in
die staufische Zeit ansetzen diitfen; beide entstanden erst nach der Kanonisation (1165), in Zusammen-
hang mit dem bischéflichen Chur, das damals zu Barbarossa hielt, und in Erinnerung an Karl IIL,
der zu Miistair Beziehungen hatte.

Von den Werken hochromanischer Reliefplastik des ritischen Gebietes sei hier, neben dem bereits
erwihnten Holzrelief aus Obervaz, noch hingewiesen auf die drei Elfenbeinplatten von Disentis,
Arbeiten des 11./12. Jh., wie Adolf Goldschmidt nachgewiesen hat, die in die Frontseite und den
Deckel eines heute verschollenen Elfenbeinkistchens jiingeren Datums eingefiigt waren. Die
Platten (Tafel 674—c), von denen wir uns leider nur an Hand einer Zeichnung aus der 1. Hilfte des
19. Jh.14* ein Bild machen kénnen, stehen mitihrer byzantinisch-orientalisch inspirierten Ornamentik
unteritalienischen Elfenbeinreliefs des 11. Jh. aus der Schule von Salerno und Amalfi sehr nahe.
Als nichst verwandtes Stiick hat ein in Londoner Privatbesitz befindlicher Tragaltar (Tafel 674, ¢)
zu gelten, der méglicherweise der gleichen italienischen Werkstatt entstammt, wie die Disentiser
Platten42.

138 BEUTLER (vgl. Anm. 72) 117ff.

139 BUTTNER-MULLER, Das Kloster Miistair im Friib. und Hochmittelalter. In: Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 5o (1956),
23f.

1o I, MULLER, Von Divus Constantinus bis Divus Thomas. In: Freiburger Z. f. Philosophie und Theologie 8 (1961),
241-253.

11 Zeichnung im Besitz der Antiquarischen Gesellschaft, Ziirich, Abb. in: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstge-
schichte 2, (1940), Tafel 72, Abb. 1.

12 Die 3 Disentiser Stiicke wurden nach dem Klosterbrand von 1846 ins Ausland verkauft; in welcher Verteilung sie sich
auf dem Disentiser Reliquienkistchen befanden, zeigt die Zeichnung der Antiquar. Gesellschaft in Ziirich. Da nach Ausweis
der uns zur Verfiigung stechenden Aufnahmen die Stiicke des Tragaltars in London sich in urspriinglichem Verband be

156



2. Malerei

Die beristhmte Kirchendecke von Zillis ist vielleicht das Werk eines einheimischen Meisters aus dem
Ende des 12. Jh.143. Dass der Maler nicht isoliert dastand, sondern in einer bestimmten byzantinischen
Tradition lebte, lisst sich an zahlreichen Merkmalen aufweisen. So witke etwa die Bildung der
Gesichter bei den Figuren der Decke ausgesprochen byzantinisch’44, Die Versuchung Christi durch
den Teufel findet sich dhnlich in der griechischen Pariser Handschrift, die um 880 fiir Kaiser Basil
I., den Begriinder der mazedonischen Dynastie, entstanden ist™5. Die Art etwa, wie die Ziige Christi
in Zillis physiognomisch charakterisiert sind, erinnert an entsprechende Gestaltungen auf den
Mosaiken von Hosios Lukas in der Nihe von Delphi aus dem 11. Jh.146 und in den um 1100
entstandenen Mosaiken von Daphni bei Eleusis®47. Einige formale Details von Zillis stimmen zudem
mit einer Mailinder Miniatur des 12. Jh. iiberein, die ihrerseits nach Pietro Toesca durch byzantini-
sche Mosaiken beeinflusst sein konnte. Natiitlich ist auch dieser ambrosianische Codex nicht die
unmittelbare Quelle fiir den Meister von Zillis gewesen, aber aufs Ganze gesehen mag doch der
Weg von byzantinischen Traditionen iiber die mailindische Lombardei nach dem ritischen Zillis
irgendwie plausibel sein'8. In diesem Zusammenhang ist zu beachten, dass die ambrosianische
Metropole enge Beziechungen mit Byzanz hatte. Bischof Arnulf II. (998-1018) war im Auftrage
Ottos III. in Byzanz, Anselm IV. (1097—1101) nahm das Kreuz und starb in Byzanz, Grosolanus
(1102-12) ging, wohl in Unionsfragen, nach der Stadt am Goldenen Horn und zog sich spiter ins
griechische Kloster S. Saba zuriick (1 1117). Man hielt ihn jedoch zu Unrecht fiir einen Griechen,
nennt er sich doch selbst in der Grabschrift Insubrius'49, Die Linie Zillis—Mailand—Byzanz gewinnt
durch diese historischen Belege direkter Bezichungen an Wahrscheinlichkeit, wenn sich auch nicht
die ganze Kunst des Meisters in der Schamser Kirche damit erkliren Lisst.

Zillis bietet noch einen weiteren im Grunde griechischen Aspekt, nimlich die Zabl der Bilder,
die da 9 x 17 = 153 ausmacht. Das geht zuniichst auf die 153 gefangenen Fischlein im Johannes.
evangelium 21,11 zuriick. Diese Zahl erklirt der hl. Augustinus, ankniipfend an pythagoreische
Zahlensymbolik, dadurch, dass man von 1-17 jeweils stufenweise addiert: 1 + 2 = 3;3 + 3 = 6;
6 + 4 = 10 usw. Aus dieser Addition, hinaufgefishrt bis 17, ergibt sich die Summe 153. Die Zahl
17 selbst erklirt er aus dem Dekalog und Septenarium Spiritus Sancti?se, Diese Deutung hat dann
der Liber Numerorum von Isidor von Sevilla (1 636) dem Mittelalter weitergegebentst. Auch die
Zahl 9 hat einen symbolischen Wert. Seitdem Dionysius Areopagita (um s00) die Engelchére in

finden, halten wir es fiir ausgeschlossen, dass die Disentiser Stiicke in den Londoner Tragaltar hinein verarbeitet worden sein
konnten. Erstmalige Versffentlichung des Disentiser Stiickes in: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte 2, (1940),
194-195. — Vgl. auch I. MGLLER, Disentiser Klostergeschichte 700-1512 (1942), 78—79 (mit Abb. auf S. 77), 105-106.

143 E. PoescHEL, KdS. GR §(1943), 243. Ferner: CHr. SIMONETT in: Unsere Kunstdenkmaler 15 (1964), 176-179, wo mit
beachtenswerter Begriindung eine Datierung ins spite 12. Jh. oder um 1200 vorgelegt wird.

144 PETER WIESMANN, Die Gesichter von Zillis (1961), 38 (= Separatdruck aus: Biindner Monatsblatt, Nr. 10, 1961).
Zum Nikopoia-Typus des Marienbildes zu Zillis siche Myss W., Bildwelt als Weltbild. Die Bilderdecke von Zillis. 1965,
S. 56, 61, dazu Abb. 22b, 25-26.

145 Uber diese Handschrift GRABAR (vgl. Anm. §3), 166-167, 170-172. Vergleichsmaterial bei WIESMANN (vgl. Anm.
144), 35.

146 Uber Hosios Lukas siche Hauss1G (vgl. Anm. 1), §67-568. Vergleichsmaterial bei WiesMANN (vgl. Anm. 144), 37.

147 GRABAR (vgl. Anm. §3), 114-117. HaussIG (vgl. Anm. 1), §94. Vgl. 471—472, wo die Landschaft in den Bildern
von Daphni hervorgehoben wird.

148 PETER WIESMANN in: Z. f. Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte 11 (1950), 17—21. An Wiesmann schliesst sich einis
germassen an BRENK (vgl. Anm. §2), 24-28.

19 L. SAv1O, Gli antichi vescovi d’Italia 1 (1913), 381, 458f., 468f., 471. Nichts wesentlich Neues bietet die seither erschicnene
Literatur, wie mir Don Angelo Paredi, Ambrosiana-Mailand, und P. Dr, Odilo Heiming, Maria-Laach, mitteilten,
BRENK (vgl. Anm. §2), S. 83, hat schon auf den Zusammenhang Negrentino-Mailand—Venedig-Byzanz hingewiesen.

150 Aug. in Evang. Joh., Tractatus 122 in: Patrologia lat. 35 col. 1964; Aug. Enarratio in Ps. 49 in: Patrologia lat. 36 col.
$71—572. ;

15t ISIDOR, Liber numerorum cap. 27 in: Patrologia lat. 83 col. 200.

157



3 X 3 = 9 eingeteilt hat (ordines novem in tres distributiones), erhielt die Neunzahl hohere Bedeutung?sz.
Isidor von Sevilla spricht in seinem Liber numerorum zwar nicht ausdriicklich von diesen Engel
chéren, jedoch weist er sonst Griinde dafiir auf, dass der novenarius secundum se perfectus numerus estrs3.
Im 8. und 9. Jh. begegnet uns auch die Neunzahl beim Kyrie und Christe in der Vormesses4. Es
heisst wohl die Geistigkeit des Hochmittelalters missverstehen, wenn man solche Erwigungen, die
unserer heutigen Zeit ganz fremd sind, ausschliessen wollterss.

Malerischer als die an lineare Graphik erinnernden Bilder von Zillis wirken diejenigen von
Miistair aus dem letzten Drittel des 12. Jh. Die Ikonographie steht in der oberitalienisch-tirolischen
Tradition, der Stil weist ebenfalls dorthin, doch sind einige Elemente byzantinischen Anregungen
zu verdanken, die aus der Mitte des 12. Jh. stammen und nach Palermo (Palatina, Martorana) und
nach Cefald, also nach dem byzantinisch orientierten Sizilien weisen’sé. Inhaltlich und formal
gehen die Malercien mit denjenigen von Hocheppan (bei Bozen) zusammen. Man hat schon von
einer gemeinsamen Werkstattradition gesprochen, die von der oberitalienischen Uberlieferung ge-
speist wurde, wobei aber beide Kiinstler «ihre technischen Rezepte fiir Draperien, Kopftypen und
Malertricks von Byzanz bezichen»'s7. Merkwiirdig ist auch, wie in Hocheppan an Stelle der
Majestas Domini die Muttergottes stehtts8. Das erinnert natiirlich an die beriihmte byzantinische
Madonna in der Apsis des venezianischen Torcello aus dem 12. Jh.159. Wie in Hocheppan sind
auch die byzantinischen Elemente in den Malereien der Marienkirche zu Pontresina aus der 2. Hilfte
des 12. Jh. zahlreich, so die reichgewirkten Gewinder, die gelben Nimben, die ikonenhafte Farbe
der Gesichterzte,

In den Kreis von Miistair und Hocheppan hinein gehéren auch die Malercien der Marienberger
Krypta von etwa 1160. Christus steht da mit Segensgestus und Buch in der Hand, umgeben von vier
Cherubim. Darunter entdecken wir St. Petrus und St. Paulus sowie Stifterfiguren: Bilder, die
heute noch einen hoheitsvollen Eindruck machen. Die Art und Weise, wie der Maler die A postel-
fiirsten darstellt, besonders Gesichtsform und kreisrunde, grosse Tonsur, lisst sofort an Hocheppan
und Miistair denken. Der feine Ausdruck der zarten, iiberlangen Finger findet sich an allen drei
Orten, in Marienberg, Miistair und Hocheppan. Selbst nebensichliche Dinge wie der Aufbau
eines Hauses stimmt in Miistair und Hocheppan iiberein. Man ist daher geneigt, stets die gleichen
Werkleute anzunehmen.?r. Die ganze Richtung geht schliesslich auf byzantinischen Einfluss
zuriick. So schrieb W. Frodl im Jahre 1960 iiber die Marienberger Malereien: « Die Typen ent-
sprechen ebenso den byzantinischen Formeln wie die Maltechnik, die z. B. im Inkarnat die helleren
iiber die dunklen T&ne setzt.» 162, Die Engel weisen eher nach Siiden und erinnern an die freilich
etwas spiteren Malereien von Riva S. Vitale™$3. Man sucht die Vorbilder in den dhnlichen Fresken der
Benediktinerkirche S. Angelo in Formis (Kampanien) und in der alten A psis der Kathedrale von

153 A, Dionysuts, De coelesti Hierarchia cap. V1. in: Patrologia graeca 3 col. 203-206. Zum Sinn der Stelle: H. U. v,
BALTHASAR, Herrlichkeit, 2(1962), 202f.

153 IsIDOR (vgl. Anm. 1$1) cap. 10 col. 190.

154 J. A. JUNGMANN, Missarum Solemnia 1 (1948), 422, 428 und Der Gottesdienst der Kircbe (1962), 123-124.

155 E. R. CURTIUS, Europdische Literatur u. lateinisches Mittelalter (1948), 494—495.

156 Das Nihere bei BRENK (vgl. Anm. §2), 28—61 mit weiteren Literaturangaben.

157 BRENK (vgl. Anm. 52), 60—61. Dazu K. T. HOENIGER, Hocheppan. Laurin-Kunstfithrer Nt. 4 (Meran 1962), mit vie-
len Bildern und Text.

158 R, EGG, Romanische Fresken in Marienberg, in: Kloster u. Stifte im Kulturleben Siidtirols (1962), 141, 144.

159 GRABAR (vgl. Anm. §3), 119, 121. Uber sonstige byzantinische Einfliisse in Siidtirol siche die Laurin-Kunstfiihrer
(Meran) iiber Grissian und Gratsch, 1962 bzw. 1963. Uber die Adlerkasel im Brixener Domschatz aus dem Ende des 0. Jh.,
deren Stoff aus der Hofmanufaktur von Byzanz stammen wird, siche FropL (vgl. Anm. 72), 23—24.

60 BRENK (vgl. Anm. §2), 62—64. 161 HOENIGER (vgl. Anm. 157), 18-19.

162 FroDL (vgl. Anm. 72), 46.

163 BRENK (vgl. Anm. §2), 43, 124 (Miistair u. Riva). Mehr an Einfluss von Regensburg-Salzburg denkt Ecc (vgl. Anm.
158), 137—146, besonders 142.

148



Foro Claudio (Etrurien), die aber beide auf die Kunstschule von Montecassino im 11. Jh. zuriick-
gehen, von wo wiederum kiinstlerische Beziehungen zur Stadt am Goldenen Horn gingen164,
Noch stirker byzantisch beeinflusst sind wohl die romanischen Fresken in der Miistair benach-
barten Johanneskapelle zu Taufers aus dem 13. Jh. Schon die Deesisim Altarhaus deutet darauf hin:
Maria und der Taufer stechen fiirbittend vor Christus, dann die Evangelisten und Kirchenviter,
die Bischofe und Abte, Mirtyrer und Jungfrauen, alles um den zentrierenden Pantokrator angeord-
net, man méchte sagen in fast scholastischer Weise. Ein solch systematisches Programm findet sich
vor allem in Byzanz sehr oft. Auch die Verschiedenheiten der Bildgréssen in den Zonen erkliren
sich so. Brenk, der die Tauferser Malereien umsichtig studiert hat, spricht von «frithbyzantinischen-
ravennatischen Themata». Der Kiinstler beherrschte auch die byzantinische Maltechnik (griinlich-
briunliches Inkarnat, reiche Farbenskala, goldene Nimben, stark umschattete Augen, tiefe Nasen.
Mund Falten usw.). Es sind hier Verbindungen zur italo.griechischen Manier sichtbar 5. Daneben
ist in der gleichen Kapelle auch das grosse Wandgemilde des hl. Christophorus auffillig, auf das
wir noch zuriickkommen werden. Man sieht hier Einwirkungen von St. Markus in Venedig66.
Zur spitromanischen Epoche des 13. Jh. zihlen auch die Malereien von St. Lorenz bei Paspels,
wo besonders die dortige Majestas Domini bemerkenswert ist. Hier wird nimlich Christus klein
dargestellt, obwohl er im Zentrum des Bildes ist. Anderwirts, wie in Bubikon, ist Christus nur im
Brustbild wie auf einer Tkone prisentiert. Diese Idee diirfte byzantinisch sein und setzt ein persén-
liches Verhiltnis zu Christus als Mensch voraus™7. Aus dem Anfang des 13. Jh. datiert auch die
romanische Stifterfigur des Dekans Burchardus in der Pfarrkirche von Platta im Medels. Der Darge-
stellte erscheint in einer Glockenkasel, deren Musterung Greifen, Lowen und Adler aufweist, ganz
wie auf byzantinischen Stoffen. Hinzukommt noch die diistere Ténung in violetten und gedimpften
roten Farben. Mégen nun eigentliche byzantinische Stoffe des 12. Jh. und deren Nachbildung auf
italienischen Webereien die Vorbilder sein, auf alle Fille weist der ganze Charakter des liturgischen
Kleides des Dekans Burchard nach Siiden. An Platta ging ja der Passweg iiber den Lukmanier
nach Oberitalien vorbei, also zu dem Lande, das byzantinische Geistigkeit verdolmetschte16s,

3. Textilien

Wihrend im Friithmittelalter Textilien vor allem als Umhiillungen von Reliquien verwendet
wurden, fanden sie, nachdem in der karolingischen Zeit die sakrale Bekleidung beim Gottesdienst
immer mehr aufgekommen war, eine neue Verwendung als liturgische Paramente im eigentlichen
Sinne, von denen kostbare Stiicke schon in romanischer Zeit geschaffen wurden. Solch frithe
Beispiele sind im ritischen Gebiet allerdings nur selten erhalten geblieben. Im Disentiser Kloster-
museum wird eine halbseidene Kasel des 12./13. Jh. aus dem Lugnez auf bewahrt. Ihre urspriingliche
Glockenform wurde leider zu einem uns unbekannten Zeitpunkt beschnitten; die Halbseide ist
rot und goldgelb gemustert mit zwei iiberkreuzten Vogelhilsen. Der Stab ist aus Zyperngold.
Eigentliche Figuren weist die Kasel nicht aufi69,

Bedeutend reicher ist die Marienberger Kasel, aus Leinwand bestehend, die mit Seide und teilweise
mit Gold iiberstickt ist (Tafel 68 a—). Das Ornament der Stickerei ist rein romanisch: ein Baum,
der sich auflést in Zweige mit Blittern und Bliiten. Der Stoff, aus dem die aufgenihten Kreuz.

164 A. Morass1, Storia della Pittura nella Venezia Tridentina (Roma 1934), 62—73, besonders 72. Dazu SCHMITZ-R ABER,
Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), 244, 285, sowic GRABAR-NORDENFALK, Die romanische Malerei vom 11.-13. Jb.
(Genf1958), 33-39.

165 B. BRENK, Ein Zyklus romanischer Fresken zu Taufers im Lichte der byzantinischen Tradition. In: Jb. der osterreichischen
byzantinischen Gesellschaft 14 (1964), 119-135.

166 FroDL (vgl. Anm. 72), 48.

167 BRENK (vgl. Anm. 52), 64—68 mit niheren Einzelheiten. Dazu derselbe in: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstge-
schichte 23 (1963), 69—74.

168 Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte 16 (1956), 193206, besonders 199—201.

169 Zur Datierung: Biindner Monatsblatt (1954), 11. — E. POESCHEL, KdS, GR 4(1942), 202.

159



teile bestehen, gilt als orientalisch; er weist einen in arabischer Schrift geschriebenen Segensspruch
fiir den Triiger des Stoffes aufi7o. Auf der Stola, die zur Kasel gehért, sind noch alle Inschriften zu
den Bildern erhalten, freilich teilweise schlecht iiberliefert, teilweise spiter mit Tinte nachgezogen.
Es handelt sich um 2 Reihen von je 8 Bildern, die mit der Darstellung Christi und Marii beginnen.
Wir fiihren hier die Legenden an, nicht ohne unsichere Buchstaben in runde Klammern zu setzen:
I. MAGESTAS, 2. S. MARIA, 3. S. PETRVS, 4. S. ANDREAS, §. (S. PA)vLvs, 6. S. PHILIPPVS,
7. S. (MARC)vS, 8. S. BARTHOLOM(EVS), 9. S. IOHANN(ES), 10. S. MATHEVS, 11. S. SEBASTIAN
(vs), 12. S. PANAFRETA, 13. S. LAVRENTIVS, 14. S. BENEDI(CTVS), 1§. S. CLIMARIA, I6. S.
Nicoravs. Alle Titel sind in romanischen Majuskeln ohne jegliche Ligatur geschrieben. Unziale
Elemente sind mehrfach vorhandcn, so M (1, 2, 10, 15), E (3, 4,10-14). Unziale oder auch Minus~
kelform zeigt das H (6, 8) sowie das a(4). Beim L ist der abwirtsgehende FuBstrich auffillig. Die
Schrift erinnert ganz an die in der Marienberger Krypta noch erhaltenen Schriftfragmente aus der
Zeit um 1160. Auf das 11. Jh. kann man kaum zuriickgehen, schon der unzialen Formen wegen
nicht, fiir das 13. Jh. fehlen die bezeichnenden Verzierungen, die Doppelbuchstaben usw. Man
sicht sofort, dass die Schrift eher ilter ist als diejenige von der Stifterfigur in Platta®72.

Auf das 12. Jh. kommen wir auch, wenn wir uns die Stifterfiguren ansehen: Ulrich von Tarasp,
der eine Tonsur trigt und unter der Tauferfigur kniet, ferner seine Gemahlin Uta, die alsNonne auf
dem Sebastiansbild dargestellt ist. Nur bei dieser Frauenfigur steht eine Legende, die sch wer zu ent
ziffern ist und vielleicht sogar etwas spiteren Ursprungs sein kann (Tafel 68d). Man hat schon auf
«FECIT MATER VTA», das letztere Wort in Ligatur, geraten. Dies ist wohl méglich, aber nicht
beweisbar. Dass aber die beiden Tarasper, also Ulrich (T 1177) und Uta (} 1162), einen Ornat und
Albenstifteten, ist uns sicher iiberliefert, ebenso dass auf einem der Paramente ihre Namen standen?72,

Einen weiteren Anhaltspunkt geben die Heiligen Sebastian, Panafreta und Climaria, die fiir
Marienberg charakteristisch sind. Ihre Reliquien brachte Gebhard, spiter 1162—79 Abt, von Kéln
nach Marienberg. Als Bischof Reinhet von Chur 1201 die Klosterkirche weihte, da geschah dies
nicht nur zu Ehren der Hl. Dr‘eifaltigkcit des HI. Kreuzes und der Muttergottes, sondern auch:
«et sanctorum Sebastiani episcopi et martiris, Panafrete virginis et martiris, Climarie virginis et
martiris». Von diesen drei Heiligen wurden spezielle Reliquien dem Altar einverleibt73. Uber.
bleibsel von Sebastian und Panafreta schloss man auch 1251 in die Felixkapelle in Tscherms bei
Lana (siidlich von Meran) ein'74, Merkwiirdig ist, dass das Marienberger Jahrzeitbuch des 14. Jh.
wohl den hl. Sebastian im Kalendar aufweist, jedoch nicht die beiden andern Heiligen®7s. Man
kénnte daraus schliessen, deren Kultbliite sei im 14. Jh. schon vorbei gewesen. Vom hl. Sebastian
wissen wir, dass er bereits im 9. Jh. in St. Gallen verehrt wurde. Daher kann er leicht im 12. Jh. in
Marienberg in Ehren gewesen sein76, Dies wohl um so mehr, als man glaubte, es handle sich um
den bekannten Martyrer von Sebaste.

Uber die hl. Climaria sind wir ganz im ungewissen. Panafret ist ein ganz isolierter germanischer
Name77. Reliquien von ihr kamen um die Mitte des 12. Jh. von Kéln nach dem Kloster Grand.

170 Es handelt sich nicht um das spitgotische horizontalbalkige Kreuz, sondern um das Gabelkreuz, das vom 11. bis 14.
Jh. vorkommt. J. BRAUN, Handbuch der Paramentik (1912), 134-137. — Bemetkungen zur alten Kasel von Marienberg von Abt
LEeo TREUINFELS und Prof. J. KARABECEK aus dem Jahre 1892 sind im Stifte Marienberg erhiltlich (Vervielfiltigung). Da
das Material nach Osten weist, kommt vielleicht die beriihmte byzantinische Seidenweberei in Frage. Hierzu OSTROGORSKY
(vgl. Anm. 1), 61-62, 304.

171 Die Inschrift von Platta siche in: Z. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte 16 (1956), 202—206. Dort ist auch die
paldographische Fachliteratur angegeben, die auch hier wieder in gleicher Weise herangezogen wurde.

112 Goswins Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. SCHWITZER (1880), S. 62: Ornatus quoque et albas, que eorum nomina
continent, et calicem... reliquerunt.

1713 F. HUTER, Tiroler Urkundenbuch 2 (1949), 10-11, Nr. §33.

174 HUTER (vgl. Anm. 173) 3(1957), 303—304, Nr. 1265. 175 GoswIN (vgl. Anm. 172), s—30.

176 Studien zum St. Galler Klosterplan, ed. J. DUFT (1962), 155—156. Dazu: Schweiz. Z. f. Geschichte 12 (1962), 489—490.

171 E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch. Personennamen (1900), Sp. 244.

160



mont (Di6zese Limoges)'7, In Paderborn hinterlegte Bischof Bernhard (1127-60) in dem neuen
Frauenkloster Wilbasen Uberbleibsel der gleichen Heiligen. Man brachte sie mit St. Ursula und
deren Gefihrtinnen zusammen'?. Jedoch finden wir weder in deren erster Passio (von etwa 975)
noch in deren zweiter (vom 11. Jh.) unsere Namen angegeben. Weil man jedoch 1106 in Kéln
einen Griberfriedhof entdeckte und darin die Gebeine der hl. Ursula und ihrer Leidensgenossinnen
gefunden zu haben glaubte, identifizierte man seit dem 12. Jh. immer mehr Personlichkeiten mit
diesen Gefihrtinnen der hl. Ursula®, Es waren also damals in Marienberg ganz «moderne»
Heilige, die man in der Kirche rekondierte. Merkwiirdig auch, dass es gerade zwei weibliche
Heilige waren, die fiir das Kloster als wichtig erachtet wurden. Das kam von dem damals so hoch-
verehrten Ursulakreis. Das « Kélner Ereignis» von 1106 und die darauffolgende Kultsteigerung
witkte also mittelbar auch auf die Vinschgauer Abtei ein.

Wenn wir daher aus all diesen Momenten das Fazit zichen, so miissen wir sagen: Stilistische,
epigraphische und reliquiengeschichtliche Griinde stimmen fiir eine Datierung der Marienberger
Kasel in die 2. Hilfte des 12. Jh. gut zusammen. Wie selten bei einem Textilstiick kann man hier
die eigentlichen Hintergriinde seiner Anschaffung und Herstellung feststellen.

4. Kirchenpatrozinien

Unter den hochmittelalterlichen Kirchenpatrozinien in Ritien, von denen eine stliche Herkunft
vermutet werden kann, denkt man zuerst an St. Nikolaus, dessen Kult vom kleinasiatischen Myra
ausging. Im Abendland fand die Verehrung erst im 10. Jh. unter dem Einfluss der byzantinischen
Prinzessin Theophano, der Gemahlin des zweiten Otto, Eingang. Die Translation der Reliquien
nach Bari 1087 verstirkte diesen Zug, wurde doch schon 1088 in Rom die Stationskirche St.
Nikolaus im Kerker errichtet. Die Reformkléster dieser Zeit (Hirsau, St. Blasien usw.) nahmenden
Kult freudig auf. Von daher kam er wohl nach Ritien. Berithmt ist die Kapelle St. Nikolaus und
Ulrich in Miistair, die dem ausgehenden 11. Jh. entstammt. In nahen Marienberg weihte Bi
schof Adalgott 1160 einen Nikolausaltar. In Pfifers war das Nikolausfest unter Abt Gerold
(etwa 1110—25) das Datum fiir Karititen. Die Nikolauskapelle im nahen Ragaz diirfte wohl
im 13. Jh. entstanden sein®81. An den Bischof von Myra schliessen wir den Bischof von Sebaste
im Pontus an, den bl. Blasius, der im 3./4. Jh. lebte. Sein Name fehlt in den frithmittelalterlichen
Sakramentarien. Bekannt wurde er erst im Abendland, nachdem seine Legende zuerst in der Unter-
kirche von S. Clemente in Rom im 9. Jh. dargestellt wurde. Von Rom erhielt das Kloster Rheinau
855 Gebeine, von welchen es spiter an das Schwarzwaldkloster abgab, das sich seit 1036 nach dem
hl. Blasius nannte. Da der Kult auch im nahen Mailand friith sehr verbreitet war, kann die Vereh-
rung sowohl von Siiden wie von Norden wihrend des 11./12. Jh. nach Ritien gckommen sein.
Aus dieser Epoche werden die Kirchenpatrozinien von Taufers, Tinzen und Valendas stammen*®2,

Von Osten her kam wohl auch der Kult des Mirtyrers Christophorus, dessen Verchrung eine
Kirchein Chalcedon (gegeniiber Konstantinopel)schonim Jahre 452 bezeugt. Uberdas byzantinische
Siiditalien und das ravennatische Gebiet verbreitet sich der Kult in unsere Gegenden. Zwar kennen

178 Bulletin Monumental 122 (1964), 130-132, 137-139.

79 Acta Sanctorum, Octobris, Bd. 9 (1869), 936. Zu Paderborn siehe Lexikon fiir Theologie u. Kirche 7 (1962), 1343. Wil
basen ist identisch mit Wilbadessen. A. HAUCK, Kirchengeschichte Deutschlands 4 (1925), 993.

180 W. LEVISON, Das Werden der Ursula-Legende. Bonner Jahrbiicher 132 (1927), 25-42, 55—58, 5990, 96, 115fT., 137. Be-
achtenswert ist S. 128 der Hinweis auf die sog. Revelationen eines Visionirs 1183/87, welche frei erdichtet sind und sogar von
ciner Jungfrau Chinaera, Europa und Historia sprechen. Das erinnert sehr an unsere Marienberger Climaria. Wie mir der
Bollandist P. Baudoin de Gaiffier, Briissel, mitteilt, handelt es sich bei den Reliquien sowohl der Climaera wie der Panafreta
um Gebeine des Kolner Friedhofes; die beiden Heiligen wurden als Gefihrtinnen der hl. Ursula ausgegeben. Acta Sancto-
rum, Oct. Bd. 9, S. 245 und passim. Climaria und Climaera diirften identisch sein.

181 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54), 85—86. — Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956), 61-62,
69 und 55 (1961), 34, 120.

182 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54), 280-281. Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961), 30,
93-94. — Der Schlern 34 (1960), 323—324.

% 161



die frithmittelalterlichen Sakramentarien seinen Namen noch nicht, wohl aber die Kalendarien des
9. und noch mehr des 10./11. Jh. Zentren seiner Verehrung waren Kléster wie Cluny, Reichenau
und Einsiedeln. Deshalb war auch das Hospital der Abtei Pfifers, das schon unter Abt Gerold
(etwa 1110-25) belegt ist, dem Schutze des hl. Christophorus anheimgestelltz83. Aus dem 12. Jh.
stammt das grosse Wandgemilde des hl. Christophorus in St. Johann zu Taufers, wo der Heilige
nicht das Kind triigt, sondern die Gestalt des erwachsenen, birtigen Christus mit Buch und Segens-
gestus, so wie wit sie aus der Majestas Domini gewohnt sind. Stilistische Verbindungen fiihren nach
S. Marco in Venedig.

Den gleichen Weg, den der Kult des hl. Christophorus ging, legte auch derjenige der hl. Marga.
retha zuriick, mag es sich nun mit der Geschichtlichkeit dieser Jungfraumirtyrerin von Antiochien
verhalten, wie es will. Im Abendland begegnet unsihr Heiligenname zuerstim 9. Jh. im Gebiete von
Mainz—Fulda-Salzburg. Die Kalendarien des 10.—12. Jh. nennen sie dann immer hiufiger. Chur
und Pfifers kennen sie bereits im 12. Jh. Dem gleichen Jahrhundert gehéren die Margarethenkirche
in Lana bei Meran und die Margarethenkapelle in Chur an. Das Wachstum ihres Kultes zeigen am
besten zwei Patroziniumswechsel an. Die frithmittelalterliche Marienkapelle von Ilanz erscheint
1287 mit einem Doppelpatrozinium Maria und Margaretha, 1385 aber nur noch als Margarethen.
kapelle. Die Salvatorkapelle in Sampans (Sarganser Land), die im 12. Jh. noch als solche belegt
ist, erscheint 1394 als Margarethenkapelle. Hier kniipfte das Margarethenlied an184.

Die genannten vier Heiligen, St. Nikolaus und St. Blasius, St. Christophorus und St. Margaretha
haben eine gleichgeartete Geschichte. Sie wurden im Osten schon seit Jahrhunderten verehrt
(vielleicht am wenigsten sicher die hl. Margaretha), bevor ihr Kult in das hochmittelalterliche
Ritien kam. Dabei spielt nicht so sehr der direkte Einfluss von Italien die Vermittlerrolle, sondern
die von Italien her inspirierten Reformklsster und Reformzentren.

Damit beenden wir unsere Ubersicht, die manche Fragen iiberhaupt nicht beriihrte. Wenn
wir fiir unsere Untersuchung den byzantinischen Einfluss in den Vordergrund stellten, so darf
er, gesamthaft gesehen, keineswegs iibertriecben werden. Ritien ist keine Provinz des 6stlichen
Kaiserreichs gewesen. Es handelt sich bei den von uns aufgezeigten Beziehungen immer um Fern.
wirkungen, um einzelne Strahlen, die hier in ihren dussersten Spitzen irgendwie noch ihren Schein
leuchten liessen. Nicht ohne Grund bemerkte B. Brenk, dass «der byzantinische Einfluss in der
romanischen Wandmalerei Graubiindens nirgends wirklich grundlegend ist, sondern sich immer
nur auf Einzelelemente erstreckt; das byzantinische Element wird in Graubiinden (nach dem heute
Erhaltenen zu urteilen, das Bild kann sich ja durch eine einzige Entdeckung indern) stark um.
gesetzt in mittelalterliche Sprache»185. Das gilt nicht nur vom kiinstlerischen, sondern auch vom
geistigen Einfluss?86,

Eines aber diirfte wohl auch klargelegt sein, dass nimlich die Kunstentwicklung eng mit der
politischen und geistigen Geschichte verbunden ist. Es sind konzentrische Kreise, die nur zum
Schaden des Ganzen und des Einzelnen auseinandergerissen werden. Sosehr methodisch das Ein.
zelne bei der Erforschung zuerst untersucht werden muss, so muss es dann ins Ganze hineinkompo-
niert werden.

Ferner diirften diese Zeilen wieder zum Bewusstsein gebracht haben, dass das mittelalterliche
Ritien viel grosser war als das heutige Graubiinden und dass es sich vor allem gegen Siiden und
damit auch gegen Osten offenhiel.

183 Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953), 87-88. Z. f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961), 32, 108.
Uber Taufers siche FRopL (vgl. Anm. 72), 48 (mit Literatur).

184 Niheres jetzt in: Schweiz. Archiv f. Volkskunde §8(1962), 125ff.

185 Freundl. Mitteilung, 23. Aug. 1965.

186 Fiir Beschaffung von Bildvorlagen und literarischen Hinweisen und Hilfen ist der Verf. nicht nur Dr. Beat BRENK,
Basel, und P. JoseF Joos, Marienberg, zu Dank verpflichtet, sondern auch der Redaktion dieser Zeitschrift, vor allem
Dr. W. TRACHSLER, Landesmuseum Ziirich.

162



Tafel 61

SNHILYY LSNAM NHHOITIALIVIHLLINHOOH ANN -HQAA Add NI
SSOTANTA NAHOIOSINILINVZA WNZ AOVIALIAT “ATTON OST d

‘UIISO) UOA

WOISUy uueyo [ 3§ SIISO[M SOP YOIIY M) IBISNIN @ — "USISOPION UOA JUDISUY "UIRIRY ‘IS YIS ¥«

£

) S1ze) v




Tafel 62

a—d Figiirliche Stuccofragmente aus Disentis: a, b, d Menschliche Kopfe mit Resten der originalen Bemalung. - ¢ Stier-
kopf.

P. ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



Tafel 63

a, b Mustair GR, Klosterkirche, karolingische Malereien: @ Ausschnitt aus der Weltgerichtsdarstellung an der West-
wand: Christus in der Engelsglorie. — b Ausschnitt aus dem Vogelfries in der Nordapsis.

P. ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



iy 1

A

ot

a-d Mals im Vintschgau, Kirche St.Benedikt. Ausschnitte von der Dekoration der Ostwand (vgl. dazu Abb. 9):
a, b Stifterbildnisse (Details), ¢, d Teilstiicke der Halbsaulen, welche die Nischen flankieren.

P. 1SO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



Tafel 65

SNUILYY ISNAM NIAHOITHALIVIIZLLINHOOH AN -HO¥YJd 449d NI
SSNTANIA NHHOSINIINVZAT WNZ ADVIALIAL " AATTONW OST °d

‘Sunjuiwesisunyy OUSIIUFI() ‘[9Se Y[ €T JUY ‘ZBAIdQQ) SNE TCUUOPRIY 9 — “SUN[WIIERSSHYNS ‘SIIUISI "00Z Wn ‘S[PISLyIdqQ sne
ISNWISOPUET| "ZIOMYDS ‘YOIINZ "(O[[ WN ‘INY") SN BUUOPR ¥ : }197 UDYISIUBWOIL I9P I9P[IUIUUOPRY SYISIIRY 7 -V

CUUOpPEBJN q — "win

9

b 4 o £ MR

4
1
A




Tafel 66

a—e Hochmittelalterliche Schriften des ratischen Gebiets: a Miistair GR, Klosterkirche, Dedikationsinschrift von 1087, —
b Mistair, Klosterkirche, Dedikationsinschrift um 1150-1220. - ¢—¢ Inschriften vom Thronsessel der Madonna aus
Oberkastels (vgl. Tf. 655), um 1200.

P. 1ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



W
A

7
i/

i ‘\f‘r.
N
< TRk ™

a-c Elfenbeinreliefs von einem ehemals in Disentis aufbewahrten, heute verschollenen Kéastchen. Zeichnung der Mitte

des 19. Jh.

d, e Tragaltar mit Elfenbeinreliefs des 11. Jh. (Schule von Salerno oder Amalfi). L.ondon: d Schrigansicht
¢ Ansicht von oben.
P. 1SO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



Tafel 68

." g
)
8
!
'8
‘1
]

P s

a-d Kasel der 2. Halfte des 12. Jh. Leinwand mit Seiden- und Goldstickereien; das aufgenidhte Gabelkreuz, eine orienta-
lische Spolie mit arabischen Schriftzeichen. Stift Marienberg im Vintschgau: a Rickseite, b—c Vorderseite, d Ausschnitt
aus der Stola.

P. 1ISO MULLER: BEITRAGE ZUM BYZANTINISCHEN EINFLUSS
IN DER FRUH- UND HOCHMITTELALTERLICHEN KUNST RATIENS



	Beiträge zum byzantinischen Einfluss in der früh- und hochmittelalterlichen Kunst Rätiens
	Anhang

