Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 23 (1963-1964)

Heft: 4

Artikel: Die Marienkrénung der Kathedrale von Lausanne und die
verschiedenen Typen der Marienkronung im 12. und frihen 13.
Jahrhundert

Autor: Suter-Raeber, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Marienkrénung der Kathedrale von Lausanne

und die verschiedenen Typen der Marienkronung im 12. und friihen 13. Jabrbundert
Von REGULA SUTER/-RAEBER

(Tafeln 45—48)

Der «Portail peint» an der Marienkathedrale von Lausanne stellt den Ikonographen vor ein
schwieriges, bisher ungelsstes Problem?®. Zwar kann die Darstellung des um 1230 entstandenen
Tympanons? sicher als eine Krénung Marii gedeutet werden: Maria steht, demiitig und ungekront,
rechts der Mandorla, in der Christus in Frontalstellung majestitisch thront. Ehrfiirchtig, die Hinde
anbetend gefaltet, blickt sie zu threm Sohn empor, der, die Mitte des Tympanonfeldes einnehmend,
die ganze Darstellung beherrscht. Zwei Engel stiitzen die Mandorla; ein dritter steht auf einer
Wolke links von Christus und reicht ihm mit verhiillten Hinden eine Krone dar, die der Gottes-
sohn, mit der rechten Hand die Mutter segnend, mit der Linken ergreift. — Handelt es sich also im
Lausanner Tympanon fraglos um eine Darstellung, wo Christus im Begriffe steht, Maria die himm.
lische Krone aufzusetzen, so zeigt die Form, in der das geschicht, ikonographisch einen Typus, der
von dem im 12. und frithen 13. Jh. iiblichen entschieden abweicht. Der in der kunstwissenschaft
lichen Literatur iibliche Begriff « Marienkrénung» impliziert nimlich fiir jene Epoche folgende
Darstellungen3: entweder wird die neben Christus thronende Gottesmutter von ihrem Sohn oder
von cinem Engel gekront, oder sic empfingt, bereits gekrént, den Segen Christi. Diese zweite
Variante wird auch als « Triumph Marii» bezeichnet, weil sie, im Gegensatz zur ersten, nicht den
Akt der Kronung wiedergibt, sondern Maria in ihrer géttlichen Pracht als Himmelskénigin zeigt.

Handelt es sich nun tatsichlich in der Lausanner Marienkrénung um einen Ausnahmefall der
grossen Regel? Die folgende Untersuchung soll den Nachweis erbringen, dass dem nicht so ist,
dass auch sie einem bestimmten Schema verpflichtet ist, fiir welches Beispiele namhaft gemacht und
Vorstufen nachgewiesen werden konnen. Als « Krénung der stehenden Maria», wie ich ihn nennen
mdchte, stellt sich dieser Typus neben den bekannten, der im Gegensatz dazu als « Kronung der
thronenden Maria» zu bezeichnen wire.

* E.BacH, La Catbédrale de Lausanne, Les Monuments d’ Art et d’Histoire du Canton de Vaud (Bile 1944) I, 179 ff.
— E.M.BLASER, Gotische Bildwerke der Kathedrale von Lausanne (Basel 1018). — J.GANTNER, Kunstgeschichte der Schweiz
(Frauenfeld 1947) I, 108 fF.

2 M. GRANDJEAN: A propos de la construction de la Cathédrale de Lausanne, in: Genava 1963, 261 ff., im speziellen 267 und 273,
Anm. s7.

3 M. AUBERT, Monographie de la Catbédrale de Senlis (Paris 1910), 62 ff. — A. CoNAN, Le Couronnement de la Vierge, in:
Direction des Musées de France, positions des théses, 232, — A.KATZENELLENBOGEN, The sculptural programs of Chartres
Catbedral (Baltimore 1959), 56 ff. - K.KUNSTLE, Ikonographie der christlichen Kunst (Freiburg im Breisgau 1928) I, s70 ff.
— E.MALE, 1. L’ Art reljgieux du XIle siécle en France (Paris, 3. Auflage 1928), 435 ff. 2. L’ Art religieux du X1lle siécle en France
(Paris 1925), 256 ff; 3. The early Churches of Rome, iibersetzt von D.Buxton, (Chicago 1960), 140 ff. — L.REAU, L’Icono-
graphie de Vart chrétien (Paris 1957), II/2, 621 ff. — J.VANUXEM, Les Portails détruits de la Catbédrale de Cambrai et de St-Nicolas
d’ Amiens, in: Bulletin Monumental 103 (1945), 89 ff. — P.WILHELM, Die Marienkronung am Westportal von Senlis, Diss.
(Hamburg 1941). — G. ZARNECKI, The Coronation of the Virgin on a capital from Reading Abbey, in: The Journal of the War-
burg and Courtauld Institute 13 (1950), 1 ff.

2 197



Doch erschopft sich das Thema der Marienkrénung im 12. Jh. nicht mit diesen beiden Typen;
bei meinen Forschungen sind mir noch drei weitere Variationen begegnet, wovon die eine, die
«Krénung der himmelfahrenden Maria-Sponsa», ebenfalls eine Neuschdpfung des 12. Jh. zu sein
scheint, wihrend die beiden andern in der Tradition des 10. und 11. Jh. stehen4. Davon soll an-
schliessend an die Untersuchungen iiber die Krénung der stehenden und der thronenden Maria die
Rede sein.

I. DIE ¢KRONUNG DER STEHENDEN MARIA»

a) Kronung Marii

Dass es sich bei der Marienkrénung in Lausanne (Tafel 454), wo der Akt der Krénung an der
stchenden Maria vollzogen werden wird, weder um einen Einzelfall noch um eine Bildschépfung
des 13. Jh. handelt, beweisen zwei Illustrationen in Handschriften des 12. Jh.: Auf fol. 16 ro des
Ms. 44 der P. Morgan Library in New Yorks, um 1170 entstanden, heben vier Engel eine Mandorla
empor, in welcher rechts Churistus, gekront und nimbiert, auf einem lehnenlosen Stuhl thront (Tafel
46b). Das Haupt des frontal Sitzenden ist leicht gegen Maria geneigt und sein Blick ist auf die Krone
gerichtet, die er eben seiner Mutter aufsetzt. Maria steht, auffillig klein, zu seiner Rechten und hebt
ihre Hinde bittend und anbetend zu ihm empor.

Sehr dhnlich ist die Kronung Marii gegen das Ende des 12. Jh. auffol. 199 ro des Hortus Delicia-
rum der Herrad von Landsberg wiedergegeben®. Christus und Maria werden hier allerdings nicht
durch eine Mandorla ausgezeichnet, Maria tritt vielmehr an der Spitze eines Zuges von Jiingern vor
Christus hin, neigt bescheiden thr Haupt und empfingt die Krone des ewigen Lebens vom thro.
nenden Christus. Christus und Maria halten je eine Schriftrolle in Hinden, deren Text in der Nach-
zeichnung jedoch nicht mehr erhalten ist (Tafel 464).

Mit dem erbrachten Nachweis, dass das Schema der Marienkrénung von Lausanne einem be-
stimmten, seit der zweiten Hilfte des 12. Jh. auftretenden Typus der Marienkrdnung zugehért, ist
noch nicht abgeklirt, weshalb gerade auf diesen relativ seltenen Typus zuriickgegriffen wurde. Nur
eine Untersuchung seiner Wurzeln und seiner typologischen und inhaltlichen Vorstufen kann
seine Wahl fiir die Darstellung in Lausanne verstindlich machen.

b) Vorstufen

Im frithen Mittelalter gibt es viele Darstellungen, wo Heilige, Kaiser und Pipste durch eine Kro-
nung geehrt und erhéht werden7. Zur Wiedergabe dieses Ereignisses bildeten sich drei Haupt-

4 Absichtlich ist in diesem Artikel nur von der Krénung Marii nach ihrem Tode die Rede. Die Krénung der Madonna
mit dem Kind miisste in einem anderen Zusammenhang untersucht werden.

5 J.PoRCHER, Medieval French Miniatures (New York o.d. [1960]); auf Seite 44 schreibt er das Ms., das aus der Bibliothek
von St-Martial in Limoges stammt, einem Kiinstler der Chartres-Scheiben oder einem seiner Schiiler zu. Er datiert die Illu.
minationen «wahrscheinlich ein wenig spiter als die Scheiben von Chartres (1150-60)».

¢ HERRADE DE LANDSBERG, Hortus Deliciarum, ed.: A. Straub und G.XKeller (Strassburg 1901), pl. XLII, Text p. 34.
Die Herausgeber sehen in der weiblichen Figur allerdings ein Symbol der Kirche, die Ekklesia, und nicht Maria: «Les apé-
tres qui par leurs prédications, leurs fatigues et leurs souffrances ont formé I'église, ont I’honneur de présenter 3 leur Maitre la
réunion de tous les fidéles sous les traits d’une digne épouse que le Christ se plait 3 couronner» (p. 34). — Aus dem Kontext
geht nicht hervor, ob Ekklesia oder Maria dargestellt ist: Vor unserem Bild finden sich Illustrationen zur A postelgeschichte,
nach ihm beginnt die Wiedergabe des Kampfes zwischen den Tugenden und Lastern. Ebenso einleuchtend wie die Erklirung
der weiblichen Figur als Ekklesia scheint mir in diesem Zusammenhang ihre Deutung als Maria zu sein, als Maria, die von
den Aposteln zu Christus gefiihrt wird. Paulus geleitet Maria zu Christus hin, und Maria leistet in ihrer Eigenschaft als
Mutter Christi Fiirbitte. Diese Deutung wird bestiirkt einerseits durch die Verwendung eines Schemas, das im iibrigen fiir die
Krénung Marii reserviert ist, und anderseits durch die Tatsache, dass im 12. Jh. die Krénung der Ekklesia nie im Bild fest-
gehalten wird (Siehe: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte II, col. 1116: «Brauty, und IV, col. 1200: «Ekklesia».) Wie
weiter unten gezeigt wird, sind Maria und Ekklesia sowohl in der Literatur als auch in der bildenden Kunst in der 2. Hilfte
des 12. Jh. so sehr zu einer Einheit verschmolzen, dass es im Grunde nicht mehr von Bedeutung ist, ob in dieser Illustration
das Gewicht mehr auf Maria oder mehr auf die Ekklesia gelegt wird.

7 WILHELM, (vgl. Anm. 3) 40 ff.

198



typen aus, wobei der folgende am hiufigsten vorkommt: Christus, in einer Mandorla thronend oder
stechend, setzt dem demiitig sich Neigenden oder Knienden die Krone aufs Haupt3. In einer zweir
ten Variante wird die Krone oder der Kranz des ewigen Lebens dem Auszuzeichnenden von oben
aus der Hand Gottes dargereicht9, wihrend in der dritten die Krénung des Erwihlten durch Engel
gezeigt wird ™°. Gemeinsam ist allen drei Typen, dass sie die Distanz zwischen dem Kronenden und
dem gekront Werdenden scharf betonen.

Typologisch sind die drei obenerwihnten Krénungen der stchenden Maria durchaus diesen
Heiligen., Kaiser und Papstkrénungen vergleichbar; hier wie dort handelt es sich um das Schema
des thronenden Christus, der die neben thm Stehenden kront. Die Annahme, diese im 10. und
11. Jh. so beliebte Darstellung der Kaiserkrénung habe den Marienkrénungstypus beeinflusst, mag
im ersten Augenblick um so iiberzeugender erscheinen, als der Kaiser im Osten « mediator» zwi-
schen Menschheit und Christus genannt wird — eine Epitheton, das sonst nur zur Charakterisierung
Marii gebraucht wird . Desgleichen konnte man in der Ubertragung der Kaiserkronungsformel
auf die Marienkrénung eine ihnliche Entwicklung vermuten wie sie im frithen Mittelalter stattge-
funden hat, wo die urspriinglich fiir die Kaiserdarstellungen geprigten Typen zur Wiedergabe
christlicher Inhalte umgearbeitet worden sind 2.

Mir scheint jedoch, es liege der Marienkronung ein anderes Vorbild zugrunde, und zwar ein
Vorbild, das bereits auf die Hauptpersonen der Krénung, Christus und Maria, hinweist und auch
die Aussagen der spiteren Marienkrénung wenigstens teilweise in sich trigt. Mag auch der Typus
der Heiligen., Kaiser- und Papstkrénungen das Schema Marienkrénung angeregt haben, scine
Waurzeln hat es in Darstellungen der Fiirbitte Marid, welche ihrerseits in einem bestimmten Zu-
sammenhang mit Deesisdarstellungen stehen.

Schon friih finden sich Darstellungen, wo Maria in besonderem Masse als Fiirbitterin charakteriv
siert wird. So erscheint z. B. auf einer Illumination des Sakramentars von Worms im 10. Jh.13 die
Zweiergruppe Christus—Maria in folgender Weise: Der nimbierte Christus thront frontal auf einer
Bank; sein Blick ruht auf Maria, welche, ebenfalls nimbiert, zu seiner Rechten steht; ihre rechte
Hand ist bittend erhoben, in ihrer Linken trigt sie ein Buch. Eine im obersten Viertel der Illumina-
tion angebrachte Inschrift erklirt die Darstellung: « Aurea stella maris, regalis virgula floris, suppli-
cat hic genito virgo Maria suo, ut clemens famulus gratissima dona salutis dignetur ferre, matris
honore suae» (Tafel 46¢). Maria ist hier als die fiirbittende Vermittlerin gekennzeichnet — es sind die
gleichen Eigenschaften, die im 12. Jh. bei ihrer Krénung hervorgehoben werden.

In einen grosseren Zusammenhang einbezogen, tritt Maria sodann als alleinige Fiirsprecherin in
einer Weltgerichtsdarstellung auf: Auf den Fresken der Westapside von St. Georg in Reichenau.
Oberzell (11. Jh.) 4 steht sie hoheitsvoll neben dem richtenden, frontal thronenden Christus und
weist mit ihrer Rechten empfehlend auf die nachfolgenden A postel. Den Maria entsprechenden
Platz zur Linken Christi nimmt ein Engel mit Kreuz ein.

Eine direktere Vorstufe der Marienkrénung im P. Morgan Ms. 44 und am «Portail peint» in
Lausanne darf das um 1120/24 entstandene Marientympanon der Kirche Notre-Dame in La
Charitéssur-Loire genannt werden (Tafel 476). Der in der Mandorla thronende, in Dreiviertelansicht

8 Der Typus wurde im Osten im 7. Jh. geprigt. Beispiel: Krénung des Romanos I'V und seiner Gemahlin Eudoxia auf
einer Elfenbeintafel der Bibliothéque Nationale in Paris . — Beispiel im Westen: Krénung Heinrichs II. und seiner Gemahlin
Kunigunde im Perikopenbuch Heinrichs II. Miinchen, Cod. lat. 4452. Cim. §7, fol. 2. Ende 10. Jh.

9 Zum Beispiel Krénung Kaiser Ottos durch Christus im Aachener Evangeliar der Reichenauerschule, im Aachener
Domschatz.

10 Zum Beispiel Krénung Basils II. in einem griechischen Psalter (Venedig, Marc, graec. 17, fol. 1). Zwei von der Seite
herbeifliegende Engel belehnen den Kaiser mit Krone und Lanze.

1t E. KANTOROWICZ, Laudes regiae (Berkeley und Los Angeles 1946), 81.

12 A GRABAR, L’Empereur dans I’ Art Byzantin (Paris 1936), 198.

13 Paris, Ars. 610, fol. 25 vo. — 3. Viertel des 10. Jh.

14 Die Kultur der Abtei Reichenau (Miinchen 1925): J. SAUER, Die Monumentalmalerei der Reichenau, 927. Abh. p.9s1, pl.13.

199



nach rechts gewendete Christus nimmt die Mitte des Tympanonfeldes ein. Er segnet die zu seiner
Linken schwebende, im Profil gegebene, nimbierte Maria, die ihre Arme im frithchristlichen Fiir-
bittegestus gegen Christus gedffnet hat. Hinter ihr ist das Fragment eines knienden Ménches zu erken.
nen. Links der Mitte stehen zwei gegen Christus blickende Engel, wovon der dussere einen Kreuzstab
trigt. Unter ihnen, zwischen stark zerstérten Striuchern mit langen Blittern, welche die untere
Partie des Tympanons véllig iiberziehen, sind noch einmal die Fragmente zweier Mnche feststell-
bar. Wie ich frither schon dargelegt habe?s, steht die Darstellung in engem Zusammenhang mit der
Illumination des Wormser Sakramentars. Wie dort bilden Maria und Christus, einander zugewandt
und in ein stummes Zwiegesprich vertieft, eine in sich geschlossene Gruppe (Tafel 474). Doch ist die
Darstellung hier um zwei Erzengel und um die Menschen, welchen die Fiirbitte Marii gilt, erweitert5a,

Auch im 12. Jh. spielt die fiirbittende Maria in Weltgerichtsdarstellungen eine hervorragende
Rolle. Ahnlich wie in Reichenau-Oberzell vermittelt im Jiingsten Gericht des Tympanons von
Conques Maria zwischen Christus und den um ewige Seligkeit flchenden Menschen?. Sie fiihrt,
die Hinde bittend ineinandergelegt und zum frontal thronenden Christus emporschauend, die
Menschenschar von links gegen Christus hin. — Ungefihr gleichzeitig erscheint Maria im Weltge-
richt des Gislebertus an der Westfassade der Kathedrale von Autun?7. Thre Bezichung zu Christus
ist jedoch nicht mehr so eng wie in den eben aufgezihlten Beispielen: sie thront frontal, mit erhobe-
nen Hinden, links der Mandorla des richtenden Christus; unter ihr dringen sich die Apostel, an
Wuchs viel linger als Maria, gegen Christus hin. — Noch einmal klingt dies Thema in den Fresken
des Baptisteriums von Riva San Vitale am Ende des 12. Jh. nach. Eine Weltgerichtsdarstellung
nimmt die Nordapsis ein; die Ostapsis dagegen weist eine Darstellung der Himmelfahrt Marii auf.
B.Brenk hat iiberzeugend dargelegt, dass auch hier Maria in der Rolle der Fiirbitterin auftritt und
eng mit dem Gerichtsgeschehen verbunden ist.

Siamtlichen aufgezihlten Beispielen ist gemeinsam, dass Maria, wenn nicht die einzige, so doch
die Hauptfiirbitterin vor Christus ist. Es gibt nun allerdings im Abendland zur gleichen Zeit —
zwar wesentlich seltener — auch Darstellungen, in welchen Johannes der Tiufer der Maria als
gleichwertiger Fiirbitter gegeniibersteht. Diese Dreiergruppe Christus, Maria und Johannes wird
Deesis genannt, obwohl die wortliche Ubersetzung des griechischen d1jeots « Gebet, demiitige
Bitte» ist und nichts iiber Person und Anzahl der Handelnden aussagt™. Der Typus der Deesis
wurde im Osten geprigt und findet sich dort seit dem §. Jh. Im Gegensatz zu Italien, das die Deesis

15 R.RAEBER, La Charité-sur-Loire, Monographie der romanischen Kirche Notre-Dame unter spezieller Beriicksichtigung
der Skulpturen, Diss. (Bern 1964), 121 ff., Abb. 55, s6.

152 D, KOEPPLIN wies mich freundlicherweise auf eine Miniatur aus dem «libro de los testamentos» in der Kathedrale von
Oviedo hin, die, zur gleichen Zeit wie das Tympanon von La Charité entstanden (1126-1129), die gleiche Grundidee ver-
korpert: Im oberen Teil des Blattes thront Christus in der Mandorla, die Rechte segnend ethoben, mit der Linken das Buch
des Lebens umfassend, umgeben von den vier Evangelistensymbolen, zwei Seraphim, zwei Engeln und den 12 Aposteln.
Die Mitte der unteren Bildhilfte nimmt der kniende, die Hiinde Aechend erhobene « A defons rex castus» mit seinem Waffen.
triger ein. Links steht Maria, ihm zugewandt; mit ihren Hiinden weist sie fiirbittend auf ihn und auf Christus - sie ist auch
hier die Mittlerin. Und schliesslich totet Michael auf der linken Blattseite einen langschwinzigen Drachen.

16 CH.BERNOULLIL, Die Skulpturen der Abtei Conques-enRouergue, Diss. (Basel 1956), 63, Abb. pl. 25. — Um 1130.

7 D.GrivoT und G.ZARNECKI, Gislebertus, Sculpteur &’ Autun (Trianon presse 1960), Abb. B. — Um 1130.

8 B, BRENK, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz, Diss. (Bern 1963), 112 ff., fig. 8, 9. Bei dieser Gelegenheit méchte
ich Beat Brenk fiir seine verschiedenen Hinweise und Anregungen, die er mir in Zusammenhang mit der vorliegenden Arbeit
gab, danken.

19 Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte I11, coll. 1198 ff. Hier wird der Begriff Deesis ausschliesslich fiir die Dreiergruppe
Christus, Maria und Johannes verwendet. In der kunstwissenschaftlichen Literatur kann jedoch auch die Dreiergruppe Chriv
stus, Maria und ein fiirbittender Heiliger Deesis genannt werden (z.B. REau, (vgl. Anm. 3), II/2, 732, oder WILHELM,
(vgl. Anm. 3) 26 f.). Ferner wendet man den Begriff Deesis auch dann an, wenn Maria allein bei Christus Fiirbitte leistet
(WiLHELM [vgl. Anm. 3], p. 27) und schliesslich subsumiert man unter « Grosser Deesis» diejenigen Darstellungen, in wel
chen sich zu Maria und Johannes noch weitere Fiirbittende wie Engel, Heilige oder Apostel gesellen (RDK, s. oben). Der
«Index of Christian Art» in Princeton bezeichnet simtliche Varianten als Deesis. — Ich werde mich der Ubersichtlichkeit
wegen an die Definition des Reallexikons halten.

200



seit dem 7. Jh. kennt und darstellt, tritt sie nérdlich der Alpen erst in ottonischer Zeit auf byzanti.
nischen Elfenbeinskulpturen auf. Als selbstindige Komposition kommt die Deesis im Norden im
11. Jh. nicht mehr vor; die zwei einzigen erhaltenen Belege zeigen sie erweitert oder kombiniert mit
andern ikonographischen Themenkreisen:

Avus fol. 3 ro eines Ms. von Stavelot, das die Werke des Gregor von Nazianz enthilt?, treten, um
die Deesis angeordnet, als weitere Fiirbitter die Erzengel Gabriel und Raphael, welche iiber Maria
und Johannes die Mandorla Christi halten, und die A postel und Gregor zu Fiissen Christi auf;
die letzteren umgeben den Schreiber des Ms., welchem die Fiirbitte aller gilt. Inschriften verstirken
hier die Gesten der Fiirbittenden. Uber Maria und Johannes lauten sie: « Poscit cum matre hoc
Baptistatus» und «huic miserere Deus», und unter Maria heisst es im speziellen: « Supplicat hinc
cum precibus». Zwischen den schwebenden Engeln prizisiert eine Inschrift: « Angelus huic Gabriel
subvenit et Raphael» und die Apostel sagen: « Hoc cuncti oramus: misere ei deus» (Tafel 484).

Die zweite erhaltene Deesisdarstellung des 11. Jh. ist mit einer MaiestassDomini-Darstellung ge-
koppelt: Auf dem A psisfresko der Schlosskapelle von Les-Allinges in Burgund?* thront Christus
in der Mandorla, umgeben von den vier Evangelistensymbolen, zwischen Maria und Johannes.

Bis in die zweite Hilfte des 12. Jh. verschwindet der Typus der Deesis im Westen, tritt dann aber
schlagartig in den verschiedensten Gebieten auf und hilt sich bis ins 1 5. Jh. Aber als Einzelgruppe
kommt die Deesis auch jetzt nicht vor. Wie in Les-Allinges kann sie mit der Maiestass-Domini
kombiniert werden — zum erstenmal 1166 in der Apsis von St. Patroklus in Soest?? — oder aber sie
wird integrierender Bestandteil von Weltgerichtsdarstellungen; Beispicle dafiir finden wir im P.
Morgan Ms. 44 um 1170, im Bamberger Psalterium der Staatlichen Graphischen Sammlung in
Miinchen ebenfalls um 1170, im Hortus Deliciarum der Herrad von Landsberg um 1190 und vor
allem von 1190 an auf den Weltgerichtstympana der franzésischen Kathedralen (Laon, Paris,
Chartres, Amiens, Reims).

Die hier in chronologischer Folge namhaft gemachten Darstellungen zeigen das Folgende auf:
Bis ins dritte Drittel des 12. Jh. ist Maria fast ausschliesslich alleinige Fiirbitterin bei Christus; nur
zweimal steht ihr Johannes der Tiufer als gleichwertiger Fiirsprecher gegeniiber. Christus und
Maria mediatrix kommen als Einzelgruppe (Wormser Sakramentar) oder in einen grésseren Zu-
sammenhang einbezogen (La Charité) vor. Ferner kann die Maria mediatrix in Weltgerichtsdar-
stellungen eine zentrale Stellung einnehmen (Reichenau, Conques, A utun). Dabei ist allerdings zu
sagen, dass hier das Verhiltnis Christus—Maria weniger eng ist als in den beiden erstgenannten Bei
spielen. Maria ist wohl in Blick und Gestik auf Christus ausgerichtet, doch thront dieser frontal,
ohne eine direkte Beziehung mit seiner Mutter aufzunehmen; es handelt sich nicht um eine in sich
geschlossene Gruppe. — Ein weiteres Ergebnis dieses Uberblickes lautet: Bis ins dritte Drittel des
12. Jh. ist Maria alleinige Fiirbitterin in Weltgerichtsdarstellungen. Plstzlich und unvermutet wird
ihr dann Johannes der Tiufer bei der Fiirbitte beigesellt. Die Deesis ist und bleibt nun wichtiger
Bestandteil der Weltgerichtsdarstellungen; dies ist besonders iiberraschend, wenn man bedenkt, dass
die beiden vereinzelten Deesisdarstellungen des 11. Jh. nicht in Zusammenhang mit dem Weltge-
richt standen. Ahnlich wie die Koimesis3 scheint die ebenfalls urspriinglich byzantinische Deesis
um 1170 in Nordeuropa neu entdecke, mit Freuden aufgegriffen und von nun an nicht mehr aufge.
geben worden zu sein.

¢) Gebalt des Matienkrinungstypus

Auf fol. 16 ro im P. Morgan Ms. 44 steht die demiitig den Kopf neigende und die Hinde fiir

bittend ineinanderlegende Maria neben Christus. Darin schliesst sie sich an die oben aufgezihlten

20 Bruxelles, Bibliothéque Royale, II, 2570, fol. 3 ro. Opera Gregorii Nazianzi.

21 P, DEscHAMPS und M. THIBOUT, La peinture murale en France (Paris 1951), 47 ff., pl. 8.

22 Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, (vgl. Anm. 19) col. 1200.

23 Der byzantinische Typus der Darstellung des Marientodes — man nennt ihn Koimesis — tritt zum erstenmal im Westen
am Tympanon von Senlis auf.

201



Beispiele der Fiirbitte Marii an. Bestitigt wird diese Feststellung durch eine Illustration des Welt-
gerichtes im gleichen Manuskript24, wo Maria, in entsprechender Tracht und Gestik zusammen mit
Johannes beim richtenden Christus Fiirbitte leistet. Im besonderen ist jedoch diese Marienkrénung
an die Fiirbittedarstellungen von Worms und La Charité, in welchen Christus und Maria eine in
sich geschlossene Gruppe bilden, anzureihen, denn Maria ist hier zu Christus in die Mandorla ein-
getreten, ist dadurch noch inniger mit ihm verbunden als bisher, und wird gekrént.

Auf der gleichen Entwicklungsstufe steht die Marienkronung im Hortus Deliciarum. Es er-
iibrigt sich, linger auf diese einzugehen, da ein Vergleich mit der Marienkrénung im P. Morgan
Ms. 44 nur Ubereinstimmungen in den wesentlichen Teilen aufweist. Die Kronung wird aller
dings nicht in der Mandorla vollzogen und hinter Maria dringt sich ein Zug von Aposteln, wel-
cher Maria bei ihrer Fiirbitte unterstiitzt.

Mit der Einsicht, dass der Ursprungsort des Typus « Kronung der stehenden Maria» typologisch
und inhaltlich in den Darstellungen der Fiirbitte Marii liegt, kann auch die Wahl des Schemas fiir
das Marienportal von Lausanne erklirt und der ganze Skulpturenzyklus des « Portail peint» gedeu-
tet werden. Mit dem Marientympanon von La Charité verbindet die Tatsache, dass die nimbierte
Maria fiirbittend neben der Mandorla steht und von Christus gesegnet wird. Doch wird hier zu-
sitzlich die Kronung der Maria einbezogen, und damit steht Lausanne nicht nur im Typus, son-
dern auch seinem Gehalte nach dem P. Morgan Ms. 44 und dem Hortus Deliciarum nahe. Neu
und einmalig ist in Lausanne jedoch, dass das Schema der Krénung der stchenden Maria mit ih-
rem Tod in Zusammenhang gebracht wird (Tafel 45b).

Die Sturzskulpturen des « Portail peint» mit der Wiedergabe des Todes Marii und ihrer Aufer-
weckung sind in enger ikonographischer und stilistischer Anlehnung an die Portalskulpturen der
Marienkirche von Senlis entstanden?s. Dort ist die Marienkrénung dem Typus « Kronung der
thronenden Maria» verpflichtet. Weil ferner in Lausanne neben den Sturzskulpturen auch einige
Siulenfiguren dem Programm von Senlis entnommen sind, ist es in hohem Masse verwunderlich,
dass sich die Tympanondarstellung von Lausanne nur inhaltlich, nicht aber dem Typus nach der-
jenigen von Senlis angleicht. Von den Siulenfiguren erinnern an das Programm von Senlis: Si
meon, Johannes der Tiufer, Moses, Jeremia, David, Jesaia26, welche am linken Gewinde ihren
Platz haben?7; als Vorliufer Christi treten diese alttestamentlichen Figuren immer an Marienkrs,
nungsportalen auf. Anders verhilt es sich dagegen mit den sechs Figuren des rechten Gewindes,
welche Vertreter des Neuen Testamentes sind. Die Identitit der vier an das Portal anschliessenden
Figuren mit Petrus, Paulus, Johannes Evangelista und Matthius ist gesichert. E. Bach28 will in den
zwel restlichen Lukas und Markus erkennen, wobei er seine Annahme aber nur mit dem Argu.
ment, auf Johannes und Matthius miissten notwendigerweise die zwei weiteren Evangelisten folgen,
begriinden kann. Johannes und Matthius treten jedoch auch in der Reihe der A postel auf, so z. B.
an den Gewinden des mittleren Siidportals in Chartres (vor 1220)2; folglich kénnte es sich auch
in Lausanne um die Darstellung von sechs Aposteln und nicht von zwei Aposteln und den vier
Evangelisten handeln. Weder der eine noch der andere Zyklus trat jemals an einem Marienkrs.

24 MALE (vgl. Anm. 3/1), Abb. p. 407.

35 AUBERT (vgl. Anm. 3). — WiLHELM (vgl. Anm. 3). — Zur Datierung siche W.SAUERLANDER, Die Marienkrinungs-
portale von Senlis und Mantes, in: Wallraf-Richartz-Jahtbuch (1958), 115 ff., im speziellen 134 f. — Abb. siche M. AUBERT,
French Sculpture at the beginning of the Gothic Period (1140-122, Pantheon, Florenz 1929), pl. 56 f.

26 BACH (vgl. Anm. 1), 193 ff.

37 Die Attribute der Vorliufer Christi stimmen mit denjenigen der Christophoren in Senlis und in den Werken seiner
ikonographischen Nachfolge nicht in allem iiberein. Moses trigt z. B. in Senlis nicht nur die Gesetzestafeln, sondern auch den
Stab mit der ehernen Schlange, ein Attribut, das bei Gewindefiguren nur zwischen 1170 und 1215 verwendet wird und fir
den in Senlis geprigten Christophorenzyklus typisch ist. Sieche W.SAUERLANDER, Sens and York, in: J. of the British
Archeological Association (1958), s7 f.

38 BacH (vgl. Anm. 1) 186.

%9 L.GRODECKI, The transept portals of Chartres Cathedral, in: The Art Bulletin (1951), 156 ff.

202



nungsportal auf. Apostel als Gewindefiguren kommen zum erstenmal am Westportal von Sens vor,
auf dessen Tympanon sich das Jiingste Gericht ereignet (Ende 12. Jh.) und sind von da an fester
Bestandteil des ikonographischen Programms von Gerichtsdarstellungen an den hochgotischen
Portalen (Westfassade der Kathedrale von Paris; Chartres-Siid, usw.)3°. Erkennen wir dagegen an
dem Gewinde von Lausanne die beiden A postelfiirsten und die vier Evangelisten, so wiirde auch
dieser Zyklus auf einen Zusammenhang mit dem Jiingsten Gericht hinweisen. An der Gallus-
pforte in Basel sind die Gewindestatuen der vier Evangelisten mit Szenen des Jiingsten Gerichtes
verkniipft3r, und auch der Engelspfeiler in Strassburg zeigt die Kombination von Darstellungen
entsprechenden Inhalts32. Am Westportal von NotrezDame in Paris stechen die Evangelistensym.
bole neben den A posteln direkt unter dem Weltgericht; sie sind an den Gewinden, neben der Tiir
und neben den Strebepfeilern, als Konsolen von Diensten ausgearbeitet, angebracht33. — Nicht nur
der Figurenzyklus am rechten Gewinde des Lausanner Portals, sondern auch die Trumeaufigur,
ein hl. Michael34, und die Altesten, welche die Archivolten des Portals zieren — es sind hier nur 20
anstatt 24 eingebaut — mahnen an den Tag des Weltgerichtes. Michael, der Seelenwiger — sein
chemaliges Attribut, die Waage, ist zerstért — hat hier den Platz eingenommen, der an anderen
Marienkrénungsportalen der Maria reserviert ist. Die sonst in den Archivolten iibliche Wurzel
Jesse ist durch die Altesten verdringt worden., Am Westportal von St-Denis rahmen die Altesten
in den Bogenliufen ein Weltgericht; sie werden jedoch auch, wie z. B. in Moissac oder in Chartres-
West, zur Maiestas Domini in Bezichung gebracht.

Die Untersuchung des ikonographischen Programms des « Portail peint» fiihrt also zu folgendem
Resultat: Die Christophoren des linken Gewindes, die Tod, und Auferweckungsszenen des
Sturzes, die Tracht Christi und der Gehalt des Tympanons, nimlich die Krénung Marii, sind im
Skulpturenzyklus von Laussanne Komponenten, die an andern Marienkrénungsportalen den
wichtigsten Bestandteil der Darstellung bilden. Die Statuen des rechten Gewindes dagegen, seien
es nun sechs A postel oder die beiden A postelfiirsten und die vier Evangelisten, kommen seit Ende
des 12. Jh. in Zusammenhang mit Weltgerichtsdarstellungen vor, ebenso der hl. Michael und die
24 Altesten. Und nun miissen wir auf eines der Ergebnisse, das wir bei der Untersuchung der Fiir.
bittedarstellungen gewonnen haben, zuriickgreifen: Wir haben dort festgestellt, dass Maria bis 1170
alleinige Fiirbitterin beim Christus des Weltgerichtes ist. Sie steht in fast allen erhaltenen Beispielen
zur Rechten des frontal in der Mandorla thronenden Christus und vollzieht mit ihren Hinden einen
Fiirbittegestus — d. h. in Lausanne entsprechen Anordnung von Christus und Maria, ihr Verhilt
nis untereinander und die Charakterisierung der Maria als fiirbittende Mediatrix genau dem Fiir-
bittetypus der romanischen Gerichtsdarstellungen. Somit bilden die beiden Hauptfiguren nicht nur
das Zentrum der Kronungsdarstellung, sie spielen gleichzeitig auch auf das Weltgericht an. Be-
zeichnenderweise wurde nicht der «moderne» Fiirbittetypus, die Deesis, gewihlt, sondern man zog
es vor, den veralteten mit neuem Leben zu erfiillen, da dieser ja bereits auf die beiden Hauptfiguren
zugeschnitten und schon frither fiir Krénungsdarstellungen verwendet worden war.

Es ist ein komplexer Inhalt, der dem Skulpturenzyklus in Lausanne zugrunde liegt. Marien- und
Weltgerichtszyklen, welche im 12. und 13. Jh. zu den Kardinalthemata der Portalplastik gehoren,
haben sich hier miteinander verbunden. Wohl wird dem mariologischen Teil des Programms
grosste Wichtigkeit beigemessen, denn die Szenen, deren Hauptgegenstand Maria ist, nehmen Tym-
panon- und Sturzfelder ein und werden dadurch in den Mittelpunkt des Portalschmuckes geriickt.
Weil aber das Portal gleichzeitig ein Gerichtsportal ist, wird die Rolle der Maria als Fiirbitterin
stark betont. Man bediente sich zur Verdeutlichung dieser ihrer Eigenschaft eines seltenen Typus

30 SAUERLANDER (vgl. Anm. 27), s7.

3t J. GANTNER, Kunstgeschichte der Schweiz (Frauenfeld 1936) I, 212 ff.

32 J.WALTER, La Cathédrale de Strashourg, Petites monographies des grands édifices de la France (Paris 1933), 54 f.

33 W. SAUERLANDER, Die kunstgeschichtliche Stellung der Westportale von Notre-Dame in Paris, Marburger Jahrbuch (1959), 33 ff.
3+ BAcH, (vgl. Anm.1) 188.

203



der Marienkrénung, welcher schon lange die Fiirbitte Marii ausgedriickt hatte; er war jeweils bei
Kronungsdarstellungen verwendet worden, in welchen Maria als Mediatrix charakterisiert werden
sollte. Dass in Lausanne Maria in erster Linie Vermittlerin zwischen Christus und den Menschen
und erst in zweiter Linie Himmelskonigin ist, zeigt sich noch einmal in dem sicher bewusst vollzo-
genen Verzicht auf die Wiederaufnahme des Marienkronungstypus von Senlis, welcher die himm.
lischen Regenten nebeneinander thronend zeigt. In Lausanne haben sich Marienkrénungs- und
Weltgerichtsvorstellung auf einmalige Art und Weise vermischt und sich zur neuen, inhaltsreichen
Aussage eine adiquate ikonographische Form geschaffen.

Eine Verbindung der beiden Themata Verherrlichung Marii und Jiingstes Gericht findet sich
nicht nur an den Skulpturen des « Portail peint» in Lausanne; sie lisst sich bereits einige Jahrzehnte
frizher in den Schriften eines der bedeutendsten Bischéfe von Lausanne, in den Marienhomilien des
Amadeus von Lausanne (Bischof von 1143—1159) nachweisen. In der 8. Homilie35 spricht er vom
Weltgericht und vom Erscheinen des Richters Christus zusammen mit seiner frommen Mutter. Die
Patriarchen und Propheten, die Apostel, Mirtyrer und Confessoren werden an diesem Tage im
Lichte der Gerechtigkeit glinzen und «gaudebunt intuentes illud singulare diadema, quod in die
solemnitatis et laetitiae, in die assumptionis et gloriae, dilectissimae Genitrici Christus impressit,
memorans illud diadema, quo eum illa in die desponsationis coronaverat (Cant., III). ... Denique
omnis sexus et actas, omnis ordo et dignitas beatissimam praedicabunt, et populus innumerabilis
acclamabit illi in jubilo, meritis eius et precibus salvatus, et in dextra pio coronatus a Domino. In
quorum numero, et ex quorum collegio nos esse contingat, o clemens, o pia, o dulcis Maria, ut cum
dies erit irae, tribulationis et angustiae, non pro reatu puniamur, sed pro te, Domina, digni invenia-
mur misericordia eius qui ascendit ad Patrem, ... Dominus noster Jesus Christus ...» Die gekronte
Maria ist auch hier Fiirbitterin, Vermittlerin und Retterin der Menschheit am Tage des Gerichtes.
Dies Gedankengut, das lange bevor das Portal gebaut wurde, in Lausanne belegt werden kann,
hat nun am «Portail peint», an der Maria geweihten Kathedrale, auf grossartige Weise seinen plasti-
schen Ausdruck gefundens®,

2. DIE ¢« KRONUNG DER THRONENDEN MARIA»

Unm zu prizisen Aussagen sowohl iiber den Typus der Krénung der stehenden Maria wie auch
iiber die hier zu behandelnde « Krénung der thronenden Maria» zu gelangen, scheint es mir nétig,
in diesem Kapitel streng zwischen den Darstellungen der Krénung Marii und solchen der bereits
gekronten Maria (= « Triumph Marii») zu scheiden.

a) Krinung Marii

Zur Entstechung dieses im 12. Jh. am weitesten verbreiteten Typus der Marienkrdnung scheint
England einen wichtigen Beitrag geleistet zu haben. Wie G.Zarnecki dargelegt hat37, zeigen ein
Kapitell der Abtei Reading (um 1140 zu datieren) und das Tympanon der Kirche von Quening-
ton (um 1150 zu datieren) zum erstenmal die Krénung Marii in dem in der Einleitung beschriebe.
nen Schema: Christus hat seine rechte Hand erhoben und setzt seiner auf der gleichen Bank neben
ihm thronenden Mutter die Krone auf das Haupt. Eine fragmentarische Verkiindigung an Maria
auf der einen Seite des Kapitells von Reading lsst darauf schliessen, dass die Marienkrénung hier
von Jugendszenen Christi umschlossen war. In Quenington dagegen wird das Paar von den vier
Evangelistensymbolen und zwei Seraphim gerahmt. Da sich die beiden Krénungsdarstellungen bis
ins Detail entsprechen, es aber unwahrscheinlich ist, dass der Meister des Tympanons von Quening.

35 MIGNE, Patrologia Latina 188, coll. 1346 f.

36 Amadeus von Lausanne ist nicht der einzige Vertreter dieses Gedankengutes in seiner Zeit. Bei Petrus von Celles
(T 1180) finden wir die gleichen Ausfiihrungen wieder (Patrologia latina 202, col. 857): «Cum ad iudicium venero, occurre
cum patrocinio sancta Maria; non periclitabitur iudicium, cui Matia praestaverit suffragium. »

31 ZARNECKI (vgl. Anm. 3), Abb. siche pl. I, c, d, und pl. Illa.

204



ton das Bild des qualitativ zweitklassigen Kapitells kopiert habe, nimmt G. Zarnecki, sicher mit
Recht, ein gemeinsames, uns jedoch unbekanntes Vorbild an; dabei bleibt natiirlich im dunkeln,
welches Land fiir die Bildschépfung verantwortlich war. — Erst gegen Ende des 12. Jh. hat die
Krénung Marii in England wieder einen bildlichen Niederschlag gefunden: auf fol. 33 vo des
Huntingfieldpsalters38 wird — als letzte und vollendetste Bliite eines Jessebaumes ausgebildet — in
einem spitzovalen Medaillon die thronende Maria von Christus gekront.

In Frankreich, Deutschland und Spanien datieren die Marienkrénungen dieses Typus aus relas
tiv spiter Zeit: erst um die Wende des 12. zum 13. Jh. treten sie, in allen Lindern zugleich, auf. So
z.B. in einem nordfranzésischen Psalter der Bibliothéque Nationale in Paris, im Psalter der hl.
Elisabeth in Cividale, im Missale des Hainricus Sacrista in der P. Morgan Library in New York,
am Westportal der Kathedrale von Ciudad Rodrigo39 und am Portal der Kirche von Kaisersberg
im Elsasst. Meist handelt es sich in diesen Beispiclen um die Wiedergabe der Krénungsszene
allein; wird diese jedoch bereichert, so werden ihr Szenen des Todes und der Auferstehung Marii
beigefiigt. — Kurz nach 1200 kann man an der Kathedrale von Paris4! eine leichte Variation des
Grundthemas beobachten: Maria thront in der iiblichen Weise neben Christus, der seine Rechte
segnend erhoben hat; gekrént wird sie jedoch von einem schwebenden Engel. Bei Verwendung
des gleichen Typus ist hier die Funktion des Kronens auf eine andere Person iibertragen worden.

b) Gekrinte Matia (« Triumph Marid»)

Der eben definierte Typus, welcher zur Wiedergabe der Krénung der thronenden Maria dient,
tritt beinahe gleichzeitig in Italien auf, im Apsismosaik von S. Maria in Trastevere (1140—438),
steht dort jedoch nicht fiir den Akt der Krénung. Die neben Christus sitzende Maria ist bereits ge-
kront, und ihr Sohn legt liebevoll seinen Arm um ihre Schulter42. Die Inschriften auf dem Buch
Christi « Veni, electa mea, et ponam in te thronum» und der Rolle Marii « Laeva eius sub capite
meo et dextera illius amplexabitur me» weisen hin auf das im Hohenliede begriindete, briutliche
Verhiltnis Marii und Christi. Der Text des von Jesaias gehaltenen Phylakters dagegen « Ecce Virgo
concipit et pariet filium» und die unter dem kéniglichen Paar angebrachten Szenen der Jugend
Christi betonen, dass die Theotokos neben ihrem Sohn im Himmel thront. Maria-Braut und
Maria-Mutter sind hier ganz offensichtlich zu einer einzigen Darstellung zusammengeschmolzen.

Der Typus der bereits gekronten, thronenden Maria findet seine schénste Entfaltung in Frank.
reich, wo er seit der 2. Hilfte des 12. Jh. hiufig — und meistens mit Darstellungen des Todes Marii
verkniipft — vorkommt43: an einem Glasfenster in Angers (1160/70), am Portal der Kirchen in
Senlis (1175 vollendet), Mantes (1180 vollendet)#4, Laon (kurz nach 1190)45, Chartres-Nord (kurz
nach 1220)46,47, Dass in all diesen Beispielen die Betonung nicht auf der Krénung Marii liegt,
sondern dass hier in erster Linie die Erhéhung der Himmelskénigin iiber die Irdischen und ihre
Gleichordnung mit Christus angedeutet ist, zeigt in aller Deutlichkeit das Portal von Senlis, das
Vorbild der nachfolgenden franzésischen Portalskulpturen: der Akt der Kronung wird im Sturz

3 New York, P. Morgan Library, ms. 43, fol. 33 vo, — Abb. siehe: Public library of New York, Catalogue of exhibition 1934,
pl. 34.

39 Diese Beispiele nach ZARNECKI (vgl. Anm. 3), o f.

40 Abb. siche: R.KAuTzscH, Der romanische Kirchenbau im Elsass (Freiburg i. Br. 1944), pl. 42.

4t Zur Datierung siehe: SAUERLANDER (vgl. Anm. 33) 17 ff.

42 MALE (vgl. Anm. 3/3). — WiLHELM (vgl. Anm. 3) 31 ff.

43 MALE (vgl. Anm. 3/3).

4+ SAUERLANDER (vgl. Anm. 25).

45 W.SAUERLANDER, Beitrige zur Geschichte der friibgotischen Skulptur, in: Z. f. Kunstgesch. (1956), 1 ff., im speziellen 20.

46 GRODECKI (vgl. Anm. 29).

47 Absichtlich wird hier nicht auf die zerstorten Marienportale und deren Beschreibung vor der Zerstérung eingegangen.
Die Darstellungen auf dem Glasfenster des Suger in der Kathedrale von Paris und am Portal der Kathedrale von Cambrai
werden darin « Triomphe de la Vierge» genannt, ohne dass dabei auf weitere Details eingegangen wiirde. Ob die Kronung
der thronenden Maria oder die bereits gekronte, thronende Maria dargestellt war, kann deshalb nicht mehr beurteilt werden.

2 20§



an der auf dem Totenbett liegenden, eben auferweckten Jungfrau vollzogen; d. h. zur Darstellung
des eigentlichen Kronungsaktes bedient man sich eines véllig anderen Schemas als des im Tym-
panon angewandten 48!

Aus dem eben Dargelegten geht hervor, dass das Schema « Thronender Christus und Maria»
primir fiir die Gleichordnung der beiden steht und somit Ausdruck fiir die héchste Ehrung der
Himmelskonigin Maria ist; erst sekundir und beiliufig, so scheint es, wird mit dieser Formel auch
der Akt der Kronung wiedergegeben. Ausser in England, wo ein besonders inniges Verhiltnis zur
Marienkrénung zu beobachten ist, wird der Kronungsakt erst gegen das Ende des 12. Jh. in das
Schema eingeflochten. A hnliches konnten wir schon beim Typus « Krénung der stehenden Maria»
feststellen, welcher ebenfalls erst seit der 2. Hilfte des 12. Jh. zur Darstellung der Krénung adaptiert
wurde.

Innerhalb der beiden Kronungstypen ist dies nicht die einzige parallele Entwicklung: in S. Ma~
ria di Trastevere, in der A btei Reading und in La Charité — in den Beispielen der ersten Jahrhundert-
hilfte — werden beide Typen mit den Jugendszenen Christi kombiniert, im Gegensatz zur nachfol
genden Zeit, wo in Senlis, Mantes, Lausanne — um nur einige Beispiele zu nennen — die Marien.
krénung von Szenen des Marientodes begleitet wird.

¢) Vorstufen

Eine letzte gemeinsame Tendenz der beiden Marienkrénungstypen ist bei der Wahl des jeweiligen
Vorbildes zu erkennen. Es scheinen beiderorts ihnliche Uberlegungen massgebend gewesen zu
sein, denn auch beim Typus « Krénung der thronenden Maria» griff man nicht auf Formeln, welche
den Krénungsakt im allgemeinen veranschaulichen, zuriick; ausschlaggebend war vielmehr auch
hier ein Schema, das dem spezifischen Inhalt dieses Typus der Marienkronung Rechnung trigt.

Den Typus zweier nebeneinander thronenden Personen kann man bis in die A ntike zuriickver-
folgen. Im spitromischen Reich prigte man Miinzen mit dem Bilde zweier den Thron teilender
Kaiser, und das gleiche Schema verwendete man zur Wiedergabe von A posteln und Heiligen49.
Auf offiziellen Miinzen erscheint in Byzanz das Bild der thronteilenden Kaiser und Kaiserin seit
dem 6. Jh., und seit dem 10. Jh. lassen sich die Herrscher der mazedonischen Dynastie oft neben
der personifizierten Nike thronend darstellense. Im Westen wird im 10. Jh. das Schema zur Illu.
stration der Binitit oder der Trinitit umgearbeitet und steht meistens zu Beginn des 109. Psalmsst.
Ferner bedient man sich des gleichen Schemas zur Charakterisierung des kéniglichen Paares Salo-
mon und Saba, so zum Beispiel gegen das Ende des 11. Jh. in einem Manuskript der « De Fide»
des Ambrosiuss? — Konig und Kénigin sitzen hier allerdings auf separaten Stiihlen. Schliesslich
kann das Schema auch das Verhiltnis Christi zu Ekklesia deutlich machen, z. B. in einem Reichen-
auer Manuskript des 10. Jh. 53 oder an einem Kapitell des Kreuzganges in St-Etienne in Tolouses4,
wo die gekronte Ekklesia zu seiten Christi sitzt (um 1130).

Die Darstellung in Toulouse trigt bereits die gleichen Ziige wie der « Triumph Marii» in S. Ma~
ria di Trastevere — was die Ableitung dieses Marienkrénungstypus von den eben aufgezihlten Beis
spielen bestitigt. Man schloss sich in Trastevere an Vorbilder an, in welchen seit langer Zeit die
Gleichberechtigung zweier Personen ausgedriickt, der Kronungsakt jedoch noch nie veranschau-

#8 Von der Kronung Marid im Totenbett wird im 4. Kapitel die Rede sein.

49 E.KaNTOROWICZ, The Quinity of Winchester, in: The Art Bulletin (1947), 77.

5o KATZENELLENBOGEN, (vgl. Anm. 3) §7, und seine Literaturangaben in Anm. § und 6.

st KANTOROWICZ, (vgl. Anm. 49), 74, Anm. 7.

52 Alengon, Ms. 11, fol. 1 vo. — Abb. siche: PORCHER (vgl. Anm. ), pl. XI.

53 Sakramentar aus Petershausen, Heidelberg, Universititsbibliothek, Cod. Sal. IXb, fol. 40 und 41, Abb. siche Real-
lexikon zur Deutschen Kunstgeschichte II, coll. 1111-1112, Abb. 1.

s+ Kapitell der klugen und torichten Jungfrauen. Abb. siehe: P. MESPLE, Toulouse. Musée des Augustins. Les sculptures
romanes (Paris 1961), fig. 37.

206



licht worden warss; diese Vorbilder waren nie auf Christus und Maria bezogen 56. War es bei der
Verwendung des 1. Typus jeweils ein A nliegen gewesen, auf die Fiirbitte Marii und ihre Mittlerrolle
hinzuweisen und war diese Haupteigenschaft Marii schon bei der Wahl des Vorbildes ausschlag.
gebend, so bestimmt auch hier das, was dem Inhalt dieses Typus in erster Linie inhirent ist, nimlich
das Betonen der Herrschaft der Himmelskonigin Maria neben Christus, die Wahl des Vorbildes. Wie
beim 1. Typus ist auch hier dem r12. Jh. das Aufzeigen des Kronungsaktes erst sekundir wichtig.

3. DIE« KRONUNG DER HIMMELFAHRENDEN MARIA-SPONSA»

Entsprechend dem vorhergehenden Kapitel ist es auch hier angebracht, die Darstellung der
Krénung Marii und der bereits gekronten Maria voneinander zu trennen.

a) Kronung Marid

In einem Missale aus Stammheim 7, um 1150/60 entstanden, zeigt eine Illumination Maria und
Christus in enger Umarmung in einer Mandorla gen Himmel fahren. Christus, ein zweites Mal im
selben Bilde als Halbfigur erscheinend, hilt die himmlische Krone iiber das Haupt Marii und
empfingt sie mit den Worten des Hohenliedes: « Tota pulchra es, amica mea, veni coronaberis».
Die Illustration des Ereignisses ist vor allem deshalb aufschlussreich, weil die Eigenschaften, dank
welcher Maria erhéht und gekrént wird, durch Nebenfiguren prizisiert werden. Simtliche In.
schriften ihrer Phylaktere beziehen sich auf die Sonderstellung Marii. Christus in der Mandorla
spricht zu seiner Mutter die trdstlichen Worte: « Non veni solvere legem, sed adimplere». Die
Engel, Propheten, Heiligen, Konige, welche das wunderbare Geschehen rahmen, charakterisieren
Maria in mannigfacher Art und Weise. « Hec est preciosior sole» (Weisheit 7,29) und «ista est
preciosa inter filias Jerusalem» (HL 2,13) singen links und rechts des Paares zwei Engel. Moses
mahnt unter dem einen Engel: « Honora patrem et matrem» (II 20,12) und sein Gegeniiber, der
Psalmist, sagt: « Intende, prospere procede et regna» (44,5). Die Stimme Salomons ist in den Wor-
ten des Hohenliedes «Quae est ista qui ascendit per desertum» (3,6) vernchmbar und Hieronymus,
der vermeintliche Verfasser des weit herum bekannten und am Tage der Assumptio so oft vorge-
lesenen Briefes an Paula und Eustochium, verkiindet: « Gloriosa semper Virgo Maria celo ascendit».
Und schliesslich lautet die Inschrift im Medaillon des Papstes Gregor: « Hec est que nescunt thoru
in delicto». Die Texte sind entweder auf Maria, die Mutter Christi, oder auf Maria, die Braut
Christi, zugeschnitten — darin entspricht Maria vollkommen der Maria in S. Maria di Trastevere.
Zusitzlich beziehen sich die Texte jedoch auch auf ihre Himmelfahrt und Krénung; so ist es nicht
verwunderlich, dass als Ausdruck dieses komplexen Inhaltes ein Bild entstand, welches nicht mit
der in Trastevere ausgearbeiteten Form iibereinstimmt, sondern sowohl den Eigenschaften Marii
als auch den Ereignissen gerecht wird: als die ihm gleichgeordnete Braut fiihrt Christus seine Mutter
in den Himmel und krént sie zur Himmelskonigin (Tafel 485).

b) Gekronte Maria

Ein Manuskript in Hildesheim, das zur gleichen Gruppe wie das Stammheimmissale gehort und
1159 vollendet wars8, weist in der Initiale F zu Beginn einer Assumptiomesse ein engumschlun.

55 Die nebeneinander thronenden Personen kénnen allerdings von einer dritten, in ihrer Mitte schwebenden, gekront wer.
den, sei es von der Victoria oder von Christus. Siehe: KANTOROWICZ, |. ¢. Anm. 49, 77. Diese Art der Krénung kann
jedoch nicht als Vorstufe fiir die Marienkrénung gewertet werden, denn bei dieser ist im 12. Jh. von entscheidender Bedeutung,
dass Christus die Maria kront, d. h. dass die eine der beiden thronenden Figuren die andere krént.

56 In der «Quinity» of Winchester sitzt Maria nicht neben Gott und Christus, wie KANTOROWICZ, (vgl. Anm. 49) 74,
annimmt. Die Faltengebung des Gewandes weist deutlich darauf hin, dass sie steht — was ja auch im Hinblick auf die Ab-
leitung der Gruppe Maria-Kind-Taube von der stchenden Dreiergruppe im Utrechtpsalter logisch ist.

57 Missale des Henricus Presbiter de Midel, in der Sammlung des Grafen zu Fiirstenberg-Stammheim, 12. Bild. — A.
BoECKLER, Abendlindische Miniaturen (Berlin-Leipzig 1930), 88, datiert das Ms. in die Jahre zwischen 1150-1160.

58 Missale des Ratman, Hildesheim, Domschatz 37. Abb. siche: BOECKLER (vgl. Anm. 57) pl. 84.

207



genes Paar auf, das in einer Mandorla iiber dem leeren Sarg Marid schwebt. Haltung und Gesten
des Paares sind gleich denjenigen im oben besprochenen Manuskript, doch sind hier Christus und
Maria gekrént. Im Vergleich zum Stammheimmissale scheint die A uferstehung und Himmelfahrt
Marii eine grossere Rolle zu spielen als ihre Brautschaft, denn der Sarg nimmt einen bedeutenden
Teil der Illumination ein und weist nachdriicklich auf das historische Geschehen hin. Im Text je-
doch werden die Ubereinstimmung zwischen Maria und der Braut des Hohenliedes dargelegt,
und somit erklirt sich, dass jene Formel, welche dem Liebesverhiltnis Christi und Marii so be-
redten Ausdruck gibt, auch zur Wiedergabe der Himmelfahrt Marii Verwendung findet. Der Ge-
halt der Darstellung ist letztlich der gleiche wie im Stammheimmissale — nur wird hier das Resultat
der Krénung, und nicht der Akt gezeigt. Somit weist dieser 3. Typus der Marienkrénung eine
Parallele zum Typus « Krénung der thronenden Maria» auf: in ein Schema, das zur Veranschau-
lichung der briutlichen Muttergottes eigens geschaffen wurde, kann eine Kronung Marii einge-
schoben werden, ohne dass sich dabei die Grundstimmung des Inhalts indern wiirde.

Es sind mir nur diese beiden Beispiele der mit Christus engverbundenen, himmelfahrenden
Maria-Sponsa bekannt. Solange keine weiteren Darstellungen im gleichen Schema nambhaft ge-
macht werden konnen, ist es fraglich, ob diese einem ausgeprigten Typus der Marienkrénung an-
gehoren. Ebensogut kénnte es sich um Sonderfille und nicht um Vertreter einer bestimmten Gruppe

handeln. ¢) Vorstufen

Wie wir geschen haben, wird bei dieser 3. Kronungsformel Maria mit der Braut des Hohenliedes
identifiziert. So erstaunt es nicht, dass die direkten Vorbilder dieses Schemas Illustrationen zu Be-
ginn des Hohenliedes sind. In einem Lectionarium matutinale von Ellwangen aus dem 1. Dirittel
des 12. Jh.59 werden von der Initiale O des Hohenliedtextes zwei engumschlungene, ungekronte
Figuren umschlossen. Die Inschrift neben der weiblichen Gestalt lautet: «sponsa - ecclesia», die-
jenige neben der minnlichen Figur: « Christus - sponsus». Wiren die beiden Figuren nicht durch
die Inschriften gekennzeichnet, so kénnte man in ihnen genau so gut Christus und Maria ver-
muten, da sie den beiden oben aufgezeigten Beispielen bis ins Detail entsprechen. — Die gleiche
Darstellung findet sich etwa §o Jahre spiter an der entsprechenden Stelle in der Handschrift 37
(255, f. 12) in Admonté°; hier jedoch steht die Ekklesia gekront neben ihrem Briutigam.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, darauf hinzuweisen, dass nicht nur hier, sondern auch
in den beiden andern Marienkrénungstypen Anlehnungen an die Sponsus-Sponsa- und Christus-
Ekklesia-Schemata zu konstatieren sind. Weiter oben habe ich bereits gezeigt, dass Christus und
Maria in S. Maria di Trastevere ein Ebenbild des thronenden Paares Christus und Ekklesia an einem
Kapitell des Kreuzganges von St-Etienne in Toulouse sind. Das gleiche gilt auch fiir den Typus
«Krénung der stehenden Maria». Hier dient die Formel, auf Christus und Ekklesia angewandt, als
Verzierung des Initialen O zu Beginn des Hohenliedes und nimmt damit den gleichen Platz ein
wie die fiir die himmelfahrende Maria vorbildliche Sponsus-Sponsa-Gruppe. Beispiele finden sich
im Codex A.L47 in der staatlichen Bibliothek zu Bamberg$?, oder in der Bibel von St. Vaast6?;
im deutschen Beispiel ist die Ekklesia gekrént, im franzésischen nicht. — Da seit Beginn des 12. Jh.
mindestens in der iiberkommenen Literatur — worauf ich spiter noch kurz eingehe — nicht mehr
streng zwischen Maria, Sponsa, Ekklesia abgegrenzt wird, sondern im Gegenteil die Uberginge
fliessend geworden sind und die Identitit zwischen Maria und der Braut Christi einerseits, und

59 Stuttgart, Landesbibliothek, cod. s, fol. 180 vo.— Abb. siehe: K. LOEFFLER, Schwibische Buchmalerei(Augsburg 1928),
77, und pl. 454a.

¢ Admont, Benediktinerstift, cod. 37, fol. 12 ro. — Abb. siche: P.BuBERL, Die Illuminierten Handschriften in Steiermark.
1. Teil: Die Stiftshibliotheken zu Admont und Vorau (Leipzig 1911), 65 und fig. 70.

6r Bamberg, Staatliche Bibliothek, Cod. A.L 47, fol. sa. Reichenauer Schule des 10. Jh. — Siehe: Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte 11, col. 1117.

62 Arras, Bibliothéque de la ville, 59, I, fol. 141 vo. Abb. siche: H. SWARZENSK1, Monuments of romanesque Art (Chicago
1954), pl. 73.

208



Maria und der Kirche Christi anderseits bis ins kleinste Detail belegt werden, ist es verstindlich,
dass auch eine Angleichung simtlicher Typen stattgefunden hat. Bezeichnenderweise werden sogar
die Paare des Alten Testaments, welche Prifigurationen Christi und Marii sind — z. B. Salomon
und Saba, Esther und Ahasver —, in den drei fiir die Marienkrénung fruchtbaren Schemata wieder.
gegeben 3. Es ist jedoch zu betonen, dass die Darstellung des Krénungsaktes nur dann in das Sche-
ma eingefiigt wird, wenn dieses auf Christus und Maria bezogen wird — die héchste A uszeichnung
widerfihrt nur der historischen Maria.

4. WIEDERAUFNAHME DER KRONUNGSDARSTELLUNGEN DES IO. JAHRHUNDERTS

Im Gegensatz zu den Heiligens, Kaiser und Papstkrénungen wurde die Kronung Marid bis
zum 12. Jh. sehr selten bildlich wiedergegeben. Nur zwei Krénungsdarstellungen sind bekannt —
sie bilden eine verschwindende Minderheit neben den zahlreichen Illustrationen anderer Marien.
szenen im 10. und 11. Jh.

Schon in jener Zeit wurden fiir die A ussage der Krénung neue, der Maria angemessene Schemata
ausgearbeitet. Eines davon scheint — soweit nach dem Denkmilerbestand zu schliessen ist —in Eng-
land im 10. Jh. geptigt worden zu sein®4: Maria, auf dem Totenbett liegend, wird von trauernden
Frauen beklagt; mit Hilfe einer der Frauen hat sie ihren Oberkérper leicht aufgerichtet; ihr
Blick ist auf die Hand Gottes, welche oben die Krone des ewigen Lebens tiber der A uferweckten
hilt, gerichtet 65.— In leichter Abwandlung dieses Schemas wird die Kronung Matii auf dem Toten.
bett auch im 12. Jh. dargestellt. Im Sturz von Senlis® umgeben Engel das Bett Mariens und er-
wecken sie zum ewigen Leben. Nicht die géttliche Hand strecke ihr die Krone entgegen, sondern
ein Engel ist der Uberbringer des himmlischen Zeichens. Er steht wie die andern Engel am Lager
Mariens, beugt sich weit {iber sie vor und wird im nichsten Augenblick das Haupt der Mutter
Gottes mit der Krone zieren. Diese Art der Krénung ist ganz einmalig im 12. Jh. Obwohl — wie
wir wissen — das Portal von Senlis stilistisch und ikonographisch einen entscheidenden Einfluss auf
die Marienportale des spiten 12. und frithen 13. Jh. ausgeiibt hat und die A uferweckung Marii von
Senlis an einzelnen Orten beinahe wortlich kopiert worden ist®7, nahm man doch nie mehr das
eine wichtige Motiv, die Krénung Marii auf dem Totenbett, auf. Wollte man mit dieser Eliminie-
rung wohl bewusst ein altertiimliches Element beseitigen?

Das zweite Beispiel einer Marienkrénung im 10. Jh. stammt aus dem Kloster Priim in Deutsch-
land®8. Die Kronung wird hier an der himmelfabrenden Seele Marid vollzogen: Christus iibergibt die
Seele einem Engel; dieser fiihrt sie himmelwirts, der Hand Gottes entgegen, aus welcher sie ein
rotes Diadem empfingt. — Einen vereinzelten Nachfolger hat auch dieses Schema der Krénung
Marid im 12. Jh.%. Am Epiphanieportal in Pontaubert7° schweben zwei Engel, die kostbare Last

63 In einem byzantinischen Manuskript steht die diademgeschmiickte Konigin Saba neben dem ebenfalls gekronten,
thronenden Salomon (Paris, Bibliothéque Nationale, gr. 923, fol. 327 vo.) — Abb. siche: A.GRABAR, Les miniatures byzans
tines de la Bibliothéque Nationale [Paris 1939], 6 f. fig. 8f.). — Vgl. auch das in Anm. 2 zitiette Beispiel, wo Saba neben
Salomon thront. —In einer Bibel der 2. Hilfte des 12. Jh. (Bibliothéque Nationale. ms. lat. 116, fol. 65. Abb. siche: PorRCHER
(vgl. Anm. ), pl. XXXIX) steht Esther zur Linken des thronenden Ahasver. Beide sind gekeont.

64 WiLHELM (vgl. Anm. 3), so ff. — ZARNECKI (vgl. Anm. 3), 12.

és Bibliothek des Herzogs von Devonshire in Chatsworth, Benedictionale des hl. Aethelworld, fol. 102 vo. Abb. siche:
ZArNECKI (vgl. Anm. 3), pl. 11, 3.

6 Lit. und Abb. siche Anm, 2.

67 Neben Lausanne ist der Lettner von Vezzolano eine sehr getreue Kopie. Abb. siehe: R.JULLIEN, L’ Eveil de la sculpture
italienne, La Sculpture romane dans I’ Italie du Nord (Paris 1949), Album pl. 87,1.

¢ Paris, Bibliothéque Nationale, lat. 9448, fol. 60 vo. Das Manuskript entstand in Priim zur Zeit der Abte Hilderich
(t993) und Stephan (f 1001). — Abb. siche: PH. LAUER, Les enluminures romanes des manuscrits de la Bibliothéque Nationale (Paris
1927), 116 ff., pl. 44,1.

%9 An der «Porte romane» in Reims ist nicht die Kronung der Seele Mariens in den Archivolten dargestellt, sondern, wie
L.P1LLiON (Gazette des Beaux Axrts, 1904, pp. 177-199) iiberzeugend nachgewiesen hat, die Seele des verstorbenen A btes.

7 R. DE FLEURY: La Sainte Vierge (Paris 1864), t. I, pl. LXVIIL

209



der Seele Marii in einem Tuch in ihrer Mitte tragend, gen Himmel; ein dritter, von oben kommend,
trigt die Krone in den Hinden. Im Vergleich zum Beispiel des 1o. Jh. ist hier wiederum eine Uber-
tragung der Funktion des Krénens von Gott-Christus auf einen Engel zu beobachten, im iibrigen
sind sich die beiden Darstellungen stark angeglichen.

Diese beiden Sonderfille der Marienkrénung im 12. Jh. wurden mehr der Vollstindigkeit halber
erwihnt. Sie sind neben den Neuformulierungen des Themas « Marienkrénung» nur von geringer
Wichtigkeit, denn bei ihnen handelt es sich im Sinne des 12. Jh. nicht um moderne Schépfungen,
sondern um Relikte einer ilteren Zeit, die noch einmal mit Leben erfiillt werden.

ZUSAMMENFASSUNG

Nachdem die Krénung Marii im frithen Mittelalter nur selten zur Darstellung gelangt war, steht
sie im 12. Jh. ganz plétzlich im Mittelpunkt des Interesses. Die Schépfungskraft des 12. Jh. zeigt
sich in besonders hohem Masse an diesem Thema, wurden doch nicht weniger als drei verschiedene
Schemata erfunden, um der Grundstimmung der jeweiligen Marienverherrlichung oder -~krénung
gerecht zu werden. Rechnet man die beiden Beispiele, welche auf die im 10. Jh. geprigten Typen
zuriickgreifen, dazu, so kommt man zu der stattlichen Anzahl von § Marienkrénungsformeln, die
im 12. Jh. nebeneinander auftreten. — Das Verbindende der fiinf Schemata besteht darin, dass so-
wohl im 10. wie auch im 12. Jh. die fiir die Krénungsdarstellungen im allgemeinen verwendeten
Typen keinen Einfluss auf die im Entstehen begriffenen Marienkrénungsformeln ausiibten. Da je-
der Formel eine Aussage iiber eine bestimmte Eigenschaft Marii inhirent ist, wurden vielmehr die
jenigen Schemata vorbildlich, in welchen — meist auf eine andere Person bezogen — der entspre.
chende Gehalt bereits vorhanden war. Die neugeschaffenen drei Typen sollen in erster Linie fol.
genden Gedanken Ausdruck verleihen: Im Typus « Krénung der stehenden Maria» betont man
die Mittlerrolle Marii, ihre Fiirbitte bei Christus fiir die Menschen; typologisch wurzelt diese Kro.
nung in Fiirbittedarstellungen Marii, welche oft in Zusammenhang mit Weltgerichtsdarstellungen
stechen. Der Typus « Krénung der thronenden Maria» steht dagegen fiir die Herrschaft der Him.
melskonigin Maria, fiir ihre Gleichordnung mit Christus. Bezeichnenderweise war das Schema der
gleichberechtigt nebeneinander thronenden Paare Ausgangspunkt dieses Typus. Und schliesslich
wird in der Formel « Krénung der himmelfahrenden Maria» das Gewicht auf die Brautschaft der
Mutter Christi gelegt. Seine Vorstufen sind die Darstellungen der Paare Christus-Sponsa und
Christus-Ekklesia. Die drei Typen sind primir nicht zur Wiedergabe der Krénung Marii ausge-
bildet worden. Das dringlichste A nliegen bei ihrer Schaffung war die Verherrlichung der fiirbitten.
den, oder der thronenden Kénigin, oder der briutlich-himmelfahrenden Maria zu zeigen. In die
geprigten Typen wurde der Kronungsakt erst relativ spit eingeschoben; er bedeutet jeweils eine
nochmalige Auszeichnung, eine Sublimierung der Mutter Christi.

Auch in den Schriften des 12. Jh. ist in noch nie dagewesener Hiufigkeit von Maria die Rede7r;
in dieser aufblithenden Marienverehrung ist wohl die Schépfungskraft fiir neue Typen der Marien.
verherrlichung begriindet. Die Predigten, Hymnen, Briefe und theologischen Abhandlungen er-
hellen ferner auch die oben beobachteten gemeinsamen Grundziige und Tendenzen der Typen.
Es muten uns z.B. die Angleichungen der Christus-Ekklesia, Christus-Sponsa- und Christus-
Maria-Typen nicht mehr fremd an, wenn wir wissen, dass Rupert von Deutz zwischen 1110 und
1119 und Honorius Augustodunensis7> das ganze Hohelied marianisch gedeutet haben, nach-
dem vorher nur einzelne Stellen auf Maria bezogen worden waren. Ekklesia, Sponsa und Maria
verschmelzen in den Schriften zu einer Einheit, und das findet seinen Ausdruck wiederum in der
bildenden Kunst. — Die Tatsache, dass in der ersten Jahrhunderthilfte die Verhertlichung oder
Krénung Marii durchgehend von Szenen aus der Jugend Christi begleitet, in der zweiten Jahr.

7t RAEBER (vgl. Anm. 15) 132 f.
72 J.BEUMER, Die marianische Deutung des Hoben Liedes, in: Z. fiir kathol. Theol. (1954), 412.

210



hunderthilfte dagegen von Szenen des Todes Marii untermalt wird, spiegelt ebenfalls theologisches
Gedankengut des Jh. Um die Wende des 11. zum 12. Jh. beschiftigt dic Theologen — vor allem
Anselm von Canterbury und seine Schule — die Menschwerdung Christi und in diesem Zu~
sammenhang wird Maria, die Theotokos, gepriesen und iiber alle Sterblichen erhéht; dank ihrer
Gottesmutterschaft kann sie Fiirbitte fiir die Sterblichen einlegen. Die Ereignisse aus der Kindheit
Christi, welche diese Eigenschaft Marii in besonderem Masse betonen — z. B. die Verkiindigung an
Maria oder die Geburt Christi — werden nun konsequenterweise auch in der bildenden Kunst mit
der Marienverherrlichung verbunden?3. Mit fortschreitender Zeit wird von den Theologen mehr
und mehr auf die Einheit Christi und Marii aufmerksam gemacht; Bernhard von Clairvaux,
Richard von St. Victor, Amadeus von Lausanne und Pierre von Blois haben vor allen auf die
Parallelen hingewiesen74. Ihre Eigenschaft als Mittlerin behilt Maria bei, jedoch ohne dass diese in
Zusammenhang mit ihrer Mutterschaft gebracht wiirde. Die Fragen der Mariologie werden nun
selbstindig behandelt, das Interesse gilt der Person Maria, ihrem irdischen Leben, ihrem Tod,
ihrem Aufstieg in den Himmel und ihrer Krénung. Deshalb verdringen nun an den Kirchen-
portalen Darstellungen des Todes Marii die Szenen aus der Jugend Christi. Schénster Ausdruck
der zunehmenden Verchrung Marii ist doch wohl, dass nun in Kirchenliedern, theologischen
Schriften und in der bildenden Kunst die Handlung der Krénung bunt geschildert wird. Sie ist
am Ende des 12. Jh. eines der beliebtesten und mit besonderer Anteilnahme und Ehrfurcht
behandelten Themata.

Dass die Marienkrénung in Lausanne nicht als Sonderfall, sondern als Vertreter eines bestimmten
Marienkrénungstypus zu werten ist, ist im Verlaufe dieser Abhandlung wiederholt bewiesen
worden: Der Typus « Krénung der stehenden Maria» — fassbar in mindestens drei Beispielen —
spiegelt die gleichzeitigen theologischen Anschauungen wieder und durchliuft die gleiche Ent-
wicklung wie der bisher bekannte, von mir « Krénung der thronenden Maria» benannte Typus; er
wihlt die jenem entsprechenden Vorbilder, wird mit entsprechenden ikonographischen Themata
kombiniert und wird schliesslich in der gleichen Zeit zur Wiedergabe der Krénung Marid umge-
arbeitet. Um sowohl diesem Typus der Marienkrénung als auch den obenerwihnten vier weiteren
Darstellungsarten der Marienkrénung im 12. und frithen 13. Jh. gerecht zu werden, muss der heute
in der Kunstwissenschaft verwendete Begriff « Marienkrénung» neu definiert werden. Er sollte von
nun an Ausdruck fiir den Kronungsakt in irgendeiner Form sein, wihrenddem die spezifischen
Eigenheiten der einzelnen Typen zusitzlich hervorzuheben wiren, sei es nun in der hier vorge-
schlagenen oder in einer anderen Terminologie.

73 H. COATHALEM, Le parallélisme entre la Sainte Vierge et I’église dans la tradition latine jusqu’a la fin du XII™ siécle, Analecta
Gregoriana (1954) LXXIV, 74,
74 COATHALEM (vgl. Anm, 73) 94. — WILHELM (vgl. Anm. 3), 10,



Tafel 45

a b Kathedrale von Lausanne, «Portail Peints. Tympanon und Sturz.

R. SUTER-RAEBER: DIE MARIENKRONUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



Tafel 46

y (
4
‘ @
C
4
4

ZOJ

a Hortus Deliciarum der Herrad von Landsberg. Bibliothéque de la ville, Strasbourg (fol. 19910). — b Ms44. P. Morgan-

Library. New York (fol. 16r0). -

&

e gy
ONY, &

\(
L\

AL

A

©

i
i B
=

¢ Sakramentar von Worms. Bibliothéque de I'arsénal, Paris (Ars. 610, fol. 25 vo).

R. SUTER-RAEBER: DIE MARIENKRONUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



a, b Kirche Notre-Dame in La Charité-sur-Loire. Ausschnitt und Gesamtansicht des Marienportals.

R. SUTER-RAEBER: DIE MARIENKRONUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



ke

N

IR
e
L J
i _
' -/
/ IR
Wi

bl subuerse g xapl

a = 3 P & £
i NG g
= $ Qi-;;l-—-‘wq* T Ere

w

‘b lmw-j.lwv

}{

a Opera Gregorii Nazianzi. Bibliotheque Royale, Bruxelles (II, 2570, fol. 3 ro). — b Missale. Sammlung Fiirstenberg Stammheim.

DIE MARIENKRONUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE

R. SUTER-RAEBER:



	Die Marienkrönung der Kathedrale von Lausanne  und die verschiedenen Typen der Marienkrönung im 12. und frühen 13. Jahrhundert
	Anhang

