
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 23 (1963-1964)

Heft: 4

Artikel: Die Marienkrönung der Kathedrale von Lausanne  und die
verschiedenen Typen der Marienkrönung im 12. und frühen 13.
Jahrhundert

Autor: Suter-Raeber, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Marienkrönung der Kathedrale von Lausanne

und die verschiedenen Typen der Marienkrönung im 12. und frühen 13.Jahrhundert

Von REGULA SUTER/RAEBER

(Tafeln 45-48)

Der «Portail peint» an der Marienkathedrale von Lausanne stellt den Ikonographen vor ein
schwieriges, bisher ungelöstes Problem1. Zwar kann die Darstellung des um 1230 entstandenen

Tympanons3 sicher als eine Krönung Maria gedeutet werden: Maria steht, demütig und ungekrönt,
rechts der Mandorla, in der Christus in Frontalstellung majestätisch thront. Ehrfürchtig, die Hände
anbetend gefaltet, blickt sie zu ihrem Sohn empor, der, die Mitte des Tympanonfeldes einnehmend,
die ganze Darstellung beherrscht. Zwei Engel stützen die Mandorla; ein dritter steht auf einer
Wolke links von Christus und reicht ihm mit verhüllten Händen eine Krone dar, die der Gottes/
söhn, mit der rechten Hand die Mutter segnend, mit der Linken ergreift. - Handelt es sich also im
Lausanner Tympanon fraglos um eine Darstellung, wo Christus im Begriffe steht, Maria die himm/
lische Krone aufzusetzen, so zeigt die Form, in der das geschieht, ikonographisch einen Typus, der

von dem im 12. und frühen 13. Jh. üblichen entschieden abweicht. Der in der kunstwissenschaft/
liehen Literatur übliche Begriff «Marienkrönung» impliziert nämlich für jene Epoche folgende
Darstellungen 3: entweder wird die neben Christus thronende Gottesmutter von ihrem Sohn oder

von einem Engel gekrönt, oder sie empfängt, bereits gekrönt, den Segen Christi. Diese zweite
Variante wird auch als «Triumph Maria» bezeichnet, weil sie, im Gegensatz zur ersten, nicht den
Akt der Krönung wiedergibt, sondern Maria in ihrer göttlichen Pracht als Himmelskönigin zeigt.

Handelt es sich nun tatsächlich in der Lausanner Marienkrönung um einen Ausnahmefall der

grossen Regel? Die folgende Untersuchung soll den Nachweis erbringen, dass dem nicht so ist,
dass auch sie einem bestimmten Schema verpflichtet ist, für welches Beispiele namhaft gemacht und
Vorstufen nachgewiesen werden können. Als « Krönung der stehenden Maria », wie ich ihn nennen
möchte, stellt sich dieser Typus neben den bekannten, der im Gegensatz dazu als « Krönung der
thronenden Maria» zu bezeichnen wäre.

1 E.Bach, La Cathédrale de Lausanne, Les Monuments d'Art et d'Histoire du Canton de Vaud (Bâle 1944) H> J79 ff«

- E.M.Blaser, Gotische Bildwerke der Kathedrale von Lausanne (Basel 1918). - J.Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz

(Frauenfeld 1947) II, 108 ff.
1 M. Grandjean: A propos de la construction de la Cathédrale de Lausanne, in: Genava 1963, 261 ff., im speziellen 267 und 273,

Anm. 57.
3 M. Aubert, Monographie de la Cathédrale de Senlis (Paris 1910), 62 ff. - A.Conan, Le Couronnement de la Vierge, in:

Direction des Musées de France, positions des thèses, 232. - A. Katzenellenbogen, The sculptural programs of Chartres
Cathedral (Baltimore 1959), S<5 ff. - K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst (Freiburg im Breisgau 1928) /, 570 ff.

- E. Mâle, r. L'Art religieux du Xlle siècle en France (Paris, 3. Auflage 1928), 43 5 ff. 2. L'Art religieux du XlIIe siècle en France

(Paris r925), 256 ff; 3. The early Churches of Rome, übersetzt von D.Buxton, (Chicago r96o), r.4.0 ff. - L.Réau, L'Icona'
graphie de l'art chrétien (Paris 1957). H/2, 621 ff. - J.Vanuxem, Les Portails détruits de la Cathédrale de Cambraietde St'Nicolas
d'Amiens, in: Bulletin Monumental 103 (1945), 89 ff. - P.Wilhelm, Die Marienkrönung am Westportal von Senlis, Diss.
(Hamburg r941). - G. Zarnecki, The Coronation of the Virgin on a capital from Reading Abbey, in: The Journal of the War/
burg and Courtauld Institute 13 (1950), 1 ff.

26 197



Doch erschöpft sich das Thema der Marienkrönung im 12. Jh. nicht mit diesen beiden Typen;
bei meinen Forschungen sind mir noch drei weitere Variationen begegnet, wovon die eine, die

«Krönung der himmelfahrenden Maria/Sponsa», ebenfalls eine Neuschöpfung des 12. Jh. zu sein

scheint, während die beiden andern in der Tradition des 10. und 11. Jh. stehen4. Davon soll an/
schliessend an die Untersuchungen über die Krönung der stehenden und der thronenden Maria die
Rede sein.

I. DIE «KRÖNUNG DER STEHENDEN MARIA»

a) Krönung Maria

Dass es sich bei der Marienkrönung in Lausanne (Tafel 45a), wo der Akt der Krönung an der
stehenden Maria vollzogen werden wird, weder um einen Einzelfall noch um eine Bildschöpfung
des 13. Jh. handelt, beweisen zwei Illustrationen in Handschriften des 12. Jh.: Auf fol. 16 ro des

Ms. 44 der P. Morgan Library in New York5, um 1170 entstanden, heben vier Engel eine Mandorla

empor, in welcher rechts Christus, gekrönt und nimbiert, aufeinem lehnenlosen Stuhl thront (Tafel
46Ì). Das Haupt des frontal Sitzenden ist leicht gegen Maria geneigt und sein Blick ist aufdie Krone
gerichtet, die er eben seiner Mutter aufsetzt. Maria steht, auffällig klein, zu seiner Rechten und hebt
ihre Hände bittend und anbetend zu ihm empor.

Sehr ähnlich ist die Krönung Maria gegen das Ende des 12. Jh. auffol. 199 ro des Hortus Delicia/
rum der Herrad von Landsberg wiedergegeben6. Christus und Maria werden hier allerdings nicht
durch eine Mandorla ausgezeichnet, Maria tritt vielmehr an der Spitze eines Zuges von Jüngern vor
Christus hin, neigt bescheiden ihr Haupt und empfängt die Krone des ewigen Lebens vom thro/
nenden Christus. Christus und Maria halten je eine Schriftrolle in Händen, deren Text in der Nach/
Zeichnung jedoch nicht mehr erhalten ist (Tafel 46a).

Mit dem erbrachten Nachweis, dass das Schema der Marienkrönung von Lausanne einem be/

stimmten, seit der zweiten Hälfte des 12. Jh. auftretenden Typus der Marienkrönung zugehört, ist
noch nicht abgeklärt, weshalb gerade auf diesen relativ seltenen Typus zurückgegriffen wurde. Nur
eine Untersuchung seiner Wurzeln und seiner typologischen und inhaltlichen Vorstufen kann
seine Wahl für die Darstellung in Lausanne verständlich machen.

b) Vorstufen

Im frühen Mittelalter gibt es viele Darstellungen, wo Heilige, Kaiser und Päpste durch eine Krö/
nung geehrt und erhöht werden 7. Zur Wiedergabe dieses Ereignisses bildeten sich drei Haupt/

4 Absichtlich ist in diesem Artikel nur von der Krönung Maria nach ihrem Tode die Rede. Die Krönung der Madonna
mit dem Kind musste in einem anderen Zusammenhang untersucht werden.

s J. Porcher, Medieval French Miniatures (New York o. d. [t96o]); aufSeite 44 schreibt er das Ms., das aus der Bibliothek
von St/Martial in Limoges stammt, einem Künstler der Chartres/Scheiben oder einem seiner Schüler zu. Er datiert die Illu/
minationen «wahrscheinlich ein wenig später als die Scheiben von Chartres (050-60)».

6 Herrade de Landsberg, Hortus Deliciarum, ed.: A.Straub und G.Keller (Strassburg 1901), pl. XLII, Text p. 34.
Die Herausgeber sehen in der weiblichen Figur allerdings ein Symbol der Kirche, die Ekklesia, und nicht Maria: «Les apô/
très qui par leurs prédications, leurs fatigues et leurs souffrances ont formé l'église, ont l'honneur de présenter à leur Maître la

réunion de tous les fidèles sous les traits d'une digne épouse que le Christ se plaît à couronner» (p. 34). - Aus dem Kontext
geht nicht hervor, ob Ekklesia oder Maria dargestellt ist: Vor unserem Bild finden sich Illustrationen zur Apostelgeschichte,
nach ihm beginnt die Wiedergabe des Kampfes zwischen den Tugenden und Lastern. Ebenso einleuchtend wie die Erklärung
der weiblichen Figur als Ekklesia scheint mir in diesem Zusammenhang ihre Deutung als Maria zu sein, als Maria, die von
den Aposteln zu Christus geführt wird. Paulus geleitet Maria zu Christus hin, und Maria leistet in ihrer Eigenschaft als

Mutter Christi Fürbitte. Diese Deutung wird bestärkt einerseits durch die Verwendung eines Schemas, das im übrigen für die

Krönung Maria reserviert ist, und anderseits durch die Tatsache, dass im r2. Jh. die Krönung der Ekklesia nie im Bild fest/

gehalten wird (Siehe: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte II, col. rrr6: «Braut», und IV, col. 1200: «Ekklesia».) Wie
weiter unten gezeigt wird, sind Maria und Ekklesia sowohl in der Literatur als auch in der bildenden Kunst in der 2. Hälfte
des 12. Jh. so sehr zu einer Einheit verschmolzen, dass es im Grunde nicht mehr von Bedeutung ist, ob in dieser Illustration
das Gewicht mehr auf Maria oder mehr auf die Ekklesia gelegt wird.

7 Wilhelm, (vgl. Anm. 3) 40 ff.

198



typen aus, wobei der folgende am häufigsten vorkommt: Christus, in einer Mandorla thronend oder

stehend, setzt dem demütig sich Neigenden oder Knienden die Krone aufs Haupt8. In einer zwei/
ten Variante wird die Krone oder der Kranz des ewigen Lebens dem Auszuzeichnenden von oben

aus der Hand Gottes dargereicht 9, während in der dritten die Krönung des Erwählten durch Engel
gezeigt wirdI0. Gemeinsam ist allen drei Typen, dass sie die Distanz zwischen dem Krönenden und
dem gekrönt Werdenden scharf betonen.

Typologisch sind die drei obenerwähnten Krönungen der stehenden Maria durchaus diesen

Heiligen/, Kaiser/ und Papstkrönungen vergleichbar; hier wie dort handelt es sich um das Schema
des thronenden Christus, der die neben ihm Stehenden krönt. Die Annahme, diese im io. und

ii. Jh. so beliebte Darstellung der Kaiserkrönung habe den Marienkrönungstypus beeinflusst, mag
im ersten Augenblick um so überzeugender erscheinen, als der Kaiser im Osten «mediator» zwi/
sehen Menschheit und Christus genannt wird - eine Epitheton, das sonst nur zur Charakterisierung
Maria gebraucht wird11. Desgleichen könnte man in der Übertragung der Kaiserkrönungsformel
auf die Marienkrönung eine ähnliche Entwicklung vermuten wie sie im frühen Mittelalter stattge/
funden hat, wo die ursprünglich für die Kaiserdarstellungen geprägten Typen zur Wiedergabe
christlicher Inhalte umgearbeitet worden sind".

Mir scheint jedoch, es liege der Marienkrönung ein anderes Vorbild zugrunde, und zwar ein
Vorbild, das bereits auf die Hauptpersonen der Krönung, Christus und Maria, hinweist und auch
die Aussagen der späteren Marienkrönung wenigstens teilweise in sich trägt. Mag auch der Typus
der Heiligen/, Kaiser/ und Papstkrönungen das Schema Marienkrönung angeregt haben, seine

Wurzeln hat es in Darstellungen der Fürbitte Maria, welche ihrerseits in einem bestimmten Zu/
sammenhang mit Deesisdarstellungen stehen.

Schon früh finden sich Darstellungen, wo Maria in besonderem Masse als Fürbitterin charakteri/
siert wird. So erscheint z.B. auf einer Illumination des Sakramentars von Worms im io. Jh. r3 die

Zweiergruppe Christus-Maria in folgender Weise: Der nimbierte Christus thront frontal auf einer

Bank; sein Blick ruht auf Maria, welche, ebenfalls nimbiert, zu seiner Rechten steht; ihre rechte

Hand ist bittend erhoben, in ihrer Linken trägt sie ein Buch. Eine im obersten Viertel der Illumina/
tion angebrachte Inschrift erklärt die Darstellung: « Aurea stella maris, regalis virgula floris, supplì/
cat hic genito virgo Maria suo, ut clemens famulus gratissima dona salutis dignetur ferre, matris
honore suae» (Tafel 46c). Maria ist hier als die fürbittende Vermittlerin gekennzeichnet - es sind die

gleichen Eigenschaften, die im 12. Jh. bei ihrer Krönung hervorgehoben werden.
In einen grösseren Zusammenhang einbezogen, tritt Maria sodann als alleinige Fürsprecherin in

einer Weltgerichtsdarstellung auf: Auf den Fresken der Westapside von St. Georg in Reichenau/
Oberzell (11. Jh.)^ steht sie hoheitsvoll neben dem richtenden, frontal thronenden Christus und
weist mit ihrer Rechten empfehlend auf die nachfolgenden Apostel. Den Maria entsprechenden
Platz zur Linken Christi nimmt ein Engel mit Kreuz ein.

Eine direktere Vorstufe der Marienkrönung im P. Morgan Ms. 44 und am «Portail peint» in
Lausanne darf das um 1120/25 entstandene Marientympanon der Kirche Notre/Dame in La
Charité/sur/Loire genannt werden (Tafel 47J). Der in der Mandorla thronende, in Dreiviertelansicht

8 Der Typus wurde im Osten im 7. Jh. geprägt. Beispiel: Krönung des Romanos IV und seiner Gemahlin Eudoxia auf
einer Elfenbeintafel der Bibliothèque Nationale in Paris - Beispiel im Westen: Krönung Heinrichs II. und seiner Gemahlin
Kunigunde im Perikopenbuch Heinrichs II. München, Cod. lat. 4452. Cim. 57, fol. 2. Ende 10. Jh.

9 Zum Beispiel Krönung Kaiser Ottos durch Christus im Aachener Evangeliar der Reichenauerschule, im Aachener
Domschatz.

10 Zum Beispiel Krönung Basils II. in einem griechischen Psalter (Venedig, Marc, graec. 17, fol. 1). Zwei von der Seite

herbeifliegende Engel belehnen den Kaiser mit Krone und Lanze.
11 E. Kantorowicz, Laudes regiae (Berkeley und Los Angeles 1946), 81.
12 A. Grabar, L'Empereur dans l'Art Byzantin (Paris 1936), 198.
¦3 Paris, Ars. 610, fol. 25 vo. - 3. Viertel des 10. Jh.
m Die Kultur der Abtei Reichenau (München 1925): J. Sauer, Die Monumentalmalerei der Reichenau, 927. Abh. p. 951, pl. 13.

199



nach rechts gewendete Christus nimmt die Mitte des Tympanonfeldes ein. Er segnet die zu seiner

Linken schwebende, im Profil gegebene, nimbierte Maria, die ihre Arme im frühchristlichen Für/
bittegestus gegen Christus geöffnet hat. Hinter ihr ist das Fragment eines knienden Mönches zu erken/

nen. Links der Mitte stehen zwei gegen Christus blickende Engel, wovon der äussere einen Kreuzstab

trägt. Unter ihnen, zwischen stark zerstörten Sträuchern mit langen Blättern, welche die untere
Partie des Tympanons völlig überziehen, sind noch einmal die Fragmente zweier Mönche feststell/
bar. Wie ich früher schon dargelegt habe^, steht die Darstellung in engem Zusammenhang mit der
Illumination des Wormser Sakramentars. Wie dort bilden Maria und Christus, einander zugewandt
und in ein stummes Zwiegespräch vertieft, eine in sich geschlossene Gruppe (Tafel 47a). Doch ist die

Darstellung hier um zwei Erzengel und um die Menschen, welchen die Fürbitte Maria gilt, erweiterte.
Auch im 12. Jh. spielt die fürbittende Maria in Weltgerichtsdarstellungen eine hervorragende

Rolle. Ähnlich wie in Reichenau/Oberzell vermittelt im Jüngsten Gericht des Tympanons von
Conques Maria zwischen Christus und den um ewige Seligkeit flehenden Menschen16. Sie führt,
die Hände bittend ineinandergelegt und zum frontal thronenden Christus emporschauend, die
Menschenschar von links gegen Christus hin. - Ungefähr gleichzeitig erscheint Maria im Weltge/
rieht des Gislebertus an der Westfassade der Kathedrale von Autun1?. Ihre Beziehung zu Christus
ist jedoch nicht mehr so eng wie in den eben aufgezählten Beispielen: sie thront frontal, mit erhöbe/

nen Händen, links der Mandorla des richtenden Christus; unter ihr drängen sich die Apostel, an
Wuchs viel länger als Maria, gegen Christus hin. - Noch einmal klingt dies Thema in den Fresken
des Baptisteriums von Riva San Vitale am Ende des 12. Jh. nach. Eine Weltgerichtsdarstellung
nimmt die Nordapsis ein; die Ostapsis dagegen weist eine Darstellung der Himmelfahrt Maria auf.
B. Brenk18 hat überzeugend dargelegt, dass auch hier Maria in der Rolle der Fürbitterin auftritt und

eng mit dem Gerichtsgeschehen verbunden ist.
Sämtlichen aufgezählten Beispielen ist gemeinsam, dass Maria, wenn nicht die einzige, so doch

die Hauptfürbitterin vor Christus ist. Es gibt nun allerdings im Abendland zur gleichen Zeit -
zwar wesentlich seltener - auch Darstellungen, in welchen Johannes der Täufer der Maria als

gleichwertiger Fürbitter gegenübersteht. Diese Dreiergruppe Christus, Maria und Johannes wird
Deesis genannt, obwohl die wörtliche Übersetzung des griechischen ô-rjecHÇ «Gebet, demütige
Bitte» ist und nichts über Person und Anzahl der Handelnden aussagte. Der Typus der Deesis

wurde im Osten geprägt und findet sich dort seit dem 5. Jh. Im Gegensatz zu Italien, das die Deesis

•5 R. Raeber, La Charité'sur'Loire, Monographie der romanischen Kirche Notre/Dame unter spezieller Berücksichtigung
der Skulpturen, Diss. (Bern 1964), i2r ff, Abb. 55, 56.

'sa D. Koepplin wies mich freundlicherweise auf eine Miniatur aus dem «libro de los testamentos» in der Kathedrale von
Oviedo hin, die, zur gleichen Zeit wie das Tympanon von La Charité entstanden (1126-1129), die gleiche Grundidee ver/
körpert: Im oberen Teil des Blattes thront Christus in der Mandorla, die Rechte segnend erhoben, mit der Linken das Buch
des Lebens umfassend, umgeben von den vier Evangelistensymbolen, zwei Seraphim, zwei Engeln und den 12 Aposteln.
Die Mitte der unteren Bildhälfte nimmt der kniende, die Hände flehend erhobene « Adefons rex castus» mit seinem Waffen/
träger ein. Links steht Maria, ihm zugewandt; mit ihren Händen weist sie fürbittend auf ihn und auf Christus - sie ist auch
hier die Mittlerin. Und schliesslich tötet Michael auf der linken Blattseite einen langschwänzigen Drachen.

16 Ch.Bernoulli, Die Skulpturen der Abtei Conques'en'Rouergue, Diss. (Basel 1950), 63, Abb. pl. 25. - Um 1130.
*7 D.Grivot und G.Zarnecki, Gislebertus, Sculpteur d'Autun (Trianon presse i960), Abb. B. - Um 1130.
18 B. Brenk, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz, Diss. (Bern 1963), ir2 ff, fig. 8, 9. Bei dieser Gelegenheit möchte

ich Beat Brenk für seine verschiedenen Hinweise und Anregungen, die er mir in Zusammenhang mit der vorliegenden Arbeit
gab, danken.

«9 Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte III, coli. 1198 ff. Hier wird der Begriff Deesis ausschliesslich für die Dreiergruppe
Christus, Maria und Johannes verwendet. In der kunstwissenschaftlichen Literatur kann jedoch auch die Dreiergruppe Chri/
stus, Maria und ein fürbittender Heiliger Deesis genannt werden (z.B. Réau, (vgl. Anm. 3), U/2, 732, oder Wilhelm,
(vgl. Anm. 3) 26 f.). Ferner wendet man den Begriff Deesis auch dann an, wenn Maria allein bei Christus Fürbitte leistet

(Wilhelm [vgl. Anm. 3], p. 27) und schliesslich subsumiert man unter «Grosser Deesis» diejenigen Darstellungen, in wel/
chen sich zu Maria und Johannes noch weitere Fürbittende wie Engel, Heilige oder Apostel gesellen (RDK, s. oben). Der
«Index of Christian Art» in Princeton bezeichnet sämtliche Varianten als Deesis. - Ich werde mich der Übersichtlichkeit

wegen an die Definition des Reallexikons halten.

200



seit dem 7. Jh. kennt und darstellt, tritt sie nördlich der Alpen erst in ottonischer Zeit auf byzanti/
nischen Elfenbeinskulpturen auf. Als selbständige Komposition kommt die Deesis im Norden im
11. Jh. nicht mehr vor; die zwei einzigen erhaltenen Belege zeigen sie erweitert oder kombiniert mit
andern ikonographischen Themenkreisen:

Aus fol. 3 ro eines Ms. von Stavelot, das die Werke des Gregor von Nazianz enthält20, treten, um
die Deesis angeordnet, als weitere Fürbitter die Erzengel Gabriel und Raphael, welche über Maria
und Johannes die Mandorla Christi halten, und die Apostel und Gregor zu Füssen Christi auf;
die letzteren umgeben den Schreiber des Ms., welchem die Fürbitte aller gilt. Inschriften verstärken
hier die Gesten der Fürbittenden. Über Maria und Johannes lauten sie: «Poscit cum matre hoc
Baptistatus» und «huic miserere Deus», und unter Maria heisst es im speziellen: «Supplicat hinc
cum precibus». Zwischen den schwebenden Engeln präzisiert eine Inschrift: « Angelus huic Gabriel
subvenit et Raphael» und die Apostel sagen: «Hoc cuncti oramus: misere ei deus» (Tafel 480).

Die zweite erhaltene Deesisdarstellung des 11. Jh. ist mit einer Maiestas/Domini/Darstellung ge/
koppelt: Auf dem Apsisfresko der Schlosskapelle von Les/Allinges in Burgund21 thront Christus
in der Mandorla, umgeben von den vier Evangelistensymbolen, zwischen Maria und Johannes.

Bis in die zweite Hälfte des 12. Jh. verschwindet der Typus der Deesis im Westen, tritt dann aber

schlagartig in den verschiedensten Gebieten auf und hält sich bis ins 15. Jh. Aber als Einzelgruppe
kommt die Deesis auch jetzt nicht vor. Wie in Les/Allinges kann sie mit der Maiestas/Domini
kombiniert werden - zum erstenmal 1166 in der Apsis von St. Patroklus in Soest22 - oder aber sie

wird integrierender Bestandteil von Weltgerichtsdarstellungen; Beispiele dafür finden wir im P.

Morgan Ms. 44 um 1170, im Bamberger Psalterium der Staatlichen Graphischen Sammlung in
München ebenfalls um 1170, im Hortus Deliciarum der Herrad von Landsberg um 1190 und vor
allem von 1190 an auf den Weltgerichtstympana der französischen Kathedralen (Laon, Paris,
Chartres, Amiens, Reims).

Die hier in chronologischer Folge namhaft gemachten Darstellungen zeigen das Folgende auf:
Bis ins dritte Drittel des 12. Jh. ist Maria fast ausschliesslich alleinige Fürbitterin bei Christus; nur
zweimal steht ihr Johannes der Täufer als gleichwertiger Fürsprecher gegenüber. Christus und
Maria mediatrix kommen als Einzelgruppe (Wormser Sakramentar) oder in einen grösseren Zu/
sammenhang einbezogen (La Charité) vor. Ferner kann die Maria mediatrix in Weltgerichtsdar/
Stellungen eine zentrale Stellung einnehmen (Reichenau, Conques, Autun). Dabei ist allerdings zu
sagen, dass hier das Verhältnis Christus-Maria weniger eng ist als in den beiden erstgenannten Bei/
spielen. Maria ist wohl in Blick und Gestik auf Christus ausgerichtet, doch thront dieser frontal,
ohne eine direkte Beziehung mit seiner Mutter aufzunehmen; es handelt sich nicht um eine in sich
geschlossene Gruppe. - Ein weiteres Ergebnis dieses Überblickes lautet: Bis ins dritte Drittel des

12. Jh. ist Maria alleinige Fürbitterin in Weltgerichtsdarstellungen. Plötzlich und unvermutet wird
ihr dann Johannes der Täufer bei der Fürbitte beigesellt. Die Deesis ist und bleibt nun wichtiger
Bestandteil der Weltgerichtsdarstellungen; dies ist besonders überraschend, wenn man bedenkt, dass

die beiden vereinzelten Deesisdarstellungen des 11. Jh. nicht in Zusammenhang mit dem Weltge/
rieht standen. Ähnlich wie die Koimesis23 scheint die ebenfalls ursprünglich byzantinische Deesis

um 1170 in Nordeuropa neu entdeckt, mit Freuden aufgegriffen und von nun an nicht mehr aufge/
geben worden zu sein.

c) Gehalt des Marienkrönungstypus

Auf fol. 16 ro im P. Morgan Ms. 44 steht die demütig den Kopf neigende und die Hände für/
bittend ineinanderlegende Maria neben Christus. Darin schliesst sie sich an die oben aufgezählten

30 Bruxelles, Bibliothèque Royale, II, 2570, fol. 3 ro. Opera Gregorii Nazianzi.
21 P. Deschamps und M.Thibout, La peinture murale en France (Paris 1951), 47 ff., pl. 8.

" Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, (vgl. Anm. 19) col. 1200.
23 Der byzantinische Typus der Darstellung des Marientodes - man nennt ihn Koimesis - tritt zum erstenmal im Westen

am Tympanon von Senlis auf.

201



Beispiele der Fürbitte Maria an. Bestätigt wird diese Feststellung durch eine Illustration des Welt/
gerichtes im gleichen Manuskript 24, wo Maria, in entsprechender Tracht und Gestik zusammen mit
Johannes beim richtenden Christus Fürbitte leistet. Im besonderen ist jedoch diese Marienkrönung
an die Fürbittedarstellungen von Worms und La Charité, in welchen Christus und Maria eine in
sich geschlossene Gruppe bilden, anzureihen, denn Maria ist hier zu Christus in die Mandorla ein/

getreten, ist dadurch noch inniger mit ihm verbunden als bisher, und wird gekrönt.
Auf der gleichen Entwicklungsstufe steht die Marienkrönung im Hortus Deliciarum. Es er/

übrigt sich, länger auf diese einzugehen, da ein Vergleich mit der Marienkrönung im P. Morgan
Ms. 44 nur Übereinstimmungen in den wesentlichen Teilen aufweist. Die Krönung wird aller/
dings nicht in der Mandorla vollzogen und hinter Maria drängt sich ein Zug von Aposteln, wel/
eher Maria bei ihrer Fürbitte unterstützt.

Mit der Einsicht, dass der Ursprungsort des Typus « Krönung der stehenden Maria» typologisch
und inhaltlich in den Darstellungen der Fürbitte Maria liegt, kann auch die Wahl des Schemas für
das Marienportal von Lausanne erklärt und der ganze Skulpturenzyklus des «Portail peint» gedeu/
tet werden. Mit dem Marientympanon von La Charité verbindet die Tatsache, dass die nimbierte
Maria fürbittend neben der Mandorla steht und von Christus gesegnet wird. Doch wird hier zu/
sätzlich die Krönung der Maria einbezogen, und damit steht Lausanne nicht nur im Typus, son/
dem auch seinem Gehalte nach dem P. Morgan Ms. 44 und dem Hortus Deliciarum nahe. Neu
und einmalig ist in Lausanne jedoch, dass das Schema der Krönung der stehenden Maria mit ih/
rem Tod in Zusammenhang gebracht wird (Tafel 45J).

Die Sturzskulpturen des « Portail peint » mit der Wiedergabe des Todes Maria und ihrer Aufer/
weckung sind in enger ikonographischer und stilistischer Anlehnung an die Portalskulpturen der

Marienkirche von Senlis entstanden25. Dort ist die Marienkrönung dem Typus «Krönung der
thronenden Maria» verpflichtet. Weil ferner in Lausanne neben den Sturzskulpturen auch einige
Säulenfiguren dem Programm von Senlis entnommen sind, ist es in hohem Masse verwunderlich,
dass sich die Tympanondarstellung von Lausanne nur inhaltlich, nicht aber dem Typus nach der/

jenigen von Senlis angleicht. Von den Säulenfiguren erinnern an das Programm von Senlis: Si/
meon, Johannes der Täufer, Moses, Jeremia, David, Jesaia26, welche am linken Gewände ihren
Platz haben 27; als Vorläufer Christi treten diese alttestamentlichen Figuren immer an Marienkrö/
nungsportalen auf. Anders verhält es sich dagegen mit den sechs Figuren des rechten Gewändes,
welche Vertreter des Neuen Testamentes sind. Die Identität der vier an das Portal anschliessenden

Figuren mit Petrus, Paulus, Johannes Evangelista und Matthäus ist gesichert. E.Bach28 will in den
zwei restlichen Lukas und Markus erkennen, wobei er seine Annahme aber nur mit dem Argu/
ment, aufJohannes und Matthäus mussten notwendigerweise die zwei weiteren Evangelisten folgen,
begründen kann. Johannes und Matthäus treten jedoch auch in der Reihe der Apostel auf, so z. B.
an den Gewänden des mittleren Südportals in Chartres (vor i22o)29; folglich könnte es sich auch

in Lausanne um die Darstellung von sechs Aposteln und nicht von zwei Aposteln und den vier
Evangelisten handeln. Weder der eine noch der andere Zyklus trat jemals an einem Marienkrö/

24 Mâle (vgl. Anm. 3/1), Abb. p. 407.
J5 Aubert (vgl. Anm. 3). - Wilhelm (vgl. Anm. 3). - Zur Datierung siehe W. Sauerländer, Die MarienkrönungS'

portale von Senlis und Mantes, in: Wallraf/Richartz/Jahrbuch(i958), 115 ff, im speziellen 134 f. - Abb. siehe M.Aubert,
French Sculpture at the beginning of the Gothic Period (1140-1225, Pantheon, Florenz 1929), pl. 56 f.

26 Bach (vgl. Anm. 1), 193 ff.
27 Die Attribute der Vorläufer Christi stimmen mit denjenigen der Christophoren in Senlis und in den Werken seiner

ikonographischen Nachfolge nicht in allem überein. Moses trägt z.B. in Senlis nicht nur die Gesetzestafeln, sondern auch den
Stab mit der ehernen Schlange, ein Attribut, das bei Gewändefiguren nur zwischen 1170 und 1215 verwendet wird und für
den in Senlis geprägten Christophorenzyklus typisch ist. Siehe W. Sauerländer, Sens and York, in : J. of the British
Archeological Association (1958), 57 f.

28 Bach (vgl. Anm. 1) 186.
2» L. Grodecki, The transept portals of Chartres Cathedral, in: The Art Bulletin (1951). 156 ff.

202



nungsportal auf. Apostel als Gewändefiguren kommen zum erstenmal am Westportal von Sens vor,
auf dessen Tympanon sich das Jüngste Gericht ereignet (Ende 12. Jh.) und sind von da an fester

Bestandteil des ikonographischen Programms von Gerichtsdarstellungen an den hochgotischen
Portalen (Westfassade der Kathedrale von Paris; Chartres/Süd, usw.) 3°. Erkennen wir dagegen an
dem Gewände von Lausanne die beiden Apostelfürsten und die vier Evangelisten, so würde auch
dieser Zyklus auf einen Zusammenhang mit dem Jüngsten Gericht hinweisen. An der Gallus/
pforte in Basel sind die Gewändestatuen der vier Evangelisten mit Szenen des Jüngsten Gerichtes
verknüpfts1, und auch der Engelspfeiler in Strassburg zeigt die Kombination von Darstellungen
entsprechenden Inhalts 32. Am Westportal von Notre/Dame in Paris stehen die Evangelistensym/
bole neben den Aposteln direkt unter dem Weltgericht; sie sind an den Gewänden, neben der Tür
und neben den Strebepfeilern, als Konsolen von Diensten ausgearbeitet, angebracht 33. - Nicht nur
der Figurenzyklus am rechten Gewände des Lausanner Portals, sondern auch die Trumeaufigur,
ein hl. Michael 34, und die Ältesten, welche die Archivolten des Portals zieren - es sind hier nur 20
anstatt 24 eingebaut - mahnen an den Tag des Weltgerichtes. Michael, der Seelenwäger - sein

ehemaliges Attribut, die Waage, ist zerstört - hat hier den Platz eingenommen, der an anderen

Marienkrönungsportalen der Maria reserviert ist. Die sonst in den Archivolten übliche Wurzel
Jesse ist durch die Ältesten verdrängt worden. Am Westportal von St/Denis rahmen die Ältesten
in den Bogenläufen ein Weltgericht; sie werden jedoch auch, wie z.B. in Moissac oder in Chartres/
West, zur Maiestas Domini in Beziehung gebracht.

Die Untersuchung des ikonographischen Programms des « Portail peint» führt also zu folgendem
Resultat: Die Christophoren des linken Gewändes, die Tod/ und Auferweckungsszenen des

Sturzes, die Tracht Christi und der Gehalt des Tympanons, nämlich die Krönung Maria, sind im
Skulpturenzyklus von Laussanne Komponenten, die an andern Marienkrönungsportalen den

wichtigsten Bestandteil der Darstellung bilden. Die Statuen des rechten Gewändes dagegen, seien

es nun sechs Apostel oder die beiden Apostelfürsten und die vier Evangelisten, kommen seit Ende
des 12. Jh. in Zusammenhang mit Weltgerichtsdarstellungen vor, ebenso der hl. Michael und die

24 Ältesten. Und nun müssen wir auf eines der Ergebnisse, das wir bei der Untersuchung der Für/
bittedarstellungen gewonnen haben, zurückgreifen: Wir haben dort festgestellt, dass Maria bis 1170
alleinige Fürbitterin beim Christus des Weltgerichtes ist. Sie steht in fast allen erhaltenen Beispielen
zur Rechten des frontal in der Mandorla thronenden Christus und vollzieht mit ihren Händen einen

Fürbittegestus - d.h. in Lausanne entsprechen Anordnung von Christus und Maria, ihr Verhält/
nis untereinander und die Charakterisierung der Maria als fürbittende Mediatrix genau dem Für/
bittetypus der romanischen Gerichtsdarstellungen. Somit bilden die beiden Hauptfiguren nicht nur
das Zentrum der Krönungsdarstellung, sie spielen gleichzeitig auch auf das Weltgericht an. Be/
zeichnenderweise wurde nicht der «moderne» Fürbittetypus, die Deesis, gewählt, sondern man zog
es vor, den veralteten mit neuem Leben zu erfüllen, da dieser ja bereits auf die beiden Hauptfiguren
zugeschnitten und schon früher für Krönungsdarstellungen verwendet worden war.

Es ist ein komplexer Inhalt, der dem Skulpturenzyklus in Lausanne zugrunde liegt. Marien/ und
Weltgerichtszyklen, welche im 12. und 13. Jh. zu den Kardinalthemata der Portalplastik gehören,
haben sich hier miteinander verbunden. Wohl wird dem mariologischen Teil des Programms
grösste Wichtigkeit beigemessen, denn die Szenen, deren Hauptgegenstand Maria ist, nehmen Tym/
panon/ und Sturzfelder ein und werden dadurch in den Mittelpunkt des Portalschmuckes gerückt.
Weil aber das Portal gleichzeitig ein Gerichtsportal ist, wird die Rolle der Maria als Fürbitterin
stark betont. Man bediente sich zur Verdeutlichung dieser ihrer Eigenschaft eines seltenen Typus

3° Sauerländer (vgl. Anm. 27), 57.
31 J. Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz (Frauenfeld 1936) I, 212 ff.
32 J.Walter, La Cathédrale de Strasbourg, Petites monographies des grands édifices de la France (Paris 1933), 54 f.
33 W. Sauerländer, Die kunstgeschichtliclx Stellung der Westportale von Notre'Dame in Paris, MarburgerJahrbuch (1959), 3 3 ff.
34 Bach, (vgl. Anm.i) 188.

203



der Marienkrönung, welcher schon lange die Fürbitte Maria ausgedrückt hatte; er war jeweils bei

Krönungsdarstellungen verwendet worden, in welchen Maria als Mediatrix charakterisiert werden
sollte. Dass in Lausanne Maria in erster Linie Vermittlerin zwischen Christus und den Menschen
und erst in zweiter Linie Himmelskönigin ist, zeigt sich noch einmal in dem sicher bewusst vollzo/
genen Verzicht aufdie Wiederaufnahme des Marienkrönungstypus von Senlis, welcher die himnv
lischen Regenten nebeneinander thronend zeigt. In Lausanne haben sich Marienkrönungs/ und
Weltgerichtsvorstellung aufeinmalige Art und Weise vermischt und sich zur neuen, inhaltsreichen
Aussage eine adäquate ikonographische Form geschaffen.

Eine Verbindung der beiden Themata Verherrlichung Maria und Jüngstes Gericht findet sich
nicht nur an den Skulpturen des « Portail peint» in Lausanne; sie lässt sich bereits einige Jahrzehnte
früher in den Schriften eines der bedeutendsten Bischöfe von Lausanne, in den Marienhomilien des

Amadeus von Lausanne (Bischofvon 1143-1159) nachweisen. In der 8. Homilie35 spricht er vom
Weltgericht und vom Erscheinen des Richters Christus zusammen mit seiner frommen Mutter. Die
Patriarchen und Propheten, die Apostel, Märtyrer und Confessoren werden an diesem Tage im
Lichte der Gerechtigkeit glänzen und «gaudebunt intuentes illud singulare diadema, quod in die
solemnitatis et laetitiae, in die assumptionis et gloriae, dilectissimae Genitrici Christus impressit,
memorans illud diadema, quo eum illa in die desponsationis coronaverat (Cant., III). Denique
omnis sexus et aetas, omnis ordo et dignitas beatissimam praedicabunt, et populus innumerabilis
acclamabit illi in jubilo, meritis eius et precibus salvatus, et in dextra pio coronatus a Domino. In
quorum numero, et ex quorum collegio nos esse contingat, o clemens, o pia, o dulcis Maria, ut cum
dies erit irae, tribulationis et angustiae, non pro reatu puniamur, sed pro te, Domina, digni invenia/
mur misericordia eius qui ascendit ad Patrem,... Dominus noster Jesus Christus...» Die gekrönte
Maria ist auch hier Fürbitterin, Vermittlerin und Retterin der Menschheit am Tage des Gerichtes.
Dies Gedankengut, das lange bevor das Portal gebaut wurde, in Lausanne belegt werden kann,
hat nun am « Portail peint», an der Maria geweihten Kathedrale, auf grossartige Weise seinen piasti/
sehen Ausdruck gefunden 36.

2. DIE « KRÖNUNG DER THRONENDEN MARIA»

Um zu präzisen Aussagen sowohl über den Typus der Krönung der stehenden Maria wie auch
über die hier zu behandelnde « Krönung der thronenden Maria» zu gelangen, scheint es mir nötig,
in diesem Kapitel streng zwischen den Darstellungen der Krönung Maria und solchen der bereits

gekrönten Maria «Triumph Maria») zu scheiden.

a) Krönung Maria

Zur Entstehung dieses im 12. Jh. am weitesten verbreiteten Typus der Marienkrönung scheint

England einen wichtigen Beitrag geleistet zu haben. Wie G.Zarnecki dargelegt hat 37, zeigen ein

Kapitell der Abtei Reading (um 1140 zu datieren) und das Tympanon der Kirche von Quening/
ton (um 1150 zu datieren) zum erstenmal die Krönung Maria in dem in der Einleitung beschriebe/

nen Schema: Christus hat seine rechte Hand erhoben und setzt seiner auf der gleichen Bank neben
ihm thronenden Mutter die Krone auf das Haupt. Eine fragmentarische Verkündigung an Maria
auf der einen Seite des Kapitells von Reading lässt darauf schliessen, dass die Marienkrönung hier
von Jugendszenen Christi umschlossen war. In Quenington dagegen wird das Paar von den vier
Evangelistensymbolen und zwei Seraphim gerahmt. Da sich die beiden Krönungsdarstellungen bis
ins Detail entsprechen, es aber unwahrscheinlich ist, dass der Meister des Tympanons von Quening/

35 Migne, Patrologia Latina 188, coll. 1346 f.
36 Amadeus von Lausanne ist nicht der einzige Vertreter dieses Gedankengutes in seiner Zeit. Bei Petrus von Celles

(f IT80) finden wir die gleichen Ausführungen wieder (Patrologia latina 202, col. 857): «Cum ad iudicium venero, oecurre
cum patrocinio sancta Maria; non periclitabitur iudicium, cui Maria praestaverit suffragium. »

37 Zarnecki (vgl. Anm. 3), Abb. siehe pl. Ia, c, d, und pi. lila.

204



ton das Bild des qualitativ zweitklassigen Kapitells kopiert habe, nimmt G.Zarnecki, sicher mit
Recht, ein gemeinsames, uns jedoch unbekanntes Vorbild an; dabei bleibt natürlich im dunkeln,
welches Land für die Bildschöpfung verantwortlich war. - Erst gegen Ende des 12. Jh. hat die

Krönung Maria in England wieder einen bildlichen Niederschlag gefunden: auf fol. 33 vo des

Huntingfieldpsalters38 wird - als letzte und vollendetste Blüte eines Jessebaumes ausgebildet - in
einem spitzovalen Medaillon die thronende Maria von Christus gekrönt.

In Frankreich, Deutschland und Spanien datieren die Marienkrönungen dieses Typus aus rela/
tiv später Zeit: erst um die Wende des 12. zum 13. Jh. treten sie, in allen Ländern zugleich, auf. So

z.B. in einem nordfranzösischen Psalter der Bibliothèque Nationale in Paris, im Psalter der hl.
Elisabeth in Cividale, im Missale des Hainricus Sacrista in der P. Morgan Library in New York,
am Westportal der Kathedrale von Ciudad Rodrigo39 und am Portal der Kirche von Kaisersberg
im Elsass4°. Meist handelt es sich in diesen Beispielen um die Wiedergabe der Krönungsszene
allein; wird diese jedoch bereichert, so werden ihr Szenen des Todes und der Auferstehung Maria
beigefügt. - Kurz nach 1200 kann man an der Kathedrale von Paris 41 eine leichte Variation des

Grundthemas beobachten: Maria thront in der üblichen Weise neben Christus, der seine Rechte

segnend erhoben hat; gekrönt wird sie jedoch von einem schwebenden Engel. Bei Verwendung
des gleichen Typus ist hier die Funktion des Krönens auf eine andere Person übertragen worden.

b) Gekrönte Maria («.Triumph Maria»)

Der eben definierte Typus, welcher zur Wiedergabe der Krönung der thronenden Maria dient,
tritt beinahe gleichzeitig in Italien auf, im Apsismosaik von S. Maria in Trastevere (1140-48),
steht dort jedoch nicht für den Akt der Krönung. Die neben Christus sitzende Maria ist bereits ge/
krönt, und ihr Sohn legt liebevoll seinen Arm um ihre Schultet. Die Inschriften auf dem Buch
Christi «Veni, electa mea, et ponam in te thronum» und der Rolle Maria « Laeva eius sub capite
meo et dextera illius amplexabitur me» weisen hin auf das im Hohenliede begründete, bräutliche
Verhältnis Maria und Christi. Der Text des von Jesaias gehaltenen Phylakters dagegen « Ecce Virgo
concipit et pariet fìlium» und die unter dem königlichen Paar angebrachten Szenen der Jugend
Christi betonen, dass die Theotokos neben ihrem Sohn im Himmel thront. Maria/Braut und
Maria/Mutter sind hier ganz offensichtlich zu einer einzigen Darstellung zusammengeschmolzen.

Der Typus der bereits gekrönten, thronenden Maria findet seine schönste Entfaltung in Frank/
reich, wo er seit der 2. Hälfte des 12. Jh. häufig - und meistens mit Darstellungen des Todes Maria
verknüpft - vorkommt43: an einem Glasfenster in Angers (1160/70), am Portal der Kirchen in
Senlis (1175 vollendet), Mantes (1180 vollendet^, Laon (kurz nach 1190)45, Chartres/Nord (kurz
nach i22o)46,47. Dass in all diesen Beispielen die Betonung nicht auf der Krönung Maria liegt,
sondern dass hier in erster Linie die Erhöhung der Himmelskönigin über die Irdischen und ihre

Gleichordnung mit Christus angedeutet ist, zeigt in aller Deutlichkeit das Portal von Senlis, das

Vorbild der nachfolgenden französischen Portalskulpturen: der Akt der Krönung wird im Sturz

38 New York, P. Morgan Library, ms. 43, fol. 33 vo. - Abb. siehe: Public library of New York, Catalogue of exhibition ig34,
pl. 34-

39 Diese Beispiele nach Zarnecki (vgl. Anm. 3), 9 f.
4° Abb. siehe: R. Kautzsch, Der romanische Kirchenbau im Elsass (Freiburg i. Br. 1944), pl. 42.
41 Zur Datierung siehe: Sauerländer (vgl. Anm. 33) 17 ff.
4J Mâle (vgl. Anm. 3/3)- - Wilhelm (vgl. Anm. 3) 31 fK

43 Mâle (vgl. Anm. 3/3)-
44 Sauerländer (vgl. Anm. 25).
45 W. Sauerländer, Beiträge zur Geschichte derfrühgotischen Skulptur, in: Z. f. Kunstgesch. (1956), r ff, im speziellen 20.
46 Grodecki (vgl. Anm. 29).
47 Absichtlich wird hier nicht auf die zerstörten Marienportale und deren Beschreibung vor der Zerstörung eingegangen.

Die Darstellungen auf dem Glasfenster des Suger in der Kathedrale von Paris und am Portal der Kathedrale von Cambrai
werden darin «Triomphe de la Vierge» genannt, ohne dass dabei auf weitere Details eingegangen würde. Ob die Krönung
der thronenden Maria oder die bereits gekrönte, thronende Maria dargestellt war, kann deshalb nicht mehr beurteilt werden.

27 20$



an der auf dem Totenbett hegenden, eben auferweckten Jungfrau vollzogen; d.h. zur Darstellung
des eigentlichen Krönungsaktes bedient man sich eines völlig anderen Schemas als des im Tynv
panon angewandten 48

Aus dem eben Dargelegten geht hervor, dass das Schema « Thronender Christus und Maria»

primär für die Gleichordnung der beiden steht und somit Ausdruck für die höchste Ehrung der

Himmelskönigin Maria ist; erst sekundär und beiläufig, so scheint es, wird mit dieser Formel auch
der Akt der Krönung wiedergegeben. Ausser in England, wo ein besonders inniges Verhältnis zur
Marienkrönung zu beobachten ist, wird der Krönungsakt erst gegen das Ende des 12. Jh. in das

Schema eingeflochten. Ähnliches konnten wir schon beim Typus « Krönung der stehenden Maria»
feststellen, welcher ebenfalls erst seit der 2. Hälfte des 12. Jh. zur Darstellung der Krönung adaptiert
wurde.

Innerhalb der beiden Krönungstypen ist dies nicht die einzige parallele Entwicklung: in S. Ma/
ria di Trastevere, in der Abtei Reading und in La Charité - in den Beispielen der erstenJahrhundert/
hälfte - werden beide Typen mit den Jugendszenen Christi kombiniert, im Gegensatz zur nachfol/
genden Zeit, wo in Senlis, Mantes, Lausanne - um nur einige Beispiele zu nennen - die Marien/
krönung von Szenen des Marientodes begleitet wird.

c) Vorstufen

Eine letzte gemeinsame Tendenz der beiden Marienkrönungstypen ist bei der Wahl des jeweiligen
Vorbildes zu erkennen. Es scheinen beiderorts ähnliche Überlegungen massgebend gewesen zu
sein, denn auch beim Typus « Krönung der thronenden Maria» griffman nicht aufFormeln, welche
den Krönungsakt im allgemeinen veranschaulichen, zurück; ausschlaggebend war vielmehr auch
hier ein Schema, das dem spezifischen Inhalt dieses Typus der Marienkrönung Rechnung trägt.

Den Typus zweier nebeneinander thronenden Personen kann man bis in die Antike zurückver/
folgen. Im spätrömischen Reich prägte man Münzen mit dem Bilde zweier den Thron teilender

Kaiser, und das gleiche Schema verwendete man zur Wiedergabe von Aposteln und Heiligen 49.

Auf offiziellen Münzen erscheint in Byzanz das Bild der thronteilenden Kaiser und Kaiserin seit

dem 6. Jh., und seit dem 10. Jh. lassen sich die Herrscher der mazedonischen Dynastie oft neben
der personifizierten Nike thronend darstellen 5°. Im Westen wird im 10. Jh. das Schema zur Illu/
stration der Binität oder der Trinität umgearbeitet und steht meistens zu Beginn des 109. Psalms S1.

Ferner bedient man sich des gleichen Schemas zur Charakterisierung des königlichen Paares Salo/

mon und Saba, so zum Beispiel gegen das Ende des 11. Jh. in einem Manuskript der «De Fide»
des Ambrosius 52 - König und Königin sitzen hier allerdings auf separaten Stühlen. Schliesslich
kann das Schema auch das Verhältnis Christi zu Ekklesia deutlich machen, z. B. in einem Reichen/

auer Manuskript des 10. Jh.53 oder an einem Kapitell des Kreuzganges in St/Etienne in Tolouse54,

wo die gekrönte Ekklesia zu seiten Christi sitzt (um 1130).
Die Darstellung in Toulouse trägt bereits die gleichen Züge wie der « Triumph Maria» in S. Ma/

ria di Trastevere - was die Ableitung dieses Marienkrönungstypus von den eben aufgezählten Bei/
spielen bestätigt. Man schloss sich in Trastevere an Vorbilder an, in welchen seit langer Zeit die

Gleichberechtigung zweier Personen ausgedrückt, der Krönungsakt jedoch noch nie veranschau/

48 Von der Krönung Maria im Totenbett wird im 4. Kapitel die Rede sein.

49 E. Kantorowicz, The Quinity of Winchester, in: The Art Bulletin (1947), 77-
5° Katzenellenbogen, (vgl. Anm. 3) 57, und seine Literaturangaben in Anm. 5 und 6.
51 Kantorowicz, (vgl. Anm. 49), 74, Anm. 7.
5* Alençon, Ms. 11, fol. 1 vo. - Abb. siehe: Porcher (vgl. Anm. 5), pl. XI.
53 Sakramentar aus Petershausen, Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. Sal. IXb, fol. 40 und 41, Abb. siehe Real'

lexikon zur Deutseben Kunstgeschichte II, coll. 1111-1112, Abb. 1.
54 Kapitell der klugen und törichten Jungfrauen. Abb. siehe: P.Mesplé, Toulouse. Musée des Augustins. Les sculptures

romanes (Paris 196t), fig. 37.

206



licht worden war 55; diese Vorbilder waren nie auf Christus und Maria bezogen 56. War es bei der

Verwendung des i. Typus jeweils ein Anliegen gewesen, aufdie Fürbitte Maria und ihre Mittlerrolle
hinzuweisen und war diese Haupteigenschaft Maria schon bei der Wahl des Vorbildes ausschlag/
gebend, so bestimmt auch hier das, was dem Inhalt dieses Typus in erster Linie inhärent ist, nämlich
das Betonen der Herrschaft der Himmelskönigin Maria neben Christus, die Wahl des Vorbildes. Wie
beim i. Typus ist auch hier dem 12. Jh. das Aufzeigen des Krönungsaktes erst sekundär wichtig.

3. DIE « KRÖNUNG DER HIMMELFAHRENDEN MARIA/SPONSA»

Entsprechend dem vorhergehenden Kapitel ist es auch hier angebracht, die Darstellung der

Krönung Maria und der bereits gekrönten Maria voneinander zu trennen.

a) Krönung Maria

In einem Missale aus Stammheim 57, um 1150/60 entstanden, zeigt eine Illumination Maria und
Christus in enger Umarmung in einer Mandorla gen Himmel fahren. Christus, ein zweites Mal im
selben Bilde als Halbfigur erscheinend, hält die himmlische Krone über das Haupt Maria und
empfängt sie mit den Worten des Hohenliedes: «Tota pulchra es, amica mea, veni coronaberis».
Die Illustration des Ereignisses ist vor allem deshalb aufschlussreich, weil die Eigenschaften, dank
welcher Maria erhöht und gekrönt wird, durch Nebenfiguren präzisiert werden. Sämtliche In/
Schriften ihrer Phylaktere beziehen sich auf die Sonderstellung Maria. Christus in der Mandorla
spricht zu seiner Mutter die tröstlichen Worte: « Non veni solvere legem, sed adimplere». Die
Engel, Propheten, Heiligen, Könige, welche das wunderbare Geschehen rahmen, charakterisieren
Maria in mannigfacher Art und Weise. «Hec est preciosior sole» (Weisheit 7,29) und «ista est

preciosa inter filias Jerusalem» (HL 2,13) singen links und rechts des Paares zwei Engel. Moses
mahnt unter dem einen Engel: «Honora patrem et matrem» (II 20,12) und sein Gegenüber, der

Psalmist, sagt: «Intende, prospere procede et regna» (44,5). Die Stimme Salomons ist in den Wor/
ten des Hohenliedes «Quae est ista qui ascendit per desertum» (3,6) vernehmbar und Hieronymus,
der vermeintliche Verfasser des weit herum bekannten und am Tage der Assumptio so oft vorge/
lesenen Briefes an Paula und Eustochium, verkündet: « Gloriosa semper Virgo Maria celo ascendit».

Und schliesslich lautet die Inschrift im Medaillon des Papstes Gregor: «Hec est que nescunt thoru
in delicto». Die Texte sind entweder auf Maria, die Mutter Christi, oder auf Maria, die Braut
Christi, zugeschnitten - darin entspricht Maria vollkommen der Maria in S. Maria di Trastevere.
Zusätzlich beziehen sich die Texte jedoch auch auf ihre Himmelfahrt und Krönung; so ist es nicht
verwunderlich, dass als Ausdruck dieses komplexen Inhaltes ein Bild entstand, welches nicht mit
der in Trastevere ausgearbeiteten Form übereinstimmt, sondern sowohl den Eigenschaften Maria
als auch den Ereignissen gerecht wird: als die ihm gleichgeordnete Braut führt Christus seine Mutter
in den Himmel und krönt sie zur Himmelskönigin (Tafel 48Ì).

b) Gekrönte Maria

Ein Manuskript in Hildesheim, das zur gleichen Gruppe wie das Stammheimmissale gehört und

1159 vollendet war58, weist in der Initiale F zu Beginn einer Assumptiomesse ein engumschlun/

55 Die nebeneinander thronenden Personen können allerdings von einer dritten, in ihrer Mitte schwebenden, gekrönt wer/
den, sei es von der Victoria oder von Christus. Siehe: Kantorowicz, 1. c. Anm. 49, 77. Diese Art der Krönung kann
jedoch nicht als Vorstufe für die Marienkrönung gewertet werden, denn bei dieser ist im 12. Jh. von entscheidender Bedeutung,
dass Christus die Maria krönt, d. h. dass die eine der beiden thronenden Figuren die andere krönt.

56 In der «Quinity» of Winchester sitzt Maria nicht neben Gott und Christus, wie Kantorowicz, (vgl. Anm. 49) 74,
annimmt. Die Faltengebung des Gewandes weist deutlich daraufhin, dass sie steht - was ja auch im Hinblick auf die Ab/
leitung der Gruppe Maria/Kind/Taube von der stehenden Dreiergruppe im Utrechtpsalter logisch ist.

57 Missale des Henricus Presbiter de Midel, in der Sammlung des Grafen zu Fürstenberg/Stammheim, 12. Bild. - A.
Boeckler, Abendländische Miniaturen (Berlin/Leipzig 1930), 88, datiert das Ms. in die Jahre zwischen 1150-1160.

58 Missale des Ratman, Hildesheim, Domschatz 37. Abb. siehe: Boeckler (vgl. Anm. 57) pl. 84.

207



genes Paar auf, das in einer Mandorla über dem leeren Sarg Maria schwebt. Haltung und Gesten
des Paares sind gleich denjenigen im oben besprochenen Manuskript, doch sind hier Christus und
Maria gekrönt. Im Vergleich zum Stammheimmissale scheint die Auferstehung und Himmelfahrt
Maria eine grössere Rolle zu spielen als ihre Brautschaft, denn der Sarg nimmt einen bedeutenden
Teil der Illumination ein und weist nachdrücklich auf das historische Geschehen hin. Im Text je/
doch werden die Übereinstimmung zwischen Maria und der Braut des Hohenliedes dargelegt,
und somit erklärt sich, dass jene Formel, welche dem Liebesverhältnis Christi und Maria so be/
redten Ausdruck gibt, auch zur Wiedergabe der Himmelfahrt Maria Verwendung findet. Der Ge/
halt der Darstellung ist letztlich der gleiche wie im Stammheimmissale - nur wird hier das Resultat
der Krönung, und nicht der Akt gezeigt. Somit weist dieser 3. Typus der Marienkrönung eine
Parallele zum Typus «Krönung der thronenden Maria» auf: in ein Schema, das zur Veranschau/
lichung der bräutlichen Muttergottes eigens geschaffen wurde, kann eine Krönung Maria einge/
schoben werden, ohne dass sich dabei die Grundstimmung des Inhalts ändern würde.

Es sind mir nur diese beiden Beispiele der mit Christus engverbundenen, himmelfahrenden
Maria/Sponsa bekannt. Solange keine weiteren Darstellungen im gleichen Schema namhaft ge/
macht werden können, ist es fraglich, ob diese einem ausgeprägten Typus der Marienkrönung an/
gehören. Ebensogut könnte es sich um Sonderfälle und nicht um Vertreter einer bestimmten Gruppe
handeln.

c) Vorstufen

Wie wir gesehen haben, wird bei dieser 3. Krönungsformel Maria mit der Braut des Hohenliedes
identifiziert. So erstaunt es nicht, dass die direkten Vorbilder dieses Schemas Illustrationen zu Be/
ginn des Hohenliedes sind. In einem Lectionarium matutinale von Ellwangen aus dem 1. Drittel
des 12. Jh. 59 werden von der Initiale O des Hohenliedtextes zwei engumschlungene, ungekrönte
Figuren umschlossen. Die Inschrift neben der weiblichen Gestalt lautet: «sponsa • ecclesia», die/
jenige neben der männlichen Figur: «Christus • sponsus». Wären die beiden Figuren nicht durch
die Inschriften gekennzeichnet, so könnte man in ihnen genau so gut Christus und Maria ver/
muten, da sie den beiden oben aufgezeigten Beispielen bis ins Detail entsprechen. - Die gleiche
Darstellung findet sich etwa 50 Jahre später an der entsprechenden Stelle in der Handschrift 37
(255, f. 12) in Admont60; hier jedoch steht die Ekklesia gekrönt neben ihrem Bräutigam.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, daraufhinzuweisen, dass nicht nur hier, sondern auch
in den beiden andern Marienkrönungstypen Anlehnungen an die Sponsus/Sponsa/ und Christus/
Ekklesia/Schemata zu konstatieren sind. Weiter oben habe ich bereits gezeigt, dass Christus und
Maria in S. Maria di Trastevere ein Ebenbild des thronenden Paares Christus und Ekklesia an einem

Kapitell des Kreuzganges von St/Etienne in Toulouse sind. Das gleiche gilt auch für den Typus
«Krönung der stehenden Maria». Hier dient die Formel, auf Christus und Ekklesia angewandt, als

Verzierung des Initialen O zu Beginn des Hohenliedes und nimmt damit den gleichen Platz ein
wie die für die himmelfahrende Maria vorbildliche Sponsus/Sponsa/Gruppe. Beispiele finden sich
im Codex A.I.47 in der staatlichen Bibliothek zu Bamberg61, oder in der Bibel von St. Vaast6*;
im deutschen Beispiel ist die Ekklesia gekrönt, im französischen nicht. - Da seit Beginn des 12. Jh.
mindestens in der überkommenen Literatur - worauf ich später noch kurz eingehe - nicht mehr

streng zwischen Maria, Sponsa, Ekklesia abgegrenzt wird, sondern im Gegenteil die Übergänge
fliessend geworden sind und die Identität zwischen Maria und der Braut Christi einerseits, und

59 Stuttgart, Landesbibliothek, cod. 55, fol. 180 vo. - Abb. siehe: K. Loeffler, Schwäbische Buchmalerei (Augsburg 1928),

77, und pl. 45 a.
60 Admont, Benediktinerstift, cod. 37, fol. 12 ro. - Abb. siehe: P.Buberl, Die Illuminierten Handschriften in Steiermark.

I. Teil: Die Stiftsbibliotheken zu Admont und Vorau (Leipzig 1911), 65 und fig. 70.
61 Bamberg, Staatliche Bibliothek, Cod. A.I. 47, fol. 5 a. Reichenauer Schule des 10. Jh. - Siehe: Reallexikon zur deutschen

Kunstgeschichte II, col. 1117.
6' Arras, Bibliothèque de la ville, 559, II, fol. 141 vo. Abb. siehe: H. Swarzenski, Monuments of romanesque Art (Chicago

1954). pl- 73.

208



Maria und der Kirche Christi anderseits bis ins kleinste Detail belegt werden, ist es verständlich,
dass auch eine Angleichung sämtlicher Typen stattgefunden hat. Bezeichnenderweise werden sogar
die Paare des Alten Testaments, welche Präfigurationen Christi und Maria sind - z. B. Salomon
und Saba, Esther und Ahasver -, in den drei für die Marienkrönung fruchtbaren Schemata wieder/
gegebene. Es ist jedoch zu betonen, dass die Darstellung des Krönungsaktes nur dann in das Sehe/

ma eingefügt wird, wenn dieses auf Christus und Maria bezogen wird - die höchste Auszeichnung
widerfährt nur der historischen Maria.

4. WIEDERAUFNAHME DER KRÖNUNGSDARSTELLUNGEN DES 10. JAHRHUNDERTS

Im Gegensatz zu den Heiligen/, Kaiser/ und Papstkrönungen wurde die Krönung Maria bis

zum 12. Jh. sehr selten bildlich wiedergegeben. Nur zwei Krönungsdarstellungen sind bekannt -
sie bilden eine verschwindende Minderheit neben den zahlreichen Illustrationen anderer Marien/
szenen im 10. und 11. Jh.

Schon in jener Zeit wurden für die Aussage der Krönung neue, der Maria angemessene Schemata
ausgearbeitet. Eines davon scheint - soweit nach dem Denkmälerbestand zu schliessen ist - in Eng/
land im 10. Jh. geprägt worden zu sein64: Maria, auf dem Totenbett liegend, wird von trauernden
Frauen beklagt; mit Hilfe einer der Frauen hat sie ihren Oberkörper leicht aufgerichtet; ihr
Blick ist auf die Hand Gottes, welche oben die Krone des ewigen Lebens über der Auferweckten
hält, gerichtet 65.- In leichter Abwandlung dieses Schemas wird die Krönung Maria auf dem Totetu
bett auch im 12. Jh. dargestellt. Im Sturz von Senlis66 umgeben Engel das Bett Mariens und er/
wecken sie zum ewigen Leben. Nicht die göttliche Hand streckt ihr die Krone entgegen, sondern
ein Engel ist der Überbringer des himmlischen Zeichens. Er steht wie die andern Engel am Lager
Mariens, beugt sich weit über sie vor und wird im nächsten Augenblick das Haupt der Mutter
Gottes mit der Krone zieren. Diese Art der Krönung ist ganz einmalig im 12. Jh. Obwohl - wie
wir wissen - das Portal von Senlis stilistisch und ikonographisch einen entscheidenden Einfluss auf
die Marienportale des späten 12. und frühen 13. Jh. ausgeübt hat und die Auferweckung Maria von
Senlis an einzelnen Orten beinahe wörtlich kopiert worden ist 67, nahm man doch nie mehr das
eine wichtige Motiv, die Krönung Maria aufdem Totenbett, auf. Wollte man mit dieser Eliminiez

rung wohl bewusst ein altertümliches Element beseitigen?
Das zweite Beispiel einer Marienkrönung im 10. Jh. stammt aus dem Kloster Prüm in Deutsch/

land68. Die Krönung wird hier an der himmelfahrenden Seele Maria vollzogen: Christus übergibt die
Seele einem Engel; dieser führt sie himmelwärts, der Hand Gottes entgegen, aus welcher sie ein
rotes Diadem empfängt. - Einen vereinzelten Nachfolger hat auch dieses Schema der Krönung
Maria im 12. Jh.69. Am Epiphanieportal in Pontaubert7° schweben zwei Engel, die kostbare Last

63 In einem byzantinischen Manuskript steht die diademgeschmückte Königin Saba neben dem ebenfalls gekrönten,
thronenden Salomon (Paris, Bibliothèque Nationale, gr. 923, fol. 327 vo.) - Abb. siehe: A. Grabar, Les miniatures byzan'
tines de la Bibliothèque Nationale [Paris 1939], 6 f. fig. 8f.). - Vgl. auch das in Anm. $2 zitierte Beispiel, wo Saba neben
Salomon thront. - In einer Bibel der 2. Hälfte des 12. Jh. (Bibliothèque Nationale, ms. lat. 116, fol. 65. Abb. siehe : Porcher
(vgl. Anm. 5), pl. XXXIX) steht Esther zur Linken des thronenden Ahasver. Beide sind gekrönt.

64 Wilhelm (vgl. Anm. 3). 50 ff. - Zarnecki (vgl. Anm. 3), 12.
65 Bibliothek des Herzogs von Devonshire in Chatsworth, Benedictionale des hl. Aethelworld, fol. 102 vo. Abb. siehe:

Zarnecki (vgl. Anm. 3). pl. III, 3-
66 Lit. und Abb. siehe Anm. 25.
67 Neben Lausanne ist der Lettner von Vezzolano eine sehr getreue Kopie. Abb. siehe: R.Jullien, L'Eveil de la sculpture

italienne, La Sculpture romane dans l'Italie du Nord (Paris 1949), Album pl. 87,1.
68 Paris, Bibliothèque Nationale, lat. 9448, fol. 60 vo. Das Manuskript entstand in Prüm zur Zeit der Äbte Hilderich

(Ì"993) und Stephan (f iooi). - Abb. siehe: Ph. Lauer, Les enluminures romanes des manuscrits de la Bibliothèque Nationale (Paxis
1927). 116 ff, pl. 44,1.

69 An der «Porte romane» in Reims ist nicht die Krönung der Seele Mariens in den Archivolten dargestellt, sondern, wie
L. Pillion (Gazette des Beaux Arts, 1904, pp. 177-199) überzeugend nachgewiesen hat, die Seele des verstorbenen Abtes.

7° R. de Fleury: La Sainte Vierge (Paris r864), 1.1, pl. LXVIII.

209



der Seele Maria in einem Tuch in ihrer Mitte tragend, gen Himmel; ein dritter, von oben kommend,
trägt die Krone in den Händen. Im Vergleich zum Beispiel des 10. Jh. ist hier wiederum eine Über/

tragung der Funktion des Krönens von Gott/Christus auf einen Engel zu beobachten, im übrigen
sind sich die beiden Darstellungen stark angeglichen.

Diese beiden Sonderfälle der Marienkrönung im 12. Jh. wurden mehr der Vollständigkeit halber
erwähnt. Sie sind neben den Neuformulierungen des Themas « Marienkrönung» nur von geringer
Wichtigkeit, denn bei ihnen handelt es sich im Sinne des 12. Jh. nicht um moderne Schöpfungen,
sondern um Relikte einer älteren Zeit, die noch einmal mit Leben erfüllt werden.

ZUSAMMENFASSUNG

Nachdem die Krönung Maria im frühen Mittelalter nur selten zur Darstellung gelangt war, steht
sie im 12. Jh. ganz plötzlich im Mittelpunkt des Interesses. Die Schöpfungskraft des 12. Jh. zeigt
sich in besonders hohem Masse an diesem Thema, wurden doch nicht weniger als drei verschiedene
Schemata erfunden, um der Grundstimmung der jeweiligen Marienverherrlichung oder /krönung
gerecht zu werden. Rechnet man die beiden Beispiele, welche auf die im 10. Jh. geprägten Typen
zurückgreifen, dazu, so kommt man zu der stattlichen Anzahl von 5 Marienkrönungsformeln, die
im 12. Jh. nebeneinander auftreten. - Das Verbindende der fünf Schemata besteht darin, dass so/
wohl im 10. wie auch im 12. Jh. die für die Krönungsdarstellungen im allgemeinen verwendeten

Typen keinen Einfluss auf die im Entstehen begriffenen Marienkrönungsformeln ausübten. Da je/
der Formel eine Aussage über eine bestimmte Eigenschaft Maria inhärent ist, wurden vielmehr die/
jenigen Schemata vorbildlich, in welchen - meist auf eine andere Person bezogen - der entspre/
chende Gehalt bereits vorhanden war. Die neugeschaffenen drei Typen sollen in erster Linie fol/
genden Gedanken Ausdruck verleihen: Im Typus « Krönung der stehenden Maria» betont man
die Mittlerrolle Maria, ihre Fürbitte bei Christus für die Menschen; typologisch wurzelt diese Krö/
nung in Fürbittedarstellungen Maria, welche oft in Zusammenhang mit Weltgerichtsdarstellungen
stehen. Der Typus « Krönung der thronenden Maria» steht dagegen für die Herrschaft der Hirn/
melskönigin Maria, für ihre Gleichordnung mit Christus. Bezeichnenderweise war das Schema der

gleichberechtigt nebeneinander thronenden Paare Ausgangspunkt dieses Typus. Und schliesslich
wird in der Formel «Krönung der himmelfahrenden Maria» das Gewicht auf die Brautschaft der

Mutter Christi gelegt. Seine Vorstufen sind die Darstellungen der Paare Christus/Sponsa und
Christus/Ekklesia. Die drei Typen sind primär nicht zur Wiedergabe der Krönung Maria ausge/
bildet worden. Das dringlichste Anliegen bei ihrer Schaffung war die Verherrlichung der fürbitten/
den, oder der thronenden Königin, oder der bräutlich/himmelfahrenden Maria zu zeigen. In die

geprägten Typen wurde der Krönungsakt erst relativ spät eingeschoben; er bedeutet jeweils eine

nochmalige Auszeichnung, eine Sublimierung der Mutter Christi.
Auch in den Schriften des 12. Jh. ist in noch nie dagewesener Häufigkeit von Maria die Rede7x;

in dieser aufblühenden Marienverehrung ist wohl die Schöpfungskraft für neue Typen der Marien/
Verherrlichung begründet. Die Predigten, Hymnen, Briefe und theologischen Abhandlungen er/
hellen ferner auch die oben beobachteten gemeinsamen Grundzüge und Tendenzen der Typen.
Es muten uns z.B. die Angleichungen der Christus/Ekklesia/, Christus/Sponsa/ und Christus/
Maria/Typen nicht mehr fremd an, wenn wir wissen, dass Rupert von Deutz zwischen 1110 und
1119 und Honorius Augustodunensis7* das ganze Hohelied marianisch gedeutet haben, nach/
dem vorher nur einzelne Stellen auf Maria bezogen worden waren. Ekklesia, Sponsa und Maria
verschmelzen in den Schriften zu einer Einheit, und das findet seinen Ausdruck wiederum in der
bildenden Kunst. - Die Tatsache, dass in der ersten Jahrhunderthälfte die Verherrlichung oder

Krönung Maria durchgehend von Szenen aus der Jugend Christi begleitet, in der zweiten Jahr/

7" Raeber (vgl. Anm. 15) 132 f.
"* J.Beumer, Die marianische Deutung des Hohen Liedes, in: Z. für kathol. Theol. (1954), 412.

210



hunderthälfte dagegen von Szenen des Todes Maria untermalt wird, spiegelt ebenfalls theologisches
Gedankengut des Jh. Um die Wende des ii. zum 12. Jh. beschäftigt die Theologen - vor allem
Anselm von Canterbury und seine Schule - die Menschwerdung Christi und in diesem Zu/
sammenhang wird Maria, die Theotokos, gepriesen und über alle Sterblichen erhöht; dank ihrer
Gottesmutterschaft kann sie Fürbitte für die Sterblichen einlegen. Die Ereignisse aus der Kindheit
Christi, welche diese Eigenschaft Maria in besonderem Masse betonen - z.B. die Verkündigung an
Maria oder die Geburt Christi - werden nun konsequenterweise auch in der bildenden Kunst mit
der Marienverherrlichung verbunden 73. Mit fortschreitender Zeit wird von den Theologen mehr
und mehr auf die Einheit Christi und Maria aufmerksam gemacht; Bernhard von Clairvaux,
Richard von St. Victor, Amadeus von Lausanne und Pierre von Blois haben vor allen auf die
Parallelen hingewiesen74. Ihre Eigenschaft als Mittlerin behält Maria bei, jedoch ohne dass diese in
Zusammenhang mit ihrer Mutterschaft gebracht würde. Die Fragen der Mariologie werden nun
selbständig behandelt, das Interesse gilt der Person Maria, ihrem irdischen Leben, ihrem Tod,
ihrem Aufstieg in den Himmel und ihrer Krönung. Deshalb verdrängen nun an den Kirchen/
portalen Darstellungen des Todes Maria die Szenen aus der Jugend Christi. Schönster Ausdruck
der zunehmenden Verehrung Maria ist doch wohl, dass nun in Kirchenliedern, theologischen
Schriften und in der bildenden Kunst die Handlung der Krönung bunt geschildert wird. Sie ist

am Ende des 12. Jh. eines der beliebtesten und mit besonderer Anteilnahme und Ehrfurcht
behandelten Themata.

Dass die Marienkrönung in Lausanne nicht als Sonderfall, sondern als Vertreter eines bestimmten

Marienkrönungstypus zu werten ist, ist im Verlaufe dieser Abhandlung wiederholt bewiesen

worden: Der Typus «Krönung der stehenden Maria» - fassbar in mindestens drei Beispielen -
spiegelt die gleichzeitigen theologischen Anschauungen wieder und durchläuft die gleiche Ent/
wicklung wie der bisher bekannte, von mir « Krönung der thronenden Maria» benannte Typus; er
wählt die jenem entsprechenden Vorbilder, wird mit entsprechenden ikonographischen Themata
kombiniert und wird schliesslich in der gleichen Zeit zur Wiedergabe der Krönung Maria umge/
arbeitet. Um sowohl diesem Typus der Marienkrönung als auch den obenerwähnten vier weiteren

Darstellungsarten der Marienkrönung im 12. und frühen 13. Jh. gerecht zu werden, muss der heute

in der Kunstwissenschaft verwendete Begriff« Marienkrönung» neu definiert werden. Er sollte von
nun an Ausdruck für den Krönungsakt in irgendeiner Form sein, währenddem die spezifischen
Eigenheiten der einzelnen Typen zusätzlich hervorzuheben wären, sei es nun in der hier vorge/
schlagenen oder in einer anderen Terminologie.

73 H. Coathalem, Le parallélisme entre la Sainte Vierge et l'église dans la tradition latine jusqu'à la fin du XIImt siècle, Analecta

Gregoriana (1954) LXXIV, 74,
74 Coathalem (vgl. Anm. 73) 94. - Wilhelm (vgl. Anm. 3), 10.

211



Tafel 4S

y
V.

lis V

V
<f

/ *'¦;' s* X f
cl> ^V vr ¦*

«a '<\4V. •ï il ii vW
n*

,;
#-

^
L

J1H»« J£w «

w| S

Î4

i^
7

î-

*-¦' *^TJSU

^

rt 6 Kathedrale von Lausanne, «Portail Peint». Tympanon und Sturz.

R. Sl'TER-RAEBER: DIE MARIENKRÖNUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



Tafel 46

ëC W**" *v hEê t- u»
1 <^î <5T~-V

^
V,

1 \ :

\J
-s.

1
sCif.

;
.-

_^\323

m \»
1

^_7*7& V*?Ok
O

8
/,

8
S?

S s
o

•A

ìfiìrtT^TTmTiaTìrr~ TiD O ^
ISI

/. ¦¦
a Hortus Deliciarum der Herrad von Landsberg. Bibliothèque de la ville, Strasbourg (fol. 199 ro). - b Ms 44. P.Morgan-
Library. New York (fol. 16ro). - c Sakramentar von Worms. Bibliothèque de l'arsenal, Paris (Ars. 610, fol. 25 vo).

R. SUTER-RAEBER: DIE M ARI EN KRÖNUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



Tafel 47

W C
X

*c

wr—

S
V2

¦^-s

h

iYV. /
Vlfil.c ;

*£•''**k: ^m

la
4*-

.^ «3 t^ '

^£
*M •

=a=^^^! *& y- SS@E5a£;î^ 3V

3te*
6

a, 6 Kirche Notre-Dame in La Charité-sur-Loire. Ausschnitt und Gesamtansicht des Marienportals.

R. SUTER-RAEBER: DIE MARI EN KRÖNUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE



%. - ».

,-k y *ìf* ^¦'•^i^r-"< iA^7rt '
• • jpf- -

\ > >«5 - -~- ,-• 'r' ' "'•- • à>\ &* ¦

Ri
' gt^ V

-M^jru

* %i '-\gi. .>.'.r •«*- ¦

¦

h*\l<

/Iß ,T.

Efw\J. wm\ A
I }ìM-i K.V<X• ,%'\*\

+

e ^ «
¦

•>.

a»a»..v i :
c*- Ki--•

$%¦ t^^ic
wu t«.v

„.vi
W3

CÌ a- /

V»

p -dtóAi

m=3
JO2.

'S«

r

3

S
SS

8?

K «^: Sn

Ä

W»
htrrdar dHM*»iKTruur

a Opera Gregorii Nazianzi. Bibliothèque Royale, Bruxelles (II, 2570, fol. 3ro). - b Missale. Sammlung Eürstenberg Stammheim.

R. SUTER-RAEBER: DIE MARIEN KRÖNUNG DER KATHEDRALE VON LAUSANNE


	Die Marienkrönung der Kathedrale von Lausanne  und die verschiedenen Typen der Marienkrönung im 12. und frühen 13. Jahrhundert
	Anhang

