
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 22 (1962)

Heft: 4

Artikel: Kropf- und Kretindarstellungen an spätgotischen Chorgestühlen im
westschweizerischen und savoyardischen Voralpenland

Autor: Merke, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kropf- und Kretindarstellungen an spätgotischen Chorgestühlen
im westschweizerischen und savoyardischen Voralpenland

Von F. MERKE

(Tafeln 66-68)

A. Zur Geschichte und Ikonographie des endemischen Kropfes und Kretinismus

Verwertbare dokumentarische Berichte über das endemische Vorkommen des Kropfes er/
scheinen im medizinischen Schrifttum auffallend spät, d.h. erst etwa um 1300. Bei den griechi/
sehen Autoren erfahren wir nichts über das endemische Vorkommen des von ihnen als « Broncho/
cele» bezeichneten Kropfes. Wenn auch das Küstengebiet des Mittelmeerbeckens zweifellos
immer frei war von endemischem Kropf, so muss doch angenommen werden, dass in kleinerer
oder grösserer Entfernung von den Küsten, in den Alpen, im Apennin, in den Abruzzen, in
Kleinasien, Persien und Oberägypten der Kropf schon im Altertum verbreitet gewesen sein muss.
Die bekannten Hinweise nichtmedizinischer, römischer Schriftsteller auf ein gehäuftes Kropf/
vorkommen (Vitruv für die Sabinerberge und die Kottischen Alpen, Plinius d.Ä. für die Poebene
«iuxta Alpes», Juvenal «in Alpibus» und Ulpian «incolae Alpium») sind zwar etwas dürftig
und geographisch ungenau, sie beweisen aber immerhin, dass der Kropf schon zu Beginn unserer
Zeitrechnung in den Alpen und ihrer näheren Umgebung endemisch verbreitet war und dass

die genannten Schriftsteller und damit auch ihre Leser davon Kenntnis hatten.
Dann folgt im nichtmedizinischen Schrifttum eine Pause von etwa einem Jahrtausend, bis

wir wieder eine Nachricht über den endemischen Kropf erhalten. Der erste, der uns nun aber in
ungewöhnlich eindrücklicher Weise über Riesenkröpfe und Kretins in den Alpen berichtet, ist
der Enzyklopädist, Kreuzzugsprediger und spätere Kardinal Jacques de Vitry. Er hat auf seinen

vielen Reisen mehrfach die Alpen überschritten, sicher auch den zu jener Zeit viel begangenen
Grossen St. Bernhard. Im Jahre 1220 schrieb er in Damiette (bei Alexandrien) seine Historia
orientalis et ocädentalis. In der ersten beschreibt er die « indischen» Monstren, die schon seit Skylax
und Herodot die Phantasie der Menschheit und der Schriftsteller beschäftigt haben, also zu seiner

Zeit schon während eines eineinhalb Jahrtausends im Schrifttum ihr fabulöses Dasein geführt hatten.
Er stellt es aber dem Leser frei, an diese menschlichen Monstren des Orients (Kyklopen, Akephalen,
Skiapoden, Riesen, Zwerge usw.) zu glauben oder nicht. In seiner Historia occidentalis berichtet

er dann über etwas weniger monströse Menschen, wie « homines caudati» in Britannia und « homi/
nes cornuti» in Francia und fährt dann fort: «In quibusdam regionibus et maxime in extremis Burgundiae
circa Alpes (d.h. in der Gegend des heutigen Grossen St. Bernhard) quaedam sunt midieres guttur
magnum usque ad ventrum protensum tanquam amphoram seu cueurbitam amplimi habentes.» Anschliessend
erwähnt er dann in derselben Gegend bucklige Zwerge und Taubstumme, die ebensolche Kinder
gebären - zweifellos Kretine. Über die Glaubhaftigkeit dieser seiner eigenen Beobachtungen,
d. h. der wie Amphoren oder Kürbisse den Frauen auf den Bauch hinunter hängenden Riesen/

kröpfe, bzw. der Kretins, lässt er dem Leser keinen Zweifel.
Kurz daraufhat sein Schüler Thomas von Cantimpré im 3. Buch (« De monstruosis hominibus»)

seiner eigenen Enzyklopädie («De naturis rerum», 1240) den Text bezüglich der Riesenkröpfe

182



und Kretins von seinem Lehrer wörtlich übernommen. Eine Unterscheidung in bezug auf das

geographische Vorkommen, den Grad der Monstruosität oder die Glaubhaftigkeit macht er aber
nicht. Er hängt die wirklich existierenden menschlichen «Monstren» mit ihren Riesenkröpfen
den fabulösen indischen Monstren an. Dadurch müssen sie im Mittelalter weit herum bekannt/
geworden sein, denn die Enzyklopädie des Thomas von Cantimpré hat durch sehr viele Abschrif/
ten und Übersetzungen eine grosse Verbreitung gefunden. Einige spätere Manuskripte sind auch
illustriert worden. Von ihnen sind leider nur wenige erhalten (Paris, Bibl. Nat., ein Manuskript;
Den Haag, Königl. Bibl., zwei Manuskripte; Brügge, Stadtbibibliothek, ein Manuskript).

Damit sind wir zu interessanten bildlichen Kropfdarstellungen im 14. Jahrhundert gekommen,
die allerdings nicht auf eigenen Beobachtungen der Illuminatoren beruhen, sondern mehr oder

weniger gutgeglückte Phantasieprodukte darstellen. Auch Konrad von Megenberg hat in seinem
«Buch der Natur» (1350) ebenfalls noch den Text des Jacques de Vitry übernommen. In späten,
gedruckten, mit Holzschnitten versehenen Ausgaben des Buches (noch 1475) erscheint im Reigen
« indischer» Monstren eine Frau mit riesigem Hängekropf.

Im medizinischen Schrifttum des Mittelalters sind Angaben über den endemischen Kropf
äusserst spärlich. Die mittelalterlichen Ärzte waren während Jahrhunderten ausschliesslich auf
die alten Klassiker angewiesen, in deren Schriften sie indessen nichts über den endemischen Kropf
finden konnten. Im übrigen waren sie in jener Zeit vorwiegend als ärztliche Berater hoher kirch/
licher und weltlicher Würdenträger in den grossen Städten tätig, sie praktizierten fast ausschliess/
lieh in den Universitätsstädten, in denen sie ihre Studien gemacht hatten - nicht an kleinen
Orten oder auf dem Lande - und interessierten sich wahrscheinlich wenig für die vorwiegend
in Gebirgsgegenden gehäuft vorkommenden, harmlosen, das Leben nicht gefährdenden Kröpfe.
Sie waren mit der Behandlung schwerer Krankheiten und Verletzungen, der Seuchenbekämp/
fung usw. beschäftigt.

In den Schriften der Schule von Salerno (Höhepunkt Ende des 12. Jahrhunderts) erscheinen

zwar Angaben über den Kropf, und zwar über seine medikamentöse Behandlung (unter den
Medikamenten die jodhaltigen Spongia marina und Balla marina!) sowie über seine operative
Behandlung (mit Glüheisen und Haarseil), jedoch keine über sein endemisches Vorkommen.

Wir haben gesehen, dass verschiedene römische nichtmedizinische Schriftsteller den ende/
mischen Alpenkropf gekannt haben. Dieser erscheint im medizinischen Schrifttum merkwür/
digerweise erst etwa ein Jahrtausend später, nach den bisherigen Erhebungen anscheinend zuerst
bei Gilbertus Anglicus in seinem «Compendium medicine» (i. Hälfte des 13. Jahrhunderts),
wo er schreibt: «Bocium fit in Gula habitantibus montes sepissime.» Am Ende des 13. Jahrhunderts
berichten dann Arnaldus de Villanova über Kropfvorkommen in Lucca («ibi quasi omnes
homines et mulieres strumosi sunt») und Lanfrancus über ein solches «in confinibus Alpinum
et plantitium Lombardie». Etwas über 100 Jahre später machen dann Valescus de Taranta
(1418) und Montagnana (1436) kurze Angaben über das gehäufte Kropfvorkommen in den

Pyrenäen bzw. «apud Alamanos» (Südtirol). Nach weiteren 100 Jahren erwähnt Paracelsus
die Kröpfe im Binzgau (Gegend von Salzburg) und vermutet einen Zusammenhang zwischen

Kropf und Kretinismus.
In der Mitte und zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts sind es dann wieder Nichtmediziner,

d. h. Chronisten und Kosmographen (Sebastian Münster, Josias Simmler u. a.), die über Kropf/
endemien in der Schweiz berichteten.

Alle diese nichtmedizinischen und medizinischen literarischen Quellen aus dem 13. bis 16.

Jahrhundert geben uns nur dürftigen Aufschluss über das endemische Kropfvorkommen. Erst
im 17. und 18. Jahrhundert wird dann die literarische Dokumentation ausgiebiger.

Ein weiterer Weg, in die Geschichte des endemischen Kropfes vorzudringen, ist seine Ikono/
graphic Auch hier ist zunächst festzustellen, dass die bildliche Darstellung von Kröpfen nicht
zuerst in medizinischen, sondern in nichtmedizinischen Handschriften erscheint.

u 183



Wir haben schon gesehen, dass die seltenen Kropfdarstellungen in späten illuminierten Ab/
Schriften der Enzyklopädie des Thomas von Cantimpré (aus dem 14. Jahrhundert) nicht auf
persönlicher Beobachtung der Riesenkröpfe aus der Gegend des Grossen St. Bernhard durch die
Illuminatoren beruhen können. Es gibt aber einige wenige bildliche Kropfdarstellungen aus
dem 13. bis 15. Jahrhundert in nichtmedizinischen Handschriften, die zweifellos auf person/
liehen Beobachtungen der Zeichner beruhen müssen, denn sie sind in Gegenden schwerer Kropf/
endemien entstanden. So z. B. der ganz einzigartige Kretin mit drei Kröpfen und einer Narren/
keule im Reuner Musterbuch (1215) (Österreich. Nationalbibl. Wien, Kodex 507), der Kretin
mit Kropf und Narrenstock in der Initialminiatur zu Psalm 52 in einem Psalter von St. Lam/
brecht (1348) (Univers./Bibl. Graz, Kodex 387), der kropfige «Bucklige» in illuminierten Hand/
Schriften (15. Jahrhundert) von Boners Edelstein (Univ./Bibliotheken Basel und Heidelberg) und
schliesslich die mit Kröpfen behafteten Walliser Krieger in den Schweizer Bilderchroniken
(letztes Viertel des 15. Jahrhunderts). Diese wenigen, teilweise primitiven, teilweise schon recht
realistischen Kropfdarstellungen des 13. bis 15. Jahrhunderts sind medizinhistorisch wertvolle
Dokumente für das Vorkommen von endemischem Kropf und Kretinismus, und zwar um so

mehr, als im medizinischen Schrifttum jener Zeit nichts Entsprechendes zu finden ist.

Im medizinischen Schrifttum erscheinen ja an und für sich sehr spät Abbildungen. Daran

mag unter anderem der Umstand schuld sein, dass im Mittelalter die Medizin der Griechen auf
dem Umweg über die Araber übernommen wurde. Diese durften aber keine Menschen oder

Tiere abbilden. Wenn auch Mondino (1316, Bologna) eine Anleitung zum Sezieren schrieb,
erweiterten sich die anatomischen Kenntnisse im 14. und 15. Jahrhundert nur sehr langsam.
Der Medizinhistoriker Diepgen schreibt: «Es gehört zu den eigenartigsten Erscheinungen in der
Geschichte der Medizin, dass die Anatomie noch volle zwei Jahrhunderte brauchte, um eine

richtige Vorstellung vom Bau des menschlichen Körpers zu gewinnen.» Es ist daher kaum zu
erwarten, dass man in dem äusserst spärlich illuminierten Schrifttum des 13. bis 15. Jahrhunderts
Abbildungen von Kröpfen findet. Und doch enthält eine Avicenna/Handschrift des 14. Jahr/
hunderts (Bibl. Besançon) eine prachtvolle, grosse Miniatur mit einem kropfigen Patienten. Im
übrigen müssen wir uns im 15. Jahrhundert mit äusserst primitiven Skizzen begnügen. Dem
schön illustrierten «Fasciculus medicinae» von Ketham (1491), der selbst keine Kropfdarstellungen
zeigt, sind Vorläufer vorausgegangen, d. h. Handschriften mit Abbildungen von sog. «Wunden/
männern», die alle Verletzungsmöglichkeiten und einzelne äusserlich sichtbare Erkrankungen
zeigen. Drei von diesen sehr primitiven Figuren zeigen skizzenhafte, schlauchförmige Andeu/
tungen von Kröpfen (Welcome/Library, London, etwa 1460; München, etwa 1485 und Kopen/
hagen, um 1500).

Wir sehen somit, dass die literarischen, medizinischen und nichtmedizinischen Quellen zwar
spärliche, aber doch wichtige Dokumente für die Geschichte des endemischen Kropfes liefern.
Diese muss ausserdem durch bildliche Kropfdarstellungen, durch eine «Ikonographie» des Kropfes
illustriert werden und gewinnt dadurch wesentlich an «Anschauung». Wie weit das für das

13. bis 15. Jahrhundert möglich ist, haben wir bei der Besprechung der Kropfdarstellungen in
Handschriften dieser Epoche kurz erwähnt.

Sehen wir uns nach Kropfdarstellungen in der mittelalterlichen Plastik um, so lässt sich fol/
gendes feststellen: Sie erscheinen relativ spät, aber jedenfalls immer noch bevor die Chroniken
und Kosmographien geschrieben wurden und bevor die medizinischen Autoren sich näher

mit dem endemischen Kropf befassen und bevor in ihrem Schrifttum Kropfdarstellungen er/
scheinen. Sie haben daher medizinisch/historisch ebenfalls dokumentarischen Wert. Diese «Kropf/
plastiken» - hauptsächlich aus dem letzten Drittel des 15. Jahrhunderts und dem ersten Drittel
des 16. Jahrhunderts - verfolgen bestimmte, aber verschiedene «Zwecke»: sie sollen bei Passions/

szenen (z. B. Kreuztragung aus Törbel, Schweiz. Landesmuseum, Zürich, Ende des 15. Jahr/
hunderts, Krakauer Altar von Veit Stoss, 1477-148 8, Zwiefaltener Altar (Malchus mit grossem

184



Kropf), 1509-1516, Württ. Landesmuseum Stuttgart) die Schergen besonders hässlich machen;
bei Bettlern (z. B. Plastik in Freiburg i. Ü., Ende des 15. Jahrhunderts) soll Kommiseration
erweckt werden; Narren (z. B. Erkerkonsole am Haus Kesslergasse 32 in Bern, 1515) soll die

geistige Abwegigkeit unterstrichen werden, bei Hirten (z. B. Anbetung der Hirten des Pietro
Lombardo, Anfang des 16. Jahrhunderts, London, Victoria and Albert Museum) soll die

kropfige Landbevölkerung charakterisiert werden.
Im folgenden soll nur gewissermassen ein umschriebenes Teilgebiet der «Kropfplastik»

herausgegriffen werden, ein Gebiet, auf welchem andere Intentionen die Künstler zu Kropf/
darstellungen geführt haben.

B. Die figürlichen Kropf' und Kretindarstellungen an spätgotischen Chorstühlen.

Diese haben medizinhistorisch insofern einen besonderen dokumentarischen Wert, als sie

in einer Zeit entstanden sind, da sich das medizinische Schrifttum noch nicht mit dem ende/
mischen Kropf befasst und die Chronisten und Kosmographen ihre Werke noch nicht ge/
schrieben haben. Für die Gegenden der Westschweiz, in denen noch spätgotische Chorgestühle
mit Kropfdarstellungen erhalten sind, haben wir überhaupt keine Angaben über das endemische

Kropfvorkommen in früheren Jahrhunderten. Auch hier eilt der Künstler in seiner Intuition
dem Wissenschaftler voraus (Sigerist). Die eindrücklichen, überraschend realistischen Kropf/
darstellungen stehen natürlich auch künstlerisch weit über den fast gleichzeitigen, äusserst primi/
tiven Andeutungen von Kröpfen bei den «Wundermännern» in medizinischen Handschriften.

Bekanntlich sind leider unzählige spätgotische Chorgestühle Kirchenbränden, dem Bilder/
stürm oder dem Ersatz durch barocke Gestühle zum Opfer gefallen. Die Zahl der noch erhal/
tenen Kropfdarstellungen ist daher keine grosse mehr.

Es handelt sich um 5 Chorgestühle in der Westschweiz, je ein Chorgestühl in Aosta und in
St/Jean/de/Maurienne sowie um zwei Gestühle in Süddeutschland.

Jedes grössere gotische Chorgestühl zeigt in der Regel den bekannten typischen Aufbau: die Sitze sind auf beiden Seiten
des Chors in einer oder zwei Reihen angeordnet. Die hintere, an die Mauern der Chorwände sich anlehnende Reihe weist
hohe Rückwände auf, an denen im Flachrelief Propheten, Apostel und Heilige, oft in Lebensgrösse, dargestellt sind. Ein
geschnitzter, mehr oder weniger weit ausladender Baldachin, zuweilen mit Engeln geschmückt, überdacht die ganze Reihe
dieser Figuren. Dieser weithin sichtbare Teil des Gestühls bildet gewissermassen die «himmlische» Sphäre. Die Sitze selbst

sind durch niedere Zwischenwände voneinander getrennt, die Sitzreihen durch Hochwangen, oft mit originellen Voll/
plastiken gekrönt, abgeschlossen. Die aufklappbaren Sitze tragen meistens an ihrer Unterseite Konsolen (Miserikordien).
An den Armlehnen finden sich Knaufe verschiedenster Gestaltung. Thematisch steht das Schnitzwerk dieses untern
Teils des Gestühls, die «irdische», oft dämonische Sphäre, in schroffem Gegensatz zur «himmlischen». Der untere Teil
repräsentiert die Welt in ihrem ständigen Kampf zwischen Gut und Böse, zwischen Tugend und Laster. Während die
Künstler für die Darstellungen an den hohen Rückwänden thematisch gebunden waren, konnten sie im untern Teil des

Gestühls ihrer Phantasie und Laune freien Lauf lassen. Man hat diese Schnitzereien als Bilderbücher des Volkswitzes
bezeichnet (Ganz). Wir finden hier neben phantastischen Tiergestalten (Kentauren, Drachen usw.), die zum Teil den
mittelalterlichen Bestiarien bzw. dem Physiologus entnommen sind. Sirenen und Teufel, daneben wieder naturgetreue
Wiedergaben von Haustieren, Igeln, Murmeltieren, Vögeln usw. Neben Drolerien, phantastischen, menschlichen Fratzen
und Karikaturen stehen wieder sehr realistische Porträts von Mönchen, Nonnen, Bauern und Handwerkern. Es ist daher
fast zu erwarten, dass in diesem realistischen Milieu in Kropfendemiegegenden auch Figuren mit Kröpfen erscheinen

mussten.

1. Das Chorgestühl von Romont (1466/1469)

Das im Kanton Freiburg einen Hügel krönende Städtchen Romont beherbergt in dem aus
dem Ende des 13. Jahrhunderts stammenden Chor der Kirche Notre/Dame/de/1'Assomption
ein kleineres, aber sehr reiches, spätgotisches Gestühl aus den Jahren 1466/1469. Es setzt sich aus

je zwei Sitzreihen zusammen (die vorderen zu 8, die hinteren zu 12 Sitzen). Unter den fein/
geschnitzten Baldachinen steht eine Reihe von Propheten/ und Apostelfiguren. Die Schnitzer

185



(Rudolf Potter und seine Söhne) haben in der untern, «irdischen» Sphäre keine besondere Phan/
tasie entwickelt. Zwar zieren sehr schöne, vollplastische Fabeltiere (aus den Bestiarien) die Hoch/

wangen, aber die Klappsitze tragen phantasielose, einfache Konsolen mit Pflanzenmotiven, und
die Armlehnenknaufe zeigen neben Pflanzenknospen nur einzelne Vögel und nur 4 weibliche
Köpfe, darunter ein Mädchen mit einem zweilappigen Kropf (Tafel 66 a).

2. Das Chorgestühl von Murten (1495/1498)

In dem am Ostufer des Murtensees gelegenen Städtchen Murten wurde an die alte Stadtmauer
eine Kirche angebaut (1710/1713), in der ein Chorgestühl aus den Jahren 1495/1498 unter/
gebracht ist. Es ist vom Monogrammisten G. aus Nidau (Kanton Bern) geschnitzt. Das relativ
kleine Gestühl (hintere Reihe je 8 Sitze, vordere je 7 Sitze) zeigt an den Rückwänden anstelle

der üblichen Heiligenfiguren ein feines, gotisches Masswerk mit Städte/ und Familienwappen.
Die Miserikordien sind völlig schmucklose Konsolen, dagegen zeigen die Sitzknaufe ausschliess/

lieh grimassenschneidende, menschliche Köpfe. Einer davon, mit aufgerissenem Munde, weist
einen grossen, kugeligen Kropf auf (Tafel 66 b).

3. Das Chorgestühl von Moudon (1501/1502)

Die Kirche St/Etienne in Moudon (Kanton Waadt), ein frühgotischer Bau aus dem 13.

Jahrhundert, birgt ein von Jean/Mattelin Vuarsier (Waser) und seinem Sohn Peter in den Jahren
1501/1502 hergestelltes, grösseres, reiches, eichenes Chorgestühl, das die Frontalwand und die
beiden Seitenwände des Chors hufeisenförmig einnimmt (vordere Reihe 2$, hintere 17 Sitze).
An den Miserikordien und Sitzknaufen lässt sich hier die dem Zeitgeist entspringende, thema/
tische Wandlung erkennen: die an früheren, reichen Gestühlen häufigen Fabelwesen und sym/
bolischen Darstellungen treten zurück, und die früher nur vereinzelten realistischen und scherz/
haften Darstellungen treten mehr und mehr hervor. Unter den Aliserikordien vertritt nur noch
eine einzige Sirene (Symbol der Versuchung) die früheren Fabelwesen - wobei allerdings daran

zu erinnern ist, dass die Sirene im Wappen der Grafen von Savoyen eine grosse Rolle spielt und
an verschiedenen Gestühlen im savoyardischen Alpenland erscheint. Die Fabelwesen aus dem

Physiologus und den Bestiarien werden verdrängt durch eine grosse Reihe sehr naturalistischer

Tierdarstellungen (z. B. Fuchs mit Huhn, Katze mit Maus, Hund mit Knochen usw.), wobei
auch diesen gelegentlich noch eine symbolische Bedeutung innewohnt. Daneben treten einige
ebenfalls sehr realistische, porträtartige, menschliche Figuren: ein junger und ein alter Mann,
ein junges Mädchen, ein Mann mit Vorlegeschloss am Mund, ein Narr usw. und schliesslich
ein Mann mit sehr grossem, dreilappigem Kropf (Tafel 66 c). Die Sitzknaufe stellen - wieder
neben einer einzigen Sirene - vorwiegend Tiere dar. Unter den wenigen menschlichen Figuren
fällt ein negroider Akrobat auf.

4. Das Chorgestühl in der Kirche Notre/Dame von Freiburg i. Ü. (1508/1509)

In der Basilique de Notre/Dame, deren älteste Teile von 1201/1202 stammen und die mehrfach

umgebaut wurde, ist ein kleines Chorgestühl des Monogrammisten G. (Ulrich Grünenberg
von Augsburg;) aus den Jahren 1508/1509 erhalten (beidseits in Doppelreihen nur je 6 Sitze).
Wie an dem wohl vom gleichen Schnitzer stammenden Gestühl von Murten zeigen auch hier
die Rückwände nicht Propheten und Apostel, sondern prunkvolle Wappen vornehmer Familien.
Um so auffallender sind die durchwegs sehr grotesken, menschlichen Köpfe an Miserikordien
und Sitzknaufen (bei den letzteren ganz ähnlich wie in Murten). Wir finden darunter Miseri/
kordien mit Doppelgesicht, mit Doppelkopf, eine Missgeburt mit zwei Nasen und schiefem
Mund und Kinn usw. Der Monogrammist G. muss offenbar für phantastische, menschliche
Grotesken eine besondere Vorliebe gehabt haben. An einem Sitzknauf zeigt er einen Mann
der Strasse mit vulgärem Gesicht und einem kleinen, zweilappigen Kropf (Tafel 66 d).

186



5- Das Chorgestühl von Estavayer/le/Lac (1522/1526)
Das jüngste spätgotische Chorgestühl mit Kröpfen in der Westschweiz befindet sich in der

Kirche Saint/Laurent in Estavayer/le/Lac, am Ostufer des Neuenburgersees. Es ist vom jüngeren
Vuarsin (Waser) geschaffen (1522/1526), den wir schon in Moudon als Mitarbeiter am dortigen
Gestühl kennenlernten, und ist besonders reich (47 Sitze in je zwei Reihen). Es fallen besonders

auf die reichgeschnitzten Rückwände und Baldachine sowie die 8 vollplastischen Wangen/
aufsätze (phantastische Tierdarstellungen, von denen 7 die sieben Todsünden darstellen sollen).
An den Miserikordien sind die phantastischen und grotesken Wesen bis auf einen Trizephalen
verschwunden; es herrschen auch hier - wie wir es in Moudon gesehen haben - wieder realistische

Tierdarstellungen vor (Widder, Frosch, Ziege, Löwe, Pferdekopf, Bär, Fisch usw.); die mensch/
liehen Figuren treten zurück (junge und alte Frau, wieder ein Mann mit Vorlegeschloss am Mund,
negroider Junge mit Narrenschelle als Ohrgehänge usw.). Eine von ihnen stellt wieder einen

jüngeren Mann mit riesigem, dreilappigem Kropf(Tafel 66e) dar, ähnlich wie derjenige in Moudon.
Man dürfte mit der Annahme nicht fehlgehen, dass in der Gegend, wo wir diese Kropfdar/

Stellungen an 5 Chorgestühlen antreffen, der Kropf im 15. Jahrhundert - und sicher auch schon
früher - endemisch sehr stark verbreitet war. Sporadische Kröpfe wären kaum von verschiedenen

Künstlern und an verschiedenen Orten gewissermassen als Kuriosa dargestellt worden. Wir
haben gesehen, dass um die Jahrhundertwende die Überbleibsel aus Physiologus und Bestiarien,
die Monstren, Drachen, Kentauren, Meerweiber usw. ihre präponderierende Rolle einbüssen,
schliesslich fast ganz verschwinden und naturalistischen Tier/ und Menschendarstellungen Platz
machen. Auf diese Weise fanden Darstellungen, in denen man wohl «Porträts» kropfiger Ein/
heimischer erblicken darf, Eingang in die Ausschmückung der Chorgestühle.

Ein Beweis für die Intensität der in den betreffenden Gegenden bestehenden Kropfendemie
ist die Erscheinung, dass unter den dargestellten Kropfträgern die männlichen überwiegen, ob/
schon viele Frauen dargestellt sind. Das ist auf die bekannte Erscheinung zurückzuführen, dass

im «Zentrum» einer Kropfendemie Männer ebenso häufig wie Frauen vom Kropf befallen sind,
während in den «Randgebieten» der Endemie der Kropf bei Frauen überwiegt.

Für die Gegend der angeführten westschweizerischen Chorgestühle fehlen literarische Doku/
mente, sowohl im medizinischen wie im nichtmedizinischen Schrifttum jener Zeit über das

endemische Kropfvorkommen. Wir können aber auf einem andern Wege nachweisen, dass

der Kropf in jener Gegend schon lange vor der Entstehung der Chorgestühle endemisch ver/
breitet gewesen sein muss. Es ist der Weg über die Namenforschung.

Im 11. bis 13. Jahrhundert sind häufig Zunamen bzw. Familiennamen aus besonderen körper/
liehen Eigentümlichkeiten ihrer Träger entstanden. Anfänglich waren es nur Individualnamen,
die aber mit ihrem ursprünglichen Träger nicht untergingen, sondern an seinen Nachkommen
haften blieben und sich zu Familiennamen entwickelten (F. Solmsen). Der Name Gutturosus
ist urkundlich schon im Jahre 1195 in Bulle und in Riaz nachweisbar. Er dürfte die ältere, latei/
nische Bezeichnung für einen Kropfträger sein. Die «französische» Form der Namengebung
für einen Kropfträger, Gotrosus, ist zwar schon etwas früher (1184) in der Gegend nachweisbar,
ebenso wie der Name Gotrous (1225). Ferner sind im Gebiet des heutigen Kantons Freiburg
die Namen Goetrux (13 81) und Gottraou (1447) nachweisbar, und es ist der Name Gottrau
auch heute noch in Freiburg nicht selten - natürlich ohne dass alle Träger dieser Namen heute
noch Kröpfe haben

Wenn wir somit gewisse Anhaltspunkte dafür haben, dass der endemische Kropf in der Ge/
gend, in welcher die erwähnten 5 Chorgestühle entstanden und verblieben sind, schon im 13.
und 14. Jahrhundert verbreitet war, so muss er es auch im 15. Jahrhundert gewesen sein. Die
Künstler, welche die verschiedenen Gestühle geschaffen haben, müssen ein reiches Anschauungs/
material von Kropfträgern vor sich gehabt haben. Sie haben mit ihren Kropfporträts unbewusst
für die Geschichte des endemischen Kropfes wertvolle und anschauliche Dokumente geschaffen.

187



6. Die süddeutschen Chorgestühle von Herrenberg und Baden/Baden (1517 und 1512)

Es sollen an dieser Stelle ergänzend noch zwei Chorgestühle in Süddeutschland, an denen
sich der endemische Kropf ebenfalls dokumentiert, erwähnt werden.

a) Das Chorgestühl von Herrenberg (1517)
In der ehemaligen Stiftskirche von Herrenberg, nordwestlich von Tübingen, findet sich ein

Chorgestühl (25 Sitze) aus dem Jahre 1517 (von Heinrich Schickhardt). Es ist in der Ausführung
sehr einfach, fast primitiv, die figürliche Plastik ist unbeholfen. Einer der Sitzknaufe zeigt einen
Mann mit einseitigem, kugeligem Kropf.

b) Das Chorgestühl von Baden/Baden (1512)
Die frühere Stiftskirche, jetzt altkatholische Kirche, in Baden/Baden beherbergt ebenfalls

ein kleines Chorgestühl (25 Sitze). Die figürliche Plastik ist auch hier eher schwerfällig. Auf
einer niederen Abschlusswange (Flachrelief) stösst ein alter Mann in einem Schubkarren sein
altes Weib. Dieses hält in der einen Hand eine Rute, in der andern eine Schnapsflasche und
weist einen kugeligen Kropf auf. Das Relief ist eine Kopie eines Kupferstichs des Monogram/
misten bx8 aus der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts (Dresden, Kupferstichkabinett). Kropfdar/
Stellungen sind in der Graphik am Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts nicht sehr
selten.

7. Chorgestühl der Kathedrale von Aosta (1469)

Aosta, das ursprünglich römische Augusta Praetoria, an der Vereinigung der beiden Alpen/
passe Grosser und Kleiner St. Bernhard gelegen, besitzt zwei alte Kirchen: die Kathedrale und
die Collegiale Saint/Ours. Beide beherbergen umfangreiche spätgotische Chorgestühle. Das/
jenige der Kathedrale wurde von den beiden Savoyarden Giovanni Vion und Giovanni Chetro
geschaffen und 1469 vollendet, das Gestühl der Collégiale wird dem Genfer Pierre Mochet,
neuestens (von Robert Berton) Janin de Braye zugeschrieben. Das letztere ist 30 Jahre jünger.
Beide Gestühle sind im Auftrag des Domherren Georges de Challant angefertigt worden. Dieser,
ein Angehöriger der reichen Familie de Challant, hatte in Avignon, Turin und Rom studiert,
war Kanonikus an beiden Kirchen und hat neben diesen mehrere andere Kirchen im Aostatal,
sowie Schlösser restauriert, umgebaut und im Stil der Spätgotik reich ausgestattet.

Befassen wir uns zunächst mit dem für unsere Dokumentation wesentlich wichtigeren Ge/
stuhle der Kathedrale. Es ist, wie dasjenige der Collégiale und die meisten Gestühle in Savoyen,
in Nussbaumholz ausgeführt. Der Nussbaum ist in Savoyen und im Aostatal verbreitet, und
sein Holz ist weicher und «wärmer» als Eichenholz. Es lässt sich leichter bearbeiten, wird aber
auch leichter abgenutzt, besonders an den Sitzknaufen. Das Gestühl umfasst 60 Sitze. Unter
schmalem Baldachin stehen an den Rückwänden im Relief eine lange Reihe von Propheten,
Aposteln und Heiligen, in deren Anordnung - wie an anderen Gestühlen - der Leitgedanke
einer Konkordanz zwischen Altem und Neuem Testament massgebend ist. Die 8 vollplastischen
Wangenaufsätze zeigen überwiegend sehr naturalistische Darstellungen von Menschen und
Tieren (stehende, kniende, betende männliche und weibliche Figuren, Bauer mit Dreschflegel
und Hund, Affe, Katze mit Maus, Fuchs mit Huhn usw.). Eine ganz andere Welt beherrscht
aber die Miserikordien und die Sitzknaufe. Hier herrscht ein unheimliches Treiben von über/
wiegend missgestalteten, halb menschlichen halb tierischen Monstren, wie man sie sonst an keinem
Chorgestühl sieht. Unter den noch erhaltenen 51 Miserikordien finden wir nur 11 annähernd
normale menschliche Figuren, dagegen 30 ganz groteske Monstren. Bei 10 Tierfiguren handelt
es sich 7mal um eindeutige Fabelwesen. Auch die 64 Sitzknaufe weisen zur Hälfte groteske,
missgestaltete menschliche Figuren auf.

Besehen wir uns einige dieser grotesken Figuren der Miserikordien etwas näher, so fallen die
häufig unverhältnismässig grossen Köpfe und die kurzen Arme und Beine derselben auf. Die

188



Hände sind meist plump, die Finger krallenartig, die Nasenwurzel häufig eingezogen. Viele
der Figuren sind mit Esels/ oder Schweinsohren versehen, die meisten schneiden Grimassen,
einzelne erinnern mit ihrem weit aufgerissenen Mund und der herausgestreckten Zunge an die

Schreckgestalten der klassischen Gorgonen (Tafel 67 a, b, c). Neben diesen dämonischen, halb
menschlichen, halb tierischen Wesen lauern 6 eindeutig als Teufel gekennzeichnete Figuren
unter den Klappsitzen. Diese Häufung von ganz ungewöhnlichen Monstren, die weder aus
Bestiarien entnommen, noch an anderen Chorgestühlen zu finden sind, dürfte nur eine Deutung
zulassen: es handelt sich um eine Auseinandersetzung der Künstler mit dem schweren ende/
mischen Kretinismus in Aosta, um eine künstlerische Darstellung desselben in der «irdischen»

Sphäre des Chorgestühls.
Diese Deutung drängt sich zwanglos auf, da viele der Figuren bei aller «grotesken» Entstellung

noch ausgesprochen kretinische Züge aufweisen. So zeigt z. B. eine Figur einen übertriebenen
kretinisch/idiotischen Gesichtsausdruck, einen riesigen breiten Mund und am Hals hängend
einen doppelseitigen Hängekropf, der von den kleinen Händen des Kretins gefasst wird (Tafel 6yd).
An einer weiteren Miserikordie sehen wir eine weniger groteske, aber dafür um so naturalistischere
Kretine mit Haube, kurzen Armen und kleinen Pfötchen (Tafel 67 e). Hier, wo die groteske

Verzerrung der Figur weniger ausgesprochen ist als bei der vorhergehenden, kann wirklich
kein Zweifel bestehen, dass der Künstler eine klassische Kretine mit ihren typischen Gesichtszügen

naturgetreu dargestellt hat. Dazu kommt, dass die Figur dieser Miserikordie umgekehrt ist, d. h.
der Scheitel der Figur sieht nach unten, das Kinn nach oben. Auch dieses Detail hat seine Be/
deutung: diese «figürliche» Umkehrung hat natürlich nichts zu tun mit der damals beliebten
«thematischen» Umkehrung (z. B. Fuchs in Mönchsgewand, den Hühnern predigend, Hühner,
welche einen Fuchs töten usw.). Die figürliche Umkehrung hat immer als Kennzeichnung des

Unheimlichen, Dämonischen des Dargestellten gegolten. Dem sensiblen Künstler hat offen/
bar das idiotische Wesen der Kretine den Eindruck von etwas Dämonischem gemacht, und er
hat daher die an sich sehr realistische Figur umgekehrt dargestellt. Einen noch viel schwereren
Fall von jugendlichem Kretinismus finden wir an einer weiteren Miserikordie; das nackte, einem
Schweinchen ähnliche Wesen mit kahlem Kopf, Schweinsohren, Stumpfnase, herausgestreckter

Zunge, plumpen Pfoten und kyphotischem Rücken ist ebenfalls «verkehrt» dargestellt (Tafel 67/).
Auch weitere Figuren zeigen mehr oder weniger ausgeprägte kretinische Merkmale. Derartige
«Monstren», insbesondere «verkehrte», sind an keinem anderen Chorgestühl zu sehen.

Neben diesen Kretindarstellungen an den Miserikordien finden sich unter den Sitzknaufen
zwei männliche Köpfe mit doppelseitigen Kröpfen (Tafeln 68 a und 68 b).

Schliesslich wird die Kropfendemie in Aosta noch durch eine weitere Figur dokumentiert.
Sie findet sich an der Abschlusswange der hinteren Sitzreihe auf der Epistelseite. Sie ist heute
hinter dem im Anfang des letzten Jahrhunderts angebrachten Chorgitter versteckt und daher

nur schwer auffindbar. Da der Chor erhöht ist, muss sie früher weithin sichtbar gewesen sein.

Sie stellt einen Mann dar mit grossem, zweilappigem Hängekropf (Tafel 68 c). Sein kahler Kopf
ist teilweise von einer Kapuze bedeckt, in der rechten Hand hält er eine massive Keule, an seinem

linken Vorderarm hängen zwei grosse Schlüssel. Die Keule bzw. der Narrenstock ist im Mittel/
alter das bekannte Attribut des Narren. In den illuminierten Psaltern des 13. bis 15. Jahrhunderts
ist in der Initialminiatur zum 52. Psalm der «Insipiens» fast immer mit einem Stock oder einer
Keule abgebildet. Auch die Kahlköpfigkeit ist sehr häufig eines seiner Kennzeichen. Trotz dieser

Diskriminierung unserer kropfigen Figur als Insipienten muss man wohl annehmen, dass es

sich um den Sakristan handelt, sonst wären die beiden grossen Schlüssel, die er am linken Vorder/
arm hängen hat, unerklärlich. Das Gegenstück, die Abschlusswange auf der Evangelienseite
zeigt einen jungen, knienden Messdiener, was die Deutung unserer Figur als Sakristan unter/
stützen dürfte. Man wird also nicht ganz fehlgehen mit der Annahme, dass auch der während
der Entstehung des Chorgestühls amtierende Sakristan der Kathedrale einen Riesenkropf hatte.

189



Vielleicht wollten sich auch die Künstler aus irgendeinem Grunde an ihm rächen und begnüg/
ten sich nicht damit, ihn mit seinem Kropf zu porträtieren, sondern gaben ihm auch die Attribute
des Insipienten bei.

Die Besonderheit der figürlichen Darstellungen am Gestühl der Kathedrale von Aosta drängt
sich auch bei einem Vergleich mit demjenigen von Saint/Claude (Dept. Jura), in dem von
Kropf und Kretinismus freien Jura, auf. Die Kathedrale Saint/Pierre in dem nordwestlich von
Genf im französischen Jura gelegenen Saint/Claude erhielt wahrscheinlich zwischen 1449 und
1465 ein grosses, sehr reiches Chorgestühl (Jean de Vitry aus der Genfer Schule). Nur 4 Jahre
später wurde das Gestühl der Kathedrale von Aosta beendigt. Die figürliche Ausschmückung
ist in St/Claude besonders reich. Aber an den 75 Miserikordien finden wir hier nur ein einziges
menschliches «Monstrum» (daneben 7 Fabeltiere) unter den 35 Sitzknaufen nur 2 Monstren
(und 4 Fabeltiere). An den 49 Reliefs der Seitenwangen sind die Fabeltiere etwas stärker ver/
treten. Der Drache tritt als Symbol des Bösen besonders hervor. Die ganz seltenen menschlichen
Monstren (Mensch mit tierähnlicher Körperbehaarung oder mit nach rückwärts verdrehten
Füssen) sind eindeutig den Enzyklopädien des 13. Jahrhunderts (Thomas von Cantimpré)
entnommen. Es fehlen aber völlig die kretinischen Monstren, die wir in der Kathedrale von
Aosta in so grosser Zahl finden. Es fehlen auch Kropf/ oder naturalistische Kretindarstellungen.
Der Künstler konnte weder in Genf, noch viel weniger in Saint/Claude «Anregungen» zu Kropf/
und Kretinismusdarstellungen bekommen wie die beiden savoyardischen Schnitzer in Aosta.

Es besteht nun aber noch eine weitere Vergleichsmöglichkeit des ungewöhnlichen Chor/
gestühls der Kathedrale von Aosta mit dem ebenfalls in Aosta, aber 30 Jahre später entstandenen

Chorgestühl der Collégiale Saint/Ours.

8. Chorgestühl der Collégiale Saint/Ours in Aosta (1500)
Dasselbe wurde - wie die Gestühle von Saint/Claude (Dept. Jura) - Genf und St/Jean/de/

Maurienne dem Genfer Pierre Mochet zugeschrieben; neuestens wird es als Werk des Janin
de Braye betrachtet (mündliche Mitteilung von Robert Berton, Aosta). Es ist um 1500 vollendet
worden und weist nur ein paar Sitze weniger auf als dasjenige der Kathedrale von Aosta, aber
dieselbe reichliche figürliche Ausstattung. In der Welt der Figuren der Miserikordien und Sitz/
knäufe treten hier - wie in den übrigen Gestühlen der Genfer Schule - die phantastischen Dar/
Stellungen völlig zurück gegenüber den naturalistischen. Unter den 43 Miserikordien finden wir
nur 13 menschliche Figuren und unter diesen nur 3 Karikaturen. Von den 28 tierischen Figuren
stellen nur 5 phantastische Fabeltiere dar. Die Armlehnenknäufe weisen nur 2 grimassen/
schneidende menschliche Figuren auf. Die ganze figürliche Ausschmückung des Gestühls zeigt
weder Kröpfe, noch Kretinen, noch menschliche Monstren.

Diese thematische Divergenz der beiden an ein und demselben Orte entstandenen und in
ihrer Vollendung nur um 30 Jahre auseinanderliegenden Chorgestühle muss auffallen. Es ist
natürlich ganz ausgeschlossen, dass in den drei Jahrzehnten, die zwischen der Anfertigung der
beiden Gestühle verstrichen sind, die schwere Endemie von Kropf und Kretinismus, die noch
dreieinhalb Jahrhunderte später nachweisbar ist, erloschen wäre. Es muss also am Künstler oder

am Auftraggeber - oder an beiden - gelegen haben, dass der Reigen von kretinischen, mon/
strösen Wesen der Kathedrale sich in der Collégiale nicht wiederholt. Am ehesten dürfte der

Auftraggeber, der Mäzen und Chanoine Georges de Challant, der beide Gestühle herstellen
liess, dieser kretinischen Monstren überdrüssig geworden sein. Die grosse Zahl lebender - eher

vegetierender - Voll/ und Halbkretinen in Aosta war ja für die Bevölkerung und für die reli/
giösen Institutionen schon Bürde genug. Sehr wahrscheinlich wollte auch der Künstler nicht
dem Beispiel der beiden Savoyarden, sondern vielmehr dem Zuge der Zeit folgen: das Ver/
gnügen an dämonischer Groteske war im Schwinden, dagegen das Interesse für exakte Natur/
beobachtung am Erwachen.

190



Übrigens drohte dem Gestühl der Kathedrale im Jahre 1820 eine grosse Gefahr. Der damalige
Bischof von Aosta, J. B. de la Palme, verlangte seine Beseitigung wegen der unanständigen Figuren.
Das Domkapitel, im Einverständnis mit dem Gemeinderat, sandte darauf einen flammenden
Protest an den König Viktor/Emanuel L, dem die Erhaltung des Gestühls zu verdanken ist

(das Protestschreiben findet sich in extenso bei Berton).
Zur Stütze unserer Annahme, dass die Kröpfe und Kretins am Chorgestühl der Kathedrale

von Aosta mit einer schweren Kropf/ und Kretinismusendemie im Aostatal in Zusammenhang
stehen müssen, ist noch der Nachweis zu erbringen, dass tatsächlich zu jener Zeit eine solche

Endemie grassiert hat. Für die Gegend des Grossen St. Bernhard sind wir viel besser orientiert
als für die Westschweiz. Wir haben einleitend erwähnt, dass Jacques de Vitry schon 1220 in
seiner Hitsoria occidentatis über Riesenkröpfe und Kretins «in extremis Burgundiae circa Alpes»
berichtet. Diese Angabe wurde von seinem Schüler Thomas von Cantimpré in seine Enzyklo/
pädie übernommen und erscheint wieder in der «Imago mundi» des Gossuin (1246) mit einer

genaueren geographischen Lokalisation:
«Du côté du Mont Gieu (Gr. St. Bernhard) femmes qui ont sous le menton grosseurs qui

pendent jusqu'aux mamelles: c'est considéré une beauté. Bossus, tordues comme des crosses,

muets, sourds, hermaphrodites, gens qui naissent sans pieds et sans mains.»

Eine dramatischere Schilderung als diese aus dem 13. Jahrhundert könnte man sich wohl
kaum vorstellen. Was die geographische Lokalisation betrifft, so könnte es sich sowohl um die

Gegend nördlich wie die Gegend südlich des Passes handeln, die Endemie hat beidseits bis vor
etwa 50 Jahren grassiert. Es scheint wahrscheinlich, dass Jacques de Vitry an das schon im Mittel/
alter grosse Aosta gedacht hat.

Die literarische Dokumentation ist in den folgenden Jahrhunderten für Aosta zunächst äusserst

dürftig. Wir haben aber gesehen, dass uns für das 12. bis 14. Jahrhundert gelegentlich die Namen'

forschung behilflich sein kann. So finden wir den Namen Gotros (der Kropfige) schon im Jahre

1267 in Aosta urkundlich belegt. 1351 war an den «Udienze dei conti e duci di Savoia» in Aosta
ein Advokat Bertholdus Goytrosus zugegen und 1356 war ein gewisser Bertrand Gotrosi Sindi/
eus von Aosta.

Noch 300 Jahre, nachdem sich die beiden savoyardischen Künstler mit der Endemie ausein/

andergesetzt haben, entsetzt sich der Naturforscher Horace Bénédicte de Saussure in seinen «Vo/
yages dans les Alpes» (1786) über die «schreckliche Menge» von Kretins in Villeneuve d'Aoste
(einem Vorort von Aosta). «Je sortis de/là avec une impression d'effroi et de tristesse qui ne s'éffa/

cera jamais de mon souvenir.» Er ist besonders schmerzlich beeindruckt von den schweren Fällen,
die zum Teil keiner spontanen Bewegung fähig sind, wie Neugeborene ernährt werden müssen
und bei denen sich zur Imbezillität eine hässliche, abstossende Physiognomie geselle.

Die ersten Berichte von medizinischen Autoren stammen von Malacarne (1789) und von
Fodere (1800). Aus ihnen, ebenso wie aus dem Bericht der Königlich Sardinischen Kommission
(1848, vgl. Marc d'Espine) geht übereinstimmend hervor, dass Kropf und Kretinismus noch in
der Mitte des 19. Jahrhunderts ausserordentlich grassiert haben. Heute sind sie sozusagen aus/
gestorben.

Wir können uns jedenfalls heute kaum mehr eine richtige Vorstellung machen von diesen

jämmerlichen, idiotischen, halb tierischen Vollkretins, die zusammen mit einer noch grösseren
Zahl von Halbkretins den Behausungen und Gassen des mittelalterlichen Aosta ein trauriges

Gepräge gaben. Nur wenn wir uns das vergegenwärtigen, können wir uns diese ganz einmalige
Häufung von kretinischen «Monstren» an einem Chorgestühl erklären.

9. Das Chorgestühl von Saint/Jean/de/Maurienne (1498)

In St/Jean/de/Maurienne, einem kleinen Bischofsstädtchen an der alten Strasse, die von Gre/
noble durch die Maurienne über den Mont/Cenis nach Susa führt, findet sich in der im 12. bis

25 191



15. Jahrhundert mehrfach umgebauten Kathedrale ein spätgotisches Gestühl, das 1498 voll/
endet, dem Genfer Pierre Mochet zugeschrieben wird.

Auch an diesem Gestühl tritt, wie an dem fast zu gleicher Zeit geschaffenen Gestühl der

Collégiale Saint/Ours in Aosta, an den Miserikordien und Armlehnenknäufen das Menschlich/
Figürliche weit zurück. Es liegt hier sozusagen ein naturalistisches Tier/, Pflanzen/, Geräte/ und
Wappenbuch vor. Von dem tollen Treiben von grotesken Monstren ist auch hier nichts mehr
übriggeblieben. Von den 64 erhaltenen Miserikordien zeigen nur 8 menschliche Figuren, unter
diesen ein einziges «Monstrum» mit Schweinsohren (Anklang an ein kretinisches Wesen
und ein Tricephalus. Unter den 31 Tierfiguren sind die Fabeltiere bis auf 4 verschwunden. An
den Sitzknäufen überwiegen bei weitem pflanzliche und tierische Motive, es bleiben noch 17
menschliche Figuren, unter diesen zwei leicht groteske und immerhin noch eine Frau mit zwei/
lappigem Kropf (Tafel 68(/).

Paradin (1552) meldet in seiner Chronik, dass in der Tarantaise Männer, Frauen und Kinder
grosse Kröpfe hätten, und man darf wohl daraus schliessen, dass das auch in der unmittelbar
benachbarten Maurienne der Fall war. Für diese selbst liegen literarische Belege erst seit H. B.
de Saussure (1786) und medizinischen Autoren des 19. Jahrhunderts vor.

Überblicken wir nochmals die figürlichen Kropfdarstellungen in der Westschweiz, in Süd/
deutschland und in der Maurienne sowie die Kretindarstellungen in Aosta in der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts und im Beginn des 16. Jahrhunderts, so ist ihre dokumentarische Bedeu/

tung für die Geschichte des Kropfes und Kretinismus unverkennbar. In den gleichzeitigen medi/
zinischen Handschriften bzw. Drucken figurieren nur höchst primitive schematische Skizzen

von Kröpfen, auf denen diese zum Teil als schlauchartige Ausstülpungen der Luftröhre («Bron/
chocele» der Griechen) erscheinen. Ferner ist darauf hinzuweisen, dass die Chorgestühle an Ort
und Stelle entstanden und verblieben sind, dass es sich also um «unverrückbare» Dokumente
handelt, was für Kropfdarstellungen in Handschriften, Malerei und Graphik nicht zutrifft.
Es darf auch nochmals betont werden, dass das Chorgestühl der Kathedrale von Aosta eine ganz
einzigartige und früheste «Illustration» zur Geschichte des endemischen Kretinismus darstellt.

Die beschriebenen Kropf/ und Kretindarstellungen verdanken ihr Erscheinen natürlich nicht
allein dem Bestehen der Endemien an den betreffenden Orten, sondern ebenso den gewaltigen
geistigen Umwälzungen jener Zeit, der Zeit des Aufblühens der Wissenschaften und des Huma/
nismus, der Hinwendung zu exakter Naturbeobachtung, des Übergangs der Spätgotik zur
Renaissance. Der darstellende Künstler wendet sich immer mehr vom überkommenen Typi/
sieren ab und immer mehr der Wirklichkeit, dem alltäglichen Leben, dem Volk mit seinen

vielgestaltigen Physiognomien zu. Er liebt es, individuelle Bildnisse zu schaffen. Wir haben
diese Wandlung, die natürlich in erster Linie in der «irdischen» Sphäre der Gestühle in Er/
scheinung tritt, an den Miserikordien und Sitzknäufen sich abspielen sehen. Wenn sich auch
der Stil noch in gotischen Formen hält, so weht doch ein Geist der Aufgeschlossenheit für die
Realitäten des Lebens in diesen Figuren. Sie atmen trotz gotischem Gewand den Geist der

Renaissance.

Die grossen Künstler jener Zeit haben selbst eingehende anatomische, Studien betrieben (z. B.
Verocchio, Mantegna, Leonardo, Michelangelo, um nur einige aus dem italienischen Kultur/
kreis zu nennen), zum Teil lange schon bevor die rein wissenschaftliche anatomische Forschung
ihren ersten Höhepunkt in Vesals schön illustrierter «De humani corporis fabrica» (1543) er/
reichte. Von Leonardo existiert sogar ein Blatt (1510) mit mehreren Zeichnungen eines Sektions/

präparates von Kehlkopf, Luftröhre und Schilddrüse, das den Anatomen die bildliche Dar/
Stellung der letzteren um mehr als drei Jahrzehnte vorwegnimmt, wobei es bedeutungslos ist,
dass es sich bei ihm - wie auch bei Vesal — um eine tierische Schilddrüse handelt. Dass übrigens
die Schilddrüse der Ausgangspunkt des Kropfes ist, d. h. der letztere auf einer Vergrösserung und
degenerativen Veränderungen derselben beruht, wurde erst im folgenden Jahrhundert entdeckt.

192



Unsere plastischen Kropfdarstellungen an Chorgestühlen eilen nicht nur den bildlichen
Darstellungen in viel späteren medizinischen Werken voraus, sondern überragen diese auch
künstlerisch weit.

LITERATURVERZEICHNIS

Aebischer, F.: Sur l'origine et la formation des noms de Famille dans le canton de Fribourg. Diss. Fribourg 1923. - Les noms
de quelques cours d'eau fribourgois. Ann. fribourg. 10 (1922) et 13 (1929). Fribourg. - Berton, Rob.: Les stalles de la cathé'

drale d'Aoste. Istituto geografico de Agostini. Novara 1961. - Braunfels/Esche, S.: Leonardo da Vinci. Das anatomische

Werk. Stuttgart 1961. - Dessonaz, A., und Bertoni, J.: Der Name Gotteron. Freiburger Geschichtsblätter 23, 1917-

Diepgen, F.: Geschichte der Medizin. Berlin 1949. Bd. I. - Duc, J. A.: Histoire de l'église d'Aoste. Turin 1901/15. 10 Bände.

d'Espine, Marc: Rapport de la commission créé par le Roi de Sardaigne pour étudier le cretinism. Bibl. univers, de Genève. 4
série. Tome 14, 1850. - Fodere, F./E.: Traité du goitre et du crétinisme. Paris. An. VIII. - Ganz, P., und Seeger, Th.:
Das Chorgestühl der Schweiz. Frauenfeld 1946. - Ketham, Joh., de: Fasciculus medicinae. Venedig 1941. - Lanfrancus:
Chirurgia parva (1296). Ausgabe Venedig 1941. - Lange, Augusta: Le udienze dei conti e duchi di Savoia nella Valle d'Aosta

1337s1- *-*. Giappicelli. Torino, 1956. - Loose, Walter: Die Chorgestühle des Mittelalters. Heidelberger kunstgesch.

Abhandlungen. Bd. 11. Heidelberg 1931. - Malacarne: Sui i gozzi e la stupidita che in alcuni paesi li acconpagna. Torino
1789.-Merke, F.: The History of Endemic Goitre and Cretinism in the Thirteenth to Fifteenth Centuries (abridged). Proceedings
of the Royal Society of Medicine, London, Dezember i960, Vol. 53. - Sind die zwei Volksseuchen endemischer Kropf und KrC'
tinismus in der Schweiz erloschen? Schweizer Rundschau, Sondernummer Februar/März 1962. - Mira, M./Thérèse: Les

stalles d'origine genevoise. Genava, nouvelle série, Tome II. Fascicule i. 1954. - Montagna, Bart.: Consilia medica. Padua

1436, zum erstenmal gedruckt Padua 1476. - Muret, E.: Sur les noms dans la Suisse romande au moyen âge et au 16e siècle.

Rev. d'Histoire Suisse. 3. 1923. - Paradin, Guillaume: Chronique de Savoie. I. Ausgabe Lyon 1552. Neudruck Genf
1874. - Sarton, G: The Appreciation of Ancient Medieval Science During the Renaissance 14S0-1S00. University of Pennsyl/
vania Press 1955. - Saussure, H. B., de: Voyages dans les Alpes. Neuchâtel 1786. - Sigerist, Henry: The Historical

Aspect ofArt and Medicine. Bull, of the Institute ofHistory ofMedicine. The Johns Hopkins University. Vol. IV. Nr. 41936.-
Solmsen, F.: Indogermanische Eigennamen als Spiegel der Kulturgeschichte. Heidelberg 1922. - Taruffi, Ces.: Studi sintO'

matici ed antropometrici sul cretinismo della Valle d'Aosta. Memorie della Accademia di Bologna. Serie IV. Tom. IV. - Tillier,
J. B., de: Historique de la Vallée d'Aoste (Manuskript 1940). Ausgabe Aosta 1953.

BILDNACHWEIS

Sämtliche Abbildungen auf den Tafeln 66-68 nach Aufnahmen des Verfassers, ausser Tafel 68 c, die mit freundlicher
Erlaubnis des Autors aus dem Buch Les stalles de la cathédrale d'Aoste von Robert Berton entnommen ist.

193



Tafel 66

tv- ^KmfÊm '«SP, Hü»***"**;
¦

4 ¦H I

fY--.» n

C***
&*? " ' M»l Il

¦

¦
¦:

¦ ri «'.r.',.

¦ | |

\^SC;
' ;

^ ¦* Wwkt i
- i

JìuìL
nfMËJmmM

JIM
rJfc

IfflnHMli' '!lrl
p j ¦/4jy5Ägs4» ^^^
,* ¦./ V ¦

' r,f

il" î ¦ '

rt Romont. Sitzknauf des Chorgestühls von 1466/69. Mädchen mit zweilappigem Kropf. - & Murten. Sitzknauf des
Chorgestühls von 1495/98. Mann mit kugeligem Kropf. — c Moudon. Miserikordie des Chorgestühls von 1501/02.
Mann mit grossem, dreilappigcm Kropf. — d Fribourg, Basilique de Notre-Dame. Sitzknauf des Chorgestühls von
1508/09. Figur mit zweilappigem Kropf. — e Estavayer-le-Lac. Miserikordie des Chorgestühls von 1522/26. Junger

Mann mit riesigem Kropf.

F. MERKE KROPF- UND KRETINDARSTELLUNGEN AN SPÄTGOTISCHEN CHORGESTÜHLEN IM
WESTSCHWEIZERISCHEN UND SAVOYARDISCHEN VORALPENLAND



Tafel 67

.¦¦•

i»*V-. ^- *r-*i

I
e

<¦ ¦

r^^^
¦ ^

:

L '
-

<

--Jett - *¦•*^p. Iff
* «

F^^^^,, .-jM

*.."i\

*
feb • ^3Ü^r-1Ilk - ""YwV\V\«-»

» *—1-^^^;
'^^¦ftr, Ulk- /*- vv —11?

V "Xl3 HP >*"^* ^%. V*V. ;-"«ia^-' ^ #**

§FJS« ¦

V - ¦.

^ _.«fr~i~:- 3>Äd*>¦ ' \\
'

1

*¦% i

-
¦ :;

^

.•-.."'..3p
¦»

r**
;**

HliW

^gw»i_ iji ' _ri**i'7-*\ ^L <#ftfo s<C27^^_ "~\ •V.«\fS

l3ii •

" «„Là '*
«

fr# W

ci / Aosta, Kathedrale. Chorgestühl von 1469: « c Groteskfiguren von Miserikordien. - rf Kretinisch-idiotische
Groteskfigur mit zweilappigem Hängekropf in den Händen. Miserikordie. - e Typische Kretine (umgekehrt, d. h.
auf dem Kopf stehend dargestellt, um damit das Unheimliche, Dämonische anzudeuten). Miserikordie. - / Schwerster,

jugendlicher Kretinismus (das einem Schweinchen ähnliche Wesen ist ebenfalls «umgekehrt» dargestellt).
Miserikordie.

F. MERKE KROPF- UND KRETINDARSTELLUNGEN AN SPÄTGOTISCHEN CHORGESTÜHLEN IM
WESTSCHWEIZERISCHEN UND SAVOYARDISCHEN VORALPENLAND


	Kropf- und Kretindarstellungen an spätgotischen Chorgestühlen im westschweizerischen und savoyardischen Voralpenland
	Anhang

