
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 22 (1962)

Heft: 1-3: Festschrift für Hans Reinhardt

Artikel: Rosaces et roues de Fortune à la fin de l'art roman et au début de l'art
gothique

Autor: Beyer, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rosaces et roues de Fortune
à la fin de l'art roman et au début de l'art gothique

Par VICTOR BEYER

(Planches io-n)

Avant qu'elles ne soient devenues ces gloires flamboyantes et compliquées, démultipliées presque
à l'infini des combinaisons géométriques, les roses de nos cathédrales, dans la simplicité même de
leur tracé roman ou gothique «rayonnant», marquaient nettement leur appartenance à deux types
formels: rosace et roue de Fortune, et répondaient à deux ordres de références au monde de la nature
et au monde moral. Nombre d'auteurs se sont déjà souciés de les définir et de les distinguer l'un de

l'autre, aussi notre propos ne sera-t-il point de les réinventer, mais, si possible, de les éclairer davantage

à la lumière de quelques exemples, alsaciens et suisses en particulier.
La belle rose du croisillon sud du transept de la cathédrale de Bâle, dont Hans Reinhardt a fort

bien signalé en son temps la dépendance de celle de Saint-Etienne de Beauvais *, a la particularité
d'avoir été construite en bois (de chêne) et de l'être demeurée de la fin du XIIe siècle à 1880, date à

laquelle lui fut substituée une copie de pierre. Les éléments originaux de cette rose sont conservés

aujourd'hui au Musée Klein-Klingenthal à Bâle. Nous ne nous soucierons pas pour l'instant de

ce que cette rose représente une roue de Fortune. Assurément, ce n'était point là un exemple isolé

et il y a fort à parier que ces rosaces en bois précédèrent en maint endroit les rosaces de pierre,
comme s'il s'agissait d'un premier tâtonnement dans la grande entreprise de percement des murailles
à laquelle se livrera l'art gothique.

Bien peu d'ouvrages de ce genre sont parvenus jusqu'à nous; cela est compréhensible, vu la
fragilité de la matière. Il est d'autant plus intéressant d'examiner au Musée de l'Œuvre Notre-Dame,
à Strasbourg, une de ces roses en bois de chêne, très modeste sans doute, comparée à celle de Bâle,
et sans aucun de ces ornements sculptés - ou de ces vitraux - qui eussent pu la situer dans l'ordre de

la symbolique figurative de ce XIIIe siècle rayonnant auquel, visiblement, elle appartient (planche
iotf). Sa provenance exacte n'est pas assurée, si ce n'est d'une église des environs de Strasbourg. Cette
rose est inégalement conservée ; enchâssée dans la muraille, elle a souffert davantage des intempéries
dans sa partie inférieure, plus exposée.

En réalité, elle est faite de deux rosaces accolées: l'une servant de support, d'une épaisseur de

1,5 cm, l'autre, de façade et moulurée, de 4 cm, fixée à la première par un jeu de chevilles de bois.
La rosace de façade se compose de quatre planches manifestement destinées à être posées dans le

sens du bois, c'est-à-dire à la verticale de leurs fibres. Le léger retrait de la rose de support sur celle
de façade permettait la pose des éléments du vitrail que seul, malheureusement, signalent encore la
présence du mastic et quelques clous de fixation forgés.

Bien qu'à l'époque qui retient notre attention la dimension de ces roses soient relativement
modeste, comparées à certaines roses immenses de la fin du XIIIe siècle et plus encore à celles du
gothique flamboyant, l'exemplaire du Musée de l'Œuvre Notre-Dame ornait probablement un
sanctuaire assez moyen. Façade ou transept ì nous ne saurions le dire.

1 Hans Reinhardt, Das Basler Münster. Die spätromanische Bauperiode. Basel, Verl. Fr. Reinhardt, 1926.

34



En tout temps et, pourrait-on avancer, en toute civilisation à forte cosmogonie, la sphère et sa

projection planaire, le cercle, se sont trouvées à la base même des structures établies par l'homme.
Ceci vaut au premier chef pour l'architecture: stoupa de Santchi, coupoles et dômes du Proche-
Orient et d'Occident, Panthéon romain, édifices centrés et jusqu'aux inspirations héliophiles du
Roi Soleil et aux projets de Ledoux. Dans son plan, le temple d'Angkor s'établit en carré, frappé
en son centre et aux angles, s'échafaude en étages qui tendent, dans l'idéal, à rétablir la calotte

sphérique. Il n'en va pas autrement du temple du Soleil des Incas ni des monuments de l'Egypte
ancienne. Si nos églises médiévales ont, de préférence, adopté le plan basilical et la croix latine,
elles se sont pourtant intégrées ces schémas de références circulaires sous forme de «tableaux'):
tableaux de lumière dans les fenestrages en rosaces, tableaux tracés de la main des illustrateurs

d'ouvrages et, parfois, dans le pavement du sol, en labyrinthes, en roses des vents, en figurations des

quatre sages de l'Antiquité (dôme de Sienne).
Etant formes parfaites, définies à partir d'un centre, on comprend que la sphère et, partant, le

cercle aient été considérés comme symboles de l'univers physique - la voûte du ciel et la ligne
d'horizon, les maisons de l'astrologie - comme du monde moral et métaphysique - Dieu, centre
de tout, les zones, les hiérarchies célestes, tes vertus enfin, émanant du centre vers la périphérie, sans
oublier la « boucle» du destin que représentent les roues de Fortune.

Ces systèmes allégoriques mettent en position des «moments» de la réalité divine ou naturelle,
l'une répondant à l'autre, et s'inscrivent dès lors dans le cercle sous une forme qui se réduit au carré,

au polygone, à l'étoile, à la rose pétalée, où, de plus, horizontales et verticales se combinent, fixent
des niveaux et des axes.

Nous ne saurions manquer de rappeler ici le passage relatif aux roses des cathédrales, dans

l'ouvrage de Joseph Sauer, Die Symbolik des Kirchengebäudes...'2: « Le cycle de l'année pouvait avoir

un autre sens, révélé par l'allégorie. Le Crémonais (Sicaire) subdivise l'année entière - qui est

image de l'éternité, pareille au moyeu d'une roue, immuable en dépit de ses révolutions - en douze

zones rayonnantes figurant les douze apôtres. Ces zones, il les répartit à leur tour en quatre éléments

les quatre Evangélistes), et la subdivision nouvelle de ceux-ci en sept parties, répondant aux sept
jours de la semaine, correspond selon lui à la septuple grâce de l'Esprit. C'est ainsi que les arts figurés

ont établi le Christ comme centre immobile de l'Univers, qui met tout en mouvement, et l'histoire
du salut, avec les prophètes, les apôtres et les evangélistes au centre, entre les rayons et à la périphérie
d'une roue.» Et l'auteur cite comme exemple dans ce développement la rose du dôme d'Orvieto.

Nous évoquerons aussi, tout naturellement, les systèmes allégoriques des grandes roses de la
cathédrale de Chartres, celles de Notre-Dame de Paris, de Laon, d'Auxerre, celle de Lausanne qui
a fait l'objet d'une étude fort complète de Ellen J. Beer3 (schémas circulaires, mappemondes, roses
des vents, zodiaque et leurs origines antiques). Un intérêt particulier revêtent à Strasbourg les roses

jumelles de l'Ancien et du Nouveau Testament au croisillon sud du transept de la cathédrale

(1230-1240 env.) (fig. 5), où les figures des sacrifices de l'ancienne Loi, d'une part, et les vertus de

l'Evangile, d'autre part, gravitent autour d'une figure centrale: respectivement un personnage à double
buste représentant Moïse et te Christ, et Melchisédeck, traditionnel pendant du patriarche Abraham.
Cet intérêt s'augmente du faît que leur inspiration commune est très littéralement dictée par YHortus
Deliciarum de l'abbesse Herrade de Landsberg, ainsi que l'a excellement mis au clair le chanoine

Joseph Walter4. UHortusi contient par ailleurs d'autres compositions en rosaces qui eussent

3 Joseph Sauer, Die Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters. Freiburg i. Br.,
Herdersche Verlagshandlung, 1902.

3 Ellen J. Beer, Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der kosmologische Bilderkreis des Mittelalters. Berner Schriften zur
Kunst, IV, Bern, Benteli-Verlag, 1952.

4 Joseph Walter, Les deux roses du transept méridional de la cathédrale de Strasbourg, in Archives alsaciennes d'histoire de l'art,
1928, p. 13-33.

s Du même Hortus Deliciarum. Strasbourg-Paris, F. X. Leroux, 1952.

35



pu, et dû, servir de modèles aux verrières, et l'on peut disputer à leur propos de l'antériorité
du dessin sur l'architecture et sur le vitrail: rosace des arts libéraux, (J.W., pl. IX) ayant en son
centre la Philosophie, avec Socrate et Platon, rosaces des chars de l'Avarice et de la Miséricorde

(J.W., pl. XXXIV). Mais le plus ancien document «modèle» de rosace symbolique nous est

fourni en Alsace par un manuscrit des Etymologiae d'Isidore de Seville, datant du XIe siècle et

provenant de l'abbaye Saint-Pierre-et-Saint-Paul de Wissembourg; il est conservé aujourd'hui à

la Herzog-August Bibliothek de Wolfenbüttel (planche 11) 6. Malheureusement le dessin, en deux
couleurs, n'est pas achevé, de sorte qu'il y manque une bonne partie des figures et des textes. On
peut y lire cependant la conjonction des deux Testaments dans la référence au Cantique des

Cantiques et à la Déisis, au centre, où la Vierge prend figure d'Eglise. Les vertus chrétiennes gravitent
autour de ce centre, tandis que charpentiers et tailleurs de pierre s'activent dans les écoinçons de la
périphérie à la construction, symbolique, de ce grand édifice. L'intérêt iconographique de cette

planche est des plus grand, mais aussi, dans nos considérations, sa qualité de modèle pour un
vitrail que pourtant nous ne connaissons pas. Copie ou projets nous ne le savons pas davantage.

Toutefois, un examen plus précis, mettant en évidence l'imperfection de l'écriture - un copiste
sans doute, qui commet des erreurs littérales - et le fait troublant d'un dessin inachevé dans un
corps manuscrit parfaitement mené à son terme, nous fait opter pour la thèse d'un essai de rose

symbolique, aux références multiples mais point ordonnées avec une satisfaction entière. Le
dessinateur et ordonnateur s'est peut-être découragé en cours de travail.

Dans l'oculus central le Christ n'est pas celui du Jugement dernier que demanderait la Déisis
dont on peut admettre la réminiscence, car il est debout, couronné, triomphant, tenant la croix-
bannière. En pendant à Jean-Baptiste, la Vierge, couronnée également, regarde vers le Christ et

tient comme ce dernier la hampe de la bannière; c'est donc l'Eglise, l'épouse du Cantique des

Cantiques. Quant au texte d'encadrement:

SPONSAM-SPONSVS-HABET-PARANYMPHVS-FEDERE-GAVDET+, il répond
au texte de Jean III, 29: «Qui habet sponsam, sponsus est: amicus autem sponsi qui stat et audit eum, gaudio

gaudet propter vocem sponsi. Hoc ergo gauditim meum impletum est» (Celui à qui appartient l'épouse,
c'est l'époux; mais l'ami de l'époux qui se tient là et qui l'entend, éprouve une grande joie, à cause
de la voix de l'époux, aussi, cette joie, qui est la mienne, est parfaite). Paranymphus, c'est le fiancé,
mais aussi «l'ami de l'époux», et federe est mis pom foedere (foedus, l'union).

Et l'appareil de références symboliques se développe en irradiant vers l'extérieur: les bustes

d'anges dans les sept pétales représentent selon leurs inscriptions:
SPS SAPIENTIE — Spiritus sapientiae (l'esprit de sagesse). Selon Jean Rott, que je remercie ici
pour son aide dans l'interprétation scripturaire de ces textes, il s'agit de lire SPS et non SPE, car il
s'agit d'un sigma lunaire, en usage jusqu'au XIIe siècle.

(SPS) INTELLECTUS Spiritus intellects (l'esprit d'intelligence);
(SPS) CONSILII Spiritus consilii (l'esprit de discernement);
(SPS) FORTITVDINIS Spiritus fortitudinis (l'esprit de vaillance);
(SPS) SCIENTIE Spiritus scientiae (l'esprit de connaissance);
(SPS) PIETATAS Spiritus pietatis (l'esprit de piété);
(SPS) TIMORIS DNI Spiritus timoris Domini (esprit de crainte du Seigneur).

Ces termes répondent à Isaïe XI, 1-2: Et egredietur virga de radice lesse, etßos de radice eius ascendet. Et
requiescet super eum spiritus domini, spiritus sapientiae et intellectus, spiritus consilii et fortitudinis, spiritus
scientiae et pietatis. Et replebit eum spiritus timoris domini (Un rameau sortira de la souche de Jessé, un
rejeton issu de ses racines fructifiera. Sur lui se posera l'Esprit de Iahvé, esprit de sagesse et de

discernement, esprit avisé et vaillant, esprit de connaissance et de crainte de Iahvé; il l'inspirera dans

la crainte de Iahvé).
6 Otto von Heinemann, Die Handschriften der herzoglichen Bibliothek zu Wolfenbüttel. Ill, Die Weissemburger Handschriften,

1903. Cod. Wissemb. 2, fol. 219.

36



De ces sept pétales partent sept bandeaux dont deux seuls portent des textes; ils répondent bien

aux Proverbes IX, i: Sapientia aedificavit sibi domum, excidit columnas septem (La Sagesse a bâti sa

maison, elle a taillé ses sept piliers). Voici ces deux textes:

INITIUM SAPIENTIE TIAE) qui, venant s'appuyer sur le pétale portant l'inscription
timoris domini, se réfère à l'Ecclésiastique I, 14: Initium sapientiae, timor domini, et cumßdelibus in vulva con'
creatus est (Le commencement de la sagesse, c'est la crainte du Seigneur, avec les fidèles, dans le sein

maternel, elle fut créée) ...;
POSSIDE SAPIENTIAM qui, s'appuyant sur le pétale portant l'inscription spiritus sapientiae,

se réfère aux Proverbes IV, 5: Possidesapientiam,posside(prudentiam) intelligentiam (Acquiers la sagesse,

acquiers l'intelligence).
Sur l'orbite moyenne, vide de texte, hélàs! gravitent sept médaillons à bustes de femmes, les sept

formes de l'esprit ou les sept arts libéraux 2 Que dit Isidore de Seville lui-même 2 Dans les Ethymo'
logiae, lib. VIII, cap. 1,3, il est écrit: « Cur autem Ecclesia, cum una sit, afoanne septem scribuntur, nisi ut una
catholica septiformi plena Spiritu designetur 2 Sicut et de Domino novimus dixisse Salomonem: Sapientia aedifi'
cavit sibi domum, et excidit columnas septem (Prov. IX, 1)», quae tarnen septem una esse non ambigitur, dicente

Apostolo: «Ecclesia Dei vivi, quae est colttmna etfirmamentum veritatis (I Tim. Ili, 15)» (J. P. Migne,
Patrol. LXXXII). Voilà qui confirme notre orientation. Les «colonnes», pour leur part,
aboutissent à des demi-médaillons, vides de texte, ouverts sur la bordure extérieure, privée de son écriture.
Trois de ces demi-médaillons portent pourtant des inscriptions assez sibyllines:

PRIMA PROCREATIO le premier engendrement;
TOTVM ET PARS le tout et la partie;
PALLAS VIRAGO. La mauvaise écriture sans doute ou l'incompréhension du copiste

feraient plutôt admettre cette lecture: Pallas vir %oq, mais le sens de ces trois mots serait des plus
obscur. Au contraire, Pallas virago est d'une écriture fréquente dans Ovide, Métam. II, 765, Plaute,
Mere. II, 3, 79, et Martianus Capella, lib. VII (historien du Ve siècle).

Y aurait-il un rapport entre Pallas, déesse de la sagesse et la primaprocreatio selon l'Ecclésiastique
I, 14 cité plus haut 2 entre Pallas et le chiffre 7 2 Voilà ce que nous ne saurions trancher aisément,
faute de complément d'information, nous bornant à indiquer le système de références dans un
schéma topographique qui répond à notre sujet de recherche.

Toujours est-il que la figuration de l'Epoux et de l'Epouse, bien identifiée par le texte de Jean et

par l'iconographie est des plus originale, comparée à l'ensemble des figurations qui nous sont
connues et que rassemblent et commentent pour leur part Otto Gillen, Braut-Bräutigam (Sponsa-
Sponsus) in Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte (Otto Schmitt) II, 1948, Sp. 1110-1124, et

Hans Wentzel, Die ikonographischen Voraussetzungen der Christus'Johannes'Gruppe und das Sponsa'

Sponsus'Bild des Hohen Liedes, in: Heilige Kunst (1952) (Jahrbuch des Kunstvereins der Diözese Rothetu

burg a. N.).
Que tenir à présent des roues de Fortune, dont la cathédrale de Bâte, après la singulière mécaniq ue

de Fécamp (XIIe siècle), après Beauvais et avant Amiens, nous offre un si parfait exemple 2 J. Sauer

y voit l'origine bien précise de nos rosaces, privées de leur sens premier. Bien entendu, la roue de

Fortune dans la Consolatio philosophiae de Boèce, et même celle, perfectionnée, d'Alain de Lille
(Anticlaudianus, lib. VIII, I) ont une antériorité incontestable sur les documents existants qui nous

occupent et dont Heider7 a fourni la liste. Mais ici, dans le principe, il faut distinguer. Il y a, d'une

part, la roue de pierre - ou de bois - chargée de tout son sens allégorique et, de ce fait, se suffisant à

elle-même, et d'autre part, la verrière que cette roue encadre parfois, et qui, au mieux, est à même de

procurer à celle-ci un complément, un contexte, un élargissement de son symbole. Sur ce point
regrettons que dans le cas de Beauvais et de Bâle nous en soyons réduit à la gratuité des conjectures.

7 Heider, Das Glücksrad und seine Anwendung in der christlichen Kunst, in Mitteilungen derk.k. Zentralkommission IV (1855),

p. 113 ss.

37



Reconnaissons pourtant que, d'une manière générale, selon qu'il s'agit d'une roue de Fortune ou
d'une verrière à composition radiée et à système allégorique tel que nous l'avons décrit, te problème
est tout autre, et je ne sache pas qu'il y ait trahison de nature dans le passage de l'un à l'autre.

Notons que YHortus Deliciarum propose les deux partis: la roue de Fortune J.W., pl. XXXVII b),
les deux rosaces des Chars déjà cités, la rosace des arts libéraux (J. W., pl. XXXIV et IX) et le

pressoir mystique (J.W., pl. XLI).
Pour ce qui est de la généralité des roses, nous reconnaissons trois types, enrichis ou, si l'on veut,

dénaturés par contamination réciproque:
i) La rose, grand disque percé d'orifices circulaires disposés en couronnes autour d'un oculus central. Le

codex deWissembourg, YHortus (pl. XLI) et, à Strasbourg, les roses méridionales du transept,
auxquelles il faut joindre la belle copie de la rose (du N.T.) qui en fut faite vers 1270 à la façade
de l'église Saint-Thomas, en cette même ville, en fournissent des exemples bien caractéristiques8
(fig. 2a). Ces dispositions permettent, à la cathédrale, une multiplicité des rapports:

verticaux

A.T. N.T.
la doctrine apostolique l'alpha et l'oméga
Moïse/le Christ Melchisédeck
le chandelier à 7 branches l'arche aux sept pains
quadrangulaires

Moïse-(Aaron 2)/Abraham- les quatre Evangélistes
(Melchisédeck 2)

en couronne
les sacrifices de la tradition les vertus néotestamentaires

L'exemple le plus pur, en vérité, nous est donné à la façade de Santa Maria dei Servi à Bologne
(fig. 3<f). Mais nous sommes ici en 1383 et en Italie, où l'esprit «rayonnant» est moins répandu,
où l'on sent davantage l'importance du mur et, dans les baies, le souvenir des claustrats. La majorité
des baies circulaires en Italie est constituée par de simples oculi sans remplages, que la vitrerie
comble entièrement. En Suisse, l'église de Bonmont présente un tel oculus, aveuglé, il est vrai, ne
laissant qu'une ouverture quadrangulaire.

Quoique simplifiée dans son dessin et déjà portée vers la formation d'une rose à huit lobes, celle
de Saint/Pierre-et-Saint-Paul de Wissembourg (fig. 3 b) peut encore se classer selon ce premier type.
Plus particulière nous paraît celle, disparue avec toute la façade, de Saint-Etienne de Strasbourg
(fig. 3jj); cette dernière façade présentait avec celles, romanes, de l'ancienne cathédrale et de Saint-
Thomas une grande analogie. Nous voyons là, d'après te dessin de Jean-Jacques Arhardt (Strasb.,
Cabt. des Estampes), un jeu de quatrefeuilles superposés et alternés, laissant en vérité fort peu de

place à une figuration autre qu'ornementale.
C'est à Chartres, dans la grande rose de façade et dans celles du transept, ainsi qu'à Laon façade

occidentale et croisillon nord (fig. 4^ et 3 a), que nous retrouvons peu ou prou le type de gravitation
des médaillons autour de Y oculus central, agrémenté et compliqué par tout un jeu de pétales et de

lobes. A Montréal, en Bourgogne, s'observe également au transept une double couronne de

médaillons déjà lobés (fig. 3 c).

2) La rose à pétales, fieur ouverte en toute simplicité, sans aucune référence a une roue qui aurait son sens de

rotation. C'est à ce type, le plus modeste, qu'appartient la rose de bois du Musée de l'Œuvre
Notre-Dame. Au hasard des exemples citons la rose de Sant'Ercolano de Pérouse et, en Suisse,

8 Le vitrail ancien n'est pas conservé, cependant le style même du médaillon central: l'incrédulité de saint Thomas, est à

ce point conforme à celui d'un ensemble de vitraux du milieu du XIIIe siècle - église des Dominicains, cathédrale - qu'on
peut accorder crédit à cette reconstitution du thème, mais les médaillons gravitant alentours n'offrent que des ornements
floraux.

5 S



Q
O

O
Q O

O o o
o o.

o

o

o

Fig. 1. a Bâle, cathédrale, croisillon Sud du transept; b Beauvais, Saint-Etienne, croisillon Sud du transept.

Fig. 2. a Strasbourg, cathédrale, croisillon Sud du transept (de même Strasbourg, Saint-Thomas, façade occidentale);
b Strasbourg, cathédrale, croisillon Nord du transept.

celles de Coire et de Neuchâtel (fig. 3 e,/), cette dernière étant d'un XIIIe siècle un peu archaïsant.
Hauterive (fig. 4a) est d'un dessin un peu différent.

3) La rose en arcade close. Il s'agit là d'une rose dont les pétales sont formés par des arcs soutenus
deux à deux par des colonnettes à bases et chapiteaux, exemples les plus rapprochés d'une roue,
mais sans aucune marque de rotation. La majorité de ces arcatures reposent sur l'oculus central

comme les rayons d'une roue sur son moyeu, mais il n'est pas rare de constater, comme au croisillon
nord du transept de la cathédrale de Strasbourg, une orientation contraire, la base s'appuyant alors

sur l'intrados de la couronne extérieure (fig. zb). UHortus Deliciarum offre une arcature circulaire

trapue dans sa planche des arts libéraux (fig. 4J). Joignons-lui, à titre d'exemple, les roses de

Bourges et de Montréal, en façade occidentale (fig. 4 e, /). Celle de Bourges est percée dans le

grand gable du portail, ne contenait donc pas de verrière, mais se trouve environnée par les figures

39



o oQ
Q QO

O
Q Q Q

O
OQ Q

DO O

o ooo o o oo o oo oo o o ooo o oo"V Kn

y4

u53
'/%

Q

Fig.3. a Laon, cathédrale, croisillon Nord du transept; 6 Wissembourg, Saint-Kerre-et-Saint-Paul; c Montréal
(Bourgogne), transept; d Bologna, Santa Maria dei Servi; e Perugia, Sant'Ercolano (de même à Coire, Suisse) ; / Neu¬

châtel, collégiale, façade; g Strasbourg, Saint-Etienne, façade (disparue).

40



G
VûJl

Q

Fig. 4. a Hauterive (Ct. de Fribourg), façade; 6 Hortus deliciarum, arts libéraux; c Caen, Saint-Etienne, abside;
d Toulouse, cathédrale, chœur; e Bourges, cathédrale, gable du portail central; / Montréal (Bourgogne), façade;

g Laon, cathédrale, façade.

41



?J

^»»*
S«iß.twir.

wy «V¦&è̂ 52^:
-***

A4 fi
•Ja» Vff»*;»•S**:3K-«.

i»» ^r:

2Ä«'»
""¦tI«, nuvO, Sfö-- fil«

V*ft? M«mifrim**,éw^ ir\ .7-
ZPftjZS. py**'•!ÛSÏÏÎÏÏ J2»rfi

A SSWid
•M¦¦¦

¦»4^- ir r»
-^

Mur<«

l£#3£x*à W»>*J»^ *"".'1.
,r» r*jr"»L,»-' »»*«"

m«wu\»YX

nni

tv i/w*^n^ RWW^ s^ #c^r-:#^ fr*»«

^e

l &*? 1£ »Mir-vp
s£«£<vr

140*1Ht«*
"l-ùm

-Ux.r« T'Jiitf

5^rtVJlv «W]"*-«,
ro»*

Sä«& W,i>0

fj»*

& S,
<\

X Nx*-»

%

a s ^FUïtrji

tt»Amenti
rivnOdfTJl

ppum
M<jtMmn l-*---* tl

Fig. 5. Hortus Deliciarum. Roses de l'Ancien et du Nouveau Testament.



lapidaires d'un Jugement dernier. N'oublions pas celle de Bâle, agrémentée de petits oculi dans les

écoinçons formés par les cintres, ni celle de Beauvais, plus élancée, munie d'arcs trilobés (fig. i a, b).
Certaines de ces roses en arcade close ont leur cintre infléchi à la clef de telle sorte qu'il forme un

redent à l'intérieur du pétale, ce qui confère à la rose une apparence de couronne festonnée. Les
exemples en sont nombreux, ainsi à Strasbourg, au croisillon Nord du transept (deux fois) (fig. 2b),
à Saint-Etienne de Caen, en abside (fig. 4t), à la cathédrale de Toulouse, vers 1229 (fig. 4<?) et

jusqu'en Catalogne et même au-delà, sur le chemin de Saint-Jacques de Compostelle. En effet

au chevet de l'église de Santés Creus9 s'ouvre une remarquable rose en arcade à redents, qui combine

d'ailleurs son principe à celui des médaillons formant couronne autour de Yoculus central.
Même phénomène au transept de la cathédrale de Lérida (planche 10 b) qui, d'autre part, unit la
tradition d'outremont au style mudéjar. Et nous pouvons encore rattacher à ce groupe la rose de

l'église de Siguenza, en bordure de la route de Madrid.
Que conclure de tous ces exemples 2 que penser d'une orientation ou répartition géographique

des types, de courants de style, de chronologie particulière enfin 2 Jusqu'à plus ample information,
il ne paraît pas qu'il y en eût. Certes, à propos des roses citées dans le nord de l'Espagne, l'on
peut évoquer la Via Podiensis par où «allaient vers Saint-Jacques les Bourguignons et tes Teutons»,
et la voie Limousine unissant tes pays de l'Est, par la Bourgogne également, à la Catalogne, le

Léon et l'ancienne Castille. Mais seul un catalogue exaustif de ces roses pourrait amener à
d'intéressantes conclusions.

9 Congrès archéologique de France, CXVIP session, 1959, Catalogne, p. 114-128, 136-143 (Cesar Martinell et Elie

Lambert).
10 Elie Lambert, Etudes médiévales, I, 1956, p. 145-158: III, Le livre de Saint'Jacques et les routes de pèlerinage en France.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Pl. 10 a: Photo Hiick; Musées Municipaux, Strasbourg, b: Photo V. Beyer, Strasbourg.
Pl. 11: Photo Wolfenbiittel. Rachetée par V. Beyer.

Fig. î à fig. 4, dessins exécutés par V. Beyer. Fig. 5. Photo Musées Municipaux, Strasbourg.

43



7. -y ' Y. v'.v. MÈBËmm

Utes,

là i-iL±iwmJf&
; "!- "yy

¦

WmmC-C

y yyy'y''--v

'¦^^i

ä*"*"'

K•••* ••

a Strasbourg, Musée de l'Œuvre Notre-Dame. — 6 Lérida (Catalogne), cathédrale, croisillon Sud du transept.

V.BEYER: ROSACES ET ROUES DE FORTUNE A LA FIN DE L'ART ROMAN ET AU DÉBUT DE L'ART GOTHIQUE



Planche

A
r— v^ ÄV

4j C^

•4
s'"m

i>w s

fl
m d"N

\

x

Isidore de Seville, Ethymologies. Codex Wissemb. 2, fol. 219, Wolfenbüttel.

V.BEYER: ROSACES ET ROUES DE FORTUNE A LA FIN DE L'ART ROMAN
ET AU DÉBUT DE L'ART GOTHIQUE


	Rosaces et roues de Fortune à la fin de l'art roman et au début de l'art gothique
	Anhang

