
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 22 (1962)

Heft: 1-3: Festschrift für Hans Reinhardt

Artikel: Besançon : esquisse de topographie religieuse jusqu'à la fin du XIe
siècle

Autor: Crozet, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besançon

Esquisse de topographie religieuse jusqu'à la fin du XIe siècle

Par RENÉ CROZET

(Planches 2 et 3)

L'antique Vesontio, oppidum des Séquanes, avait déjà derrière elle un passé urbain vénérable,
fortement marqué par l'empreinte de la Rome impériale et païenne lorsque les premiers ferments
du christianisme y pénétrèrent. Ils devaient être fatalement générateurs de transformations progressives.

Ces transformations, nous ne les envisagerons ici que sur le plan strictement topographique
et urbanistique. On connaît le site de Besançon, déjà saisissant sur la carte, inoubliable quand on
l'a contemplé du haut de l'isthme entaillé de falaises abruptes qui sépare les deux courbes
concaves du Doubs reliées par une ample boucle épanouie vers le nord-ouest. C'est un site classique
de ville de méandre presque entièrement ceinturée d'eau. Cette ceinture est utile à la défense aussi

bien qu'au trafic. Là où, au sud-est, elle reste ouverte, il suffit de la verrouiller en fortifiant

l'arête étranglée qui sépare l'amorce et l'achèvement du méandre. Ce fut fait de longue date,

peut-être même avant la conquête romaine. Il faut pourtant pénétrer dans ce réduit et, bien entendu,
en sortir si l'on veut que les quelques dizaines de milliers d'habitants qui peuvent y tenir à l'aise
bénéficient de la circulation générale. Il faut franchir la rivière là où les rives sont relativement
basses. Ce fut réalisé également très tôt par le pont Battant auquel on assigne des origines romaines.

Il fut établi au nord-ouest de la boucle, à l'opposé de l'acropole fortifiée. Par une conséquence
inéluctable, l'axe primitif de la voirie bisontine relie le pont à l'acropole. C'est la Grande-Rue
dont on a fort heureusement conservé le nom expressif, la magna rua, tronçon urbain d'une voie
de circulation générale escaladant les premières pentes des plateaux jurassiens. Le monopole
exclusif réservé au pont Battant comme organe de franchissement du Doubs jusque dans les temps
modernes explique que la Grande-Rue jouant, si l'on veut, le rôle de cardo n'ait pas été recoupée

par de véritables voies décumanes d'importance égale. Il s'agit en résumé d'une armature urbaine

simple et logique issue d'une stricte adaptation de l'effort humain aux structures naturelles (Pl. 3).
Le génie romain s'était manifesté à Vesontio par l'implantation de l'appareil monumental usuel

pour des cités de cette importance: un arc triomphal du IIe siècle luxueusement orné, la porte
Noire, enjambant la magna rua là où elle aborde les rudes pentes qui montent à l'acropole, en avant
et un peu en contre-bas de cet arc, une nymphée alimentée par l'aqueduc d'Arcier, un amphithéâtre

relégué au-delà du pont Battant sur la rive droite du Doubs, des sanctuaires païens difficiles
à localiser et à définir, un champ de Mars que bordait la courbe occidentale de la rivière (actuelle
promenade Chamars), des habitations privées plus ou moins luxueuses et enfin des nécropoles
refoulées, elles aussi, sur les marges de la cité ou au-delà de l'eau1. L'acropole ne portait pas que
des constructions à usage militaire. Une vue cavalière du XVIIe siècle renforcée par des témoignages

1 M. Poëte, «Besançon, étude d'évolution de ville», dans la Vie Urbaine, 1922 et 1923, avec reproductions de plans
anciens; H. Polge «Topographie historique de la ville de Besançon», dans les Annales littéraires de Franche-Comté, 1947,

p. 73-91; L.Lerat, «Vesontio ou Besançon romain, dans Congrès archéologique de France», CXVIIP session tenue en

i960 en Franche-Comté, p. 18-29; R. Tournier, «La citadelle de Besançon», ibid., p. 69-78.

IO



écrits figure, sur le haut des pentes, des colonnes antiques renversées attribuées comme on le
devine à un culte idolâtre: colomnae idolorum eversae; elles aident à situer en ce haut lieu un sanctuaire

païen dont on aimerait mieux connaître la destination précise3 (Pl. 2).
C'est dans ce contexte classique que le christianisme s'infiltre et s'installe progressivement. Déterminer

les étapes et la localisation de son implantation n'est pas chose aisée; ici comme ailleurs,
les traditions hagiographiques enjolivées de légendes intéressées et la fausse érudition ont singulièrement

embrouillé le problème. Un exemple typique en est fourni par l'attribution aux saints Fer-
réol et Ferjeux de l'évangélisation de la cité; des discussions sans issue les feraient vivre soit au
Ier siècle soit au début du IIIe. On nous les montre d'abord persécutés dans la ville; ils se réfugient
dans les alentours proches à l'ouest de la boucle du Doubs; ils sont martyrisés, dit-on, dans
l'amphithéâtre; leurs restes sont retrouvés vers 370 par l'évêque saint Aignan et déposés dans une
crypte sur laquelle le prélat élève une église. Il se fera enterrer à côté d'eux; son exemple sera suivi
par son successeur saint Sylvestre3. Dans la mesure où on peut ajouter foi à ces traditions, que
nous enseignent-elles? Le christianisme est, au début, proscrit des limites de la cité antique; ses

premiers adeptes doivent s'installer en dehors du cadre urbain. Si saint Ferréol est réellement évêque
comme on l'affirme et saint Ferjeux diacre, la hiérarchie ecclésiastique se dessine tout en restant
itinérante et peut-être clandestine. L'église Saint-Ferjeux, aujourd'hui représentée par une construction

moderne, aurait revêtu primitivement le caractère d'une basilique funéraire suburbaine choisie

par deux évêques du IVe siècle comme heu de leur sépulture afin de se trouver en une sorte de

communauté spirituelle avec les premiers apôtres de leur foi. A cela, rien d'invraisemblable.
Mais il ne suffit pas de dire qu'à partir des saints Ferréol et Ferjeux il y a une hiérarchie ecclésiastique

même si l'on met sérieusement en doute, à la suite de M§r Duchesne, la valeur historique
des premières listes episcopates^. Ce qu'il faut tenter de définir, ce sont les modalités d'implantation
topographique de la religion nouvelle qui passe, comme partout, de la clandestinité et de la persécu/
tion à l'affirmation au grand jour. Le fait capital réside dans la fixation précoce des églises
episcopates sur l'acropole traditionnellement guerrière et sacrée comme le montrent les colonnes aux
idoles de la vue cavalière du XVIIe siècle.

En réalité, les modalités de détail sont d'autant plus mal définies qu'il y a eu, plus nettement
qu'ailleurs, pluralité d'églises episcopates, plus exactement deux cathédrales: Saint-Jean l'Evan/
géliste et Saint-Etienne. Cette situation a duré jusqu'à la fin du XVIIe siècle. Qui dit dualité
de cathédrales dit dualité de chapitres et, presque fatalement, rivalité de chapitres qui
porte sur des questions d'antériorité relative, de préséance et d'intérêts. Ce n'est ni à Chifflet,
ni à Dunod de Charnage ni même, avouons-le, aux auteurs modernes qu'il faut demander de

grandes clartés sur ces problèmes. Pour Dunod de Charnage qui dédie son livre en 1750 à

l'archevêque Antoine-Pierre de Grammont, il ne fait pas de doute que la cathédrale Saint-Jean
l'Evangéliste - vocable rare, souligne-t-il - est l'église-mère. Il le fait d'autant plus aisément que,
depuis 1675, l'autre cathédrale, Saint-Etienne, désignée par certains auteurs comme ayant été l'église-
mère a disparu; elle a été rasée avec toutes ses annexes par Vauban pour élever la puissante citadelle

qui a rendu à l'acropole sa vocation presque exclusivement guerrière. Saint/Jean l'Evangéliste
aurait eu pour origne une capella primitiva fondée par l'évêque saint Lin à usage de baptistère,
légèrement au-dessus de la porte Noire sur les premières pentes de l'acropole. On s'étonne au
premier abord qu'issue d'un baptistère elle n'ait pas porté le titre de Saint-Jean-Baptiste que nous
trouverons plus loin attaché à une autre église. Cependant, elle aurait reçu très tôt des reliques de

1 Cette vue cavalière est reproduite dans R. Tournier, «Les églises comtoises, leur architecture, des origines au XVIIIe
siècle», Paris, 1954 pl-1-

3 Grégoire de Tours, «De gloria martyrum», ch. LXXI, dans Migne, Patrol, latine, t. LXXI, col. 768; J.J. Chifflet,
«Vesontio, Civitas imperialis libera, Sequanorum metropolis», Lyon, 1618; F. I. Dunot de Charnage, «Histoire de l'église,
ville et diocèse de Besançon», Besançon, 1750, 2 vol.; chanoine A. Monnot, «Le vieux Besançon religieux», Besançon 1956.

1 L. Duchesne, «Fastes épiscopaux de l'ancienne Gaule», t. III, Paris 1915, p. 198 et suiv.

II



saint Etienne; mais comme il est difficile d'authentifier celles-ci avant 415, date traditionnelle de

l'invention du corps du protomartyr5, on dira qu'il s'agit d'une pierre de la lapidation et de por--
tions de vêtement. Elle portera en fait de multiples vocables: Notre-Dame, Saint-Jean, Saint'
Etienne et la Sainte-Croix. Cependant, dès le début du Ve siècle, au temps, dit-on, de l'évêque
Fronimius, l'arrivée de fragments du corps de saint Etienne déterminera la construction d'une
seconde église episcopale, plus haut sur l'acropole, tout près - comme par une manière de symbole

- des colonnes païennes renversées. Ce sera la cathédrale Saint-Etienne. Il ne manquera pas d'auteurs

pour soutenir qu'elle avait succédé à un oratoire primitif d'origine obscure et qu'elle était

l'église mère tandis que Saint-Jean-1'Evangéliste ne remonterait au plus tôt qu'au IXe siècle, au

temps de l'archevêque Bernoin (vers 797-vers 840)6. L'essentiel, pour l'objet de cette esquisse,
c'est d'enregistrer les faits suivants: dès te haut moyen âge, la civitas voit s'accentuer son nouveau
caractère religieux par l'implantation d'un groupe episcopal complexe représenté par un
baptistère et par deux églises cathédrales assez voisines l'une de l'autre, étagées vers le sommet de

l'acropole. Du point de vue liturgique, ce rassemblement d'édifices témoigne plus nettement
encore qu'en d'autres cités, du désir de réunir des églises dédiées à la Vierge et au protomartyr. Par
la suite, sans malheureusement qu'on puisse dater ces faits avec précision, les deux cathédrales

seront entourées d'annexés et dotées de sanctuaires satellites. Dès l'époque carolingienne, Saint-
Jean-1'Evangéliste a eu deux cloîtres, l'un au nord, pour les chanoines soumis à la règle de saint
Colomban par l'évêque Abbo (VIIIe siècle), l'autre, au chevet du chœur occidental pour
l'évêque7. De ce côté, s'élevait aussi le palais archi-épiscopal. Non loin de l'église, la vue cavalière
du XVIIe siècle révèle une chapelle Saint-Eugène. La cathédrale Saint-Etienne avait également

son cloître enveloppant le chevet de l'édifice et, dans son voisinage assez proche, deux églises,
Saint-André et Saint-Michel et une chapelle Saint-Martin. Un jour viendra où les chanoines
sortiront de leurs dortoirs et de leurs cloîtres pour vivre dans ces petites maisons environnées de

jardins clos que révèlent les anciens plans. Ainsi, jusqu'à l'opération radicale de Vauban
balayant Saint-Etienne et ses annexes, la fonction religieuse avait pris le pas sur toute autre depuis
la porte Noire, presque jusqu'au sommet de l'arête qui domine la ville. Une rapide incursion
dans le Besançon d'aujourd'hui, aux abords de la cathédrale Saint-Jean, rue du Chapitre, entre

autres, permet d'évoquer cet aspect des choses.

Cette prépondérance presque exclusive de la fonction religieuse dans une zone aussi caractérisée

ne doit pas faire négliger l'implantation successive dès le haut moyen âge d'autres sanctuaires

en divers points du lobe du méandre originel et même au-delà. Dans la plupart des cas, cette

implantation procède ou bien des nécessités de la vie paroissiale en liaison avec le développement
du peuplement urbain, ou bien de l'essor de la vie monastique. Le groupe episcopal complexe
définit essentiellement la Cité. Il s'agit maintenant du Bourg étalé dans la partie basse du lobe et
éventuellement des faubourgs (Figure). Une ambiguïté subsiste cependant au sujet de l'église Saint-
Jean-Baptiste. On la situe au voisinage de la magna rua avant que celle-ci s'engage sous la porte Noire
en montant vers la cité episcopale8. Son vocable et sa proximité relative de la cathédrale Saint-
Jean-1'Evangéliste font penser à une fonction baptismale, hypothèse renforcée par le fait qu'elle
s'élevait sur l'emplacement de la nymphée dont les restes sont visibles dans le square Castan.
Par ailleurs, la discrimination entre les églises monastiques et les églises paroissiales est rendue

5 E. Mâle, «La fin du paganisme en Gaule», Paris 1950, p. 228.

6J. Gauthier, «Les deux cathédrales de Besançon», dans le Bull, archéologique, 1897, p-128-138; id., «Etude
archéologique sur la cathédrale Saint-Etienne de Besançon», ibid., 1900, p. 449-461 ; chanoine Clère, «La cathédrale de Besançon»,
dans les Mém. de la Société d'Emulation du Doubs, 1943, p. 25-46.

7 Gallia Christiana, t. XV, col. 19; le cloître de l'évêque est sans doute celui, très simple, dans lequel Pierre Damien a

vu vivre, en 1063, l'archevêque Hugues Ier de Salins; M. Duvernoy, Regestes de Hugues Ier, XLIXe archevêque de

Besançon (1031-1066), dans le Bull, de l'Académie des Sciences, Belles-Lettres et Arts de Besançon, 1847, p. 115-169.
8 Chanoine A. Monnot, op. cit., p. 27 et pi. VII.

12



souvent diffìcile par suite de l'emploi assez vague dans les textes du terme monasterium décerné à

tout établissement desservi par des communautés de clercs à structure imprécise. C'est le cas pour
l'église Saint-Maurice que les vieux auteurs font remonter au temps de l'évêque Sylvestre (IVe
siècle)9. Sa situation en bordure de la Grande-Rue la relie étroitement à la vie du Bourg. La même

remarque s'impose pour Saint-Pierre attribuée à l'évêque saint Eusèbe (début du IVe siècle)

qui y aurait été enterré ainsi que ses successeurs saint Nicet et saint Prothade (début duVIIe siècle).

»a*

Battant

12 X-^ <%>
£9y <?7 &o Bourg

\
'<&n<?.Chamars 14

<?

0
X^

Besançon, schéma de la topographie religieuse jusqu'à la fin du XIe siècle. 1 pont Battant; 2 porte Noire; 3 cathédrale

Saint-Jean-1'Evangéliste et annexes; 4 cathédrale Saint-Etienne et annexes; 5 église Saint-Jean-Baptiste;
6 église Saint-Maurice; 7 église Saint-Pierre; 8 abbaye Saint-Paul; 9 église Saint-Donat; 10 abbaye de Jussa-Moutier;
11 abbaye Saint-Martin deBrégille; 12 église collégiale de la Madeleine ; 13 hospice Saint-Jacques-des-Arènes; 14 ab¬

baye Saint-Vincent.

Elevée, elle aussi, non loin de la Grande-Rue plus près du pont Battant, elle est dite in suburbio

ou extra muros; ainsi, pour les rédacteurs de ces textes traditionnels, la véritable civitas reste l'acropole
et ses cathédrales10.

A ce chapelet d'églises qui s'égrène en fonction de l'axe urbain viennent s'ajouter les fondations

proprement monastiques implantées dans les parties périphériques du lobe, là ou les plans du
XVIIe siècle révèlent encore d'assez larges surfaces de faible densité de peuplement. La plupart
remontent au temps de l'évêque saint Donat (628-638), ancien moine de Luxeuil. L'une des

plus caractéristiques est Saint-Paul bâtie sur l'emplacement présumé du palatium romain sur le

pourtour oriental de la ville11. L'abbatiale complétée par une petite église Saint-Donat a servi de

9 Id., ibid., p. 40.
10 Gallia Christiana, t. XV, col. 5 et 13-14.
11 R. Tournier, «L'ancienne abbatiale Saint-Paul de Besançon», dans le Bull. Monumental, 1954, p. 167-190; Gallia

Christiana, t. XV, col. 16, 17, 36, 48.

13



basilique funéraire au fondateur, à ses parents, duc et duchesse de Haute-Bourgogne, aux évêques

Miget (f vers 670) et Ternat (f vers 680) et aux archevêques Hugues Ier de Salins ("[/1070) et Hum/
bert (f 1162). Saint-Paul apparaît ainsi comme un exemple typique de ces monastères suburbains
de lointaine origine où l'usage des sépultures episcopates persiste jusqu'à ce que les cathédrales
elles-mêmes reçoivent régulièrement les dépouilles mortelles de leurs prélats. A la même initiative
de saint Donat remontent le monastère de femmes de Jussa-Moutier installé au pourtour sud-

ouest du promontoire et, sous une forme moins sûre, celui de Saint-Martin de Brégille à l'est du
méandre et de caractère suburbain encore plus accusé". Une seconde vague de fondations mo/
nastiques urbaines ou suburbaines se manifeste comme partout vers le milieu et la seconde moitié
du XIe siècle en liaison avec la réforme de l'Eglise^. Elle est marquée par le développement
donné à une obscure chapelle Saint-Laurent située au-delà du pont Battant, sur la rive droite du
Doubs, fondée, dit-on, par l'évêque saint Léonce; ce développement dû à l'archevêque Hugues Ier

de Salins aboutit à la construction de la collégiale de la Madeleine vers io43-io62I4. Elle traduit
en même temps l'importance prise par ce faubourg, tête de pont, où se situe également l'hospice
Saint-Jacques/des-Arènes fondé pour les pèlerins de Galice. Elle est suivie, au temps de l'archevêque

Hugues II, par l'établissement des bénédictins à Saint-Vincent un peu à l'ouest de l'axe
tracé par la Grande/Rue (fin du XIe siècle). Ainsi se précise, en attendant les développements
ultérieurs, le processus de répartition des plus vénérables institutions chrétiennes de l'antique
Vesontio', à peu d'exceptions près, il obéit à des conditions générales comparables à celles qu'on
discerne en tant d'autres cités de lointaine origine; la puissante configuration du site urbain et les

particularités de l'histoire locale lui confèrent cependant une physionomie propre que cette

esquisse tend à mettre en lumière.

12 Chanoine A. Monnot, op.cit., p. 51 et 131.
J3 II est difficile de tenir compte ici de la fondation de l'archevêque Bernoin (vers 797-vers 840) du monastère de Saint-

Vit, où ce prélat a été enterré; situé selon Dunod de Chômage (op.cit., t.I, p. 77) à trois lieues de la ville, sans doute là où

se trouve le village du même nom (arr. de Besançon, canton de Boussières), il ne peut être mentionné dans cette esquisse

que pour mémoire.
** Gallia Christiana, t. XV, col. 8; R. Tournier, «L'église de la Madeleine à Besançon», dans Congrès archéologique de

France, Franche-Comté, i960, p. 79-86; chanoine A. Monnot, op.cit., p. 44.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Planches 2 et 3: Photo Bibliothèque Municipale de Besançon (d'après Braun et Hogenberg,

CIVITATES ORBIS TERRARUM, pl. 16)
Figure: Mme Monique Bodin del.

H



r:"'-
.....,_ ._

~" """"»'-»*.'..¦,.-..,. s—*-....

^"•''"11'iVlHlWlBM

VESONTIO
SEQÏA3STOKVM
GAUJS BESANSON
OERMAins a«A*rTZ_

•:•>"* J
-

—--
hâê

^fwpP"•-1' y
,-.-y~.^*-V* ¦ yyy.

é
S"«c

z:

i^»^
:%

•-¦' r *B
•'i.ftr: - r...

AC. .,'•.

';¦¦> sa rrrr,'.ii,>,„''> ,-*>...»-I'Sri»

1

r'-¦¦¦ ^. •.,¦> :,,'.):'r(àMjV ft
'4S'i-7>SL-M C.vMvCti;¦ -

;<•.

I '"5

la..***A
ti-.>>....

VESONTIOMTS
ANT'ICyiSSIMâE'ŒUEBERKJMAEO
st.riyx.voK.vju-<jyT.rw.C£iJiCA.GALr.iA
BVRBVIVCiAE.COMlIATVS-KOMINE
curjunrvn-metroms -jm«rx*l«s«_
»f ctviTA.Tis.DZLxmijaia
rù$l.»mìtmèi ùiuSnmx^uM. $£mavr*m 7W73C.

JmtvAOe ww ÇmJûtm xx&w.Mm.lw*m jOoçrir.^-^ gai^B»WA3t T»«[gl. O? W3QY,

'
r.l-.

;( Y'r.
- I

mm¦ i
I >r:r

ÌM
l_to? KB

Vue cavalière de Besançon en 1575, Gravure de Pierre d'Argent.

R. CROZET: BESANÇON, ESQUISSE DE TOPOGRAPHIE RELIGIEUSE JUSQU'A LA FIN DU XI« SIÈCLE



' ¦ -'7. ne y e

*>ì

t-:

I .~s •» ." - ¦-¦¦ji*"? 7 ¦;-"'¦¦•' ¦• fi.- ,#*
¦ v*® ;.- ~>* Ì ¦

:>¦-. ¦¦ %• " ^#P ** *^ x ¦ * • ' -¦
:¦¦¦¦-' ¦¦¦ y '»y ¦ '•¦"?,U-' "* §p§*. -¦' - '¦•¦ ¦ CC ••

-**'**' " **''
*

'
¦¦ %--r-f- ^ r

V

.; '-. >--y Y'ï'ï.,'"-»>,.¦ -i ?"
~\

*.AL. 7:,^. 7 ' ' ' *.-i ¦ ""''AÎf «F^
.^>. '' «/'I ' " 't/ ' "' Jaé.^ ¦ ¦ siWF* '- *"¦ %C '

*,.. f_77t:%.

#

'f4t"77-.7. f§Y
yv-V' 7 7"„.,CÇ.7:•

,« .VCf /

»i #>*„>--*,-¦' *.J

Ä ¦*,.m
i*• ^:ì_

!*•
2»

Besançon à la fin du XVIIe siècle. Reproduction d'un plan-relief conservé à l'Hôtel des Invalides à Paris.

R. CROZET: BESANÇON, ESQUISSE DE TOPOGRAPHIE RELIGIEUSE JUSQU'A LA FIN DU Xie SIÈCLE


	Besançon : esquisse de topographie religieuse jusqu'à la fin du XIe siècle
	Anhang

