
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 21 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Zum Motiv der "Infantia Christi"

Autor: Landolt-Wegener, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Motiv der «Infantia Christi»

Von ELISABETH LANDOLT/WEGENER

(Tafeln 59 und 60)

Dem liebenswürdigen Motiv des von Maria an der Hand geführten Jesusknaben hat Hans
Wentzel eine Reihe von Aufsätzen gewidmet1. Ihm ist es zu verdanken, dass die bisher kaum
beachtete Darstellung in der Kunstwissenschaft bekannt und die Frage nach der Herkunft der
sowohl in zyklischen Folgen zur Jugend Christi auftretenden wie vor allem als Andachtsbild über

ganz Europa verbreiteten Mutter/Kind/Gruppe immer wieder gestellt und, wenn auch noch nicht
beantwortet, so doch einer Lösung nahegebracht wurde.

Weder lässt sich das Motiv überzeugend aus dem erzählenden Zusammenhang der kanonischen
und apokryphen Kindheitsgeschichte ableiten, noch ist es gelungen, ein mögliches Urbild namhaft
zu machen. Kürzlich hat Viktor Kotrba sehr gewichtige Gründe anführen können, dass das Jesus/
kind an der Hand Maria als Sinnbild der Infantia Christi schlechthin verstanden werden muss2.

Kotrba hat für das 1340 gegründete Benediktinerinnenkloster Pustimer in Mähren zwei Patrozinien,
das der Geburt Christi und das der Kindheit Jesu, nachweisen können. Da nun auch Siegel dieses

Klosters von 13 71 die Geburt des Herrn und, sich auf das zweite Patronat der Infantia beziehend,
die Maria mit dem Jesusknaben an der Hand darstellen, wird augenscheinlich, dass die Mutter/
Kind/Gruppe als Formel für die Kindheit Jesu galt. Wann und wo diese knappe, liebenswerte
und dem gotischen Frömmigkeitsideal ganz entsprechende Verdichtung stattgefunden hat, lässt sich
nicht genau bestimmen. Doch scheint es nach Aussage der ältesten Bildbeispiele, dass es sich um
ein im deutschsprachigen, vielleicht südostdeutschen Gebiet um 1200 entstandenes Motiv handelt,
das, ohne einem festen ikonographischen Schema zu folgen, in verschiedenen Varianten gleich/
zeitig auftaucht. Möglicherweise ist es im Umkreis der neuen geistlichen und halbweltlichen Orden
der Dominikaner, Franziskaner und Deutschritter beheimatet, bei denen ja eine neue, tiefe Marien/
Verehrung gepflegt und verbreitet wurde3.

Es ist nicht die Absicht dieses Beitrages, das umfangreiche, vonWentzel vorgelegte Material um
weitere Beispiele zu vermehren. Nur einige noch nicht bekannte mittelalterliche Darstellungen, vor
allem solche, die in einen bisher noch nicht erwähnten zyklischen Zusammenhang gehören, mögen
zeigen, wie häufig das Thema des von Maria an der Hand geführten Jesuskindes bei der Illustration

1 Hans Wentzel, Maria mit dem Jesusknaben an der Hand, Ztschr. d. Deutschen Ver. f. Kunstwiss. g, 203 f. Ders., Über
einige Darstellungen des Jesusknaben in der mittelalterlichen Kunst, in: «Heilige Kunst» (1955), S. 52f. - Ders., Die Madon/
na mit dem Jesusknaben an der Hand aus Welver, Ztschr. Westfalen, 34, 217L (1956) - Ders., Ad Infanriam Chrisü, in:
Das Werk des Künstlers. Hubert Schrade zum 60. Geburtstag (Stuttgart i960), S. I34f. - Ders., Das Jesuskind an der Hand
Mariae auf dem Siegel des Burkard von Winon, Festschrift Hans R. Hahnloser (Bern i960), S. 251 f.

2 Der Aufsatz von Viktor Kotrba, Infantia Christi, Umeni 6"(i958), H. 3, 244^, war mir nicht zugänglich. Ich stütze mich
daher auf die von Wentzel (Festschrift Schrade, S. i46f.) resümierten Forschungsergebnisse Kotrbas.

3 Dafür sprechen auch die von Dominikanern, Franziskanern und Deutschordenskomturen geführten Siegel des 13. bis

15. Jh. mit dem Bild der Maria mit dem Jesuskind an der Hand. Vgl. H. Wentzel, Ztschr. Westfalen (1958), S. 224,
Abb. 58, Ders. in: «Heilige Kunst (1955), S. 61, Abb. 9. Ders. in: Festschrift Hahnloser, S. 251 f., Abb. 1-5.

I64



der Jugendgeschichte verwendet wurdet. Als parallele und ergänzende Aussage zu den bildlichen
Darstellungen sollen bisher unbeachtete literarische Zeugnisse der mittelhochdeutschen Dichtung
herangezogen werden.

Wentzel hat drei Themen aus der Kindheitsgeschichte Jesu herausgearbeitet, bei denen die
Maria mit dem Jesusknaben an der Hand erscheint. Handelt es sich um die Heimkehr aus Ägypten,
so wird Jesus oft mit einem Körbchen am Arm dargestellt. Bei den in den apokryphen Evangelien
erzählten Schulbesuchen ist der Knabe häufig mit einer Tafel und Maria mit der Rute ausgerüstet.
Schliesslich erscheint das Motiv im Zusammenhang mit dem Tempelgang des 12jährigen Jesus.
Körbchen, Tafel, Rute, auch der Rosenzweig als marianisches Attribut, erscheinen auch dort, wo
die Darstellung aus dem szenischen Zusammenhang herausgelöst und zum selbständigen Andachts/
bild verdichtet ist. Über die drei genannten Szenen hinaus gibt es jedoch noch weitere, allerdings in
Dichtung und Kunst nur selten veranschaulichte Kindheitsereignisse, bei denen Mutter und Kind
sich an der Hand halten. Von ihnen wird weiter unten die Rede sein.

In den apokryphen Evangelien zur Kindheit Jesu steht nirgends, dass Maria den Knaben an der
Hand führt5. Selbst bei den verschiedenen und breitgeschilderten, für den Lehrer oft grausam en/
denden Schulbesuchen tritt Maria nicht in den Vordergrund. Erst die mittelalterlichen, nun ganz
im Dienst der Marienverehrung stehenden Versionen, vor allem die deutschsprachigen des be/

ginnenden 14. Jahrhunderts, greifen das Thema auf und variieren es in verschiedenem Zusammen/
hang.

Erst um die Mitte des 14. Jahrhunderts findet das Motiv unseres Wissens Eingang in die den

apokryphen Texten in der Regel treu folgenden anglofranzösischen Versionen der Kindheits/
geschichte. Dass es als Illustration zu diesen Texten schon etwas früher auftaucht, erklärt sich aus
der Tatsache, dass Maria mit dem Jesusknaben an der Hand als Andachtsbild schon ausgeprägt
war und zum allgemeinen Formenschatz gehörte. Auch die mittelhochdeutsche Dichtung scheint
das Motiv von älteren Darstellungen der Bildenden Kunst her übernommen zu haben. Die apo/
kryphen Quellen werden in der deutschen Mariendichtung freier nacherzählt und mit vielen liebens/
würdigen Motiven aus dem Alltag und der Natur ausgeschmückt, als das z. B. bei den provenza/
lischen Fassungen der Fall ist6. Auch werden die oft grausamen Wunder weggelassen oder in sehr

gemilderter Form wiedergegeben. Im Gegensatz aber zu den anglofranzösischen Versionen kennt
die deutsche Dichtung nur wenige neueWundergeschichten, die in den Apokryphen noch nicht
nachweisbar sind. So die unseres Wissens in Deutschland zuerst in der Vita beate virginis Marie et

4 Auch ausserhalb der Kindheitsgeschichte Christi kommt das Motiv vor. H. Wentzel hat auf Tobias/Raphael/Darstel/
lungen und Johannes/Elisabeth/Gruppen aufmerksam gemacht (Festschrift Schrade, S. 157 f., Festschrift Hahnloser, S. 262 f.),
ferner auf das häufige Vorkommen eines Mannes mit einem Knaben an der Hand auf byzantinischen und byzant. beein/
flussten Exodus/ und Palmsonntags/Bildern (Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstwiss., S. 24of., Abb. 45 f. Als alttestamentl. Dar/
Stellungen seien ausser der von Wentzel, Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstwiss., S. 235f., Abb. 38, erwähnten Abraham/Isaak/
Gruppe Hagar und Ismael in einer franz. Bible moralisé, um 1300 (Brit. Mus., Add. Ms. 18719, fol. 7) und Hagar und
Ismael in der Bibel des Jean de Sy (Bibl. Nat., Cod. fr. 15397, fol. 33v) genannt. -Als profanes Motiv sei auf die Livius/
Handschrift des 14. Jh. der Bibl. Geneviève, Ms. 777, fol. 43 V aufmerksam gemacht. - Für die Darstellungen der kleinen
Maria an der Hand der hl. Anna verweiseich auf Wentzel: Ztschr. d. dt.Ver.f. Kunstwiss., S.244f., Festschrift Hahnloser,
S. 260f, Abb. 12. Ergänzend und als besonders frühes Beispiel von besonderer Wichtigkeit sei die Anna/Maria/Gruppe um
noo in einer oströmischen Homiliensammlung erwähnt (Rom, Cod. Vat. Gr. 1162, fol. 65) (Abb. 25 bei Beda Kleinschmidt,

Die Heilige Anna [Düsseldorf 1930]). Ferner die Darstellung im Stundenbuch des Jean de Berry von 1409 (Paris, Bibl. Nat.
Ms. lat. 919, fol. 37). - Für das Motiv der hl. Dorothea mit dem Jesuskind, siehe Wentzel in: Ztschr. d. dt.Ver.f. Kunstwiss.,
Abb. 43 u. 44; Ztschr. Westfalen, S. 225; Festschrift Schrade, S. 154; Festschrift Hahnloser, S. 265.

5 C. von Tischendorf, Evangelia apokrypha (Leipzig 1878). Abbé Migne, Dictionnaire des Apokryphes I (Paris 1856).
E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen (Tübingen 1924). RDK, « Apokryphen, Bd. I, Sp. 78 f. W. Michaelis, Die Apo/
kryphen zum Neuen Testament (Bremen 1956).

6 R. Reinsch, Die Pseudo/Evangelien von Jesu und Maria Kindheit (Halle 1879). K. Bartsch, Denkmäler der provenzali/
sehen Literatur (Stuttgart 1856). K. Horstmann, Altenglische Legenden (Paderborn 1875). A, Kestner, Die provenzalische
Bearbeitung der Kindheit Jesu, Archiv f. neuere Sprachen, 58 (1877).

I65



salvatoris rhythmical erzählte Geschichte von den Krügen, die Jesus an einem Sonnenstrahl auf/
hängt8. In den provenzalischen Bereich gehört die Geschichte von den Kindern, die aus Furcht vor
dem Jesusknaben von ihren Eltern in einen Ofen gesperrt werden und, in Schweine verwandelt,
wieder zum Vorschein kommend Dann die vom Färberlehrling Jesus, der alle Tücher in einen

Topf wirft und doch jedes mit der gewünschten Farbe herauszieht10, und als letztes Beispiel noch
die Episode von Jesu Spielgefährten, der von seinem Vater wiederum aus Misstrauen gegen den

Umgang mit Jesus in einen Turm eingeschlossen wird, den Jesus aber durch einen winzigen
Mauerschlitz zu befreien vermag. Der ängstliche Vater seinerseits wird vom Jesusknaben in den

Turm gesperrt11. Schliesslich sei noch aufdie in der deutschen Kunst erst spät dargestellten Legende
vom wunderbaren Wachstum eines Getreidefeldes, das die Heilige Familie auf der Flucht vor
dem Zugriff der Häscher des Herodes bewahrt, hingewiesen, ein Wunder, das in der skandinavi/
sehen Kunst schon seit dem 12. Jahrhundert, in Frankreich und England seit dem 13. Jahrhundert
in Dichtung und Bild überliefert wird und in der niederländischen Malerei um 1500 zum festen

Bildelement der Fluchtdarstellungen gehört12. Ob diese Kornfeldlegende in Skandinavien eine von
England und Frankreich unabhängige Tradition hat, ist noch ungeklärt. Ganz sicher ist aber, dass

die Vorstellung vom Schutz, den die Natur der Heiligen Familie vor ihren Verfolgern gewährt, in
verschiedenen volkstümlichen Varianten früh über ganz Europa verbreitet warI3.

Für die Schulbesuche des Jesusknaben gibt es verschiedene Versionen. In der Bibliothèque Natio/
naie befindet sich eine toskanische Bilderhandschrift von etwa 1300, deren lateinischer Text dem

sog. Pseudoevangelium des Matthäus folgt1! Auf den die verschiedenen Schulbesuche illustrieren/
den Miniaturen ist es in der Regel Joseph - und so ist es auch bei Pseudomatthäus überliefert - der
den Jesusknaben in die Schule bringt. Aufden Bildern hält der Nährvater das Kind an der Hand.
Nur einmal ist es Maria, die den Knaben am Arm fasst und ihn offenbar erschreckt über den von
Jesu Zorn getroffenen und tot zusammensinkenden Lehrer hinwegzuziehen versucht (Tafel 59").

Die ältesten Darstellungen der Schulbesuche, bei denen Maria ihren Sohn an der Hand führt,
finden sich merkwürdigerweise schon zu Anfang des 13. Jahrhunderts in zwei oberrheinischen
Psalterien^ und um 1235 ais monumentale Wandmalerei in der Marienkirche zu Gelnhausen16.

7 Hrsg. von A. Vögtlin (Tübingen 18
8 Es sei hier nur auf die englische Miniaturenhandschrift des frühen 14. Jahrhunderts det Bodleian Library in Oxford

(Seiden supra 38, fol. 15) und aufein englisches Stundenbuch (London, Brit. Mus., Egerton, Ms. 278, fol. 97) hingewiesen.
Für die Darstellungen in der deutschen Kunst verweise ich auf H. Wentzel, Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstw., S. 226, Abb. 35,
und ders. in Hl. Kunst, S. 55E, Abb. 3.

9 Offenbar in Anlehnung an die im Arabischen Kindheitsevangelium, Kap. 40, überlieferten Verwandlung der Kinder in
Böcke. Dargestellt in der sog. Holkham/Bibel (Brit. Mus., Add. Ms. 47682, fol. 16 (Hassall, The Holkham Bible Picture
Book (London 1954), S. 97), auf. fol. 22 u. 23 der Oxforder Hs. Seiden supra 38 (Abb. S. 35 bei M. R. James, Burlington
Mag. 1923), eine Kachel des 14. Jahrhunderts aus Trings Church (Brit. Mus.) - Ferner in einem engl. Stundenbuch des 14.
Jh. (Brit. Mus., Egerton Ms. 2781, fol. 88v (British Museum: Reproduction from illuminated Manuskripts II (London 1907),
Taf. XV, 1).

10 Oxford, Bodleian Library, Ms. seiden supra 38, fol. 26v u. 27. Holkham Bible, fol. 16. Ein Kachelfragment aus Trings
Church, Victoria and Albert Mus. No. C9 - 1931 stellt offenbar die freudige Überraschung des Färbermeisters dar.

11 Oxford, Bodleian Library, Ms. Seiden supra 38, fol. 16, i6v, 17. Kachel aus Trings, Brit. Mus. (A. Cane, A Guide to
the Collection of Tiles. Victoria and Albert Museum, Rep. of Ceramics, London 1939). Eine noch unveröffentlichte franz.
Bilderhandschrifi des 15. Jh. (Bodleian Library, Ms. Douce 237, fol. 56V. -Eine literar. Fassung aus dem 13. Jh. in Ms. lat.

n 867 der Bibl. Nat. (Fonds St./Germain) (Vgl. R.Reinsch, a.a.O., S. 8f.).
12 H. Wentzel, Die Kornfeldlegende, Festschrift Kurt Bauch (München 1957), S. I77f. - Elisabeth Landolt, Wie es der

Heiligen Familie in Ägypten erging, i. Du (Dezember i960), S. 7f.
•3 O. Dähnhardt, Natursagen II (Leipzig u. Berlin 1909), S. XI, weist darauf hin, dass Wotans Eigenschaften als Hen über

Wachstum und Wetter auf Christus übertragen wurden. -Andere ähnliche Naturwunder bei Dähnhardt, a.a.O., S. 62 f.

'4 Paris, Bibl. Nat., Ms. lat. 2688. - H. Wentzel, Ztschr. Westfalen, Abb. 55. Ders. i. Festschrift Hahnloser, S. 262,
Anm. 32. Ders. i. Festschrift Schrade, S. 143.

¦5 H. Swarzenski, Die lateinischen illuminierten Handschriften des 13. Jahrhunderts (Berlin 1936), S. 131 u. 133, Abb.
623 u. 647. - H. Wentzel, in: Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstw., Abb. 31 u. 32, S. 221 f.

16 Abb. 3 3 bei H. Wentzel in: Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstw.

166



Wenden wir uns nun der mittelhochdeutschen Dichtung zu, so verwundert es, dass Konrad von
Fussesbrunnen, der um 1200 in Niederösterreich seine berühmte «Kindheit Jesu» schrieb und den

apokryphen Stoff mit poetischen und der höfischen Literatur entlehnten Motiven ausschmückte,
das Thema des von Maria an der Hand geführten Jesusknaben nicht eingeflochten hat1/. Es erscheint
weder im Zusammenhang mit dem Heimweg aus Ägypten, noch mit dem das Gedicht abschlies/
senden Schulbesuch, heisst es doch ausdrücklich, dass der Lehrer Zacharias und nicht Joseph oder

gar Maria den Knaben zum Unterricht begleitet habe.

« Des kindes er sich underwant,
er nam ez schone bi der hant
und wiste ez in die schuole hin.»

Diese Szene wird auch textgetreu auf Fol. 31v einer 1330 oder unmittelbar danach in Nieder/
Österreich entstandenen Miniaturenhandschrift der Stadtbibliothek Schaffhausen als lebendig ge/
schilderte Randzeichnung illustriert18. Es fiel mir auf, dass der Text zur Kindheit Jesu in dem
Schaffhauser Evangelienkommentar, der neuerdings Heinrich von Mügeln zugeschrieben wird^,
eine wortgetreue, in Prosa gesetzte Wiedergabe des Gedichtes von Konrad von Fussesbrunnen ist.
Als letzte Miniatur zur Kindheit Jesu hat nun der Illustrator Maria mit dem Jesuskind an der Hand
und daneben den Nährvater, also ohne Bezug auf die Erzählung im Text, gemalt (Tafel 59 e).

Da die kleine Szene auch, abweichend von allen anderen Miniaturen, einem Medaillon eingefügt
ist, lässt sie sich nur von der inzwischen zur Bildvorstellung gewordenen Infantia Christi herleiten.

Die im 14. Jahrhundert von der deutschen Dichtung häufig als Quelle benutzte lateinische

Fassung der Kindheit Jesu, die schon zitierte Vita beate virginis Marie et salvatoris rhythmica aus dem
frühen 13. Jahrhundert, weist deutlich auf das von Maria zur Schule gebrachte Jesuskind hin:

«Maria ducens filium ad scolas commendavit.»

Diese Stelle übersetzt Walther von Rheinau in seinem Marienleben20:

« Maria die gemeite
Jesum ze schuole leite.»

Und ebenfalls im 14. Jahrhundert Wernher der Schweizer21:

« Maria fuort ir kindelin
durch 1ère zuo der schuole hin.»

Das um 1300 entstandene und dann immer wieder als Quelle benutzte alte Passional22 folgt beim
Schulbesuch der Version Konrads und erwähnt auch sonst nicht, dass Maria das Kind an der

¦7 Hrsg. von K. Kochendörffer, in: Quellen u. Forschungen zur Sprach/ und Kulturgesch. d. german. Völker, XLIII
(Tübingen 1881). - Die Literatur des deutschen Mittelalters: Verfasserlexikon V, Sp. 547f.

18 Schaffhausen, Stadtbibl. Hs. Gen. 8. - Zuerst verölfentl. u. stilkrit. untersucht von A. Stange, Eine österreichische Hand/
schrift von 1330 in Schaffhausen, in: Jb. d. Kunsthist. Sammlgn. i. Wien, NF Bd. VI (1932), S. 55F. - Ferner H. Wentzel,

in: Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstwiss., S. 228. Ders. i. Ztschr. Westfalen, S. 222. - Ders. in: «Heilige Kunst», S. $6{., Abb. 5.
Ders. Festschrift Hahnloser S. 257. Ders. Festschrift Schrade, S. 140. - Elisabeth Landolt, Von Wundertaten und Erlebnissen
des Christuskindes. Mittelalterliche Legenden und ihre Darstellung, in: St./Galler Tagblatt vom 24. 12. 1958. Dieselbe

in «Du» a.a.O., S. 10. - Möglicherweise ist die Schaffhauser Handschr. im Umkreis des Deutschritterordens beheimatet.

Für das alte Passional sind Beziehungen zu den Deutschrittern nachgewiesen. Philipps Marienleben ist einem Ordenshaus

gewidmet. Nach alten Verzeichnissen befanden sich Konrads Kindheit Jesu, das alte Passional, Philipps Marienleben, das

Marienleben Wernhers des Schweizers u. a. sehr häufig in Ordensbibliotheken. Vgl. dazu: Ph. Strauch, Die Deutschordens/
literatur im Mittelalter (Halle 1910); K. Helm, W. Ziesemer, Die Literatur des Deutschritterordens, in: Giessener Beitr. z. dt.
Philol. <>4 (1951).

If> Die Gotik in Niederösterreich, Aust. Kat. (Krems 1959). Nr. 107.
M Hrsg. von A. von Keller (Tübingen 1849-65).
31 Hrsg. von M. Päpke u. A. Hübner (Berlin 1920). - Verfasserlexikon, a.a.O., Bd. IV, Sp. 933f.
,J Hrsg. von K. A. Hahn (Frankfurt a. M. 1845). -Verfasserlexikon, a.a.O., Bd. 5, Sp. 853 f.

167



Hand nimmt. Als erster hat meines Wissens der Kartäusermönch Philipp das Motiv in seinem

zu Anfang des 14. Jahrhunderts im Kloster Seitz geschriebenen und dem Deutschritterorden ge/
widmeten Marienlied formulierte. Philipps Dichtung hat, ähnlich wie das alte Passional und
Ludolphs Vita Christi, eine grosse Wirkung und Ausstrahlungskraft gehabt und ist bis ins späte
Mittelalter immer wieder abgeschrieben und auch illustriert worden. Noch den spätgotischen
Historienbibeln, den etwas älteren Christherre/Chroniken und den frühen Drucken des aus/
gehenden 15. Jahrhunderts liegt für die Geschichte von Maria und der Kindheit Jesu Philipps
Marienleben zugrunde. So erschienen bei Anton Sorg in Augsburg 1476 und 1491 Die neue Ehe

oder Von der Kindtheit und dem leyden unsers herren Jhesus Cristi, auch von dem leben Marie seiner lieben

muter mitt sampt der legend von den heyligen drey künigetf-* mit zahlreichen Holzschnittillustrationen zu
den Jugendlegenden; 1478 bei Lucas Brandis in Lübeck De Nye Eez5. Die neue Ehe ist ein religiöses
Volksbuch, in das, ähnlich den Weltchroniken, altes Überlieferungsgut eingeschmolzen wurde26.

Den Schulbesuch schildert Philipp folgendermassen:
«Marjâ ir kint ze schuole liez,

swaz in tuon die muoter hiez,
des was daz liebe kint bereit,
mit ir sun gienc diu meit
und her Joseph zuo der schuole.»

Bei der Erzählung vom Heimweg aus Ägypten ist unser Motiv deutlich ausgesprochen:
« dicke Marjâ an ir hant
ir kint vuorte, den heilant,
und half im als er müede wart,
wan vil wê tet im diu vart.
mit beiden henden zwischen in
daz kint vuorten etwinn hin
Joseph und Marjâ diu reine,
ir beider arbeit was niht kleine.»

Also sowohl Maria allein wie beide Eltern zusammen nehmen den Jesusknaben, den bildlichen
Darstellungen entsprechend, an der Hand. Weiter heisst es noch bei Philipp:

«Jesum daz kint oft unde dicke
Joseph nam uf sinem rücke
und truog in als er müede was.»

Der vom Nährvater auf den Schultern getragene Jesusknabe erinnert an die in der byzantinischen
Kunst geläufige Vorstellung vom Heimweg aus Ägypten27.

Von der Auffindung des 12jährigen Jesus im Tempel heisst es bei Philipp dem Kartäuser:
« dô Marjâ ir sun dà vant
sì nam in lieplîch mit ir hant.»

Und danach zum Heimweg von Jerusalem nach Nazareth :

«Joseph vuort an siner hant

swenn müede wart der heilant.»

»3 Hrsg. von H. Rückert (Quedlinburg u. Leipzig 1853). - Verfasserlexikon, a.a.O., Bd. 3, Sp. 88of.
M Schramm IV, Abb. 202 f. u. 2986 f.
»5 Schramm X, Abb. I26f.
26 H. Vollmer, Materialien zur Bibelgeschichte und religiösen Volkskunde des Mittelalters, Bd. I u. IV. Den Hss. u.

Drucken der Gruppen Ib, IIa u. Ile liegt Philipps Marienleben in Prosaauflösung zugrunde.
¦" H. Wentzel, Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstw., S. 242.

168



Sowohl die Heimreise von Ägypten in die alte Heimat wie der Weg nach und von Jerusalem sind
bis in die Barockzeit häufig dargestellt worden. Den zahlreichen von Wentzel aufgeführten Bei/
spielen möchte ich nur die noch unbekannte, von einer Initiale D eingerahmte Miniatur in einem

englischen Psalter des 14. Jahrhunderts anfügen28. Die Heilige Familie ist auf dem Weg zum Oster/
fest nach Jerusalem, und Maria führt ihren Sohn an der Hand. Ins 15. Jahrhundert gehört die volks/
tümliche kleine Darstellung in einer elsässischen Handschrift2'', bei der die, im Gegensatz zu der

englischen, in den szenischen Zusammenhang gehörende Miniatur das Motiv verselbständigt. Die
Gruppe von Madonna und Kind wird von dem das Kapitel des Tempelganges des 12jährigen
Jesus einleitenden D umschlossen (Tafel 59 c).

Häufig wird auch die Auffindung des 12jährigen Jesus durch die gefühlvolle Szene der Um/
armung von Mutter und Kind veranschaulicht. Dieses Motiv findet sich schon im 9. Jahrhundert
auf einer byzantinischen Miniatur in der Pariser Homiliensammlung des Gregor von Nazianz3°.
Zwei Miniaturen des 14. Jahrhunderts, die ältere in der Bilderhandschrift der Bodleian Library3J
(Tafel 59 </), die jüngere in einem unveröffentlichten französischen Kodex der Wiener National/
bibliothek32 (Tafel 59e), geben unabhängig vom Tempeldisput die in der Umarmung angedeutete
Wiedersehensfreude wieder. Ähnlich fasst Maria mit beiden Händen ihren Sohn aufeiner Miniatur
in einer bayrisch/österreichischen Christherre/Chronik von etwa 1410 (Tafel 60 a), die noch weitere

Miniaturen zu den Jugendlegenden enthält33. Hier spielt sich die Szene der Auffindung ohne

Joseph und unmittelbar neben dem 12jährigen Jesus unter den Schriftgelehrten ab34.

Das Motiv des jungen Jesus an der Hand seiner Mutter tritt nun aber auch noch in anderem, aller/

dings selten dargestellten Zusammenhang auf. Nur wenige Hinweise mögen das am Schluss erläutern.

In einem unveröffentlichten französischen Stundenbuch des 15. Jahrhunderts führt Maria das

Jesuskind an der Hand auf einen Altar zu, von dem ein Götzenbild herabstürzt35. Es handelt sich
also um den Sturz der heidnischen Götterbilder beim Einzug der Heiligen Familie in Ägypten.

Auf den Miniaturen der toskanischen Pseudomatthäus/Handschrift in Paris (s. Anm. 14) ist

es, wie bei den meisten dort illustrierten Schulbesuchen, Joseph, der auch bei anderen Wunder/
geschichten den Pflegesohn an der Hand hält. So bei der Erweckung eines Knaben, der, weil er

Jesus gestossen hat, sein Leben lassen muss, aufBitten der Eltern aber wiedererweckt wird (Tafel 60 b).

Oder bei einer anderen Totenerweckung, die Joseph auf Geheiss des Jesusknaben an einem ver/
storbenen Freund vollbringt.

Von ähnlicher Ausführlichkeit und Freude am darzustellenden Stoff sind die etwas jüngeren
Miniaturen zu den apokryphen Wundergeschichten in einer noch unpublizierten provenzalischen
Handschrift der Bibliothèque Nationale36. Es sind derbe, aber frisch und drastisch erzählte Bilder

von geringer künstlerischer Qualität. Hier ist es nun meist Maria, die den Jesusknaben führend
oder auch hinwegziehend an der Hand hält. Auf Fol. 47 steht sie mit dem Kind einer Gruppe
gestikulierender Juden gegenüber, die den jungen Jesus bezichtigen, am Tod eines unglücklich

-s London, Brit. Mus., Egerton Ms. 3277, fol. 114.
*9 Berlin, Staatsbibl., Ms. germ, quart. 178, Bl. 50.
3° Paris, Bibl. Nat., Ms. grec. 510, fol. 165. H. Wentzel, Ztschr. d. dt. Ver. f. Kunstw., S. 225, Abb. 34.
31 Oxford, Bodleian Library, Ms. seiden supra 38, fol. 35.
y- Wien, Nat. Bibl., Cod. 2563 fol. 161 v.
33 Berlin, Staatsbibl., Hs. germ. fol. 1416, Bl. 249. H. Wegener, Beschreibende Verzeichnisse der Miniaturen/Handschriften

der preussischen Staatsbibliothek zu Berlin (Leipzig 1928), S. ióf.
34 Ganz ähnlich die Darstellung in einer etwas jüngeren Handschrift aus Kremsmünster.
35 London, Brit. Mus., Add. Ms. 18850, fol. 26v.
36 Paris, Bibl. Nat., Ms. fr. 25415. Ich bin auf diese Handschrift durch die textkritischen Untersuchungen v. P. Meyer,

in: Bulletin de la Société des anciens textes français (1875), S. 7öf., u. E. Suchier, Über provenzalische Bearbeitungen der

Kindheit Jesu, in: Ztschr. f. Roman. Philol. VIII (1884), S. 528., aufmerksam geworden.

169



gestürzten Gespielen schuldig zu sein (Tafel 60 c). Auf dem Bildchen darunter - Maria fasst das

Christuskind am Ellbogen - ruft er den Toten ins Leben zurück. Andere Miniaturen beziehen
sich auf die wunderbaren Ereignisse bei der Flucht nach Ägypten, wo Jesus, im Gegensatz zu der

geläufigen Vorstellung, nicht als Wickelkind geschildert wird, sondern als Knabe an der Hand der
Mutter die Huldigung der wilden und sagenumwobenen Tiere entgegennimmt und sich von ihnen
ein Stück Weges begleiten lässt (Tafel 60 d).

Zuletzt sei noch eine besonders liebenswürdige Szene erwähnt, die meines Wissens nur in
Philipps Marienleben überliefert wird und nicht auf ein apokryphes Evangelium zurückgeht. Auf
dem Heimweg von Ägypten geleitet das Jesuskind seine vor einem Bach zögernde Mutter über das

Wasser, ohne dass ihre Füsse benetzt werden. Diesen Augenblick beschreibt der Dichter des

Marienlebens mit folgenden Worten:

«Jesus daz kint dô sä zehant wol überkommen sal wir),
nam die muoter bi der hant dô er zo dem wazzer kam,
er sprach « volge mir, bi der hant er die muoter nam.»

Also zweimal wird bei der gleichen Szene ausdrücklich darauf hingewiesen, dass Jesus die Mutter
«bi der hant nam». Ich kenne nur eine Illustration zu dieser Erzählung. Sie befindet sich in einer

aus der Werkstatt Diebold Laubers hervorgegangenen Historienbibel, heute in der Vadiana zu
St. Gallen 37. Jesus schreitet schon auf dem altertümlich gemalten Wasser und wendet sich er/
munternd zu Maria um, die fest seine kleine Hand gefasst hat (Tafel 60 e).

Die mittelhochdeutsche Dichtung, so liebenswürdig und anschaulich sie das Motiv des Jesus/
knaben an der Hand Maria auch schildert, vermag über die zeitliche Entstehung und die bestimmte

geistige Situation, die diese Infantia/Bilder ermöglichte, nichts auszusagen. Auch die Visionen der

Mystikerinnen des 13. und 14. Jahrhunderts sind für unser Thema merkwürdigerweise wenig
ergiebig, obgleich man bei der Intensität, mit der die Klosterfrauen dieser Zeit ihre Andacht auf
das Geburtswunder und die Kindheit des Herrn richteten, erwarten sollte, dass das Jesuskind an der

Hand seiner Mutter als visionäre Erscheinung wiederholt erlebt wurde38.

Im 14. Jahrhundert, also zur Zeit Philipps des Kartäusers und der auf der Vita beate virginis
Marie et salvatoris rhythmica basierenden Mariendichtungen eines Walther von Rheinau und Wem/
her des Schweizers, war das Motiv in der Bildenden Kunst in Europa allgemein bekannt. Obgleich
der Ursprung der Infantia/Bilder noch nicht geklärt werden konnte, scheint es doch, dass die
literarischen Fassungen von denen der Bildenden Kunst angeregt wurden39.

37 St.Gallen, Vadiana, Hs. 343 d. Die Kenntnis dieser Historienbibel verdanke ich Herrn Stud./Rat Schübel, Schwein^
fürt. Von mir publiziert unter dem Titel «Eine spätmittelalterliche Legendenhandschrift in St.Gallen, St./Galler Tagblatt

24. 12. 1959, ferner in : « Du », a. a. O., S. 14. Maria mit dem Jesusknaben auf dem Schulweg abgeb. bei H. Wentzel, in : Fest'
schrift Hahnloser, S. 262.

38 R. Rode, Studien zu den mittelalterlichen Kind/Jesu/Visionen, Diss. (Frankfurt a. M. 1957), S. 76. - H. Wentzel,
Festschrift Hahnloser, S. 266f.

39 In dem konkreten Fall der Christkindwiege der Margarethe Ebner hat Wentzel den Beweis erbringen können (Pantheon,
18 (i960, S. 276f.).

BILDNACHWEIS
Tafel 59a: Photo Universität Saarbrücken Tafel 60 a : Mikroaufnahme Photocopie GmbH, Stuttgart
Tafel 596: Photo Stadtbibliothek Schaffhausen Tafel 60/': Photo Universität Saarbrücken
Tafel 59c: Photo Mauersberger, Marburg Tafel 60c: Photo Bibliothèque Nationale Paris

Tafel 59 d: Mikroaufnahme University Press, Oxford Tafel 60 d: Photo Bibliothèque Nationale Paris
Tafel 59e: Photo Bildarchiv der Österreichischen Tafel 60e: Mikroaufnahme Universitätsbibliothek Basel

Nationalbibliothek

I70



EH i-=

feftctudt foäb neu.
e ^ ÉM ¦ —^. >-fc

iüÜSi Kl C41I

^r
%^

r,
##Ä?ÜöS y^

&lfo»

ÉUftÉA^^. -^rvC.' ;«ss

ferirne {nere ttgtirtrrfa dartene fan toner

<t. {>mj/mr

*&.%

ë
gy^N S^^v *

a Paris, Bibl. Nat., Ms. lat. 2688, toskanisch um 1300. - b Schaffhausen, Stadtbilbl., Hs. Gen. 8, fol. 29, österreichisch um 1330. - c Berlin, Preuss. StaatsbibL, Ms. germ.quart. 178, Bl. 50, elsässisch, 15. Jh. - d Oxford, Bodleian Libr., Ms. seiden supra 38, fol. 35, englische Miniatur, Anfang 14. Jh. - e Wien, Nat. Bibl., Cod. 2563, fol. 161 v,
französisch, 14. Jh.

ZU E. LANDOLT-WEGENER: ZUM MOTIV DER «INFANTIA CHRISTI»



Tafel 60

UllìS c.
«*

Ì\ yUil_Jl|l

itSiii'«I *vr*(V.twrffidia-Ä.H ;

ilHCiuUia rsU*(*4 w£«l ?iö

P »IWtw'iVw <tt*tWÉMWta
éySffitoteenv&texiitt
SSl|e(t»4It<K'%' U^ *

1 .»in* i*CltylVtimNfti
lfct*Wpiv&ti"!ìii4uà<tfmi

_/ .vufru H*f«f irrôâ«?
|«tlJtMfrtm«Mitoi«?

f_f4MttifMp«tt»?«p41«frt»

<'i

srrrir

-

:

A

$HiMViV ».fr tiMM*^!»** ' - •'

*?ta.Mftr<r. i*6>V«ßm

giunti .f..ifkih'.«'nh>.v ,,u.^
^Vn e t. .t mi*ttf4iirfi itd?"f kfi"l&" oiv»i*).u»t«i'fr

«iWiii,iiiiw!*]..«ri' irroii*ii«,«)VCi-ti»wUtii{

rn

• • •*
CfcliVr i *

f»
W

fflWMBW
ff> f ft 'l

Jti.*ti .îiiiWit* cm üb

ì

i *'•>

'v* JY
'

r-VV *.#«.

_¦

4i*f^§)Wf<vHtóit9'-~' j

fr«tft«j4 .lt-ivtvuar
'^l»^»r.i>ac*i -

ß.^'*, ^on*Vi4 oM.ckMfur
mm in4v'f«; -wy i«>***4f

t£j«»|WWr-,iylìft:ln PO UJf

' I <*«

îlt.%1
î-7, - .:

» b'i

rrr rnt.Jttt
» ßuS fiat!

1

« m

t//¦ y

a Berlin, Preuss. Staatsbibl., Ms. germ. fol. 1416, Bl. 249,b ayr.-österr. Christherre-Chronik um 1410. - b Paris, Bibl. Nat., Ms. lat.
2688. - c Paris, Bibl. Nat., Ms. fr. 25415, fol. 47, Provenzal. Miniaturenhs. des 14. Jahrhunderts. - d Paris, Bibl. Nat., Ms. fr. 25415,

fol. 44v. - e St. Gallen, Vadiana, Hs. 243 d, fol. 55, Historienbibel aus der Werkstatt Diebold Laubers, Mitte 15. Jh.

ZU E. LANDOLT-VVEGENER: ZUM MOTIV DER «INFANTIA CHRISTI»


	Zum Motiv der "Infantia Christi"
	Anhang

