Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 21 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Die frihchristliche Basilika und der St.-Galler Klosterplan
Autor: Weckwerth, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die frithchristliche Basilika und der St.-Galler Klosterplan

Von ALFRED WECKWERTH

(Tafel 53)

Nikolaus Pevsner schreibt in seinem beachtenswerten Buche «Europiische Architektur von
den Anfingen bis zur Gegenwart»? iiber die Kirchengebiude des vierten bis sechsten Jahrhun.
derts: «Die spezifischen Funktionen des christlichen Gotteshauses haben in dieser Epoche bereits
einen so adiquaten und endgiiltigen architektonischen Ausdruck gefunden, dass keine gotische
Kathedrale, kein Kirchenbau der Gegenwart daneben wesentlich Neues aufzuweisen hat. Die
frithchristliche Kirche in der Form der Basilika ist das Symbol des Weges, auf dem die Gliubi.
gen dem Wunder der Transsubstantiation entgegenschreiten. Das Ziel dieses Weges ist die A psis
mit dem Altar, auf dem sich das Mysterium der Fleischwerdung Gottes vollzieht. Eine solche
Basilika bestand aus einem Hauptschiff und zwei Seitenschiffen, die von diesem durch Siulen.
reihen abgetrennt sind. An der Westseite befand sich in der Regel eine Vorhalle, die man als
Narthex bezeichnete, oder ein offener Hof mit Siulengang (Atrium) oder beides. Gelegentlich
gab es auch zwei turmartige Erthshungen links und rechts vom Narthex. An der Ostseite war die
Apsis. Mehr war nicht notwendig. Es galt einen Raum zu schaffen, in dem die Gliubigen sich
versammeln konnten und in dem der heilige Weg zum Altar kenntlich gemacht war. In einigen
konstantinischen Kirchen, z. B. in Alt,St. Peter und in St. Paul vor den Mauern, hatte man
die Seitenschiffe verdoppelt, in einigen Kirchen schob sich ein Querschiff als Intervall zwischen
Langhaus und Apsis... Die Hauptrichtung wird in allen diesen Kirchen vom Mittelschiff und
stets im Sinne einer vorwirtsstrebenden Bewegung bestimmt. Unter dem Eindruck des gleich-
missigen Ablaufes der die Seitenschiffe abtrennenden Siulenreihen fithle sich der Betrachter
unwiderstehlich nach Osten und zum Altar hingedringt.»

Pevsner gibt in diesen Sitzen eine weithin herrschende A uffassung wieder2. Doch glaubt ihr der
Verfasser in fast allen Punkten widersprechen zu miissen.

Die Basilika ist nicht das Symbol des Weges auf die Apsis und den Altar hin. Aus dem Vor.
handensein eines Langhauses und dem gleichmissigen Ablauf der die Seitenschiffe abtrennen.
den Siulenreihen ist noch nicht zwingend zu folgern, dass der Betrachter unwiderstehlich nach
dem Osten und zum Altar hin gedringt worden sei. Es ist iiberhaupt zweifelhaft, ob man Ge-
biudeteilen bestimmte funktionale Krifte unterstellen darf. Denn wir kénnen doch beispiels-
weise auch nicht aus dem blossen Vorhandensein einer weissgedeckten langen Festtafel, die an
beiden Seiten mit Tellern und Essbestecken belegt ist, schon Riickschliisse auf den Ehrenplatz
zichen — etwa in dem Sinne, dass die Blicke des Betrachters unter dem Eindruck des gleich-
missigen Ablaufes der an den Seiten der langen Tafel stechenden Teller unwiderstehlich auf das
Ende der Tafel hin gelenkt wiirden. Dort kann sich allerdings der Ehrenplatz befinden, er braucht

* Nikolaus Pevsner, Europiische Architektur von den Anfingen bis zur Gegenwart, Miinchen (Prestel-Verlag) 1957,
S. 22 u. 24.

2 Vgl. auch Alfred Zacharias, Kleine Kunstgeschichte abendlindischer Stile, 3. Aufl, Miinchen u. Ziirich (Schnell
& Steiner) 1959, S. 10f.

143



es aber nicht. Wo sich der Ehrenplatz tatsichlich befindet, ergibt sich aus der Tischordnung.
Genau so beim Kirchengebiude! Wo sich in ihm der bevorzugte Platz fiir den Altar befindet,
hingt einzig von der Gottesdienstordnung, das heisst von der Liturgie, ab. Riickschliisse von dem
leeren Gebiude auf die einstigen gottesdienstlichen Ordnungen oder A nalogieschliisse von den
spiteren Gottesdienstordnungen und der in diesen Ordnungen iiblichen Aufstellung des Altars
kénnen zu Irrtiimern verleiten.

Der «Altar» befand sich in frithchristlicher Zeit nicht in der A psis. Die bedeutendste und fiir
das Christentum eigentiimliche Gemeindefeier war und ist auch heute noch die des heiligen
Abendmahles, die Eucharistie. Sie fand und findet am « Tisch des Herrn» statt, den man spiter
auch als «Altar» bezeichnete und in der Vielzahl der Altire als den Hauptaltar ansah und als
solchen durch besondere Benennung hervorhob (altare senius, principale, maius summum, capitanesm,
dominicale u. i.)3. Der Tisch des Herrn, der Abendmahlstisch, stand in frithchristlicher Zeit
inmitten des Gotteshauses, wie literarisch und archiologisch erwiesen ist. Der Kirchenvater
Augustinus schreibt im Sermo cxxxt14: Mensa Christi est illa in medio constituta (= Der Tisch
Christi ist jener, der in der Mitte aufgestellt ist).

Dieser Platz entsprach auch den liturgischen Vorstellungen: Im Missale Gallicanum vetus
hat die Einsetzungserzihlung in der Griindonnerstagsmesse folgenden Wortlauts: Qui pridie quam
pro omnium salute pateretur, hodierna die stans in medio discipulorum, accepit panem usw. (= Dieser nahm,
bevor er fiir das Heil aller litt, am heutigen Tage, in der Mitte seiner Jiinger stehend, das
Brot usw.).

Und in der Liturgie des Johannes Basorensis lautet die Anamnese®: Hoc facite, inquit, in meam
commemorationem; ego enim dico vobis, quod futurus sum in medio vestri et sanctitatem illis quae perficientur
dabo (= Dies tut, sagte er, zu meinem Gedichtnis; denn ich sage euch, dass ich inmitten unter
euch [wortlich: in der Mitte von euch] sein und Heiligung geben werde durch jenes, was da
vollzogen wird).

Die Arbeit des niederlindischen Gelehrten Albert Gerard Luiks «Cathedra en Mensa»?
bestitigt diese Aussagen. In dieser sehr griindlichen Untersuchung hat Luiks zahlreiche literas
rische Zeugnisse und die Ausgrabungsbefunde altchristlicher Kirchen in Nordafrika gepriift
und kommt zu folgendem Ergebnis: « Der Tisch, an dem der Bischof der Gemeinde das Abend-
mahl austeilte, stand in altchristlicher Zeit im Schiff der Gemeinde, des niheren im Zentrum des
Gemeinderaumes.»

Die Tradition der altchristlichen Mensa (= Tisch des Herrn) setzte im Mittelalter der sogenannte
«Kreuzaltar» fort. Auch er hatte seinen Platz inmitten des Kirchengebiudess. Der zwischen
816 und 830 entstandened Klosterplan von St. Gallen lisst die Sonderstellung dieses Altares
noch deutlich erkennen. Wihrend die anderen Altire durch ein schlichtes Viereck oder durch
ein Viereck mit einem einfachen Kreuz gekennzeichnet sind™ (siche Abbildung), weist der

3 Vgl. dazu Alfred Weckwerth, Der christliche Altar im Wandel der Zeiten. In: Kunst und Kirche, Vierteljahreszeit.
schrift fiir Kirchenbau und kirchliche Kunst, Heft 2/1961, S. s1—60.

4 J..P. Migne, Patrologia Latina, 38, S. 735.

5 J..P. Migne, PL 72, S. 349; vgl. Hans Lietzmann, Messe und Herrenmahl, 3. Aufl,, Berlin 1957, S. 47.

6 Odo Casel, Das Mysteriengedichtnis der Messliturgie im Lichte der Tradition. In: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft,
6 (1926), S. 121.

7 Albert Gerard Luiks, Cathedra en Mensa. De plaats van preekstoel en avondmaalstafel in het oudchristlijk kerkgebouw
volgens de opgravingen in Noord-Afrika. Akademisch Proefschrift ter verkrijging in de godsgeleerdheid aan de vrije uni-
versiteit te Amsterdam. Franeker 1955.

8 Vgl. dazu Werner Meyer-Barkbausen, Die Versinschriften (Tituli) des Hrabanus Maurus als baus und kunstgeschichts
liche Quelle. In: Hessisches Jahrbuch fiir Landesgeschichte, 7 (Marburg 1957), besonders S. 85 u. 87.

9 Erwin Poeschel, Um den karolingischen Klosterplan in Sankt Gallen. In: Neue Ziircher Zeitung vom 29. 9. 1957 —
Fernausgabe vom 28. 9. 1957, Blatt 10.

w0 Ein schlichtes Viereck ohne Kreuz bezeichnet den Marien. und Gallusaltar (alfare sanctae mariae et sancti gallj —
Doppelpatrozinium), den Andreasaltar (altare sancti andreae), den Philippus- und Jakobusaltar (altare sancti pbilippi et jacobi)

144



Kreuzaltar ein besonderes Signum auf: ein Viereck mit einem doppelten Kreuzeszeichen. Die
Beschriftung des Planes nennt diesen Altar altare sancti saluatotis ad crucem1r.

Die frithchristliche Kirche in der Form der Basilika ist somit nicht das Symbol des Weges,
auf dem die Gliubigen dem Wunder der Transsubstantiation entgegenschreiten. Eine solche
Behauptung, wie sie Nikolaus Pevsner vertritt, geht von Gottesdienstvorstellungen aus, die in
der Zeit der Gotik herrschend waren2. Der frithchristliche Abendmahlsgottesdienst, die Eucha-
ristie, war auf den Tisch des Herrn, also riumlich gesehen, auf die Mitte hin gerichtet'3. In der
Feier der Eucharistie ereignet sich die Epiphanie. Christus wird unter den das Mahl konstitu-
ierenden Handlungen und Zeichen und im Vollzug des Mahles durch die Tischgenossenschaft
selbst gegenwirtig. Seine Gegenwart wird beim Speisen (Kommunion) gliubig etfahrentd. Am
Tisch des Herrn wurde der erhghte Herr den Seinen also in besonderem Masse gegenwirtig?s.

Auf diese Gegenwart Christi am Tisch des Herrn wurde die Gemeinde in alter Zeit auf ver-
schiedene Weise aufmerksam gemacht. Unter den Gegenstinden, die Kaiser Konstantin der
Lateranbasilika schenkte, nennt der Liber Pontificalis ein Ziborium, Das Ziborium, der Bal.
dachin, war aber zu damaliger Zeit ein Kénigs- und Kaisersymbol und befand sich iiber dem
Thronsessel des Herrschers'7. Dieses Zeichen ist von den Christen aus dem Bereich der Staats.
symbolik in den gottesdienstlichen Raum iibernommen und iiber dem Tisch des Herrn ange-
bracht worden, um allen Gliubigen sinnfillig kundzutun, dass Christus der Konig der Gemeinde
1st™® und wo dieser « Kénig Christus» in besonderem Masse gegenwiirtig ist.

Der Tisch des Herrn wurde hiufig durch das Christus-Kreuz, das sogenannte Triumphkreuz,
ausgezeichnet. Spiter wurde das die Regel; beim «Kreuzaltar» ist das bereits stets der Fall; er
hat nach diesem Kreuz seinen Namen erhalten. Das Triumphkreuz wurde im Mittelalter ge-
legentlich auf eine Triumphsiule in unmittelbarer Nihe des Kreuzaltars aufgestelltr9. Dieses Kreuz
war ein Symbol der Gegenwart Christi. Es befand sich also inmitten der Gemeinde und entsprach
der Vorstellung: «Der Herr ist mitten unter uns!» Was im Kreuze symbolisiert ist, ist am Tisch
des Herrn aktualisiert: hier wird der Herr in seiner Gemeinde, in einem unmittelbar nahen Sinne,
gegenwirtig?°,

Auf die Bedeutung des Triumphkreuzes weist auch die Beschriftung des St.-Galler Kloster-

den Kolumbanaltar (altare sancti columbani) und den Benediktaltar (altare sancti benedicti). Ob die Vierecke in den Apsiden
Zeichen fiir Altire des Paulus und Petrus sein sollen, ist fraglich. Fiir alle anderne Altire — ausser dem Kreuzaltar! — ist
ein Viereck mit einem einfachen Kreuz als Signum verwendet. Vgl. dazu Erwin Poeschel, Liturgische Marginalien zum
St.-Galler Klosterplan. In: Zeitschrift fiir schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 16, 1956, S. 135-139.

™ Hans Reinbardt, Der St..Galler Klosterplan, St. Gallen 1952, S. of.

12 Vgl. Gerbard Kunze, Lehre, Gottesdienst, Kirchenbau in ihren gegenseitigen Beziehungen, Teil 2 (= Veréffent.
lichungen der Evangelischen Gesellschaft fiir Liturgieforschung, Heft 11), Géttingen 1960, S. 195ff.

13 Siche Gerbard Kunze, Lehre, Gottesdienst, Kirchenbau in ihren gegenseitigen Beziehungen, Teil 1 (= Versffent
lichungen der Evangelischen Gesellschaft fiir Liturgieforschung, Heft 4), Géttingen 1949, S. $6.

4 Aloys Goergen, Ant. J. und Konrad Gatz, Theologische Grundlagen des katholischen Kirchenbaues. In: Willy Weyres
und Otto Bartning, Kirchen, Handbuch fiir den Kirchenbau, Miinchen 1959, S. 17.

15 Vgl. auch Rudolf Stiblin, Die Geschichte des christlichen Gottesdienstes von der Utkirche bis zur Gegenwart. In:
Leiturgia, Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, hrsg. von Karl Ferdinand Miiller und Walter Blankenburg, Band 1
(Kassel 1954), S. 14.

16 Louis Duchesne, Liber Pontificalis. Texte, introduction et commentaire, Band 1, Paris 1886, S. 172.

17 Vgl. E. Baldwin Smith, Architectural Symbolism of Imperial Rome in the Middle Ages (= Princeton Monographs in
Art and Archeology XXX), Princeton 1956, S. 107-129, 152—165, 197 f. Ferner Ernst Langlotz, Der architektonische
Ursprung der christlichen Basilika. In: Festschrift fiir Hans Jantzen (Berlin 1951), S. 36.

8 Die Vorstellung vom «Christos basileus», vom «Kénig Christus », beherrschte schon in vorkonstantinischer Zeit
das christliche Denken und war in konstantinischer Zeit bereits vollkommen gefestigt; vgl. Karl Ludwig Schmidt, Basileia.
In: Gerbard Kittel, Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament, Band 1 (Stuttgart 1933, unverinderter Nachdruck
1953), S. $8I.

19 Siehe Werner Haftmann, Die Bernwardssiule zu Hildesheim. In: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 8 (1936), S. 151-158.

20 Gerbard Kunze, Lehre, Gottesdienst, Kirchenbau, Teil 2, S. 192f.

19

145



plans hin. Die Beischrift des Triumphkreuzes lautet: Crux pia uita salus miserique redemptio muyndizx
(verdeutscht: Kreuz = frommes Leben, Heil des Elenden, Erlsung der Welt). Wir kénnen hin-
zufiigen, dass auch die grossen Lichtkronen der romanischen Zeit, die iiber oder in unmittel.
barer Nihe vor oder hinter dem Kreuzaltar aufgehingt waren22, Symbol der Gegenwart Christi
in der Messe waren, wie durch die erhaltenen Inschriften eindeutig erwiesen ist23,

Der Abendmahlstisch war also — bis zur romanischen Zeit einschliesslich — die kultische
Mitte des Gottesdienstes und stand inmitten des Gemeinderaumes. Damit diirfte die von vielen
Kunsthistorikern vertretene «Raumwegntheorie beziiglich der Basilika fiir das christliche Altertum
und fiir das frithe Mittelalter als widerlegt angeschen werden kénnen.

Die altchristliche und die frithmittelalterliche A psis war, worauf Giinter Bandmann hinweist24,
Raum der Kathedra, des Bischofsstuhles. Die Apsis «ist kein Vorfithrungsraum fiir die Kult-
handlung; der Altar gehért nicht in sie hinein», stellt Hans Gerhard Evers fest?s. Der Kirchen.
vater Augustinus (T 430) und der Liber Pontificalis, ein um §15 geschriebenes Buch, bezeichnen
die Apsis als sedes episcopalis?6. Sie wurde stets als eigenwertiger Raum bzw. Raumteil verstanden.
Der Hofbeamte Paulos Silentiarios bezeichnete die Apsis in dem Gedicht, das er zur zweiten
Einweihung der Hagia Sophia in Konstantinopel am 24. Dezember §62 in Gegenwart des
Kaisers und des Patriarchen vortrug, als «gesonderten Raum fiir die Schar der heiligen Prie
ster»?7, Noch Durandus (1 1333) ist sich der Eigenwertigkeit dieses Raumes bewusst, wenn er
die Apsis als «ein vom Tempel oder Palatium etwas abgesondertes Gebiude» definiert?3. Die
Apsis, in der sich die Bischofskathedra und oftmals ausserdem noch das Presbytergestiihl (Prie-
sterbinke) zu beiden Seiten der Kathedra befand?9, galt also in besonderem Masse als Bereich der
Priester. Man wird deshalb auch nicht als Zufall werten diirfen, wenn in St. Peter und in
St. Paul vor den Mauern zu Rom die Griber der Apostel ihren Platz in der Apsis der konstan.
tinischen Anlagen hattense,

Diese Auffassung war auch bei der Aufzeichnung des St. +Galler Klosterplanes lebendig.
Hinten in der Nische der Ostapsis, der Exedra, die mit einer Sitzbank umzogen ist, schen wir
ein Viereck eingezeichnet. Die Beischrift lautet: Hic paulj dignos magni celebramus honores (= Hier
feiern wir die dem Paulus gebithrenden Ehren). Das Gegenstiick dazu bildet die ebenfalls mit
einer Sitzbank ausgestattete exedra (Apsis) im Westen. Auch hier erblicken wir ein Viereck;
die Beischrift hat folgenden Wortlaut: Hic petrus ecl(esi)ae pastor sortitur honorem (= Hier empfingt
der Hirte der Kirche Petrus die Ehre)3t. Es ist unklar, was die Vierecke in den Apsiden zu be-
deuten haben. Sie sind nicht mit der Benennung alfare verschen. Erwin Poeschel hat darauf
aufmerksam gemacht und mit guten Griinden Bedenken erhoben, ob mit diesen Vierecken Altire
gemeint gewesen seien3. Wie dem auch sein mag, wir konnen feststellen, dass die Apsiden als
Riume zu Ehren der A postelfiirsten dienen sollten.

2t Reinbardt (vgl. Anm. 11), S. 10.

22 Alfred Weckwerth, Das altchristliche und das frithmittelalterliche Kirchengebiude — ein Bild des «Gottesreiches».
In: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Band 69 (1958), S. 72-76.

23 Adelbeid Kitt, Der frithromanische Kronleuchter und seine Symbolik. Diss. phil. Wien 1944 (ungedruckt).

24 Giinter Bandmann, Zur Bedeutung der romanischen Apsis, In: Wallraf:Richartz-Jahrbuch XV (1953), S. 31.

25 Hans Gerbard Evers, Tod, Macht und Raum als Bereiche der Architektur, Miinchen 1939, S. 92.

26 Joseph Sawer, Symbolik des Kirchengebiudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters, 2. Aufl,,
Freiburg i. Br. 1924, S. 132, Anm. s.

21 Alfons Maria Schueider, Die Hagia Sophia zu Konstantinopel (Bilderhefte antiker Kunst, hrsg. vom Archiologischen
Institut des Deutschen Reiches, Heft 6), Berlin 1939, S. 15 f.

28 Sayer (vgl. Anm. 26), S. 132; Bandmann (vgl. Anm. 24), S. 32.

29 Christa Ihm, Die Programme der christlichen A psismalerei vom vierten Jahrhundert bis zur Mitte des achten Jahrhunderts
(= Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archiologie, hrsg. von Friedrich Gerke, Band 4), Wiesbaden 1960, S. 9.

30 Reinbardt (vgl. Anm. 11), S. 9.

3t Vgl. Anm. 10.

3 Poeschel (vgl. Anm. 10), S. 135.

146



Es trifft nicht zu, dass sich in den konstantinischen Kirchenbauten die Apsis an der Ostseite
befand. Gerhard Kunze3 stellt vielmehr fest: « Eine Ostung der konstantinischen Kirchen darf...
als ausgeschlossen gelten. Die uns bekannten Basiliken Lateran, St. Peter, St. Paul, Martyrion,
Apostoleion, Tyrus, sind simtlich gewestet, aber wohl auch St. Laurentius und Heliopolis.
Mamre diirfte in jeder Hinsicht ein Ausnahmefall sein.» Willy Weyres bestitigt diese Aussage
mit folgenden Sitzen33: «Einige grosse romische Kirchen haben ihre Apsis im Westen, so
St. Peter, S. Giovanni im Lateran, S. Maria Maggiore und S. Lorenzo. Auch St. Paul hatte ur.
spriinglich Westrichtung, wie seine Confessio anzeigt, und ist erst beim theodosianischen Umbau
geindert worden. Zu den westwirts gerichteten Kirchen gehért auch die Grabeskirche in Jeru.
salem, die Apostelkirche in Konstantinopel, die Paulusbasilika in Tyrus und die ,grosse‘ Kirche
in Antiochien. Beim Neubau des Domes zu Padua im 16. Jahrhundert wurde die anscheinend
urspriingliche Westrichtung beibehalten.»

Es darf, um Missverstindnissen vorzubeugen, in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen
werden, dass im byzantinischen Bereich bei den nachkonstantinischen Kirchenbauten die Ostung
der Apsis — mit ganz wenigen Ausnahmen — die Regel war. Und auch der von den Kaisern
Valentinian, Theodosius und Arcadius im Jahre 386 beschlossene Neubau der Basilika St.
Paul vor den Mauern zu Rom hatte die Apsis bereits am Ostende des Gebiudekomplexes.

Die grossen Kirchenbauten der konstantinischen Zeit waren durchweg mit einem Atrium
verbunden34. Es lag im dstlichen Teile des Gebiudekomplexes. Seiner Form nach war das Atrium
ein grosser reprisentativer Hof mit Siulengang, der von Mauern oder Hallen eingefasst wurde.
Es war bei den Griechen geliufig, diesen Gebiudeteil auch adis), «Hof», zu nennen3s, ebenso
wurde in der lateinischen Sprache die Bezeichnung aula, «Hof», auf das Atrium angewendet3®.
Die Worter adAs) und aula bezeichnen — genau so wie das deutsche Wort «Hof» — sowohl den
Gebiudehof als auch die Hof haltung des Kaisers, Konigs oder eines sonstigen Fiirsten. Es ist
bezeichnend, dass Kaiser Konstantin seinem Wunsche gemiss im Atrium der A postelkirche zu
Konstantinopel beigesetzt wurde. Der Hof im 8stlichen Teile war offensichtlich eine Anspielung
auf den Kaiserhof, der sich ja auch im &stlichen Teile des damaligen rémischen Reiches befand.

Von hier aus gewinnen wir eine zwanglose Erklirung jener Stelle in Eusebius’ «Vita Con.
stantini»37, die von der Anordnung Konstantins berichtet, im Atrium der Apostelkirche zu
Konstantinopel einen Altar zu errichten, damit hier Kirche gehalten werde, das heisst also in
demselben Atrium, in dem der Kaiser zur letzten Ruhe gebettet zu werden wiinschte. Konstantin
wollte damit offensichtlich sinnfillig kundtun, dass er Sorge dafiir getragen habe, dass das Chriv
stentum auch im Kaiserhof — und zwar in seinem Kaiserhof — eingefithrt worden sei.

Derselbe Kirchenvater Eusebius von Caesarea erklirte in seiner Festrede anlisslich der Feier
der dritten Dekade der Regierung Kaiser Konstantins (in der sogenannten « Tricennatsrede»)3,
das irdische Reich Konstantins sei ein Abbild des himmlischen Reiches, der «Monarchie Christi».
Andererseits ist schon recht frith eine Symbolik des Kirchengebiudes bezeugt, wonach dieses
als ein Abbild des Gottesreiches, als Abbild der grossen geistigen Kirche Christi, verstanden
worden sei39. Demnach waren also sowohl das Reich Kaiser Konstantins als auch das Kirchen.

3 Gerbard Kunze, Lehre, Gottesdienst, Kirchenbau in ihren gegenseitigen Beziehungen, Teil 1, S. 77.

33 Willy Weyres und Otto Bartning, Kirchen, Handbuch fiir den Kirchenbau, Miinchen 1959, S. 3sf.

3¢ Alfons Maria Schneider, Atrium. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum, hrsg. von Theodor Klauser, Band 1
(Stuttgart 1950), Sp. 887.

35 Schneider (vgl. Anm. 34), Sp. 887.

36 Siche z. B. Stowassers Lateinisch-Deutsches Schul- und Handwérterbuch, 7. Aufl. Leipzig 1932, S. 86: aula.

37 Ewsebius von Caesarea, Vita Constantini IV, 60 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhun,
derte: Eusebius, Band 1, Leipzig 1902), S. 141.

38 Eusebius von Caesarea, Tricennatstede I (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte:
Eusebius, Band 1), S. 18of.

39 Joseph Sauer, Symbolik des Kirchengebiudes und seiner Ausstattung, S. 22ff; Weckwerth (vgl. Anm. 22), S. 36-46.

147



gebiude in gleicher Weise als Abbild des Reiches Gottes anzusehen. Die Vergleichspunkte sind
auf Grund unserer obigen Datlegungen leicht zu finden: Der Herr dieses «Gottesreiches», das
heisst der Kirche, war Christus. Riumlich deckte sich die Christenheit bei der damaligen Aus~
breitung des Christentums weitgechend mit dem Bereich des rémischen Reiches. Im Reiche
Konstantins wurde Christus als der eigentliche Herr verstanden. Konstantin liess sogar Miinzen mit
der sinnbildlichen Veranschaulichung des Sieges Christi schlagen4°. Im Kirchengebiude wurde
er als der eigentliche Kénig am Tisch des Herrn gegenwirtig. Der Sitz der regalis potestas, das
heisst der weltlichen Ordnungsmacht, befand sich im Osten des Reiches in Konstantinopel. Im
Kirchengebiude wurde diese weltliche Ordnungsmacht, das Kaisertum, durch den «Hof» (Atrium)
im Ostteil des Gebiudekomplexes sinnbildlich dargestellt. Der Sitz des angesehensten Bischofs4t
war Rom im westlichen Teil des rémischen Reiches. Entsprechend befand sich die Apsis (sedes
episcopalis) im westlichen Gebaudeteil.

Auch der St.-Galler Klosterplan lisst erkennen, dass das Kirchengebiude als ein Abbild des
Gottesreiches verstanden wurde. Doch waren hier andere Vorstellungen herrschend als in der
konstantinischen Zeit, bedingt durch die weitere Ausbreitung des Christentums und durch die
gewandelten politischen Verhiltnisse. Der Plan der Klosterkirche weist zwei Hofe und zwei
Apsiden auf. Die Hofe sind den Apsiden vorgelagert und umschliessen sie. Sie werden auf
dem Plan als «Paradies» bezeichnet. Dieser Name gibt deutlich zu erkennen, dass wir es auch
hier mit der Gottesreichsymbolik zu tun haben. Der Zugang zum Paradies wird laut 1. Mose
3, 24 durch die Cherubim, das heisst durch die Erzengel, bewacht. Der Eingang zum westlichen
Vorhof der Kirche auf dem St.-Galler Klosterplan ist von zwei Tiirmen fankiert, die den Erz-
engeln Michael und Gabriel geweiht sind. In den Obergeschossen der Tiirme sollte je ein Altar
errichtet werden, und zwar im nérdlichen Turm der Altar des Erzengels Michael (In summitate
altare sancti michabelis arch[angeli] — im obersten Teil der Altar des hl. Erzengels Michael) und im
sildlichen der Altar des Erzengels Gabriel (In fastigio altare sancti gabribelis arch[angeli] — in der Hohe
der Altar des hl. Erzengels Gabriel). Die Erzengel fungieren also auch hier als Hiiter des Para-
dieses. Es ist zu bemerken, dass die Erzengel Michael und Gabriel als Patrone des westlichen
Kaisertums aufgefasst wurden. (Der Michel ist geradezu sprichwértlich geworden.) Das west
liche Paradies ist ein Hof mit halbkreisférmiger A ussenmauer, der die A psis umschliesst. An der
Innenseite, der der Apsis zugewandten Seite, ist er oben offen. Die Beschriftung schreibt es
ausdriicklich vor: HIC PARADISIACUM SINE TECTO STERNITO CAMPUM — hier sollst du das
paradiesische Feld ohne Dach ebnen. An seiner Aussenseite ist das Paradies gedeckt durch
ein auf starken Siulen ruhendes Dach: HIC MURO TECTUM IMPOSITUM PATET ATQUE COLUM~
NIs — hier erstreckt sich ein auf Mauer und Siulen aufgelegtes Dach. Dieser «Hof» bietet also
einen auf starken Siulen ruhenden Schutz nach aussen hin. Damit soll wohl auf die politischen
Verhiltnisse angespielt werden — auf das im Jahre 800 mit der Kaiserkronung Karls errichtete
abendlindische Kaisertum. Diese Vermutung wird bestirkt durch die Beschriftung der von die-
dem «Hof» geschiitzten Apsis. Sie ist, wie wir schon sahen, fiir die Ehrung des « Hirten der
Kirche Petrus» bestimmt. Die Apsis wurde aber, wie wir oben erwihnten, als sedes episcopalis
aufgefasst. Damit ist in unserm Falle ausdriicklich auf den «Stuhl Petri» in Rom hingewiesen.
Der westliche Teil des Kirchengebiudes auf dem St.-Galler Klosterplan versinnbildlicht also
durch die Tiirme, den Hof und die dem hl. Petrus geweihte Apsis Schutz und Leitung der
abendlindischen Christenheit.

Wenn diese Deutung zutrifft, miissten Apsis und Hof (Paradies) am Ostende der Kirche als
Anspielung auf die 8stliche Christenheit zu verstehen sein. Das liegt durchaus im Bereich der

4o Ethelbert Stauffer, Christus und die Caesaren, Hamburg 1948, S. 313ff.

41 Die Vorrangstellung des romischen Bischofs wurde von Kaiser Justinian ausdriicklich in der 131. Novelle bestitigt;
vgl. Carl Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Katholizismus, 2. Aufl., Tiibingen und Leipzig
1901, Nr. 135.

148



Maglichkeit. Die Griindung der Gemeinde Roms wird auf den hl. Petrus zuriickgefiihrt, die
Gemeinden Kleinasiens und Griechenlands sind zu einem grossen Teil durch die Wirksamkeit
des Apostels Paulus gegriindet. Entsprechend ist die Ostapsis fiir die «dem grossen Paulus ge-
bithrenden Ehren» bestimmt. Fiir die Anlage des halbrunden Hofes, der die Ostapsis umschliesst,
bestimmt die Beschriftung: HIC SINE DOMATIBUS PARADISI PLANA PARANTUR — hier sollen
die Flichen des Paradieses ohne Dicher bereitet werden4z, Hier spendet der «Hof» also — abge-
sehen von der Aussenmauer — keinen Schutz, es fehlen das auf starken Stiitzen ruhende Dach
und die Engelwache. Sollte damit vielleicht gemeint gewesen sein, dass der Kaiserhof schwach
war und keinen hinreichenden Schutz gegen den Islam bot?

Man kénnte hier die Frage stellen, ob die Dachlosigkeit des Paradieses auf der Ostseite nicht
ausschliesslich durch den Umstand bedingt sei, dass hier Klostergarten und Spital anschlossen
und ein Dach keinen praktischen Sinn habe. Dem ist entgegenzuhalten, dass die differenzierten
Anweisungen des Planes, wo ein Dach anzubringen sei und wo nicht, mit Erwigungen, die
nur den praktischen Zweck bedenken, wohl kaum allein hinreichend erklirt werden kénnen.
Es soll nicht bestritten werden, dass solche Erwigungen vielleicht mit eine Rolle gespielt haben.
Die Turmpatrozinien, der Name «Paradies» und andere Argumente lassen jedoch zur Geniige
erkennen, dass iiber die auf den praktischen Zweck zielenden Absichten hinaus der Anlage ein
tiefer symbolischer Sinn zugrunde gelegt ist.

Wenn wir so zu einem Verstindnis der Gebiudeteile A psis und Atrium (Paradies) im Gebiude-
komplex der grossen konstantinischen Basiliken und auf dem St.-Galler Klosterplan gelangen,
sei nun auch der Versuch unternommen, das in diesem Bauten so oft verwendete Schema des
hochaufragenden Mittelschiffes mit niedrigeren Seitenschiffen von der Symbolik und von der
Liturgie her zu verstehen und die Bedeutung des Namens Basilika zu erkliren.

Seit Leone Alberti (1404-1472) ist die Gebiudeform des auf Siulen ruhenden Langhauses
mit begleitenden Seitenschiffen und einer Apsis am Ende des Langhauses unter dem Namen
«Basilika» ein fester kunsthistorischer Begriff43. Diese Begriffsbestimmung bedeutet aber eine
Verengung dessen, was man einst unter dem Namen basilica verstand, und hatte zur Folge, dass
sich dieser kunsthistorische Begriff bis auf unsere Tage hin in einem starken Masse irrefithrend
auswitkte. Mit dem Namen basilica bezeichnete man nimlich in alter Zeit schlechthin jede
christliche Kirche#. Das bezeugt fiir seine Zeit bereits der Kirchenvater Augustinus (T 430).
Dieser schreibt in Ep. 190,545: Appellamus ecclesiam basilicam (= Wir nennen die Kirche Basilika)
und in Quaest. in Heptat. 2, 177,546 bei der Beschreibung der Bundeslade: Oblongam babeat
quadraturam lateribus longioribus, brevioribus frontibus sicut pleraeque basilicae constrwuntur (= Sie, das
heisst die Bundeslade, habe die Gestalt eines Rechtecks mit lingeren Seiten und kiirzeren Stirn.
stiicken, so wie die meisten Basiliken gebaut werden). Besonders das letzterwihnte Zitat Augu-
stins spricht es deutlich aus, dass nicht alle Basiliken in der Form eines Langhauses errichtet
waren. Dementsprechend ist auch iibetliefert, dass Zentralbauten und kleine Oratorien als basilica
bezeichnet wurden47. Unter anderen ist das fiir die Grabesrotunde zu Jerusalem48 bezeugt, fiir
Stefano rotondo in Rom49, San Vitale in Ravennas° und die Sixtusrotunde in Mailandst.

42 Reinhardt (vgl. Anm. 11), S. 10f.

43 Alfons Matia Schneider, Die altchristliche Bischofs- und Gemeindekirche und ihre Benennung (= Nachrichten der
Akademie der Wissenschaften in Géttingen, I. Phil.-hist. Klasse, Jahrg. 1952, Nr. 7), S. 159.

44 Sieche Anm. 43.

45 CSEL 57, 4 p. 154.

46 CSEL 28, 3 p. 109.

47 Siche Anm. 43.

48 Sanctae Silviae peregrinatio ad loca sancta. 24,10 (CSEL 39, S. 73): basilica Anastasis.

49 E. Diebl, Inscr. lat. christ. vet., Nr. 1861.

so E. Diebl, Inscr. lat. christ. vet., Nr. 1795.

st Enmodius, carm. 2,8 (Mon. Germ. Hist., Auct. ant. 7, 120).

149



Die Benennung des christlichen Kirchengebiudes als basilica findet ihre Begriindung hinrei
chend in der Tatsache, dass dieses Gebiude der Verehrung des «Konigs Christus» dienen sollte
und diente. Die Vorstellung des Konigs Christus war derart fest begriindet, dass sie zur Aus.
prigung dieses Namens véllig geniigte, ohne dass man unter ausserchristlichen Bauten nach
Vorbildern zu suchen brauchte.

Dementsprechend kénnen auch die Versuche, die Form der Basilika (verstanden als iiberhshtes
Langhaus mit begleitenden Seitenschiffen und Apsis) von irgendwelchen vors oder aussers
christlichen Vorbildern abzuleiten, nicht befriedigen. Die weitverbreitetste Ansicht sucht die
christliche Basilika als Weiterbildung der heidnischen Markt- und Gerichtsbasilika aufzufassen.
Nikolaus Pevsners* wendet dagegen ein, dass «sich keine der erhaltenen rémischen Basiliken
als unmittelbare Vorstufe des frithchristlichen Kirchenbaues in Anspruch nehmen» lisst. «Fast
alle haben Siulen nicht nur zwischen ,Mittelschiff” und ,Seitenschiffen’, sondern auch entlang
den Schmalseiten, das heisst, sie besitzen einen vollstindigen Siulenumgang, gleichsam als ob die
Aussenseite eines griechischen Tempels mit ihrem ringsumlaufenden Siulenkranz nach innen
gekehrt wire. Vielfach findet sich eine A psis, manchmal sogar zwei, jedoch sind sie in der Regel
durch Siulenstellungen vom Hauptraum abgetrennt.»

Nikolaus Pevsner hilt hingegen eine Verbindung zwischen frithchristlicher Basilika und den
Kultbauten heidnischer Sekten fiir «viel direkter und zutreffender»ss. Er verweist auf die soge-
nannte Basilika von Porta Maggiore in Rom, einen kleinen unterirdischen Raum von nicht
mehr als 12 m Linge, «der mit Haupt- und Seitenschiffen, mit Pfeilern und Apsis vollig das
Aussehen einer christlichen Kapelle hat. Stuckreliefs verraten, dass hier der Versammlungsraum
einer solchen mystischen Sekte war, wie sie vor und nach dem Aufireten des Christentums aus
dem Orient nach Rom gelangt waren. Das Gebiude stammt wahrscheinlich aus dem ersten
nachchristlichen Jahrhundert. In der Innenstadt von London wurde vor kurzem bei Ausgras
bungen ein etwas grosserer Mithrastempel (ca. 18 x 7% m) ungefihr aus der zweiten Hilfte des
zweiten Jahrhunderts entdeckt. Er besitzt gleichfalls ein Hauptschiff, Seitenschiffe und eine
Apsis. Der Mithraskult war diejenige Religion, die damals im stirksten Rangstreit mit dem jungen
Christentum stand.» Doch auch diese Vermutung kann nicht iiberzeugen. Im Falle der
sogenannten Basilika von Porta Maggiore handelt es sich um einen kleinen untetirdischen Bau,
wihrend die christlichen Kirchen, die den Namen basilica trugen, keine unterirdischen Anlagen
waren. Und sowohl im Falle der sogenannten Basilika von Porta Maggiore in Rom wie der
Mithraskultanlage in London ist nicht erwiesen, dass man diese Bauten iiberhaupt als «Basilika»
bezeichnet hat. Ernst Langlotzs+ weist bereits auf die Verchrung Christi als Christos basileus
(«Kénig Christus») hin und wollte in der christlichen Basilika eine Nachbildung hellenistischer
Palastriume insbesondere des Thronsaales verstehen.

Dem hielt Alfons Maria Schneiderss entgegen, dass solche hellenistischen Palastbasiliken rein
hypothetisch seien; es habe sich bislang noch kein derartiger Bau nachweisen lassen. Zudem
stehe gegen die Langlotzsche These der Umstand, dass Palastriume wohl kaum eine verschieden
hohe Decke besessen haben. Auch die anderen Versuche, das christliche Kirchengebiude in
seiner Form von ausserchristlichen Bauwerken abzuleiten, wie zum Beispiel Theodor Klausers
These, die den Utrsprung der Basilika im hellenistischen Heroon suchts6, oder das Unterfangen
Samuel Guyerss7, eine Entwicklung von dem heidnischen Tempel bis zur mittelalterlichen

52 Peysner (vgl. Anm. 1), S. 25f.

53 Pevsner (vgl. Anm. 1), S. 26.

54 Ernst Langlotz, Der architektonische Ursprung der christlichen Basilika. In: Festschrift fiir Hans Jantzen (Berlin 1951),
S. 30-36.

ss Schneider (vgl. Anm. 43), S. 153-161.

56 Theodor Klauser, Vom Heroon zur Mirtyrerbasilika, Bonn 1942.

s7 Samuel Guyer, Grundlagen mittelalterlicher abendlindischer Baukunst. Beitrige der vom antiken Tempel zur kreuz-
formigen Basilika des abendlindischen Mittelalters fiihrenden Entwicklung (Einsiedeln, Ziirich, Koln, 1950).

150



Kreuzbasilika nachzuweisen, erscheinen dem Verfasser dieses Aufsatzes abwegig, da sie die
Tatsache unberiicksichtigt lassen, dass die Christenheit in altchristlicher Zeit und im Mittel.
alter in ihren Kirchengebiuden echte Symbole ihres Glaubens und ihres christlichen Wesens
schaffen wollte. Es ging den Bauherrn und Baumeistern jener Zeit doch nicht darum, irgend.
welche Bauformen abzuwandeln, sondern sie wollten eine echte Aussage symbolischen Cha-
rakters machen. Wenn die Bauherren und Baumeister also immer wieder gern das Schema des
erhohten Mittelschiffes mit niedrigeren Seitenschiffen wihlten, so muss darin ein tiefer symbolis
scher Sinn gelegen haben. Uber die Bedeutung von Apsis und Atrium wurde schon oben ge
sprochen. Welches war aber der Sinn der Uberhohung des Mittelschiffes und der niedrigen
Gestaltung der Seitenschiffe?

Hier hilft uns ein Blick auf die damaligen Gottesdienstgebriuche: Es war iiblich, dass der
eigentlichen Eucharistie der Opfergang der Gemeinde voranging, in dem die Gliubigen die
mitgebrachten Gaben auf den Altiren niederlegten. Diese Altire diirfen nicht mit dem eucha-
ristischen Tisch, dem Tisch des Herrn, den man spiter auch als Altar bezeichnete, verwechselt
werdens$. Die Altire waren — im Unterschied zum eucharistischen «Tisch des Herrn» — einzig
dazu bestimmt, dass man auf ihnen die mitgebrachten Gaben niederlegtess. Diese Gaben waren
in erster Linie fiir die Armen bestimmt, wie in der altchristlichen Literatur verschiedentlich be-
zeugt wird. Der Dienst am Nichsten war ein Zeichen echter christlicher Demut. Uber den Platz
dieser Altire im christlichen Gotteshaus ist wenig iiberliefert. Hier bietet uns der Kirchengrund.
riss des St..Galler Klosterplanes eine wesentliche Hilfe. Diese Altire sind offensichtlich die-
jenigen, die auf dem Plan durch ein Viereck mit einem schlichten Kreuz gekennzeichnet sind,
wihrend der eucharistische Tisch durch ein doppelt ausgezogenes Kreuz kenntlich gemacht ist.
Alle diese Altire stehen bis auf einen in den niedrigeren Seitenschiffen. Einzig der Altar in
unmittelbarer Nihe des Taufsteins hat noch dieses Zeichen. Er diente wohl zur Aufnahme der
mitgebrachten Gaben der Tiuflinge, er ist auch ausdriicklich Johannes dem Tiufer geweiht.
Der eigentliche Festraum der Gemeinde ist dagegen das erhshte Mittelschiff mit dem Tisch des
Herrn (= Kreuzaltar) als Mittelpunkt. Taufstein und Ambo (Kanzel), Pulte fiir die Lesungen
und die Gedichtnisstitten Mariens und der heiligen Gallus, Kolumban und Benedikt von Nursia,
denen sich das Benediktinerkloster St. Gallen in besonderem Masse verbunden fiihlte, befinden
sich im hohen Mittelschiff. Der Festraum fiir die erhebende Feier ist also symbolisch hoher ge-
staltet als die Riume fiir den demiitigen Dienst, die Hilfe fiir den Nichsten mit materiellen Gaben.

Wenn wir so die Gliederung des Kirchengebiudes betrachten, erkennen wir, dass das Kirchen.
gebiude ganz und gar aus dem christlichen Glauben und der Vorstellungswelt der jeweiligen
Zeit bzw. des betreffenden Bauherrn heraus gestaltet worden ist. Auch die ihm eigenen Formen
haben in dieser Glaubens und Vorstellungswelt ihre Wurzel. Es besteht keine Notwendigkeit,
unter vor- oder ausserchristlichen Bauwerken nach Vorbildern zu suchen. Das christliche Kir-
chengebiude hat sich vielmehr aus der dem Christentum eigenen Vorstellungswelt heraus ent-
wickelt.

58 Siehe Alfred Weckwerth, Der christliche Altar im Wandel der Zeiten. In: Kunst und Kirche, Vierteljahreszeitschrift
fiir Kirchenbau und kirchliche Kunst, Heft 2/1961, S. s1-60.

59 Theodor Klauser, Die konstantinischen Altire der Lateranbasilika, In: Rémische Quartalschrift fiir christliche Alter.
tumskunde und Kirchengeschichte, Band 43, (1935), S. 179-186.

BILDNACHWEIS

Tafel 53: Photo Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich (Knickfalten des Pergaments teilweise retuschiert).

I§T



Tafel 53

H:_L}—T—M—IMM

O et aem e [&L,,;..IM..LW

F

i e Junpy e il b
vt

s ..n,."’u Jued ....,.x..."

lbl‘lelgi
-y

Klosterplan von St. Gallen (gezeichnet zwischen 816 und 830); Ausschnitt mit der Klosterkirche. —

St. Gallen, Stiftsbibliothek.

ZU A. WECKWERTH, DIE FRUHCHRISTLICHE BASILIKA UND DER ST.-GALLER KLOSTERPLAN



	Die frühchristliche Basilika und der St.-Galler Klosterplan
	Anhang

