
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 4

Artikel: Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)

Autor: Sulser, Walther / Steinmann, Othmar / Müller, Iso

Kapitel: III: Die Inschriften der romanischen Stifterfigur

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dieses eindrucksvolle Votivbild zu Ehren der Gottesmutter samt seinem Stifter in etwas derb/

provinzieller Art gemalt hat und das die Restauration von 1954 abgedeckt und pietätvoll konser/
viert hat83.

83 Restaurator Sauter hat das Gemälde lediglich abgedeckt und konserviert, ohne etwas zu retuchieren oder zu ergänzen.

III.

Die Inschrift der romanischen Stifterfigur
Von P. ISO MÜLLER

Zunächst findet sich über dem Kopf des Stifters die Legende: BVRCHA(RDVS) DECAN
(VS), die offenbar den Namen und die Amtswürde des Dargestellten bezeichnet. Der Stifter

trägt einen Kelch, den ein grösseres Schriftband umrahmt: REGNV(M) CELESTE M(ICH) I
C(ON)FERAT I(N)CLITVS ISTE (Tafel 83, 84, Abb. 12,13). Der Satz dürfte etwa so zu
übersetzen sein : « Dieser berühmte Kelch hier (iste calix oder sanguis) möge mir das Himmelreich
verleihen.» Der Inhalt ist ganz biblisch/liturgisch. Regnum celeste findet sich unmittelbar in der

Heiligen Schrift \ Inclytus calix kann wenigstens inhaltlich auf die gleiche Quelle zurückgeführt
werden *. Hingegen ist inclytus sanguis nicht so leicht zu belegen, da die Liturgie nur sanguis
pretiosus, venerabilis, gloriosus, pius usw. kennt3. Wohl spricht der spanische Dichter Prudentius
(4./5.Jahrhundert) vom populus sanguinis inclyti (Cathemerinon 5, 37), aber im Zusammen/
hang ist hier vom auserwählten Volk der Juden die Rede4. Das Verbum conférât ist dem alten
Orationsstile sehr vertraut5. Ganz im Sinne des Mittellateins steht iste (calix), statt hie oder ille6.
Wie die mittelalterlichen Handschriften nichil für nihil bieten, so ist auch hier die Abkürzung
für mihi in michi aufzulösen, wie ja auch Burchardus statt Burcardus steht7. Der ganze Text um
den Kelch stammt kaum von einem älteren Kirchenschriftsteller, sondern eher von einem mittel/
alterlichen kirchlichen Dichter. Dafür spricht auch die Form des Satzes, der sich als nachklassi/
scher Pentameter zu erkennen gibt: Régnum celeste michi/conférât inclitus iste.

Besprechen wir hier gleich die Abkürzungen der Inschriften. Der gewöhnliche gerade und über/
geschriebene Strich bedeutet m oder n (vergleiche regnum, inclitus). In conférât benützte der
Maler gleichfalls eine alte Suspensionsmethode, wandte also nicht die im 12. Jahrhundert auf/
kommende, typisch tironische Note an8. Das fällt auf, weil die Inschrift auf der Oberkastelser
Madonna des 12. Jahrhunderts diese neue Kürzung bereits aufweist. Aber anderseits liess auch
noch Abt Conrad von Disentis 1237 in seinem Siegel seinen Namen noch ohne die genannte

1 Vgl. Matth. 16, 19; 2 Tim. 4, 18; Hebr. 12, 22. Dazu P. Bruylants, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien

(1940), S. 57-59.
1 Vgl. Ps. 115, 13 (calicem salutaris), Ps. 22,5 (calix inebrians). Dazu J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 2 (1948),

65-66, 242, 429.
3 G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins iI.Jahrhundert (1941), Nr. 889-894. - P. Bruy/

lants, Léonien, S. 585.
4 Patrologia latina 59, Sp. 821. Hinweis von Dr. W. Ehlers, Generalredaktor des Thesaurus linguae latinae, München.
5 P. Bruylants, Léonien, S. 89-91. - P. Bruylants, Oraisons du Missel i (1952), 225, mit vielen Belegen. Vgl. Cod.

Engelbergensis, Nr. 3, aus dem 12.Jahrhundert: Conférât iste liber, quod sis a crimine liber.
6 B. Linderbauer, Benedicti Regula Monachorum (1922), S. 271.
7 K. Strecker, Einführung in das Mittellatein (1929), S. 23. - J. Vielliard, Le Latin de l'époque mérovingienne (1927),

S. 76-78.
8 F. Steffens, Lateinische Paläographie (1909), S. XXXXIX. - R. Rauh, Paläographie der mainfränkischen Monumen/

talinschriften (München 1935), S. 23 (zu 1212).

202



Abkürzung ausschreiben9. In der Modernisierung der Buchstaben geht ja gewöhnlich die Hand/
schrift bzw. Malerei der mehr konservativeren Plastik voraus. Schon das Material bedingte das.

Eigene Abkürzungen waren die Ligaturen. Bis ins 12.Jahrhundert finden sich alte Buchstaben/
Verbindungen von Majuskeln öfters10. Unsere Inschrift weist nur das TE auf, das noch im Siegel
des Disentiser Abtes Walter von 1185 zu sehen ist, aber in dessen bischöflichen Siegel von 1206
fehlt".

Die Form der Schrift kann als « romanische Majuskeh bezeichnet werden. Es handelt sich um eine
im allgemeinen klare und saubere Darstellung, wie sie besonders seit Ende des 11.Jahrhunderts
üblich wird n. Am meisten fallen die auf den Kopf gestellten Formen von R und L auf. Die
Freude an solchen Umänderungen und an der Nachahmung oft komplizierter handschriftlicher
Vorbilder tritt besonders im Verlauf des 12. Jahrhunderts auf13. Bemerkenswert ist ferner das nicht
leicht zu lesende inclitus. Solche verschlungene und schwer zu enträtselnde Buchstabenfolgen be/
liebten in Frankreich und Westdeutschland seit dem 11.Jahrhundert und waren noch zu Anfang
des 13.Jahrhunderts in Übung14. Im Texte von Piatta sticht weiterhin das unziale Element her/
vor. Das unziale E steht sechsmal, das traditionelle eckige E nur einmal, dazu noch in der alten

Ligatur TE. Solche Doppelformen sind bezeichnend für das 11. und besonders das 12. Jahr/
hundert (vgl. Teppich von Bayeux, ca. 1080) I$. Auch die Handschriften der schweizerischen
Abteien Einsiedeln, Engelberg, Pfäfers, Schaffhausen bieten für die gleiche Zeit und noch bis
ins 12./13.Jahrhundert ein solches Nebeneinander von Buchstabenformen16. Unzial mutet auch
das M in der Abkürzung für michi an, das aus einem spitzen O und einem eleganten Schenkel
besteht. Solche und ähnliche M begegnen uns in französischen und deutschen Inschriften seit der
Mitte des 12. Jahrhunderts. Sie blieben auch noch im 13.Jahrhundert bestehen, obwohl schon kon/
kurrenziert durch andere Arten17. Eigenartig in Piatta ist das weder runde noch ganz eckige G.
Das eckige G kam seit Ende des 11. Jahrhunderts auf, zeigte aber schon anfangs solche Misch/
formen. Indirekt kam auch diese Form dem unzialen Stile entgegenl8. Diese Einflüsse unzialer
Natur geben unserer Inschrift einen bestimmten Charakter. Während in Rom unter antikem
Einfluss damals mehr die alte Kapitalis herrschte, gaben die Unzialbuchstaben den Inskriptionen
von Norditalien (Verona, Parma), von Frankreich und Westdeutschland ein typisches Gepräge.
Das Ringen der Kapitale und Unziale erreichte um 1200 seinen Höhepunkt, blieb aber noch
in der 1. Hälfte des 13.Jahrhunderts, bis dann in der 2. Hälfte die Unzialbuchstaben überwogen
und damit ein wesentliches Element der gotischen Schrift schufen'9.

Eigenartig präsentiert sich im Medelser Text das F mit seinem tiefherabfallenden Schulterbogen.
In Frankreich findet sich das gleiche F im 12.Jahrhundert (Vanxains, ca. 1136) und häufiger
im 13.Jahrhundert10. Das L unserer Inschrift wird das eine Mal klassisch eckig, das andere Mal
mit gebogenem Rücken/ und Fußstrich dargestellt. Letztere Form zeigt eine Reimser Inschrift
von 1198 ". Schweizerische Handschriften bieten sie ebenfalls und zwar meist im 12.Jahrhundert

9 Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 10 und (1944) S. 30-31. -
R. Rauh, S. 23 (zu 1212).

>° Steffens, S. XX.
11 Jahresbericht 1. c. (1911), S. 8 und (1936) S. 236-237-
" P. Deschamps, Etude sur la Paléographie des Inscriptions lapidaires de la fin de l'époque mérovingienne aux der/

nières années du XIIe siècle (Paris 1929), S. 35, 59.
"3 P. Deschamps, 59-60. - R. Rauh, 21, 28, jedoch nur für das N zu 1183-1200 und ungefähr 1288.
'4 P. Deschamps, 49. - R. Rauh, 15.
"5 P. Deschamps, 36, 65. - R. Rauh, 16.
16 A. Bruckner, Scriptoria medü aevi Helvetica i935ff, L, Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 17, 45, VIII., Tafel 42, 44.
'7 P. Deschamps, 41-43, 74 (Le Mans 1145, Narbonne 1151). -R.Rauh, 25-26(Würzburg, 1. Viertel 13.Jahrhundert).
18 P. Deschamps, 36-37, 70. - R. Rauh, 20. - Eckige G im 9.Jahrhundert siehe A. Bruckner, ScriptoriaII, Tafel48.
•9 P. Deschamps, 39, 50-52. - R. Rauh, 16, 29, 33 (Würzburg 1287, erste gotische Majuskelinschrift).

" P. Deschamps, 48, 69, Fig. 35.

" P. Deschamps, 72.

203



und dann noch im 12./13.Jahrhundert". Unser Text zeigt drei spitze V, aber kein eckiges. Die
spitze Form wird im 12. Jahrhundert häufiger13. Das R unseres Dokumentes ist gross und elegant
geformt (regnum, conférât), was allgemein seit dem 2.Viertel des 12.Jahrhunderts zu beobachten
ist24. Dass die Buchstaben überall zierlicher und leichter wurden, ist dem Einfluss der hand/
schriftlichen Codices zuzuschreiben und besonders in der 1. Hälfte des 13. Jahrhunderts auffällig15.

Sicher handelt es sich bei unserer Inschrift nicht um eine gotische Form, wie sie seit dem aus/
gehenden 13.Jahrhundert überall Verbreitung fand. Es fehlen die Verzierungen, die Doppel/
buchstaben, die geschlossenen Unzialbuchstaben, besonders C und E, deren Enden verbunden
wurden16. Im 14. Jahrhundert zeigen selbst die Glockeninschriften Graubündens durchweg diesen

typisch gotischen Charakter (Casti, Räzüns, Schanfigg, Schleuis, S. Vittore)17. Die Inschrift der
Glocke von Süs weist ein merkwürdig verziertes A auf, das in Frankreich erst 1224 in Narbonne
zu belegen ist18. Man wird also die Süser Kirchenglocke frühestens Mitte 13.Jahrhundert an/
setzen können. Die Glockeninschriften von Fideris, dann diejenigen des Vivianus in Igels (Sankt
Victor) und S. Vittore weisen alle das geschlossene unziale E auf19. Diese Form kommt vereinzelt

um 1200 in Frankreich vor (Reims 1198, Soissons 1212) und wird dort erst gegen Mitte des

13.Jahrhunderts allgemein30. In Deutschland finden wir wohl das geschlossene E in der Inschrift
des Würzburger Domes von 1212, welche aber eine vollständige Abschrift einer Pergament/
Urkunde darstellt und daher in ihrer Art einzigartig ist31. Alles in allem wird man unsere In/
schrift, die ja keine geschlossenen E oder C aufweist, eher früher datieren als die genannten Glocken
des 13.Jahrhunderts, um von denen des 14.Jahrhunderts zu schweigen.

Wenig ergiebig war der Vergleich mit den Siegeln unserer Gegenden. Die Siegel des Kon/
ventes und der Äbte von Disentis von 1237-1339 kennen zum Beispiel die Vermengung von
Kapitalis und Unzialis nicht, ebensowenig die Siegel der Churer Bischöfe, die noch zahlreich
erhalten sind31. Bei den Siegeln der Äbte von Schaffhausen scheint 1258 ein unziales M vor/
handen zu sein33.

Um sicher zu gehen, legten wir die Inschrift den Koryphäen der paläographischen Wissenschaft
vor. Paul Deschamps, conservateur en chef du Musée des Monuments français, Paris, äusserte
sich: «D'après les caractères de l'inscription elle me paraît être du milieu ou du troisième quart
du 12e siècle.» Für das damals führende und aufgeschlossene Frankreich ist diese Datierung be/

greiflieh. Universitätsprofessor Bernhard Bischoff in München, der uns auch in der Lesung der
Inschrift unterstützte, schrieb unabhängig davon: «Von der Schrift her plädiere ich für das 12.,
allenfalls das 12./13.Jahrhundert.» Ähnlich setzte Universitätsprofessor Léon Kern, Bern, die

Chronologie an: «Fin du 12e siècle ou la première moitié du I3ème siècle.» Alles in allem
wird man die Zeitspanne von 1150-1250 als Entstehungszeit vorschlagen dürfen.

Wer war nun in diesem Zeiträume des 12./13.Jahrhunderts dieser Stifter Burchardus Decanus?

Kein anderer als der 1203 in einer Urkunde erwähnte Borchardus Blebanus, der vor den rätischen

Zeugen Conradus de Sumovico und Walterus Praelatus de Ursaria auftritt und Pfarrer der

» A. Bruckner, Scriptoria I, Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 45, VIII., Tafel 8, 16, 32, 44-
*3 P. Deschamps, 47.
'4 P. Deschamps, 38, 78.
*5 P. Deschamps, 39, 46-48, 52.
*6 R.Rauh, 3 iff
J7 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler von Graubünden 1937/48, II, S. 208, III, S. 58, IV, 109, 176, V, 194.
î8 P. Deschamps, 66. - E. Poeschel, III, 525.
n E. Poeschel, II, S. 89, IV, S. 176, VI, S. 217.
3° P. Deschamps, 54, 69.
3" R. Rauh, 22-23, 30.
3s Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 8-14, (1936) S. 222-224, (T944)

S.28ff.
33 Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte (1949), S. 26of.

204



Disentiser Grosspfarrei war34. Plebanus, rätoromanisch plevon, hiessen 1251 die Pfarrherren von
Ilanz, Obersaxen und Truns35. Die Pfarrei Disentis war eine vom Kloster im 11./12. Jahrhundert
gegründete Eigenkirche. Der untere Teil des Turmes der Pfarrkirche stammt noch aus dieser
Zeit36. 1203 umfasste diese Urpfarrei noch Tavetsch und Medels. Ersteres erhielt 1205 eine eigene
Kirche zu Ehren des hl. Vigil, letzteres trennte sich sogar erst im Jahre 1500 als eigenes Pfarrei/
gebiet ab. Borchardus war also geistlicher Hirte der ganzen Sursassiala, die sich vom Russeiner/
felsen bis zum See auf der Oberalp erstreckte37.

Sprachgeschichtlich bietet die Gleichsetzung Burchardus Borchardus keine Schwierigkeiten.
Die Urkunde von 1203 weist nicht das beste Latein auf, weshalb das naheliegende Borchardus
für Burchardus verständlich ist, zumal der geistliche Schreiber der Urkunde seine Walliser Mund/
art gerne mitsprechen liess. Die Vorliebe für o zeigt sich auch in Ludovicus und Olricus38. Für
eine Inschrift an öffentlicher Stelle, ja sogar in der Kirche, wurde mehr Sorgfalt und lateinische
Form gefordert. Freilich ist der Pfarrer nun zum Dekan vorgerückt. Gerade in dieser Zeit begegnen
uns im Bistum Chur die Landdekane, die decani rurales, so 1213 ein Lanfrancus decanus in
Poschiavo39. Damit ist nicht gesagt, dass diese kirchliche Institution erst damals entstanden ist.
Die so ausgedehnte Diözese Chur, die in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts eine ganz bedeutende

Zahl von Kirchen und Gütern besass, wie es uns die sogenannte Divisio und das Reichsurbar
belegen, wird wohl schon früher ihre Gebiete in Dekanien eingeteilt haben. Die Dekane waren
die Stellvertreter des Bischofs, dessen Verordnungen sie bekannt machten. Sie führten eine gewisse
Aufsicht über den Klerus. Unser Dekan Burchard war über die ganze Surselva gestellt, die sich

vom Flimserwald bis zur Furkahöhe erstreckte. Soweit bis jetzt Material vorliegt, ist Burchard der

erste mit Namen bekannte Dekan dieses Gebietes. Als nächster Amtsnachfolger ist für 1357
«Herr Jacob von Buchorn, Tegan ob dem Flimwald» nachgewiesen40. Wir können uns lebhaft
vorstellen, warum Pfarrer Burchard an diese Stelle vorrückte. Seine intimen Beziehungen zur
Abtei Disentis, die Gründung der Tavetscher Kirche und wohl auch Verdienste um die Medelser
Talkirche mögen in den ersten Jahrzehnten des 13.Jahrhunderts diese Auszeichnung veranlasst
haben.

Dass unser Burchard Dekan der Surselva und nicht des Churer Domkapitels war, bestätigt auch die
Liste der Churer Dekane, die weder für das 12. noch für das 13. Jahrhundert den Namen Burchard
aufweist41. Wir kennen nur zwei Pröpste dieses Namens aus dieser Zeitspanne41. Eher wäre mög/
lieh, dass unser Dekan mit dem Archidiakon Burchardus identisch wäre, der 1237 in einer Ur/
künde, die Churwalden betrifft, auftritt43. Aber letzterer scheint doch eher im Gebiet von Chur
sein Amt ausgeübt zu haben. Zudem gibt es viele Persönlichkeiten, die den Namen Burchard
führten, so dass eine Identifikation nicht ohne weiteres anzunehmen ist44. Unser Dekan ist auch

34 I. Müller, Der Passverkehr über Furka-Oberalp um 1200. Blätter aus der Walliser Geschichte X, Bd. 5 (1950), 402»

408, 424. - Meyer/Perret, Bündner Urkundenbuch 2 (1952), S. 16-17.
35 H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 2. Dazu J. Jud im Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesell/

schaft von Graubünden (1919), S. 19, 25-26.
3« E. Poeschel, V, S. 84.
37 Näheres: Bündner Monatsblatt (1942), S. 51-54.
38 I. Müller, Passverkehr, 1. c. 423-424.
39 Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 66. Dazu Th. v. Mohr, Codex dipi. I, S. 358, zu 1260: Heliam, decanum in

Vatz. - Eine Fälschung des 13./14. Jahrhunderts ist die Urkunde von 1186, welche die Dekanate Engadin und Vintschgau
erwähnt. Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 341. - Zum Ganzen Ströbele im Jahrbuch für Schweizerische Geschichte,

30 (1905), I02f. und bes. Wicker H., St. Peter in Zürich, 1955, S. 45-48, 78.
4° H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 83.
4» D. Tuor, Domherren, S. 28 Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, 1904).
4* Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 1. - H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 4, 6.
43 Th. v.Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 325, Nr. 213.
44 Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 258, zu 1161: Necrologium Curiense ed. Juvalt (1867), S. 144, zu 1172. Dazu

Bündner Urkundenbuch I. S. 406 (Register).

»7 205



nicht Dekan des Klosters gewesen. Wohl gab es dort einen Mönch dieses Namens, der 1213 als

Abt belegt ist45. Indes weist nichts auf dem Stifterbilde wie auf der Legende auf einen Benedik/
tiner hin. Zudem hiessen in Disentis nur fremde Obere Dekan, so Lanfrank, der 1251 mit seinem
Bruder Anton de Carnisio dem Kloster von der Kurie aufgedrängt wurde46. Die klösterlichen
Würdenträger nach dem Abte nannten sich custos, so noch 1251 Henricus custos47.

Eine letzte Frage: Besagt die Inschrift etwas Besonderes für die Geistigkeit des Dekans Burchard?
In sich stellt sie einen rein persönlichen Wunsch dar (mihi conférât). Der Stifter wollte keine dog/
matische Wahrheit betonen, sondern setzte die reale Gegenwart Christi als selbstverständlich vor/
aus. Er preist nur den Kelch, nicht die Hostie, weil ersterer für das Opfer charakteristischer ist.
Zudem begann die grosse Elevation der Hostie erst vereinzelt im 13.Jahrhundert48. Dekan
Burchard ist es einfach um die Bedeutung des eucharistischen Opfers zu tun, vielleicht jedoch
besonders um die Verehrung des hl. Blutes. Deshalb hält er nicht nur den Kelch als typisches
Amtssymbol des Priesters in Händen, sondern weist noch mit bezeichnender Gebärde und be/
sonderer Legende auf ihn hin (iste hic). In dieser Richtung zeigte schon die wachsende Kreuz/
Verehrung des 9./10.Jahrhunderts49. Seitdem Berengar von Tours im 1 I.Jahrhundert an der
wirklichen Gegenwart Christi gezweifelt hatte, wuchs der Glaube daran erst recht. Daher die
vielen Erzählungen von Blutwundern dieser Zeit50. Neuerdings zweifelten die Albigenser die
Eucharistie an, weshalb das 4. Laterankonzil von 1215 die Transsubstantiatio in der Eucharistie
unterstrich. Das war in eben jenen Jahren, in welchen Dekan Burchard, für den es nie einen
Zweifel an der realen Gegenwart Christi gab, sein Stifterbild malen liess.

45 I. Müller, Passverkehr, 1. c. 424-430.
46 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942), 128-129, 269.
47 Bündner Monatsblatt (1954), S. 410.
48 J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 2 (1948), 248 f, 252. - J. Brinktrine, Die hl. Messe (1950), S. 207-209.
49 Schmitz/Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 360, 369, 378/79, 385, 391. - G. Schnürer, Kirche

und Kultur im Mittelalter 2 (1926), S. 83, 214-215.
5° P. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters (1938), S. 117fr., S. 125 über Münster in Graubünden.

S. 82, 89, 180 über die Albigenser undWaldenser.

Herkunft der Abbildungen:
Phot. Decurtins, Disentis, Abb. 3, 4, 8, 9, 10, 12.
Phot. J. Geiger, Flims, Abb. 1, 2.
Phot. F. X. Sauter, Rorschach, Abb. 11, 13, 14.
Phot. X. Stockli Söhne, Stans, Abb. 5, 6, 7.

206


	Die Inschriften der romanischen Stifterfigur

