
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 4

Artikel: Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)

Autor: Sulser, Walther / Steinmann, Othmar / Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pfarrkirche St.Martin zu Piatta im Medelsertal
(Graubünden)

I. Einleitung, von Walther Sulser

II. Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik, von Othmar Steinmann

III. Die Inschrift der romanischen Stifterfigur, von P. Iso Müller

TAFELN 79-84

I.

Einleitung
Von WALTHER SULSER

Wenige Schritte südlich des gefährlichen Lawinenhanges der «Stagias de Plattas», aber ge/
schützt durch eine kleine Felskuppe, stand schon seit dem frühen Mittelalter die Talkirche der
Val Medel dem hl. Martin geweiht (1380 m ü. M.), wie so zahlreiche Kirchen des Bündnerlandes.
Heute liegt sie etwas abseits und unterhalb der neuen Lukmanierstrasse (Tafel 79, Abb. 1), doch
einstmals führte die vielleicht schon von den Römern, sicher aber im Mittelalter benutzte Paßstrasse

an ihrem Westeingang vorbei über die sogenannte «Römerbrücke» nach Mutschnengia und hoch
über der Medelserschlucht nach dem Kloster Disentis/Mustèr.

Über die bau/ und kunstgeschichtlichen Untersuchungen, die anlässlich der Restaurierung
von 1953/54 durchgeführt werden konnten, wurde von mir schon in dieser Zeitschrift kurz
berichtet (ZAK 1954/55, S. 179/80). Ergänzend sei noch beigefügt:

Das Bündner Oberland ist gar reich an kleinen und grossen Barockkirchen, deren Königin die
Stiftskirche von Disentis darstellt, und dennoch ist man überrascht, wenn man die äusserlich so

schlichte, 1744 konsekrierte Barockkirche von Piatta betritt (Tafel 79, Abb. 2). Die Stukkierung
des durch ein Tonnengewölbe mit Stichkappen echt überwölbten Schiffes beschränkt sich auf
ein reich profiliertes Hauptgesims, Kompositenkapitelle über den Wandlesenen und die Gurt/
bögen, steigert sich dann in den beiden Seitenkapellen und erreicht im Chor ihren Höhepunkt.
Ihre Wirkung wird gehoben durch leichte Tönungen: rosa, hellockergelb, blassgrün und grau.
Auf dem Strahlenkranz rings um die Taube des hl. Geistes über dem Hochaltar funkeln einzelne

Bergkristalle, an denen dieses Tal so reich ist. Durch Beseitigung der Leimfarbanstriche kommen
Stuck und originale Farbtöne wieder zur Geltung. Mit Recht wurde der Erbauer dieser Kirche,
Pfarrer und bischöflicher Vikar Johannes de Capeder, am Fusse der Chorstufen beigesetzt. Die
rätoromanische Grabinschrift auf der 1954 wiedergefundenen Platte lautet:

CAU EI SETERAU
IL REVM. SIG. SIG.
VICARY Fo JOANS DE
CAPEdER STAUS VICA

»j 180



RY 23 ONS FARER 32

ONS VEGLS 56 • MORTS
IL ON 1762 ILS 10 dE

IENER dIAUS HAGI SI

OLMA ROGEI • dIU P(ER)
EL VUS CHE LEGIS (QUEI)
(dIA)US dETI IL (RUAUS)

Über die 1506 geweihte, spätgotische Vorgängerin der heutigen Kirche siehe ZAK, a.a.O.,
und Poeschel, Kdm. Graubünden V, S. 130, ebenso über die romanische Kirche, deren Turm
heute noch steht.

IL

Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik
Von OTHMAR STEINMANN

A. FRAGMENTE DER RENAISSANCE
(von Hans Ardüser, um 1592)

Anlässlich der Kirchenrestauration von 1954 zu Piatta im Medelsertal (Kt. Graubünden)
wurden hinter dem südlichen Seitenaltar an der Schildmauer des Chorbogens von Restaurator
F. X. Sauter, unter Leitung von Architekt W. Sulser, drei Gemäldeschichten abgedeckt (Tafel
80, Abb. 3). Die oberste zeigt den Ansatz einer illusionistisch gemalten Archivolte. Diese markiert
einen dem jetzigen barocken Chorbogen zeitlich vorausgehenden, der niedriger war als dieser.

Die Archivolte ruht auf einem perspektivisch mangelhaft gemalten Kämpfergesims und be/
steht aus einem breiten äusseren Rahmen, einem schmalen inneren und einem dazwischenliegenden
Fries. Dieser weist auf weissem Grund eine Rosette und anschliessend eine mit Blättern, Trauben
und andern Früchten behangene Blattspirale auf. Rechts von der Archivolte steht auf einer ge/
malten Konsole ein Engel in enganliegenden, beinahe faltenlosen Gewändern, einer langen Ärmel/
tunika von dunkler Ockerfarbe und einem kürzeren, ärmellosen und gegürteten Rock von dunkel/
roter Farbe darüber. Der Engel bläst in eine mit einer Wappenfahne behangene Posaune wohl
zum letzten Gericht. Dieses war vermutlich über dem Chorbogen dargestellt, wie es an dieser

Stelle auch in andern Kirchen zu finden ist (Tafel 81, Abb. 4) '. Die perspektivisch gemalte
Konsole, aufwelcher der Engel steht, ist als Maske mit rollenden Augen und weit herausgestreck/

ter, strickähnlich gedrehter Zunge dargestellt. Das Maul des grotesken Kopfes ist mit zwei gegen/
einander gestellten Akanthusblättern stilisiert. Die Archivolte ist in hellen Ockertönen und roten

Konturen, die Rosette im nämlichen Ocker und dunklen Konturen, die Spirale in Rot und die

Blätter daran in grüner Farbe ausgeführt.
Die Archivolte mit den zarten, ungebrochenen und schön gerundeten Spiralen, die Masken/

konsole mit dem Akanthusblätter/Rüssel lebt aus dem Geist der Renaissance, und auch der Engel
mit dem sozusagen faltenlosen Gewand (nur an den Füssen staut sich der Stoff der Tunika) hat

in seiner natürlichen und gelösten Haltung die Spätgotik, die in Graubünden noch das ganze
io.Jahrhundert hindurch nachlebt, hinter sich gelassen. Auch ohne andere Kenntnisse könnten

1 Zum Beispiel in der zu Piatta gehörenden Filialkirche von Curaglia, höchstwahrscheinlich von Joh. Jakob Riegg in
der Zeit um 1700 gemalt. Die Malereien wurden 1943 von Firma X. Stockli Söhne, Stans, abgedeckt und restauriert, werden

aber im Nachtrag von E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. 7, (Basel 1948) (zit.: Poeschel,

Graubünden), nicht erwähnt. Zum Maler Riegg selbst siehe Poeschel, Graubünden, Bd. 1, S. 205 und 222; Bd. 4 und 5

passim. Das Bild von Curaglia wurde vermutlich von jenem in Piatta angeregt.

19O



wir annehmen, dass diese Malerei, der kunsttopographischen Lage Plattas entsprechend, gegen
das Ende des 16.Jahrhunderts oder im ersten Drittel des 17.Jahrhunderts entstanden ist2.

Nun bestehen aber ganz eindeutige formale Beziehungen dieser Malerei zu jener, welche 1943
in der Kapelle St. Rochus zu Parde, einem zum Sprengel Piatta gehörenden Weiler, abgedeckt
und restauriert worden ist (Tafel 81, Abb. 5-7)3. Die Kapelle wurde 1592 geweiht4. An beiden
Orten stimmen die derb/primitiven Hände und Füsse der Figuren, das unsichere, fast schwebende
Dahinschreiten und die mit wenig Strichen gezeichneten, fast faltenlosen Gewänder überein.
Besonders sind der Engel des hl. Rochus und der Evangelist Matthäus von Parde mit dem Po/
saunenengel von Piatta diesbezüglich zu vergleichen, ferner die Rosette der Archivolte von Piatta
mit jener bei der Gottesmutter in Parde. Auch der untere Konsolenabschluss von Piatta, wo die/
ser als Maul und Zunge gedeutet ist, findet in Parde eine Entsprechung in den Abschlüssen der
als Gewölbeträger gemalten Wandkonsolen. Hier behalten aber die gegenständigen Akanthus/
blätter und die daraus herabhängenden gedrehten Stengel ihre vegetabile Bedeutung. In diesen
Malereien offenbart sich der unverkennbare Stil des unbefangen primitiven Bündner Malers Hans
Ardüser. Auf diese Weise bekundet er sich in den signierten und datierten Werken im « Ritter/
saal» des Schlosses Räzüns von 15895, im Schlössli zu Parpan von 15916 und am Flügelaltar
von 1601 in Villa im Lugnez7. In den Fenstergewänden des Schlössli zu Parpan finden wir vor
allem auch die zarten, ungebrochenen Blatt/ und Fruchtranken von Piatta in ganz ähnlicher Form
wieder8. Zum Vergleich könnten schliesslich die Ardüser unbestritten zugeschriebenen Malereien

am Geesschen Hause zu Scharans von 1605 und im Saal des ehemals Capolschen Hauses zu
Andeer von 1614 herangezogen werden9.

Wir gehen in der Annahme kaum fehl, wenn wir die Entstehungszeit der Malerei von Piatta
mit jener im benachbarten Parde zusammenbringen, welche bei der Kapellenweihe von 1592
bereits ausgeführt warI0.

In den folgenden Jahrzehnten malte noch ein anderer Maler im Pfarrsprengel von Piatta und
im Bündner Oberland: Hans Jakob Greutter von Brixen". Der blosse Vergleich zeigt aber,
dass er als Urheber dieser Malerei nicht in Frage kommt. Hans Ardüser verkörpert den Renais/
sancestil viel reiner und ungemischter, wenn auch in einer recht amüsant bäuerisch/ländlichen
Ungelenkheit der Figuren, während Hans Jakob Greutter bei allen Anleihen beim neuen Re/

1 Die vorzüglichen Renaissancealtäre, der Laurentius/Altar in der Kathedrale zu Chur von 1545 (Poeschel, Graubünden,
Bd. 7, S. 123-126) und der Castelberger Altar in der Klosterkirche Disentis von 1572 (Poeschel, Graubünden, Bd. 5,
S. 50-52), dürfen als Ausnahmen von der Regel gelten. Die Renaissance/Elemente in den spätgotischen Gemälden von
Piatta, welche im zweiten Teil dieses Aufsatzes besprochen werden, erklären sich aus der Herkunft des Malers Tradate aus
dem Tessin, wo der neue Geist früher eindrang als nördlich der Alpen, und besonders in den nördlichen Alpentälern. Da/
gegen zeigen die im folgenden behandelten Maler Ardüser und Greutter die Entwicklung bei der landläufigen Malerei.
Greutter, in Graubünden im ersten Drittel des 17.Jahrhunderts wirkend, zeigt in seinem Flügelaltärchen zu Mutschnengia
(Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 142-144) deutlich, wie sich noch jetzt die gotische Grundstruktur des Flügelaltars mit
der Dekoration und Raumdarstellung der Renaissance verbindet. Ardüser dagegen, der zeitlich etwas früher auftritt, vertritt
die Stilelemente der Renaissance in reinerer Form, wenn er in Villa auch ein gemaltes Flügelaltärchen schuf. Vgl. Anm. 6.

3 Vgl. Poeschel, Graubünden, Bd. 7, S. 451, Abb. 471 und 472 (Nachtrag).
4 Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 145.
5 Poeschel, Graubünden, Bd. 3, S. 74f.
6 Poeschel, Graubünden, Bd. 1, Abb. 86; Bd. 2, S. 261 f.
7 Poeschel, Graubünden, Bd. 4, S. 264: Das aus lauter gemalten Tafeln zusammengesetzte Altärchen eignet sich beson/

ders gut zur Kenntnis des Figurenstils.
8 Poeschel, Graubünden, Bd. 1, Abb. 86.
9 Poeschel, Graubünden, Bd. 3, S. I36f. (Scharans); Bd. 5, S. i9of. (Andeer), Abb. 205 und 206.

10 Das beweisen die Konsekrationskreuze, welche, wie es sich gerade traf auf die Heiligengestalten gemalt wurden. Vgl.
Poeschel, Graubünden, Bd. 7, S. 451 (Nachtrag).

" Im Pfarrsprengel Piatta das Altärchen von Mutschnengia, 1605 (Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. I42f. und Abb.
157Q. Zu Greutter im allgemeinen und seinen Werken in Graubünden siehe die Hinweise in: Poeschel, Graubünden,
Bd. 1, Register.

I91



naissancestil in den Gewändern und Figuren das Erbe der Spätgotik noch nicht ganz abgestreift
hat und vor allem auch eleganter und gekonnter wirkt als Ardüser. Die Malerei Ardüsers steht

zeitlich zwischen der Rokoko/Ausstattung der Kirche aus der Mitte des 18.Jahrhunderts und
der Malerei der zweiten Schicht, welche, wie schon die grundverschiedene Färb/ und Form/
gebung beweist, einem andern Stilkreis angehört.

B. SPÄTGOTIK
(von Antonio de Tradate, um 1510)

Die Malerei dieser zweiten Schicht reicht bis in die Höhe des Archivoltenansatzes Ardüsers
und überspannt die ganze Breite der eingezogenen Schildwand des Chorbogens. Sie war wohl als

eine Art gemaltes Retabel zum spätgotischen Altartisch, der tiefer lag, gedacht und ist als ein

Triptychon von drei illusionistischen Nischen mit je einem Heiligen und einer die drei Nischen
zusammenfassenden Umrahmung gestaltet. Dabei ist die gotisierende Umrahmung mit gereihten
Krabben am Rand und mit Fischblasen als Zwickelfüllungen und die antikisierende, gemalte
Halbrundnische der Figur eine merkwürdige Verbindung eingegangen. Diese Verbindung ist zu
Beginn des 16.Jahrhunderts, als die Renaissance im Kanton Tessin " und bald auch nördlich
der Alpen Fuss fasste13, bei einem Tessiner Maler, um den es sich hier ohne Zweifel handelt,
leicht verständlich. Es dürfte Antonius de Tradate von Locamo sein, der 1510 in Curaglia, indem
zur Pfarrei Piatta gehörenden grössten Dorf des Tales Medel, an einem Haus ein Fassadenbild,
ebenfalls in der Gestalt eines Triptychons und in der ähnlichen Verbindung von renaissance/

massigen Halbrundnischen und gotisierenden Umrahmungen, geschaffen hat14. Die Seregnesen,
als deren Nachläufer Tradate gelten kann15, die wie Tradate sowohl im Tessin als auch im Bund/
ner Oberland gemalt haben16, sind in der zweiten Hälfte des 15.Jahrhunderts noch durchaus
dem gotischen Formenschatz verpflichtet.

In Piatta sind in den drei Nischen der hl.Jakobus d. Ä. (Tafeln 82/83, Abb. 8, 11), der hl. Seba/
stian (Tafel 82, Abb. 9) und der hl. Rochus (Tafel 82, Abb. 10) dargestellt. Während der Heilige
von Compostela fast vollständig erhalten ist, sind die beiden Pestheiligen samt den Nischen von
den oberen Umrahmungen bis zur Brusthöhe weggeschlagen. Ikonographisch ist beim hl. Rochus
bemerkenswert, dass das Engelchen nicht nur, wie gewöhnlich, auf die Pestbeule hinweist, son/
dem diese mit einer Tinktur und mittels eines Pinsels behandelt. Für die Zuschreibung an Tradate
sprechen ausser den schon genannten Gründen auch der Stil der Gestalten selbst. So steht der

hl. Jakobus in Piatta, abgesehen von der Handgebärde, in vollkommen gleich frontaler und steifer

Haltung in der Nische wie die beiden weiblichen Heiligen Katharina und Luzia in Curaglia,
und die längsovalen Gesichter dieser Heiligen gleichen sich in Blick und Ausdruck, der eine

etwas schablonenhafte Gleichförmigkeit besitzt. Auch der anatomisch ganz unbeholfen gebildete

Körper des hl. Sebastian mit den kräftig ausgezogenen Konturen, vor allem die Beine, stimmen
mit Christus am Kreuz beim Bild des Tradate in Curaglia auffallend überein, und die Füsse mit

11 Frührenaissancefassade von San Lorenzo Lugano 1517. Die Gemälde B. Luinis in S. Maria degli Angioli, Lugano
1529 und 1530.

¦3 Zum Beispiel der Hof des Ritterschen Palastes in Luzern von 1556-1561 im Frührenaissancestil - A. Reinle,
Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 2 (Basel 1953), S. 300-318, Abb. 225-237.

J4 Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 139, Abb. 152.
*i Poeschel, Graubünden, Bd. 1, S. 112.
16 Christoforo und Nicoiao da Seregno in der Pfarrkirche zu Rossura (1463). - P. Bianconi und A. Janner, Arte in

Leventina (Bellinzona 1939), S.54; Nicoiao da Seregno in der Apsis von S. Nicoiao zu Giornico (1478), a.a.O., S. 54f.,
und anderes mehr. Dazu vgl. P. Bianconi, Inventario delle cose d'arte e di antichità, I, Leventina, Blenio, Riviera (Bellin/
zona 1948), S. 84-88. Ferner P. Bianconi, La Pittura Mediavale nel Cantone Ticino, I, (Bellinzona 1936), S. 28 ff. - Über
die Seregnesen in Graubünden siehe Poeschel, Graubünden, Bd. i, S. inf.

192



den durch gerade Parallelstriche angedeuteten Zehen des hl. Sebastian in Piatta finden sich auch
beim hl. Johannes unter dem Kreuz in Curaglia. Die sowohl in Piatta als auch in Curaglia
verwendeten Perlreihen an den Gewandsäumen und Nimben erscheinen als ein Erbe jener Perl/
kreismuster der romanischen Malerei, wie Tradate sie auch in Piatta gesehen und im Auftrag
einer Generation übermalt hat, die einem neuen Stil huldigte, dem der Spätgotik. Diese erfreute

sich grosser Volkstümlichkeit und brachte auch Piatta einen Umbau der KircheI7. Die innere
südliche Längswand dieser spätgotischen Kirche, die Architekt Sulser festgestellt hatl8, trug ein
Dreikönigshild, von dem nur ein dürftiges Fragment mit dem reitenden Mohrenkönig erhalten
und sichtbar gemacht istI9. Es dürfte auch von Tradate gemalt worden sein und schliesst sich an
jene interessanten Dreikönigsbilder an, welche die Seregnesen einige Jahrzehnte früher in St. Euse/
bius zu Brigels und in St. Agatha zu Disentis nach italienischen Vorbildern in volkstümlich/
epischer Erzählerfreude gemalt hatten20. Allem Anschein nach stammt auch das monumentale
Christophorusbild an der südlichen Aussenwand, welches in den unteren Partien leicht ergänzt
und im übrigen diskret restauriert worden ist, von Antonio de Tradate ".

C. DAS ROMANISCHE GEMÄLDE

i. Bildbeschreibung und Rekonstruktionsversuch

Unter der spätgotischen Schicht erschien noch eine tieferliegende mit Resten eines Gemäldes

(Tafel 83, Abb. 12), welches als Temperafresko ausgeführt worden war, das heisst mittels einer

Emulsion als Bindemittel für die Mineralfarben auf den nassen Verputz **. Auf der rechten Seite

(bildlinks) steht ein robuster Priester in Dreiviertelsansicht in vollem Ornat (Albe, Kasel, Stola,
Manipel), erhebt mit der rechten, auffallend zarten Hand einen Kelch bis in die Augenhöhe
empor und hält in der linken Hand ein aufden Kelch bezogenes, weisses Schriftband, das hinauf/
und wieder herunterflatternd diesen sinnvoll umrahmt. Der interessanten Inschrift ist eine beson/
dere Abhandlung gewidmet23. Eine weitere Inschrift verläuft horizontal über das Haupt des

Priesters hinweg und bezeichnet diesen als BURCH(ARDUS) DECAN(US) (Tafel 84,
Abb. 13). Seine Persönlichkeit ist historisch fassbar24. Die letzten Buchstaben der beiden unter/
einandergestellten Wörter verlaufen sich in die südliche Längswand der Kirche und lassen ver/
muten, dass das ganze Gemälde tiefer in die Wand hineinreicht als um die Dicke des der Süd/
wand an dieser Stelle vorgeblendeten barocken Pilasters, und dass die ursprüngliche Flucht der

Südwand folglich hinter der jetzigen lag. Auch die Gestalt des Priesters selbst wird jetzt vom
barocken Pilaster von der linken Schulter an senkrecht hinunter überschnitten. So wäre der Kopf,
wäre er vorhanden, gerade noch sichtbar. Doch ist dieser in seinem ganzen Umfang bis auf einen

kleinen Streifen am Scheitel weggeschlagen. Man möchte diese scheinbar berechnete Zerstörung
nicht so sehr dem Zufall als vielmehr böser Absicht zuschreiben. Einen Nimbus trug der Kopf

•7 Die Spätgotik mit ihren unzähligen Kirchen/, Chor/ und Altarbauten war in Graubünden von einer ähnlich volks/
tümlichen Begeisterung und Kunstfreude getragen, wie später in den katholischen Tälern nochmals der Barock. Das Kunst/
inventar E. Poeschels belegt diese Tatsache genügend.

18 Siehe darüber den Bericht von W. Sulser in ZAK (1954/55), S. 179/80.
'9 Das Bild lag unter zwei Verputzschichten ungefähr 3 cm unter der jetzigen Wandflucht.
10 Poeschel, Graubünden, Bd.4, S. 358, Abb.426 (Brigels). - Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 103f. und Bd. 1,

Abb. 52 (Disentis). - Eine ähnliche Anbetung der Magier von den Seregnesen befindet sich auch in der sogenannten
Totenkapelle zu Semione (Bleniotal). Siehe P. Bianconi, Arte in Val Blenio (Bellinzona 1944), S. 37, Abb. 11.

11 Vgl. dazu auch Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 132, Abb. 144.
12 Mitteilung von Restaurator X. Sauter. Als Bindemittel dient nach Herrn Sauters Mitteilung Kasein und veneziani/

sches Terpentin.
'3 Siehe Aufsatz von Dr. P. Iso Müller, unten, S. 202-206.
*4 Als «plebanus» im Jahre 1203 genannt. Siehe unten, S. 204 f.

J93



nicht. Es handelt sich also um einen zur Entstehungszeit des Bildes wohl noch lebenden Stifter
eines ganzen Votivbildes, das sich im wesentlichen rekonstruieren lässt. Auch in den unteren
Partien, von den Füssen bis zu den Hüften, erlitt die Gestalt gegen die Wand hin beträchtliche
Schäden. So gingen die Partie des rechten Beines samt Schuh und Albe, ferner das Ende der
Stola und ein Stück der Kasel und des Manipels verloren. Die vorhandenen Teile genügen gerade
noch, um eine Vorstellung von der ganzen Priestergestalt und ihrer Gewandung zu bekommen.

Der Priester Burchardus trägt eine Albe (weisse Tunika) mit langen, enggeschlossenen Ärmeln.
Sie reicht bis zum schwarzen Schuh des noch erhaltenen rechten Beines. Der rechte Ärmel weist
eine quer verlaufende Parallelfaltenriefelung in grauschwarzen Tönen auf, und das Bein unter
dem Stoff ist durch konzentrische Spitzovalfalten in den nämlichen Grauschwarztönen um/
schrieben.

Über der Albe trägt Burchardus eine Glockenkasel (Tafel 84, Abb. 14), welche sozusagen
faltenlos über die breiten Schultern herabfällt, den gedrungenen Körper umschliesst, die Unter/
arme teilweise bedeckt, über die Knie hinunterreicht und sich dort zu einer breiten Spitze zu/
rundet. Der violette Grund (caput mortuum violett)25 der Kasel ist mittels grauschwarzer Streifen
in eine regelmässige Folge von Quadraten eingeteilt, und die Schnittpunkte der Koordinaten sind
durch grauweisse Strahlen markiert. In die quadratischen Felder sind grauweisse bis weisse Kreise
als Rahmen von Tieren und Rosetten verschiedener Art eingezogen. Zu den Tieren zählen vor/
wiegend Adler, ferner ein Löwe und ein Vogel Greif26. Die Rosetten weisen verschiedene Formen
auf. Es gibt darunter zwei vielpassförmige, die eine mit einem sechsstrahligen, die andere mit einem

vielstrahligen Stern als Füllung, ferner Rosetten in der Gestalt von Vierblattkreuzen mit einem ge/
füllten oder leeren Kreis als Zentrum. Einige davon besitzen strahlenförmige Zwischenblätter.
Tiere und Rosetten sind in grauweisser Farbe nicht unmittelbar auf den rotvioletten Grund, son/
dem auf eine ihre Umrisse begleitende schwarze Folie gesetzt. Weder in der Waagrechten noch in
der Senkrechten folgen sich Tiere und Rosetten in einer bestimmten Ordnung und in einem regel/
massigen Wechsel, sondern willkürlich und planlos. Folglich hatte der Maler nicht einen ge/
wobenen Kaselstoff vor Augen, denn ein solcher besässe einen Rapport, das heisst eine regel/
massige Abfolge und Wiederkehr eines bestimmten Musters, wie bei den zwei übrigen, noch zu
besprechenden Stoffen des Gemäldes. Dagegen ist eine solch freie Abfolge verschiedener Dessins
bei einer gestickten Kasel möglich. Das veranschaulicht unter anderem der berühmte Ornat von
Göss im Wiener Kunsthistorischen Museum aus der Mitte des 13.Jahrhunderts. Auf dessen Plu/
viale und Dalmatik stehen Adler, Löwen, Greife, Hirsche usw. in freier Ordnung nebeneinan/
der2?, immerhin in beständigem Wechsel der Tiere und so, dass zwei gleiche Tiere auf zwei
Quadrate verteilt heraldisch gegeneinandergestellt sind. Hier in Piatta befinden sich an zwei Stel/
len zwei Adler parallel gestellt nebeneinander. Die anderen Figuren und Tiere kommen nur
einzeln und verstreut vor. So hat die «künstlerische Freiheit» des Malers den Stoff etwas unruhig
belebt. Das Futter der Kasel, das unter dem erhobenen rechten Arm sichtbar wird, besitzt die
violette Grundfarbe des übrigen Kaselstoffes.

Unter dem linken Arm, rechts vom Vorderteil der Kasel, ist gerade noch ein Stück der schma/
len roten Stola sichtbar. Sie verbreitert sich nach unten kaum merklich und ist mit weissen, schwarz
konturierten Streifen gesäumt und weiss getupft. Der untere Abschluss, der dem des Manipels in
der Form wohl entsprach, ist weggeschlagen.

Der Manipel liegt lose über dem eng anliegenden Ärmel der Albe hinter der Handwurzel des

35 Mitteilung von Restaurator X. Sauter, der das Bild gereinigt und konserviert hat.
s6 Der Löwe ist in heraldischer Stilisierung wiedergegeben. Der Vogel Greifzeigt an Stelle des gebogenen Geierschnabels

enen geraden. Ob das vierfüssige Tier hinten einen buschigen Schwanz oder Flügel trägt, ist nicht genau ersichtlich. Das
iier scheint eine freie Wiedergabe des üblichen Vogels Greif zu sein.

»7 Renate Jaques, Deutsche Textilkunst in ihrer Entwicklung bis zur Gegenwart (Berlin 1942), Abb. 30a, c, d (gutes
Bildmaterial).

194



linken Armes und fällt in zwei schmalen Stoffstreifen beidseitig des Armes herunter, allerdings
nicht dem Zug des Schwergewichts folgend, sondern unrealistisch nach links, in der Schritt/
richtung des Priesters ausschwenkend. Am Ende verbreitern sich die Streifen zu rechteckigen,
oben abgeschrägten Tatzen, wie das hintere Manipelende gerade noch erkennen lässt. Die schmalen
Stoffstreifen des Manipels weisen innen und aussen einen schwarz konturierten weissen Saum auf
und als Musterung der Binnenfläche ein Rautennetz aus roten Strichen auf weissem Grund. Da/
gegen erhielten die tatzenförmigen Erweiterungen schwarze Tupfen auf rotbraunem Grund und
einen Saum von zwei schwarzen Strichen.

Der Kelch besitzt eine annähernd halbkugelförmige, etwas überhöhte Trinkschale (Cuppa) un/
mittelbar über einem kugelförmigen Knauf, der auf einem kleinen kegelförmigen Fuss ruht. So
fällt der Kelch durch eine verhältnismässig grosse Kuppe gegenüber einem kleinen Fuss auf. Er ist
in rötlichen Tönen gefärbt und schwarz konturiert. Etwas über der halben Höhe umziehen die

Kuppe zwei horizontale Streifen.
Die beinahe lebensgrosse Priestergestalt des Dekans Burchard wendet sich mit seinem Kelch

einer weit überlebensgrossen, nur noch aus Andeutungen zu erratenden Gestalt zu. Diese kann
aus drei verschiedenen gemalten Stoffen erschlossen werden, die nur in der rechten, Burchard zuge/
kehrten Partie erhalten sind, oben in der Höhe des Burchardbildes abbrechen und unten nur wenig
über dieses hinabreichen.

Von einem seitlich fast in der ganzen Höhe geradlinig und senkrecht begrenzten, nur zu oberst
leicht links einwärtsbiegenden Stoff in rotbraunen Tönen28 und einer unregelmässigen Sprenke/
lung hebt sich ein gemusterter Stoff ab. Sein äusserer, dem Priester zugekehrter Umriss ist in der
Höhe des Kelches in einem sanften stumpfen Winkel gebrochen und überschneidet mit diesem
ein wenig den Rand des genannten gesprenkelten Stoffes. Die Schenkel dieses sanften Winkels
setzen sich unten und oben beinahe geradlinig, kaum merklich geschweift fort. Die ganze Form
erweckt den Eindruck eines von einer stehenden Gestalt getragenen Mantels, der an den Ellbogen
leicht herausgedrückt wird, oben zu den Schultern und unten zu den Füssen strebend leicht
zurückweicht, wie es bei byzantinischen und romanischen Madonnen zu sehen ist29. Der violette
Grund des Stoffes (caput mortuum violett) 3° trägt als Musterung kreisrunde Medaillons mit je
einem Tier, Adler oder Löwe, als Füllung. Die Medaillons besitzen Rahmen aus innen und
aussen hell konturierten weissen Perlkreisen auf hellbraunem Grund (Naturumbra) 3\ Wie bei
der Kasel sind die Tiere auch hier mit weisser Farbe auf eine schwarze, die Umrisse der Tiere beglei/
tende Folie aufgesetzt. Adler und Löwen (nur ein Löwe ist noch sichtbar) scheinen in horizontalen
Reihen übereinander gestanden zu haben. Die Zwickelfüllungen zwischen den Kreisen bestehen

aus kleinen, rhombenförmig angeordneten weissen Kreisen. Das Vorhandensein eines Muster/
rapportes, im Gegensatz zur gestickten Kasel des Priesters, weist auf die Vorstellung des Malers

von einem gewobenen Gewand hin. Da die kreisrunden Medaillons am rechten, stark konturierten
Rand des Stoffes unvermittelt abbrechen, wird die Illusion eines nach hinten um Körper und
Glieder biegenden Gewandstückes erzeugt.

Diese Vorstellung wird vom dritten gemalten Stoff/Fragment unterstützt. Dieses ist in helleren,
rötlichen Tönen gemalt und trägt Muster aus je mehreren schwarzen konzentrischen Kreisen und
je einem, zwei oder gar drei weissen Perlkreisen, die zwischen je zwei schwarze Kreise eingelassen
und mit diesen ebenfalls konzentrisch sind. Jedoch fehlen die Tierfüllungen. Das Stoffstück stösst

von links her, wo der Abschluss fehlt, in Gestalt eines stumpfen Dreiecks mit kräftigen Konturen
nach rechts vor und bedeckt einen Teil des vorgenannten Löwen/ und Adlerstoffes. Der obere
Schenkel des Stoffdreiecks steigt leicht an, wie beim Oberschenkel eines Kindes, das auf den

18 Nach der Bezeichnung des Restaurators X. Sauter handelt es sich um Englischrot.
»9 Siehe Text weiter unten bei den Anm. 32-36.
3° Farbbezeichnung des Restaurators X. Sauter.
3" Wie Anm. 30.



Armen seiner Mutter sitzt. Der untere Schenkel verläuft senkrecht wie der herabhängende Unter/
Schenkel eines solchen Kindes, und ist ganz leise nach aussen gebogen. Die Vorstellung von einem

um die Glieder eines menschlichen Körpers gelegten Stoffes wird auch hier dadurch erzeugt, dass

die Kreismuster bei den Konturen willkürlich abbrechen.
Kein Zweifel, die drei Stoffstücke gehören zu einem überlebensgrossen Muttergottesbild. Maria

stand feierlich frontal vor einem Stoffbehäng und trug den in eine lange Tunika gekleideten
Jesusknaben auf dem rechten Arm, in der Art des von Byzanz stammenden Hodegetriatyps 3\
Es handelt sich um ein ganzfiguriges Muttergottesbild, wie es uns hoheitsvoll in der Hauptapsis
des Domes von Torcello aus dem Anfang des 13.Jahrhunderts begegnet33 oder ebenfalls aus dem
Beginn des 13.Jahrhunderts an einem kantonierten Rundpfeiler in S.Teodoro zu Pavia34, einer
Stadt der Erzdiözese Mailand, die damals mit dem Blenio/ und Livinental in unmittelbare Nähe
von Piatta rückte. In Torcello und Pavia, wo grosse ikonographische Übereinstimmung herrscht,
sitzt der Jesusknabe auf dem linken Arm der Mutter. Das konnte in Piatta mit Rücksicht aufden
Priester Burchardus, dem das Kind auf diese Weise den Rücken gekehrt hätte, nicht geschehen.
In S. Teodoro steht die Gottesmutter auch vor einem gemalten Wandbehang, der allerdings nur
von der Brusthöhe bis zu den Knien reicht. Dieser Wandbehang, der in der Renaissance beson/
ders für venezianische Madonnenbilder geradezu charakteristisch wird35, weist auch in Piatta
nach Italien. Auf den ersten Blick scheint in Pavia eine weitere Parallele zu Piatta gegeben zu
sein durch einen unten neben die Gottesmutter gemalten Bischof. Doch erweist er sich nach
Toesca36 als eine Zutat des beginnenden 14. Jahrhunderts und ist durch einen Scheibennimbus
als Heiliger und nicht als gewöhnlicher Stifter gekennzeichnet37.

Doch finden wir das Thema von Piatta, eine Gottesmutter mit einem Stifter, allerdings in
etwas veränderter Darstellung (die Gottesmutter thront), ebenfalls zu Beginn des 13.Jahrhunderts
auf einen Pfeiler von S. Ambrogio zu Mailand gemalt, wobei der Stifter auch mit einer Inschrift
bezeichnet ist38.

2. Zur zeitlichen und kulturellen Einordnung

Auffallenderweise gehören die genannten ikonographischen Parallelbeispiele von Piatta - immer
nach der Datierung Toescas - dem frühen 13.Jahrhundert an und stehen im oberitalienischen
Kunstkreis. Schon in dieser Tatsache liegt ein Hinweis für Piatta. Werden romanische Bild/
Schemen in alpiner Beharrlichkeit auch in späterer Zeit weiterverwendet - die Seregnesen und
ihre Nachfolger beweisen es mit ihren feierlich/frontalen Heiligen -, so spricht doch die Summe
aller Merkmale für die Zeit des späten 12. oder frühen 13.Jahrhunderts.

3' Der eigentliche altbyzantinische Hodegetriatyp ist eine stehende Madonna mit dem Kind auf dem linken Arm (zuerst
im Rabulaskodex von 586 in der Laurenziana zu Florenz). In späteren Darstellungen kann sich das Kind auch auf dem
rechten Arm der Mutter befinden. Im 12. Jahrhundert wurde die ganzfigurige Darstellung der Hodegetria durch den halb/
figurigen Typus überflügelt, der überhaupt in der zweiten Hälfte des 12.Jahrhunderts dominiert. - Siehe Hans Auren/
hammer: Maria. Die Darstellung der Madonna in der bildenden Kunst (Wien 1954), S. 13 (Katalog der gemeinsamen

Ausstellung der Wiener staatlichen Sammlungen aus Anlass des Marianischen Jahres, 10. Sept. bis 8. Dez. 1954).
33 P. Toesca, La pittura e la miniatura nella Lombardia (Milano 1912), S. 127 (zit.: Toesca).
34 Toesca, S. 127, Abb. 85.
35 Am bekanntesten jene von Bellini.
36 Toesca, S. 150, Abb. 85 und 105.
37 Erst nach der Kanonisation, die erst nach dem Tode des betreffenden Menschen stattfinden kann, wurde ein als Heili/

ger Verehrter in dieser Zeit mit einem Nimbus bezeichnet. In frühchristlicher Zeit erhielten noch lebende bedeutende Per/

sonen einen quadratischen Nimbus, zum Beispiel das Stifterbild Papst Johanns VII. (705-707) aus dem Oratorium des

nämlichen Papstes, jetzt in den vatikanischen Grotten, oder die Stifterin (817-824) in der S. Zeno/Kapelle zu S. Prassede,

Rom. Den Hercscherbildern des Justinian und der Theodora in S. Vitale zu Ravenna, 6.Jahrhundert, kommt der kreis/

förmige Nimbus als noch Lebenden in einem ganz besonderen Sinne als «Ihrer Heiligkeit» zu, also nicht um der person/
liehen Verdienste und der moralischen Vollkommenheit wegen, sondern wegen der ihrem Amte innewohnenden Würde
und Heiligkeit, kraft dessen sie die göttliche Autorität und Macht im irdischen Staate verkörperten.

38 Toesca, S. i36f, Abb. 91-93. Die Stifterinschrift lautet: «BONUS AMICUS TAVERNA.»

196



Aus dem Schnitt der Glockenkasel allein können kaum gültige Schlüsse für die Datierung
gezogen werden. Die zahlreichen erhaltenen Beispiele39 zeigen vom 10. bis 13.Jahrhundert vorn
und an der Seite gleiche Länge. Vom 13.Jahrhundert an werden die Kasein zwar seitlich zuge/
stutzt. Aber diese Verkürzung wird beim Tragen wegen der Drapierung auf den Armen kaum
sichtbar, nicht einmal im 14.Jahrhundert, wo diese Verkürzung etwa 30 cm betragen kann40. Die
Darstellungen in Miniaturen und Grabsteinen können nur bedingt zum Vergleich herangezogen
werden, da die Kasel dort bisweilen Stilisierungen erfuhr, die im Widerspruch zum Bestand der
vielen erhaltenen Kasein stehen41.

Auch die Stola, von welcher nur ein schmaler Streifen ohne Abschluss übriggeblieben ist, gibt
wenig Aufschluss. Angenommen, ihre Enden glichen jenen des Manipels, was an sich naheliegt,
dann käme nach J. Braun das Ende des 12. und der grösste Teil des 13.Jahrhunderts in Frage.
Für diese Zeit sind schaufeiförmige Endstücke charakteristisch 4\

Auffallenderweise hat J. Braun für entsprechende Formen der Manipelenden nicht die gleichen
Zeitepochen festgestellt wie für die Stola. Gleichwohl wäre das zu erwarten, da die beiden Klei/
dungsstücke doch eine gewisse Einheit bilden, und diese Einheit nicht nur in späteren Zeiten
durch übereinstimmende Form und Dekoration zum Ausdruck kommt43. Der Manipel besitzt

vom 10. bis ins 13.Jahrhundert verbreiterte Endstücke an verhältnismässig schmalen und meistens

auch langen Stoffstreifen44. Im 14. Jahrhundert bestehen die Manipel in der Regel nur noch aus

geraden Streifen von überall gleicher Breite45. Das würde für das Bild in Piatta immerhin einen
terminus ante ergeben. Die Manipelenden vom 10. bis 13.Jahrhundert weisen verschiedene For/
men auf. Im 10. und 11.Jahrhundert besitzt das Abschlußstück in der Regel quadratische oder

rechteckige Form und das Aussehen einer Borte, die nicht selten seitlich über den Manipel hinaus/

39 Josef Braun, Die liturgische Gewandung (Freiburg i. Br. 1907), S. 173-184 (zit.: Braun, Liturgische Gewandung.)
4° A.a.O., S. 184,194, Abb. 85-87: Eine Kasel des 12./13.Jahrhunderts aus Castel S.Elia (Italien) misst beispielsweise

rund 1,6 m auf allen Seiten, eine andere des 13./14.Jahrhunderts aus Castel S. Elia misst vorn 1,5 m und aufder Seite 1,45 m,
eine dritte des 14. Jahrhunderts vom gleichen Ort misst vorn 1,58 m und 1,2 m auf der Seite. In Italien wurde die Glocken/
kasel noch bis ins 14.Jahrhundert hinein angefertigt (Josef Braun, Handbuch der Paramentik[Freiburgi.Br. 1912], S.128

[zit.: Braun, Paramentik]).
41 Braun, Liturgische Gewandung, S. 194.
4J Braun, Paramentik, S. 161.
43 Während der Manipel seit dem io.Jahrhundert meist Abschlußstücke besitzt (Braun, Liturgische Gewandung,

S. 533> 53Sf> und Braun, Paramentik, S. 151), fehlen sie bei der Stola bis gegen das Ende des n.Jahrhunderts (Braun,
Liturgische Gewandung, S. 595, und Braun, Paramentik, S. 161). Kommen sie aber vor, sind sie in der Regel rechteckig
oder quadratisch (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595), wie auch diese der Manipel im 10. und 1 I.Jahrhundert in der

Regel rechteckig oder quadratisch sind (Braun, Paramentik, S. 151). Im älteren Werk über «Die liturgische Gewandung»,
S. 533, sagt Braun noch, dass die Abschlußstücke der Manipel im 10. und 11.Jahrhundert «sehr häufig» Trapez/ oder

Schaufelform besassen. Nach der neueren Feststellung scheint in der Regel doch eine Übereinstimmung in der Abschluss/
form von Manipel und Stola im 10. und 11.Jahrhundert bestanden zu haben, und diese Übereinstimmung lässt sich (auch
für die andern Zeiten) an Hand der bildlichen Darstellungen feststellen (Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121,
io.Jahrhundert, Trapezform an Manipel und Stola; das gleiche bei Abb. 259; Abb. 215, 12.Jahrhundert; Abb. 123,

13. Jahrhundert; Abb. 185,14.Jahrhundert); Beispiele für das 12.Jahrhundert: Miniatur in einem Antiphonar von St.Peter

zu Salzburg, p. 166, um 1147, Wien, Nationalbibliothek, Ser. nov. 2700, Meisterwerke aus Österreich, Kunstgewerbe/
museum Zürich, Wegleitung 171, Abb. 17; ferner Widmungsbild mit Heinrich dem Löwen und Mathilde, Helmars/
hausen, um 1175, A. Boeckler, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit (Königstein im Taunus, 1953, Abb. S.55). Als
erhaltenes Beispiel aus dem 12.Jahrhundert die Stola und der Manipel des Thomas Becket im Kirchenschatz zu Sens

(Viollet/le/Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier français, Bd. 3, Tafel XI).
44 Braun, Liturgische Gewandung, S. 533 und 535f.; Braun, Paramentik, S. 151. - Wie Braun, Liturgische Gewan/

dung, Abb. 121 (Miniatur eines Tropars von Prüm, io.Jahrhundert, Paris, Bibl. Nat.), zeigt, scheint die schmale Form
des Manipels nicht erst im 12.Jahrhundert üblich zu sein, wie Braun, a.a.O., S. 535f., vermerkt. Andererseits kennt das

13.Jahrhundert auch eine kürzere schmale Form, wie ein Siegel des Mainzer Domstifs zeigt (Braun, a.a.O., Abb. 123).
45 Braun, Liturgische Gewandung, S. 536. - Braun, Paramentik, S. 151. - Dass es von dieser Regel auch Ausnahmen

gibt, zeigt die Grabfigur des Bischofs Johannes von Lübeck (f 13 50) im Dom zu Lübeck (Braun, Liturgische Gewandung,
Abb. 185).

3 6 197



ragt46. Im 12.Jahrhundert erscheint das Schlußstück auf den bildlichen Darstellungen sehr häufig
trapezförmig, und so bleibt es bis tief ins 13.Jahrhundert47. Es handelt sich bei dieser Trapezform
nicht um jene niederen, oblongen Trapeze, wie sie vom 10. bis 13.Jahrhundert -ja vereinzelt im
14.Jahrhundert - immer wieder zu treffen sind, sondern um jene hohen, vom Ansatz bis zum
Ende ganz allmählich an Breite zunehmenden Schlußstücke, wie sie an Manipeln aus dem 12.
und 13.Jahrhundert erhalten sind48. Diesen schmalen, hohen Trapezformen entsprechend
scheinen im 13.Jahrhundert auch diese langen Schaufelformen von Piatta üblich gewesen zu sein.

So sind sie an den Figuren am westlichen Gewände des östlichen Südportals der Kathedrale von
Chartres zu sehen49. Bei allen Vorbehalten, die bei einer zu eng gezogenen Datierung dieser
Gewandformen zu machen sind - man kann immer wieder Ausnahmen von der Regel fest/
stellen -, so spricht die Manipelform von Piatta doch in erster Linie für das 12. und 13. Jahrhundert.

Der Kelch in der Hand Burchards besitzt nicht die nördlich der Alpen übliche Form romani/
scher Kelche, wie sie etwa der Kelch von Wüten (12. Jahrhundert) oder der Eptinger Kelch
(13.Jahrhundert) im Historischen Museum zu Basel aufweisen. Bei diesen sind Kuppe und Fuss

in den Proportionen harmonisch ausgewogen. Es handelt sich in Piatta vielmehr um die byzan/
tinische Kelchform, wie sie von einer ganzen Anzahl Kelche in San Marco zu Venedig vertreten
wird50. Diese byzantinischen Kelche mit den verhältnismässig grossen Kuppen und kleinen
Füssen, in der Form dem karolingischen Tassilokelch zu Kremsmünster verwandt, haben sich in
oberitalienischen, nach Byzanz orientierten Städten erhalten51. Sie wurden aber auch in romani/
sehen Gemälden, die dem oberitalienischen Kunstkreis angehören, dargestellt. Zum Vergleich
mit Piatta kommen zunächst die Kelche in den Händen der klugen Jungfrauen in der Schloss/
kapelle zu Hocheppan (Etschtal) aus dem 12.Jahrhundert51 und der klugen Jungfrauen in
St. Margaretha zu Lana (Etschtal) aus dem 13.Jahrhundert53 in Frage, ferner der Kelch in der
Hand der romanischen «Ecclesia» zu Müstair54. Die Gemälde von S. Elia zu Nepi (nördlich von
Rom), wo die apokalyptischen Greise ebenfalls ähnliche Kelche tragen55, werden bereis ins

46 Braun, Paramentik, S. 151. Dazu vgl. Anm. 44 über die dazu im Widerspruch stehende Angabe in Braun, Litur/
gische Gewandung, S. 533.

47 Braun, Paramentik, S. 151, Abb. 85.
48 Braun, Paramentik, Abb. 85, ein Manipel aus Pontigny, 13. Jahrhundert, zeigt, was Braun unter der Trapezform der

Abschlüsse im 12. und 13.Jahrhundert versteht. Es ist dieselbe in die Länge gezogene Trapezform, welche er auch bei
der Stola aus dieser Zeit beschreibt und auch als Schaufelform bezeichnet (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595). Als
Beispiel sei vor allem noch der Manipel des Ornats von Thomas Becket aus dem 12. Jahrhundert im Kirchenschatz zu
Sens vermerkt (Viollet/le/Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier français, Bd. 3, pl. XI). Über die Manipelform des 12.
und 13.Jahrhunderts siehe auch Viollet/le/Duc, a.a.O., Bd.4, S. 99f. Als Beispiele der niederen, oblongen Trapezform,
wie sie vom 10. bis 13. bzw. 14. Jahrhundert anzutreffen sind, siehe Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121,123,185,259.

49 Als analoges Beispiel kann auch die ähnliche Abschlussfbrm einer noch erhaltenen Stola aus dem iS.Jahrhundert in
der Kathedrale von Sens dienen (Braun, Liturgische Gewandung, S. 597f, Abb. 282).

5° Josef Braun, Das Christliche Altargerät (München 1932), Tafel 8 und 9, Abb. 23-27. Vgl. auch Abb. 4 (zit.:
Braun, Altargerät).

5" Cividale, Dom (siehe Braun, Altargerät, Tafel 5), Abb. 14. Vgl. auch ähnlichen Kelch in Nancy, a.a.O., Abb. 12,
ferner Tafel 10 und 11, Abb. 29-32.

5» Josef Garber, Die romanische Wandmalerei Tirols (Wien 1928), S. 61 (zur Datierung), Abb. 31: Die Kelche be/
sitzen keinen Knauf (zit.: Garber). - Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 325f., datiert die Gemälde ins 1 S.Jahrhundert.

53 Garber, Abb. 47.
54 Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 325f., datiert die romanischen Gemälde von Müstair um 1280. - Linus Birchler,

Müstair/Münster, Kleiner Kunstführer Nr. 601 (München 1954), S. 13, datiert die Gemälde um 1150-70. - H. Büttner
und I. Müller, Müstair im Früh/ und Hochmittalalter, Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte, 50 (1956), Heft 1,
datieren auf Grund des Charakters der Inschriften: 1150-1220.

55 G. Vitzthum und W. F. Volbach, Die Malerei und Plastik des Mittelalters in Italien (Handb. der Kunstw., Wild/
park/Potsdam 1924, )S. 42-45, Abb. 26 (zit.: Vitzthum und Volbach). - Zu erwähnen wären noch die apokalyptischen
Greise in der Vorhalle der Abteikirche zu Payerne, Ende 11.Jahrhundert. Paul Leonhard Ganz, Die Malerei des Mittel/
alters und des XVI.Jahrhunderts in der Schweiz (Basel 1950), S. 42-44, Abb. 15.

I98



io./11.Jahrhundert datiert. Immerhin weist auch die Kelchform von Piatta nach Süden, nach
Italien, und lässt eine Datierung ins 12./13.Jahrhundert ohne weiteres zu.

Aus dieser Zeit sind Priester mit einem Kelch in der (erhobenen) Hand offenbar äusserst selten.

Während wir sie vom 14. Jahrhundert an ziemlich häufig auf Grabplatten von Kanonikern
treffen, zum Beispiel im Kreuzgang zu Brixen s\ konnten wir aus so früher Zeit nur ein Parallel/
beispiel feststellen, was Stellung und Haltung des Priesters betrifft, nämlich die Grabplatte eines

Ordenspriesters aus dem 13.Jahrhundert in Alpirsbach im württembergischen Schwarzwald57,
doch ist der schlanke Körper des Priesters schon ganz dem gotischen Formempfinden verpflichtet.
Dagegen können wir bereits aus dem 12.Jahrhundert eine gemalte Stifterin verzeichnen, welche
mit beiden Händen einen Kelch emporhebt. Sie steht ihrem Manne, der das Kirchenmodell
emporhebt, gegenüber, rechts vom Chorbogen der Burgkapelle St. Katharina zu Znojmo. Deren
Wandgemälde aus dem Jahre 1134 zählen zu den bedeutendsten Wandmalereien Böhmens5*.

Auch die Untersuchung der Stoffmusterung führt zu einer Datierung ins 12. bis 13.Jahrhundert.
Zwar ist ihr die Musterung der Stoffflächen mit regelmässigen Reihen kreisförmiger Medaillons
der Seidenweberei des ganzen abendländischen und sarazenischen Mittelmeergebietes vom 6. bis

13. Jahrhundert eigen. Die Kreismuster wurden, als solche von der Antike herkommend
(spätantike Fussboden), besonders in Alexandrien gepflegt59, während die Kreiseinfassungen mit
weissen Perlschnüren bzw. Scheibenkreisen, unzweifelhaft persischen Ursprungs, sassanidischen

Seidenstoffen entlehnt wurden6o. Die Tiermuster sind an sich (auch in der Verdoppelung) spät/
antiken Ursprungs61, so beispielsweise der Adler63, nicht aber die Fabelwesen, welche unter
sassanidischem Einfluss die byzantinischen Stoffe des 10. bis 12.Jahrhunderts beherrschen63. In
den byzantinischen Stoffen des 12. und 13. Jahrhunderts sind die persischen Fabelwesen aber ver/
schwunden, und man sieht nur noch Greifen, Löwen und Vögel64. Das entspricht auch der Auf/
Zählung im päpstlichen Schatzverzeichnis von 1295, wo selten andere Tiere als Greifen, Löwen
und Adler erwähnt werden6$. Und gerade diese Tiere finden wir auf den gemalten Stoffen in
Piatta. Dabei fällt für die Motive als solche (nicht aber für deren Abfolge) kaum ins Gewicht,
ob es sich um gewobene oder gestickte Stoffe handelt66. Ist mit dem Ende des 13.Jahrhunderts
ohnehin ein terminus ante für solche Musterungen gegeben67, so kann auch der Beginn des

56 Josef Weingartner, Die Kunstdenkmäler Südtirols, Bd. 1, Eisacktal, Pustertal, Ladinien (Bozen 1951), S. 119 (Bei/
spiele des 15.Jahrhunderts); Grabstein zu Nossendorf von 1364, H. Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchäologie
des deutschen Mittelalters, Bd. 2 (Leipzig 1885), S. 601, Abb. 480.

57 Wolfbernhard Hoffmann, Alpirsbach, Kleiner Kunstführer Nr. 617 (München 1955), S. 8, Abb. S. 4.
58 Jifi Masin, Romanische Wandmalerei in Böhmen und Mähren (übers, v. Karel Mayer, Prag 1954), S. 9L, Abb. 1,

7 und 8.

59 Otto v. Falke, Kunstgeschichte der Seidenweberei, 4. Aufl. (Tübingen o.J.), S. 3 und 9 (zit.: Falke).
60 Falke, S. 5 und 14.
61 Falke, S. 9 und 25.
6j Falke, S. 25. Vgl. auch Adler der römischen Feldzeichen, ferner den Carneo aus Onyx, darstellend einen Adler mit

Eichenkranz und Palmzweig, römisch, 1.Jahrhundert v. Chr., Wien, Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung,
(Meisterwerke aus Österreich, Kunstgewerbemuseum Zürich, Wegleitung 171), Abb. 4. Zu den Adlermotiven vgl. auch

Josef Deér, Der Kaiserornat Friedrich II. (Zürich 1952), Dissertationes Bernenses II, 2.
«3 Falke, S. 26.
64 Falke, S. 27.
«5 Falke, S. 28.
66 Die Stickerei bediente sich derselben Muster wie die Seidenweberei. Das zeigt zum Beispiel ein cyprischer Chor/

mantel in Anagni, vor 1295 (Falke, S. 28, Abb. 206). Die im Mittelalter weitberühmte Textilkunst Cyperns ist stilistisch
aber der byzantinischen zuzurechnen (Falke, S. 28).

67 Um die Wende des 13.Jahrhunderts vollzieht sich in der italienischen Seidenweberei unter dem Einfluss der Gotik
ein völliger Stilwechsel, der sich in den nordischen Ländern schon vorher vollzogen hat. Unmittelbar nach 1300 kommt
in den Seidenmustern von Venedig und Lucca - andere Betriebsorte sprechen in dieser Zeit noch nicht mit - eine neue

Ornamentik auf, die einen vollständigen Bruch mit den Überlieferungen des hohen Mittelalters bedeutet. Das feste Gerüst des

von der Spätantike ausgehenden Seidenstils, die Flächeneinteilung durch rahmende Kreise, wird völlig beseitigt (Falke, S. 34).

199



12.Jahrhunderts als terminus post weiter dadurch erhärtet werden, dass die in Italien seit dem

12.Jahrhundert blühende einheimische Seidenweberei68 sich im 12. und 13.Jahrhundert den
Mustern von Byzanz und dem Orient vollkommen anschliesst, und dass auch in ihr Löwen,
Greife und Vögel in Kreisen die häufigsten Muster sind69. Es ist auch für unsere Datierung nicht
ohne Bedeutung, dass solche Muster von der Zeit um 1200 an aus der italienischen Weberei in
andere Zweige der Flächenkunst übergehen 7°, dass sie also erst landläufig werden, nachdem sich
die einheimische Weberei ihrer bemächtigt hat. In diesem Zusammenhang ist es interessant fest/

zustellen, dass der Grossteil der oberitalienischen Wandgemälde, in welchen ähnliche Stoffe bei
Gewändern und Behängen dargestellt werden, ins 13.Jahrhundert datiert werden71. Auch die
Gemälde in der Frauenkirche zu Brixen, besonders ein Heiliger in Halbfigur, und ein Priester in
der Taufkirche St.Johann zu Brixen, welche im Zusammenhang mit Piatta wegen der grossen
Ähnlichkeit von Mustern eine besondere Erwähnung verdienen, gehören bereits dem 13.Jahr/
hundert an72.

Ob nun eigentliche byzantinische Stoffe oder einheimische italienische Nachbildungen in
Piatta wirksam gewesen sind - für letztere könnte etwa die grosse Einfachheit der Zwickel/

68 Erst im 13. Jahrhundert ist die italienische Seidenweberei in voller Tätigkeit (Falke, S. 29), in Venedig tritt die Seiden/
weberzunft der «Samitarii» um die Mitte des 13.Jahrhunderts hervor (Falke, S. 30), der italienische Seidenstil der romani/
sehen Kunstperiode erstreckt sich über das 12. und 13.Jahrhundert (Falke, S. 30). Vgl. Anm. 69.

69 Falke, S. 30. Fällt die Beschränkung auf Greifen, Löwen und Vögel schon in der byzantinischen Seidenweberei auf
das 12. und 13.Jahrhundert, so kann die romanische, italienische Seidenweberei, welche von det byzantinischen abhängt
und sich des strengen .symmetrischen Stils mit dem Kreisschema und den Tierpaaren, vor allem Löwen, Greifen und Vögel,
am häufigsten bedient, nicht vor das 12.Jahrhundert datiert werden.

7° Falke, S. 30: zum Beispiel Marmorfussboden in S. Miniato zu Florenz.
7' Toesca, S. i3öf., Abb. 92, Muttergottes mit Stifter und Bischof an einem Pfeiler in S. Ambrogio zu Mailand: Die

Tunika des Bischofs trägt von Kreisen umrahmte Rosetten, bestehend aus vierpassähnlichen Blattkreuzen und strahlen/

förmigen Zwischenblättern. Vgl. Anm. 38. - Toesca, S. 143, Abb. 96,Abendmahl in der Chiesa del Gradaro zu Man/
tua: Ähnliche Rosetten wie auf der Bischofstunika zu Mailand befinden sich hier auf der Stoffdraperie des Abendmahl/
tisches, etwas naturalistischere auf dem Wandfries über Christus und den Aposteln. - Toesca, S. 143 und Abb. 97, eine

Heiligengestalt in S. Vincenzo zu Galliano: Ihr Gewand ist mit eng aneinandergereihten Kreisen gemustert, welche einen
Perlkreis und einen inneren konzentrischen Lappenkreis umschliessen, also ähnlich wie in Piatta. — Ähnlich wirkt die

Musterung eines Frauengewandes auf einem Gemälde mit der thronenden Gottesmutter und Heiligen in der Capella del
Castello zu Angera (Toesca, Abb. 118). Hier umschliesst ein kleinteiliger Lappen/ oder Perlenkreis eine aus Perlen gebildete
Rosette. Rosetten und vierpassförmige Blattkteuze weisen auch die gemalten Architekturfriese in dieser Kapelle auf (Toesca,
Abb. 111-119). - Das Adlermotiv in kreisrundem Medaillon (allerdings Doppeladler) findet sich beispielsweise auf dem
Mantel einer gemalten hl. Katharina auf einem Altarretabel im Museum zu Pisa (A. Venturi, Storia dell'arte italiana,
Bd. V, La pittura del Trecento, Abb. 77). - Aus Mittelitalien kennen wir Wandgemälde aus dem 11. Jahrhundert, welche
Gewänder mit Kreismustern darstellen, so hl. Frauen in der Apsis von S. Elia bei Nepi, 10./11. Jahrhundert (Vitzthum
und Volbach, S. 44, Abb. 25), und Priester und Heilige in der Unterkirche von S. demente in Rom, zweite Hälfte
1 I.Jahrhundert (a.a.O., S. 46, Tafel II, Abb. 28). - Treffen wir in Oberitalien auf einem Gemälde mit der Darstellung
des hl. Clemens in S. Francesco zu Lodi, an einem Thronüberwurf noch in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts Kreis/
muster an (Toesca, S. 185, Abb. 132), so sind das gewiss verspätete Erscheinungen, die zu den Ausnahmen zählen.

73 Zu den Gemälden in der Frauenkirche zu Brixen aus dem ersten Viertel des 13. Jahrhunderts siehe Garber, S. 89-99,
zum männlichen Brustbildnis im besonderen a.a.O., S. 92, Abb. 64: Das blaue Unterkleid ist mit weissen Doppelkreisen
übersät, in welche vierpassähnliche Blattkreuze eingelassen sind. Das rotbraune Oberkleid zeigt weisse Rautenmuster mit
denselben Blattkreuzen, die aber zwischen den einzelnen Kreuzblättern mit je einem weissen Punkt belebt sind. Ähnliche
Musterungen weisen auch andere männliche Brustbilder dieser Kirche auf (Garber, Abb. 65, 66 und 68). - Zu den Ge/
mälden in der Taufkirche zu Brixen aus der zweiten Hälfte des 13.Jahrhunderts siehe Garber, S. 99 und 103, Abb. 74:
Im Figurenfries der Nordwand ist der hl. Basilius in priesterlichem Ornat dargestellt. Dessen Kasel besitzt eine Musterung
von Doppelkreisen, welche sich berühren und eine kleine Füllung im Zentrum aufweisen. - Aus Osttirol seien noch die

Wandgemälde in der Nikolauskirche zu Windisch/Matrei aus der Mitte des 13.Jahrhunderts erwähnt mit einer hl. Félicitas,
welche ein Gewand, mit Blattkreuzen in Kreisen gemustert, trägt (Garber, S. 103, 107, Abb. 79). - An der Aussenwand
der Schlosskapelle zu Hocheppan, rechts des Eingangs, befindet sich ein hl. Christophorus, dessen Mantel mit schwarzen,
breitgelappten Blattkreuzen in weissen, rotgeränderten Kreisen gemustert ist. Nicht alle Kreise besitzen ein Blattkreuz.
Wie für die übrigen Gemälde von Hocheppan nimmt Garber (S. 69) auch für den Christophorus (Abb. 42) stillschweigend
das 12. Jahrhundert an.

200



füllungen sprechen73 - so spricht die Gesamtheit der Kriterien jedenfalls für das 12. und 13.Jahr/
hundert. Dafür, dass ein nach Byzanz gerichteter Geschmack zugrundeliegt - Venedig war mehr
nach Byzanz gerichtet, die Seidenstadt Lucca mehr nach dem westislamischen Gebiet von Sizi/
lien und Spanien74 -, sprechen in Piatta auch die dunklen, fast düsteren Farben, die violetten und
gedämpften roten Töne, liebten doch die byzantinischen Stoffe düstere Farben, vor allem die
blauen, violetten und roten Purpurfarben, von denen sich die Muster oft ungefärbt in Rohseide
abheben75, das bedeutet für die Malerei von Piatta: in grauweisser Farbe. Von Regensburger
Stoffen, welche der Musterung nach von Venedig abhängen76, kann der geographischen Lage
wegen kaum die Rede sein. Auch von sizilianischen kann man in diesem Zusammenhang nicht
reden, beruht doch der Begriff der « sizilianischen Stoffe», denen eine übertriebene Bedeutung bei/

gemessen wurde, auf einem historischen Missverständnis77.

Endlich haben die Gemäldefragmente auch mit der Gotik noch nichts zu tun, so irreführend
gerade die vierpassförmigen Blattkreuze und vielpassförmigen Rosetten zuerst wirken mögen.
Diese Ornamente finden sich ausser in erhaltenen Textilien und gemalten Stoffen der Wand/
und Buchmalerei auch als Rahmenverzierungen in der Wand/ und Glasmalerei vorgotischer
Zeit78.

Vergleichen wir endlich, was die Gotik im Bündner Oberland hervorgebracht hat, etwa die
Gemälde des Waltensburger Meisters im zweiten Drittel des 14. Jahrhunderts79, oder was sie im
Anschluss an Giotto im Tessin geschaffen hat80, etwa in Campione oder Brione/Verzasca, so
unterscheiden sie sich doch wesentlich von den Gemälden in Piatta. Die gedrungene Körperform
des Priesters Burchard, ihre Tektonik, die stark ornamental empfundenen Faltenrillen an den
Ärmeln und die konzentrischen Falten an den Beinen wurzeln noch ganz in der Romanik. In
der schweren Blockhaftigkeit der Gestalt fühlt man sich an die massigen Figuren italienischer
romanischer Plastik erinnert, wie sie uns im Dom zu Chur und im Zürcher Grossmünster ent/
gegentritt8l.

In einem Oberitaliener des ersten Drittels des 13.Jahrhunderts darf wohl auch der Maler ge/
sucht werden, der im Auftrag des im Jahre 1203 noch als plebanus genannten Dekans Burchard8l

73 Falke, S. 30: Kennzeichnend für das noch beschränkte Können der italienischen Musterzeichner ist die einfache

Musterung, ferner der Mangel an Innenzeichnung der Löwen. Das stärkere Naturgefühl der Italiener kommt namentlich
in den Adlern zum Ausdruck. In Piatta kann bei den Adlern kaum von einer besonderen Naturnähe die Rede sein.

74 Zu Venedig siehe Falke, S. 30. - Zu Lucca siehe Falke, S. 22, 25, 30, Abb. 149, 150, 152.
75 Falke, S. 26.
76 Falke, S. 32.
77 Falke, S. 23.
7S Abgesehen von den bereits in Anm. 71 (Lombardei) und Anm. 72 (Südtirol) genannten Beispiele aus den Wand/

maiereien seien noch folgende erwähnt: Zierblatt im Echternacher Codex des Escoriai, vor 1046, Falke, Abb. 136; Auf
der Dalmatik des hl. Stephan aufeinem Glasfenster in Le Mans, P. de Lasterey, L'architecture religieuse en France à Pépo/

que romane (Paris 1912), S. 559, Abb. 563; Muster auf Bettüberwurf eines Prunkbettes im Hortus deliciarum der Herrad

von Landsberg, 12. Jahrhundert, Heinrich Bergner, Handbuch der bürgerlichen Kunstaltertümer in Deutschland (Leip/
zig 1906), Abb. 445; Bildrahmen an einem Deckengemälde zu Schwarzrheindorf, 12.Jahrhundert, Heinrich Otte, Hand/
buch der kirchlichen Kunstarchäologie des deutschen Mittelalters, Bd. 2, 5. Aufl. (Leipzig 1885), Tafèl, S. 570/71;
Rahmen eines Grisaillefensters zu Heiligenkreuz, a.a.O., S.579; Thronüberwurf auf einer Miniatur mit der Darstellung
Erzbischofs Friedrich von Köln, Sammlung der Hieronymusbriefe, Dombibliothek Köln, 12.Jahrhundert, Braun, Litur/
gische Gewandung, S. 450, Abb. 215; Reliquienschrein des hl. Calmin in Mozac (Puy/de/Dome), Email von Limoges,
12. Jahrhundert; all die genannten Beispiele zeigen Kreuzblattmuster in Kreisen. Als Beispiele von Vielpässen seien genannt
ein Reiterstoff, Irak oder Ägypten, in Durham, 1 I.Jahrhundert, Falke, Abb. 137; Kelchtuch im Dom zu Halberstadt,
italienisch, 13.Jahrhundert, Falke, Abb. 251.

79 Poeschel, Graubünden, Bd.4, S. 323-330.
80 Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 2 (Frauenfeld 1947), S. 279, Abb. 243.
81 Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1 (Frauenfeld 1936), S. 232, Abb. 176/77 (Chur), undS. 228-230,

Abb. 171-173 (Zürich).
8» Vgl. Anm. 24.

201



dieses eindrucksvolle Votivbild zu Ehren der Gottesmutter samt seinem Stifter in etwas derb/

provinzieller Art gemalt hat und das die Restauration von 1954 abgedeckt und pietätvoll konser/
viert hat83.

83 Restaurator Sauter hat das Gemälde lediglich abgedeckt und konserviert, ohne etwas zu retuchieren oder zu ergänzen.

III.

Die Inschrift der romanischen Stifterfigur
Von P. ISO MÜLLER

Zunächst findet sich über dem Kopf des Stifters die Legende: BVRCHA(RDVS) DECAN
(VS), die offenbar den Namen und die Amtswürde des Dargestellten bezeichnet. Der Stifter

trägt einen Kelch, den ein grösseres Schriftband umrahmt: REGNV(M) CELESTE M(ICH) I
C(ON)FERAT I(N)CLITVS ISTE (Tafel 83, 84, Abb. 12,13). Der Satz dürfte etwa so zu
übersetzen sein : « Dieser berühmte Kelch hier (iste calix oder sanguis) möge mir das Himmelreich
verleihen.» Der Inhalt ist ganz biblisch/liturgisch. Regnum celeste findet sich unmittelbar in der

Heiligen Schrift \ Inclytus calix kann wenigstens inhaltlich auf die gleiche Quelle zurückgeführt
werden *. Hingegen ist inclytus sanguis nicht so leicht zu belegen, da die Liturgie nur sanguis
pretiosus, venerabilis, gloriosus, pius usw. kennt3. Wohl spricht der spanische Dichter Prudentius
(4./5.Jahrhundert) vom populus sanguinis inclyti (Cathemerinon 5, 37), aber im Zusammen/
hang ist hier vom auserwählten Volk der Juden die Rede4. Das Verbum conférât ist dem alten
Orationsstile sehr vertraut5. Ganz im Sinne des Mittellateins steht iste (calix), statt hie oder ille6.
Wie die mittelalterlichen Handschriften nichil für nihil bieten, so ist auch hier die Abkürzung
für mihi in michi aufzulösen, wie ja auch Burchardus statt Burcardus steht7. Der ganze Text um
den Kelch stammt kaum von einem älteren Kirchenschriftsteller, sondern eher von einem mittel/
alterlichen kirchlichen Dichter. Dafür spricht auch die Form des Satzes, der sich als nachklassi/
scher Pentameter zu erkennen gibt: Régnum celeste michi/conférât inclitus iste.

Besprechen wir hier gleich die Abkürzungen der Inschriften. Der gewöhnliche gerade und über/
geschriebene Strich bedeutet m oder n (vergleiche regnum, inclitus). In conférât benützte der
Maler gleichfalls eine alte Suspensionsmethode, wandte also nicht die im 12. Jahrhundert auf/
kommende, typisch tironische Note an8. Das fällt auf, weil die Inschrift auf der Oberkastelser
Madonna des 12. Jahrhunderts diese neue Kürzung bereits aufweist. Aber anderseits liess auch
noch Abt Conrad von Disentis 1237 in seinem Siegel seinen Namen noch ohne die genannte

1 Vgl. Matth. 16, 19; 2 Tim. 4, 18; Hebr. 12, 22. Dazu P. Bruylants, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien

(1940), S. 57-59.
1 Vgl. Ps. 115, 13 (calicem salutaris), Ps. 22,5 (calix inebrians). Dazu J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 2 (1948),

65-66, 242, 429.
3 G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins iI.Jahrhundert (1941), Nr. 889-894. - P. Bruy/

lants, Léonien, S. 585.
4 Patrologia latina 59, Sp. 821. Hinweis von Dr. W. Ehlers, Generalredaktor des Thesaurus linguae latinae, München.
5 P. Bruylants, Léonien, S. 89-91. - P. Bruylants, Oraisons du Missel i (1952), 225, mit vielen Belegen. Vgl. Cod.

Engelbergensis, Nr. 3, aus dem 12.Jahrhundert: Conférât iste liber, quod sis a crimine liber.
6 B. Linderbauer, Benedicti Regula Monachorum (1922), S. 271.
7 K. Strecker, Einführung in das Mittellatein (1929), S. 23. - J. Vielliard, Le Latin de l'époque mérovingienne (1927),

S. 76-78.
8 F. Steffens, Lateinische Paläographie (1909), S. XXXXIX. - R. Rauh, Paläographie der mainfränkischen Monumen/

talinschriften (München 1935), S. 23 (zu 1212).

202



Abkürzung ausschreiben9. In der Modernisierung der Buchstaben geht ja gewöhnlich die Hand/
schrift bzw. Malerei der mehr konservativeren Plastik voraus. Schon das Material bedingte das.

Eigene Abkürzungen waren die Ligaturen. Bis ins 12.Jahrhundert finden sich alte Buchstaben/
Verbindungen von Majuskeln öfters10. Unsere Inschrift weist nur das TE auf, das noch im Siegel
des Disentiser Abtes Walter von 1185 zu sehen ist, aber in dessen bischöflichen Siegel von 1206
fehlt".

Die Form der Schrift kann als « romanische Majuskeh bezeichnet werden. Es handelt sich um eine
im allgemeinen klare und saubere Darstellung, wie sie besonders seit Ende des 11.Jahrhunderts
üblich wird n. Am meisten fallen die auf den Kopf gestellten Formen von R und L auf. Die
Freude an solchen Umänderungen und an der Nachahmung oft komplizierter handschriftlicher
Vorbilder tritt besonders im Verlauf des 12. Jahrhunderts auf13. Bemerkenswert ist ferner das nicht
leicht zu lesende inclitus. Solche verschlungene und schwer zu enträtselnde Buchstabenfolgen be/
liebten in Frankreich und Westdeutschland seit dem 11.Jahrhundert und waren noch zu Anfang
des 13.Jahrhunderts in Übung14. Im Texte von Piatta sticht weiterhin das unziale Element her/
vor. Das unziale E steht sechsmal, das traditionelle eckige E nur einmal, dazu noch in der alten

Ligatur TE. Solche Doppelformen sind bezeichnend für das 11. und besonders das 12. Jahr/
hundert (vgl. Teppich von Bayeux, ca. 1080) I$. Auch die Handschriften der schweizerischen
Abteien Einsiedeln, Engelberg, Pfäfers, Schaffhausen bieten für die gleiche Zeit und noch bis
ins 12./13.Jahrhundert ein solches Nebeneinander von Buchstabenformen16. Unzial mutet auch
das M in der Abkürzung für michi an, das aus einem spitzen O und einem eleganten Schenkel
besteht. Solche und ähnliche M begegnen uns in französischen und deutschen Inschriften seit der
Mitte des 12. Jahrhunderts. Sie blieben auch noch im 13.Jahrhundert bestehen, obwohl schon kon/
kurrenziert durch andere Arten17. Eigenartig in Piatta ist das weder runde noch ganz eckige G.
Das eckige G kam seit Ende des 11. Jahrhunderts auf, zeigte aber schon anfangs solche Misch/
formen. Indirekt kam auch diese Form dem unzialen Stile entgegenl8. Diese Einflüsse unzialer
Natur geben unserer Inschrift einen bestimmten Charakter. Während in Rom unter antikem
Einfluss damals mehr die alte Kapitalis herrschte, gaben die Unzialbuchstaben den Inskriptionen
von Norditalien (Verona, Parma), von Frankreich und Westdeutschland ein typisches Gepräge.
Das Ringen der Kapitale und Unziale erreichte um 1200 seinen Höhepunkt, blieb aber noch
in der 1. Hälfte des 13.Jahrhunderts, bis dann in der 2. Hälfte die Unzialbuchstaben überwogen
und damit ein wesentliches Element der gotischen Schrift schufen'9.

Eigenartig präsentiert sich im Medelser Text das F mit seinem tiefherabfallenden Schulterbogen.
In Frankreich findet sich das gleiche F im 12.Jahrhundert (Vanxains, ca. 1136) und häufiger
im 13.Jahrhundert10. Das L unserer Inschrift wird das eine Mal klassisch eckig, das andere Mal
mit gebogenem Rücken/ und Fußstrich dargestellt. Letztere Form zeigt eine Reimser Inschrift
von 1198 ". Schweizerische Handschriften bieten sie ebenfalls und zwar meist im 12.Jahrhundert

9 Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 10 und (1944) S. 30-31. -
R. Rauh, S. 23 (zu 1212).

>° Steffens, S. XX.
11 Jahresbericht 1. c. (1911), S. 8 und (1936) S. 236-237-
" P. Deschamps, Etude sur la Paléographie des Inscriptions lapidaires de la fin de l'époque mérovingienne aux der/

nières années du XIIe siècle (Paris 1929), S. 35, 59.
"3 P. Deschamps, 59-60. - R. Rauh, 21, 28, jedoch nur für das N zu 1183-1200 und ungefähr 1288.
'4 P. Deschamps, 49. - R. Rauh, 15.
"5 P. Deschamps, 36, 65. - R. Rauh, 16.
16 A. Bruckner, Scriptoria medü aevi Helvetica i935ff, L, Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 17, 45, VIII., Tafel 42, 44.
'7 P. Deschamps, 41-43, 74 (Le Mans 1145, Narbonne 1151). -R.Rauh, 25-26(Würzburg, 1. Viertel 13.Jahrhundert).
18 P. Deschamps, 36-37, 70. - R. Rauh, 20. - Eckige G im 9.Jahrhundert siehe A. Bruckner, ScriptoriaII, Tafel48.
•9 P. Deschamps, 39, 50-52. - R. Rauh, 16, 29, 33 (Würzburg 1287, erste gotische Majuskelinschrift).

" P. Deschamps, 48, 69, Fig. 35.

" P. Deschamps, 72.

203



und dann noch im 12./13.Jahrhundert". Unser Text zeigt drei spitze V, aber kein eckiges. Die
spitze Form wird im 12. Jahrhundert häufiger13. Das R unseres Dokumentes ist gross und elegant
geformt (regnum, conférât), was allgemein seit dem 2.Viertel des 12.Jahrhunderts zu beobachten
ist24. Dass die Buchstaben überall zierlicher und leichter wurden, ist dem Einfluss der hand/
schriftlichen Codices zuzuschreiben und besonders in der 1. Hälfte des 13. Jahrhunderts auffällig15.

Sicher handelt es sich bei unserer Inschrift nicht um eine gotische Form, wie sie seit dem aus/
gehenden 13.Jahrhundert überall Verbreitung fand. Es fehlen die Verzierungen, die Doppel/
buchstaben, die geschlossenen Unzialbuchstaben, besonders C und E, deren Enden verbunden
wurden16. Im 14. Jahrhundert zeigen selbst die Glockeninschriften Graubündens durchweg diesen

typisch gotischen Charakter (Casti, Räzüns, Schanfigg, Schleuis, S. Vittore)17. Die Inschrift der
Glocke von Süs weist ein merkwürdig verziertes A auf, das in Frankreich erst 1224 in Narbonne
zu belegen ist18. Man wird also die Süser Kirchenglocke frühestens Mitte 13.Jahrhundert an/
setzen können. Die Glockeninschriften von Fideris, dann diejenigen des Vivianus in Igels (Sankt
Victor) und S. Vittore weisen alle das geschlossene unziale E auf19. Diese Form kommt vereinzelt

um 1200 in Frankreich vor (Reims 1198, Soissons 1212) und wird dort erst gegen Mitte des

13.Jahrhunderts allgemein30. In Deutschland finden wir wohl das geschlossene E in der Inschrift
des Würzburger Domes von 1212, welche aber eine vollständige Abschrift einer Pergament/
Urkunde darstellt und daher in ihrer Art einzigartig ist31. Alles in allem wird man unsere In/
schrift, die ja keine geschlossenen E oder C aufweist, eher früher datieren als die genannten Glocken
des 13.Jahrhunderts, um von denen des 14.Jahrhunderts zu schweigen.

Wenig ergiebig war der Vergleich mit den Siegeln unserer Gegenden. Die Siegel des Kon/
ventes und der Äbte von Disentis von 1237-1339 kennen zum Beispiel die Vermengung von
Kapitalis und Unzialis nicht, ebensowenig die Siegel der Churer Bischöfe, die noch zahlreich
erhalten sind31. Bei den Siegeln der Äbte von Schaffhausen scheint 1258 ein unziales M vor/
handen zu sein33.

Um sicher zu gehen, legten wir die Inschrift den Koryphäen der paläographischen Wissenschaft
vor. Paul Deschamps, conservateur en chef du Musée des Monuments français, Paris, äusserte
sich: «D'après les caractères de l'inscription elle me paraît être du milieu ou du troisième quart
du 12e siècle.» Für das damals führende und aufgeschlossene Frankreich ist diese Datierung be/

greiflieh. Universitätsprofessor Bernhard Bischoff in München, der uns auch in der Lesung der
Inschrift unterstützte, schrieb unabhängig davon: «Von der Schrift her plädiere ich für das 12.,
allenfalls das 12./13.Jahrhundert.» Ähnlich setzte Universitätsprofessor Léon Kern, Bern, die

Chronologie an: «Fin du 12e siècle ou la première moitié du I3ème siècle.» Alles in allem
wird man die Zeitspanne von 1150-1250 als Entstehungszeit vorschlagen dürfen.

Wer war nun in diesem Zeiträume des 12./13.Jahrhunderts dieser Stifter Burchardus Decanus?

Kein anderer als der 1203 in einer Urkunde erwähnte Borchardus Blebanus, der vor den rätischen

Zeugen Conradus de Sumovico und Walterus Praelatus de Ursaria auftritt und Pfarrer der

» A. Bruckner, Scriptoria I, Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 45, VIII., Tafel 8, 16, 32, 44-
*3 P. Deschamps, 47.
'4 P. Deschamps, 38, 78.
*5 P. Deschamps, 39, 46-48, 52.
*6 R.Rauh, 3 iff
J7 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler von Graubünden 1937/48, II, S. 208, III, S. 58, IV, 109, 176, V, 194.
î8 P. Deschamps, 66. - E. Poeschel, III, 525.
n E. Poeschel, II, S. 89, IV, S. 176, VI, S. 217.
3° P. Deschamps, 54, 69.
3" R. Rauh, 22-23, 30.
3s Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 8-14, (1936) S. 222-224, (T944)

S.28ff.
33 Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte (1949), S. 26of.

204



Disentiser Grosspfarrei war34. Plebanus, rätoromanisch plevon, hiessen 1251 die Pfarrherren von
Ilanz, Obersaxen und Truns35. Die Pfarrei Disentis war eine vom Kloster im 11./12. Jahrhundert
gegründete Eigenkirche. Der untere Teil des Turmes der Pfarrkirche stammt noch aus dieser
Zeit36. 1203 umfasste diese Urpfarrei noch Tavetsch und Medels. Ersteres erhielt 1205 eine eigene
Kirche zu Ehren des hl. Vigil, letzteres trennte sich sogar erst im Jahre 1500 als eigenes Pfarrei/
gebiet ab. Borchardus war also geistlicher Hirte der ganzen Sursassiala, die sich vom Russeiner/
felsen bis zum See auf der Oberalp erstreckte37.

Sprachgeschichtlich bietet die Gleichsetzung Burchardus Borchardus keine Schwierigkeiten.
Die Urkunde von 1203 weist nicht das beste Latein auf, weshalb das naheliegende Borchardus
für Burchardus verständlich ist, zumal der geistliche Schreiber der Urkunde seine Walliser Mund/
art gerne mitsprechen liess. Die Vorliebe für o zeigt sich auch in Ludovicus und Olricus38. Für
eine Inschrift an öffentlicher Stelle, ja sogar in der Kirche, wurde mehr Sorgfalt und lateinische
Form gefordert. Freilich ist der Pfarrer nun zum Dekan vorgerückt. Gerade in dieser Zeit begegnen
uns im Bistum Chur die Landdekane, die decani rurales, so 1213 ein Lanfrancus decanus in
Poschiavo39. Damit ist nicht gesagt, dass diese kirchliche Institution erst damals entstanden ist.
Die so ausgedehnte Diözese Chur, die in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts eine ganz bedeutende

Zahl von Kirchen und Gütern besass, wie es uns die sogenannte Divisio und das Reichsurbar
belegen, wird wohl schon früher ihre Gebiete in Dekanien eingeteilt haben. Die Dekane waren
die Stellvertreter des Bischofs, dessen Verordnungen sie bekannt machten. Sie führten eine gewisse
Aufsicht über den Klerus. Unser Dekan Burchard war über die ganze Surselva gestellt, die sich

vom Flimserwald bis zur Furkahöhe erstreckte. Soweit bis jetzt Material vorliegt, ist Burchard der

erste mit Namen bekannte Dekan dieses Gebietes. Als nächster Amtsnachfolger ist für 1357
«Herr Jacob von Buchorn, Tegan ob dem Flimwald» nachgewiesen40. Wir können uns lebhaft
vorstellen, warum Pfarrer Burchard an diese Stelle vorrückte. Seine intimen Beziehungen zur
Abtei Disentis, die Gründung der Tavetscher Kirche und wohl auch Verdienste um die Medelser
Talkirche mögen in den ersten Jahrzehnten des 13.Jahrhunderts diese Auszeichnung veranlasst
haben.

Dass unser Burchard Dekan der Surselva und nicht des Churer Domkapitels war, bestätigt auch die
Liste der Churer Dekane, die weder für das 12. noch für das 13. Jahrhundert den Namen Burchard
aufweist41. Wir kennen nur zwei Pröpste dieses Namens aus dieser Zeitspanne41. Eher wäre mög/
lieh, dass unser Dekan mit dem Archidiakon Burchardus identisch wäre, der 1237 in einer Ur/
künde, die Churwalden betrifft, auftritt43. Aber letzterer scheint doch eher im Gebiet von Chur
sein Amt ausgeübt zu haben. Zudem gibt es viele Persönlichkeiten, die den Namen Burchard
führten, so dass eine Identifikation nicht ohne weiteres anzunehmen ist44. Unser Dekan ist auch

34 I. Müller, Der Passverkehr über Furka-Oberalp um 1200. Blätter aus der Walliser Geschichte X, Bd. 5 (1950), 402»

408, 424. - Meyer/Perret, Bündner Urkundenbuch 2 (1952), S. 16-17.
35 H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 2. Dazu J. Jud im Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesell/

schaft von Graubünden (1919), S. 19, 25-26.
3« E. Poeschel, V, S. 84.
37 Näheres: Bündner Monatsblatt (1942), S. 51-54.
38 I. Müller, Passverkehr, 1. c. 423-424.
39 Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 66. Dazu Th. v. Mohr, Codex dipi. I, S. 358, zu 1260: Heliam, decanum in

Vatz. - Eine Fälschung des 13./14. Jahrhunderts ist die Urkunde von 1186, welche die Dekanate Engadin und Vintschgau
erwähnt. Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 341. - Zum Ganzen Ströbele im Jahrbuch für Schweizerische Geschichte,

30 (1905), I02f. und bes. Wicker H., St. Peter in Zürich, 1955, S. 45-48, 78.
4° H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 83.
4» D. Tuor, Domherren, S. 28 Jahresbericht der Historisch/antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, 1904).
4* Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 1. - H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 4, 6.
43 Th. v.Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 325, Nr. 213.
44 Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 258, zu 1161: Necrologium Curiense ed. Juvalt (1867), S. 144, zu 1172. Dazu

Bündner Urkundenbuch I. S. 406 (Register).

»7 205



nicht Dekan des Klosters gewesen. Wohl gab es dort einen Mönch dieses Namens, der 1213 als

Abt belegt ist45. Indes weist nichts auf dem Stifterbilde wie auf der Legende auf einen Benedik/
tiner hin. Zudem hiessen in Disentis nur fremde Obere Dekan, so Lanfrank, der 1251 mit seinem
Bruder Anton de Carnisio dem Kloster von der Kurie aufgedrängt wurde46. Die klösterlichen
Würdenträger nach dem Abte nannten sich custos, so noch 1251 Henricus custos47.

Eine letzte Frage: Besagt die Inschrift etwas Besonderes für die Geistigkeit des Dekans Burchard?
In sich stellt sie einen rein persönlichen Wunsch dar (mihi conférât). Der Stifter wollte keine dog/
matische Wahrheit betonen, sondern setzte die reale Gegenwart Christi als selbstverständlich vor/
aus. Er preist nur den Kelch, nicht die Hostie, weil ersterer für das Opfer charakteristischer ist.
Zudem begann die grosse Elevation der Hostie erst vereinzelt im 13.Jahrhundert48. Dekan
Burchard ist es einfach um die Bedeutung des eucharistischen Opfers zu tun, vielleicht jedoch
besonders um die Verehrung des hl. Blutes. Deshalb hält er nicht nur den Kelch als typisches
Amtssymbol des Priesters in Händen, sondern weist noch mit bezeichnender Gebärde und be/
sonderer Legende auf ihn hin (iste hic). In dieser Richtung zeigte schon die wachsende Kreuz/
Verehrung des 9./10.Jahrhunderts49. Seitdem Berengar von Tours im 1 I.Jahrhundert an der
wirklichen Gegenwart Christi gezweifelt hatte, wuchs der Glaube daran erst recht. Daher die
vielen Erzählungen von Blutwundern dieser Zeit50. Neuerdings zweifelten die Albigenser die
Eucharistie an, weshalb das 4. Laterankonzil von 1215 die Transsubstantiatio in der Eucharistie
unterstrich. Das war in eben jenen Jahren, in welchen Dekan Burchard, für den es nie einen
Zweifel an der realen Gegenwart Christi gab, sein Stifterbild malen liess.

45 I. Müller, Passverkehr, 1. c. 424-430.
46 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942), 128-129, 269.
47 Bündner Monatsblatt (1954), S. 410.
48 J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 2 (1948), 248 f, 252. - J. Brinktrine, Die hl. Messe (1950), S. 207-209.
49 Schmitz/Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 360, 369, 378/79, 385, 391. - G. Schnürer, Kirche

und Kultur im Mittelalter 2 (1926), S. 83, 214-215.
5° P. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters (1938), S. 117fr., S. 125 über Münster in Graubünden.

S. 82, 89, 180 über die Albigenser undWaldenser.

Herkunft der Abbildungen:
Phot. Decurtins, Disentis, Abb. 3, 4, 8, 9, 10, 12.
Phot. J. Geiger, Flims, Abb. 1, 2.
Phot. F. X. Sauter, Rorschach, Abb. 11, 13, 14.
Phot. X. Stockli Söhne, Stans, Abb. 5, 6, 7.

206



Tafel 7g

ir

%?
ri->>

,:.--.¦

~^* g.

/-

WAmm ±
,.-

*
:..**•{

>. ¦ '

I Die Kirche von Südosten gesehen, nach der Restaurierung
2 Das Kircheninnere nach der Restaurierung

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



Tafel 80

\

fk

.-

§6

Q

\7

mT

^ "^ *¦ -.<.r. ri-.r.,.,. -cer

* rr r:r :

J Gesamtansicht der drei abgedeckten Gemäldeschichten

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



f^
Tafel 81

>

¦^»
¦-._,

-\

Q
,1 éfff^S^

n
wWWWWWWWWWWWWWWWW\

;

¦

\

Ï7Y 7

a
o>

<3

y
V

.*.-.<
'

n
2?ZT. i

17171,1
I I I I I

4 Engel der obersten Gemäldeschicht
5 Parde, Kapelle St-Roc. Hl. Rochus, von Hans Ardüser, um 1692

6 Parde, Kapelle St-Roc. Muttergottes, von Hans Ardüser, um 1692

7 Parde, Kapelle St-Roc. Apostel, von Hans Ardüser, um 1692

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



H

w*%
~*>

Ç-

.4m.mÉÊBËr

Y-

iâ

t.-

.S'

r -

«t

*{ '

I *t

y

'

f.H>.

^

Y..

i • ^ ¦ m S %Mr

TK.
H'T

.-:..

8 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Jakobus, von Antonio de Tradate, um 1510

9 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Sebastian, von Antonio de Tradate (Fragment)
10 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Rochus mit Engel (Fragment), von Antonio de Tradate

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



V

.::

O
4irf r

77 Ausschnitt aus Abbildung 8

72 Unterste, romanische Gemäldeschicht. Dekan Burkardus vor Maria 1. Drittel
des 13. Jahrhunderts

DIE PFARRKIRCHE ST. MARTIN ZU PLATTAIM MEDELSERTAL

**K« « -

T~-

f *C
*&****»,

.«J

5¦

/
Em Jfw

fe ' Y' - ; _

S

«A «

H



Tafel 84

I :SW

p»
"V'

V,

\J
£V*

1 T IM " ¦ "

v j» » i r 1

Ly<;
Stf:

- r r. I

r'TÉJ 1 1 1 *J^^*^

3* M¦<r **

.^" iv %iv
S£>.

4,.

y
¦ -17

»»* .'

^
^ftiN^

u
13 Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemälde
14 Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemälde

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL


	Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)
	Einleitung
	Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik
	Die Inschriften der romanischen Stifterfigur

	Anhang

