Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 4

Artikel: Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubiinden)
Autor: Sulser, Walther / Steinmann, Othmar / Mller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Pfarrkirche St.Martin zu Platta im Medelsertal
(Graubiinden)

L. Einleitung, von Walther Sulser
II. Abgedeckte Gemilde der Renaissance, Spitgotik und Romanik, von Othmar Steinmann
III. Die Inschrift der romanischen Stifterfigur, von P. Iso Miiller

TAFELN 79-84

L

Einleitung
Von WALTHER SULSER

Wenige Schritte siidlich des gefihrlichen Lawinenhanges der «Stagias de Plattas», aber ge-
schiitzt durch eine kleine Felskuppe, stand schon seit dem frithen Mittelalter die Talkirche der
Val Medel dem hl. Martin geweiht (1380 m ii. M.), wie so zahlreiche Kirchen des Biindnerlandes.
Heute liegt sie etwas abseits und unterhalb der neuen Lukmanierstrasse (Tafel 79, Abb. 1), doch
einstmals fiihrte die vielleicht schon von den Rémern, sicher aber im Mittelalter benutzte PaBstrasse
an ihrem Westeingang vorbei iiber die sogenannte « Rmerbriicke» nach Mutschnengia und hoch
iiber der Medelserschlucht nach dem Kloster Disentis-Mustér.

Uber die baus und kunstgeschichtlichen Untersuchungen, die anlisslich der Restautierung
von 1953/54 durchgefiihrt werden konnten, wurde von mir schon in dieser Zeitschrift kurz
berichtet (ZAK 1954/55, S. 179/80). Erginzend sei noch beigefiigt:

Das Biindner Oberland ist gar reich an kleinen und grossen Barockkirchen, deren Kénigin die
Stiftskirche von Disentis darstellt, und dennoch ist man iiberrascht, wenn man die dusserlich so
schlichte, 1744 konsekrierte Barockkirche von Platta betritt (Tafel 79, Abb. 2). Die Stukkierung
des durch ein Tonnengewdlbe mit Stichkappen echt iiberwslbten Schiffes beschrinkt sich auf
ein reich profiliertes Hauptgesims, Kompositenkapitelle iiber den Wandlesenen und die Gurt.
bogen, steigert sich dann in den beiden Seitenkapellen und erreicht im Chor ihren Héhepunkt.
Thre Witkung wird gehoben durch leichte Tonungen: rosa, hellockergelb, blassgriin und grau.
Auf dem Strahlenkranz rings um die Taube des hl. Geistes iiber dem Hochaltar funkeln einzelne
Bergkristalle, an denen dieses Tal so reich ist. Durch Beseitigung der Leimfarbanstriche kommen
Stuck und originale Farbténe wieder zur Geltung. Mit Recht wurde der Erbauer dieser Kirche,
Pfarrer und bischéflicher Vikar Johannes de Capeder, am Fusse der Chorstufen beigesetzt. Die
ritoromanische Grabinschrift auf der 1954 wiedergefundenen Platte lautet:

CAU EI SETERAU
IL REVM, SIG. SIG.
VICARY F° JOANS DE
CAPEdER STAUS VICA

25 189



RY 23 ONS FARER 32

ONS VEGLS $6 - MORTS

IL ON 1762 ILS 10 dE
IENER dIAUS HAGI SI
OLMA ROGEI - dIU P(ER)
EL VUS CHE LEGIS (QUEI)
(dIA)US dETI IL (RUAUS)

Uber die 1506 geweihte, spitgotische Vorgingerin der heutigen Kirche siehe ZAK, a.2.0.,
und Poeschel, Kdm. Graubiinden V, S.130, ebenso iiber die romanische Kirche, deren Turm
heute noch steht.

IL

Abgedeckte Gemilde der Renaissance, Spitgotik und Romanik
Von OTHMAR STEINMANN

A. FRAGMENTE DER RENAISSANCE

(von Hans Ardiiser, um 1592)

Anlisslich der Kirchentestauration von 1954 zu Platta im Medelsertal (Kt. Graubiinden)
wurden hinter dem siidlichen Seitenaltar an der Schildmauer des Chorbogens von Restaurator
F. X. Sauter, unter Leitung von Architekt W. Sulser, drei Gemildeschichten abgedeckt (Tafel
80, Abb. 3). Die oberste zeigt den Ansatz einer illusionistisch gemalten Archivolte. Diese markiert
einen dem jetzigen barocken Chorbogen zeitlich vorausgehenden, der niedriger war als dieser.
Die Archivolte ruht auf einem perspektivisch mangelhaft gemalten Kimpfergesims und be-
steht aus einem breiten dusseren Rahmen, einem schmalen inneren und einem dazwischenliegenden
Fries. Dieser weist auf weissem Grund eine Rosette und anschliessend eine mit Blittern, Trauben
und andern Friichten behangene Blattspirale auf. Rechts von der Archivolte steht auf einer ge-
malten Konsole ein Engel in enganliegenden, beinahe faltenlosen Gewindern, einer langen Armel.
tunika von dunkler Ockerfarbe und einem kiirzeren, irmellosen und gegiirteten Rock von dunkels
roter Farbe dariiber. Der Engel blist in eine mit einer Wappenfahne behangene Posaune wohl
zum letzten Gericht. Dieses war vermutlich iiber dem Chorbogen dargestellt, wie es an dieser
Stelle auch in andern Kirchen zu finden ist (Tafel 81, Abb. 4)*. Die perspektivisch gemalte
Konsole, auf welcher der Engel steht, ist als Maske mit rollenden Augen und weit herausgestreck-
ter, strickihnlich gedrehter Zunge dargestellt. Das Maul des grotesken Kopfes ist mit zwei gegen-
einander gestellten Akanthusblittern stilisiert. Die Archivolte ist in hellen Ockerténen und roten
Konturen, die Rosette im nimlichen Ocker und dunklen Konturen, die Spirale in Rot und die
Blitter daran in griiner Farbe ausgefiihrt.

Die Archivolte mit den zarten, ungebrochenen und schén gerundeten Spiralen, die Masken~
konsole mit dem Akanthusblitter.Riissel lebt aus dem Geist der Renaissance, und auch der Engel
mit dem sozusagen faltenlosen Gewand (nur an den Fiissen staut sich der Stoff der Tunika) hat
in seiner natiitlichen und gelésten Haltung die Spitgotik, die in Graubiinden noch das ganze
16. Jahrhundert hindurch nachlebt, hinter sich gelassen. Auch ohne andere Kenntnisse kénnten

! Zum Beispiel in der zu Platta gehdrenden Filialkirche von Curaglia, hchstwahrscheinlich von Joh. Jakob Riegg in
der Zeit um 1700 gemalt. Die Malereien wurden 1943 von Firma X. Stockli Sohne, Stans, abgedeckt und restauriert, werden
aber im Nachtrag von E. Poeschel, Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. 7, (Basel 1948) (zit.: Poeschel,
Graubiinden), nicht erwihnt. Zum Maler Riegg selbst siche Poeschel, Graubiinden, Bd. 1, S. 205 und 222; Bd. 4 und §
passim. Das Bild von Curaglia wurde vermutlich von jenem in Platta angeregt.

190



wir annehmen, dass diese Malerei, der kunsttopographischen Lage Plattas entsprechend, gegen
das Ende des 16.Jahrhunderts oder im ersten Drittel des 17.Jahrhunderts entstanden ist .

Nun bestehen aber ganz eindeutige formale Beziehungen dieser Malerei zu jener, welche 1943
in der Kapelle St. Rochus zu Parde, einem zum Sprengel Platta gehsrenden Weiler, abgedeckt
und restauriert worden ist (Tafel 81, Abb. §-7) 3. Die Kapelle wurde 1592 geweiht*, An beiden
Orten stimmen die derb-primitiven Hinde und Fiisse der Figuren, das unsichere, fast schwebende
Dahinschreiten und die mit wenig Strichen gezeichneten, fast faltenlosen Gewinder iiberein.
Besonders sind der Engel des hl. Rochus und der Evangelist Matthius von Parde mit dem Po-
saunenengel von Platta diesbeziiglich zu vergleichen, ferner die Rosette der Archivolte von Platta
mit jener bei der Gottesmutter in Parde. Auch der untere Konsolenabschluss von Platta, wo die-
ser als Maul und Zunge gedeutet ist, findet in Parde eine Entsprechung in den Abschliissen der
als Gewsdlbetriger gemalten Wandkonsolen. Hier behalten aber die gegenstindigen Akanthus-
blitter und die daraus herabhingenden gedrehten Stengel ihre vegetabile Bedeutung. In diesen
Malereien offenbart sich der unverkennbare Stil des unbefangen primitiven Biindner Malers Hans
Ardiiser. Auf diese Weise bekundet er sich in den signierten und datierten Werken im «Ritter.
saal» des Schlosses Riziins von 15895, im Schléssli zu Parpan von 1591 ° und am Fliigelaltar
von 1601 in Villa im Lugnez?”. In den Fenstergewinden des Schléssli zu Parpan finden wir vor
allem auch die zarten, ungebrochenen Blatt- und Fruchtranken von Platta in ganz dhnlicher Form
wieder®, Zum Vergleich konnten schliesslich die Ardiiser unbestritten zugeschriebenen Malereien
am Geesschen Hause zu Scharans von 1605 und im Saal des ehemals Capolschen Hauses zu
Andeer von 1614 herangezogen werden °.

Wir gehen in der Annahme kaum fehl, wenn wir die Entstehungszeit der Malerei von Platta
mit jener im benachbarten Parde zusammenbringen, welche bei der Kapellenweihe von 1592
bereits ausgefiihrt wat ™.

In den folgenden Jahrzehnten malte noch ein anderer Maler im Pfarrsprengel von Platta und
im Biindner Oberland: Hans Jakob Greutter von Brixen ™. Der blosse Vergleich zeigt aber,
dass er als Urheber dieser Malerei nicht in Frage kommt. Hans Ardiiser verkérpert den Renais
sancestil viel reiner und ungemischter, wenn auch in einer recht amiisant biuerisch-lindlichen
Ungelenkheit der Figuren, wihrend Hans Jakob Greutter bei allen Anleihen beim neuen Re-

2 Die vorziiglichen Renaissancealtire, der Laurentius-Altar in der Kathedrale zu Chur von 1545 (Poeschel, Graubiinden,
Bd. 7, S. 123-126) und der Castelberger Altar in der Klosterkirche Disentis von 1572 (Poeschel, Graubiinden, Bd. s,
S. s0—s2), diirfen als Ausnahmen von der Regel gelten. Die Renaissance-Elemente in den spitgotischen Gemilden von
Platta, welche im zweiten Teil dieses Aufsatzes besprochen werden, erkliren sich aus der Herkunft des Malers Tradate aus
dem Tessin, wo der neue Geist friiher eindrang als nordlich der Alpen, und besonders in den nérdlichen Alpentilern, Da.
gegen zeigen die im folgenden behandelten Maler Ardiiser und Greutter die Entwicklung bei der landliufigen Malerei.
Greutter, in Graubiinden im ersten Drittel des 17. Jahthundetts wirkend, zeigt in seinem Fliigelaltirchen zu Mutschnengia
(Poeschel, Graubiinden, Bd. s, S. 142-144) deutlich, wie sich noch jetzt die gotische Grundstruktur des Fliigelaltars mit
der Dekoration und Raumdarstellung der Renaissance verbindet. Ardiiser dagegen, der zeitlich etwas friiher auftritt, vertritt
die Stilelemente der Renaissance in reinerer Form, wenn er in Villa auch ein gemaltes Fliigelaltirchen schuf. Vgl. Anm. 6.

3 Vgl. Poeschel, Graubiinden, Bd. 7, S. 451, Abb. 471 und 472 (Nachtrag).

4 Poeschel, Graubiinden, Bd. s, S. 14s.

5 Poeschel, Graubiinden, Bd. 3, S. 74f.

6 Poeschel, Graubiinden, Bd. 1, Abb. 86; Bd. 2, S. 261f.

7 Poeschel, Graubiinden, Bd. 4, S. 264: Das aus lauter gemalten Tafeln zusammengesetzte Altirchen eignet sich beson.
ders gut zur Kenntnis des Figurenstils.

8 Poeschel, Graubiinden, Bd. 1, Abb. 86.

9 Poeschel, Graubiinden, Bd. 3, S. 136f. (Scharans); Bd. s, S. 190f. (Andeer), Abb. 205 und 206.

10 Das beweisen die Konsekrationskreuze, welche, wie es sich gerade traf, auf die Heiligengestalten gemalt wurden. Vgl.
Poeschel, Graubiinden, Bd. 7, S. 451 (Nachtrag).

1t Im Pfarrsprengel Platta das Altirchen von Mutschnengia, 1605 (Poeschel, Graubiinden, Bd. §, S. 142f. und Abb.
157£). Zu Greutter im allgemeinen und seinen Werken in Graubiinden siehe die Hinweise in: Poeschel, Graubiinden,
Bd. 1, Register.

191



naissancestil in den Gewindern und Figuren das Erbe der Spitgotik noch nicht ganz abgestreift
hat und vor allem auch eleganter und gekonnter wirkt als Ardiiser. Die Malerei Ardiisers steht
zeitlich zwischen der Rokoko-Ausstattung der Kirche aus der Mitte des 18.Jahrhunderts und
der Malerei der zweiten Schicht, welche, wie schon die grundverschiedene Farb, und Form.
gebung beweist, einem andern Stilkreis angehért.

B. SPATGOTIK

(von Antonio de Tradate, um 1510)

Die Malerei dieser zweiten Schicht reicht bis in die Hohe des Archivoltenansatzes Ardiisers
und iiberspannt die ganze Breite der eingezogenen Schildwand des Chorbogens. Sie war wohl als
eine Art gemaltes Retabel zum spitgotischen Altartisch, der tiefer lag, gedacht und ist als ein
Ttiptychon von drei illusionistischen Nischen mit je einem Heiligen und einer die drei Nischen
zusammenfassenden Umrahmung gestaltet. Dabeti ist die gotisierende Umrahmung mit gereihten
Krabben am Rand und mit Fischblasen als Zwickelfiillungen und die antikisierende, gemalte
Halbrundnische der Figur eine merkwiirdige Verbindung eingegangen. Diese Verbindung ist zu
Beginn des 16.Jahrhunderts, als die Renaissance im Kanton Tessin ™ und bald auch nérdlich
der Alpen Fuss fasste 3, bei einem Tessiner Maler, um den es sich hier ohne Zweifel handel,
leicht verstindlich. Es diirfte Antonius de Tradate von Locarno sein, der 1510 in Curaglia, in dem
zur Pfarrei Platta gehorenden grossten Dorf des Tales Medel, an einem Haus ein Fassadenbild,
ebenfalls in der Gestalt eines Triptychons und in der dhnlichen Verbindung von renaissance-
missigen Halbrundnischen und gotisierenden Umrahmungen, geschaffen hat™. Die Seregnesen,
als deren Nachliufer Tradate gelten kann®, die wie Tradate sowohl im Tessin als auch im Biind~
ner Oberland gemalt haben ™, sind in der zweiten Hilfte des 15.Jahrhunderts noch durchaus
dem gotischen Formenschatz verpflichtet. .

In Platta sind in den drei Nischen der hl. Jakobus d. A.. (Tafeln 82/83, Abb. 8, 11), der hl. Seba-
stian (Tafel 82, Abb. 9) und der hl. Rochus (Tafel 82, Abb. 10) dargestellt. Wihrend der Heilige
von Compostela fast vollstindig erhalten ist, sind die beiden Pestheiligen samt den Nischen von
den oberen Umrahmungen bis zur Brusthéhe weggeschlagen. Ikonographisch ist beim hl. Rochus
bemerkenswert, dass das Engelchen nicht nur, wie gewdhnlich, auf die Pestbeule hinweist, son.
dern diese mit einer Tinktur und mittels eines Pinsels behandelt. Fiir die Zuschreibung an Tradate
sprechen ausser den schon genannten Griinden auch der Stil der Gestalten selbst. So steht der
hl. Jakobus in Platta, abgesehen von der Handgebirde, in vollkommen gleich frontaler und steifer
Haltung in der Nische wie die beiden weiblichen Heiligen Katharina und Luzia in Curaglia,
und die lingsovalen Gesichter dieser Heiligen gleichen sich in Blick und Ausdruck, der eine
etwas schablonenhafte Gleichfsrmigkeit besitzt. Auch der anatomisch ganz unbeholfen gebildete
Kaorper des hl. Sebastian mit den kriftig ausgezogenen Konturen, vor allem die Beine, stimmen
mit Christus am Kreuz beim Bild des Tradate in Curaglia auffallend iiberein, und die Fiisse mit

12 Frithrenaissancefassade von San Lorenzo Lugano 1517. Die Gemilde B. Luinis in S. Maria degli Angioli, Lugano
1529 und 1530.

13 Zum Beispiel der Hof des Ritterschen Palastes in Luzern von 1556-1561 im Friihrenaissancestil (!). — A. Reinle,
Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern, Bd. 2 (Basel 1953), S. 300-318, Abb. 225-237.

14 Poeschel, Graubiinden, Bd. 5, S. 139, Abb. 152.

15 Poeschel, Graubiinden, Bd. 1, S. 112.

16 Christoforo und Nicolao da Seregno in der Pfarrkirche zu Rossura (1463). — P. Bianconi und A. Janner, Arte in
Leventina (Bellinzona 1939), S. 54; Nicolao da Seregno in der A psis von S.Nicolao zu Giornico (1478), 2.2.0., S. s4f,
und anderes mehr. Dazu vgl. P. Bianconi, Inventario delle cose d’arte e di antichitd, I, Leventina, Blenio, Riviera (Bellin
zona 1948), S.84—88. Ferner P. Bianconi, La Pittura Mediavale nel Cantone Ticino, I, (Bellinzona 1936), S. 28ff. — Uber
die Seregnesen in Graubiinden siehe Poeschel, Graubiinden, Bd. 1, S. r11f.

192



den durch gerade Parallelstriche angedeuteten Zehen des hl. Sebastian in Platta finden sich auch
beim hl. Johannes unter dem Kreuz in Curaglia. Die sowohl in Platta als auch in Curaglia
verwendeten Perlrethen an den Gewandsiumen und Nimben etscheinen als ein Etbe jener Perl.
kreismuster der romanischen Malerei, wie Tradate sic auch in Platta gesehen und im Auftrag
einer Generation iibermalt hat, die einem neuen Stil huldigte, dem der Spitgotik. Diese erfreute
sich grosser Volkstiimlichkeit und brachte auch Platta einen Umbau der Kirche . Die innere
siidliche Lingswand dieser spitgotischen Kirche, die Architekt Sulser festgestellt hat ™, trug ein
Dreikinigsbild, von dem nur ein diirftiges Fragment mit dem reitenden Mohrenkénig erhalten
und sichtbar gemacht ist ™. Es diirfte auch von Tradate gemalt worden sein und schliesst sich an
jene interessanten Dreikénigsbilder an, welche die Seregnesen einige Jahrzehnte frither in St. Euse-
bius zu Brigels und in St. Agatha zu Disentis nach italienischen Vorbildern in volkstiimlich-
epischer Erzihlerfreude gemalt hatten . Allem Anschein nach stammt auch das monumentale
Christopborusbild an der siidlichen Aussenwand, welches in den unteren Partien leicht erginzt
und im iibrigen diskret restauriert worden ist, von Antonio de Tradate™.

C. DAS ROMANISCHE GEMALDE

1. Bildbeschreibung und Rekonstruktionsversuch

Unter der spitgotischen Schicht erschien noch eine tieferliegende mit Resten eines Gemildes
(Tafel 83, Abb. 12), welches als Temperafresko ausgefithrt worden war, das heisst mittels einer
Emulsion als Bindemittel fiir die Mineralfarben auf den nassen Verputz*. Auf der rechten Seite
(bildlinks) steht ein robuster Priester in Dreiviertelsansicht in vollem Ornat (Albe, Kasel, Stola,
Manipel), erhebt mit der rechten, auffallend zarten Hand einen Kelch bis in die Augenhshe
empor und hilt in der linken Hand ein auf den Kelch bezogenes, weisses Schriftband, das hinauf-
und wieder herunterflatternd diesen sinnvoll umrahmt. Der interessanten Inschrift ist eine beson-
dere Abhandlung gewidmet®. Eine weitere Inschrift verliuft horizontal iiber das Haupt des
Priesters hinweg und bezeichnet diesen als BURCH(ARDUS) DECAN(US) (Tafel 84,
Abb. 13). Seine Personlichkeit ist historisch fassbar *. Die letzten Buchstaben der beiden unter.
einandergestellten Worter verlaufen sich in die siidliche Lingswand der Kirche und lassen ver-
muten, dass das ganze Gemilde tiefer in die Wand hineinreicht als um die Dicke des der Siid-
wand an dieser Stelle vorgeblendeten barocken Pilasters, und dass die urspriingliche Flucht der
Siidwand folglich hinter der jetzigen lag. Auch die Gestalt des Priesters selbst wird jetzt vom
barocken Pilaster von der linken Schulter an senkrecht hinunter iiberschnitten. So wire der Kopf,
wire er vorhanden, gerade noch sichtbar. Doch ist dieser in seinem ganzen Umfang bis auf einen
kleinen Streifen am Scheitel weggeschlagen. Man méchte diese scheinbar berechnete Zerstsrung
nicht so sehr dem Zufall als vielmehr boser Absicht zuschreiben. Einen Nimbus trug der Kopf

17 Die Spiitgotik mit ihren unzihligen Kirchens, Chor- und Altarbauten war in Graubiinden von einer ihnlich volks-
tiimlichen Begeisterung und Kunstfreude getragen, wie spiiter in den katholischen Tilern nochmals der Barock. Das Kunst.
inventar E. Poeschels belegt diese Tatsache geniigend.

18 Siche dariiber den Bericht von W. Sulser in ZAK (1954/55), S. 179/80.

19 Das Bild lag unter zwei Verputzschichten ungefihr 3 cm unter der jetzigen Wandflucht.

20 Poeschel, Graubiinden, Bd. 4, S. 358, Abb. 426 (Brigels). — Poeschel, Graubiinden, Bd. s, S. ro3f. und Bd. 1,
Abb. 52 (Disentis). - Eine ihnliche Anbetung der Magier von den Seregnesen befindet sich auch in der sogenannten
Totenkapelle zu Semione (Bleniotal). Siche P. Bianconi, Arte in Val Blenio (Bellinzona 1944), S. 37, Abb. 11.

a1 Vgl. dazu auch Poeschel, Graubiinden, Bd. s, S. 132, Abb. 144.

22 Mitteilung von Restaurator X. Sauter. Als Bindemittel dient nach Herrn Sauters Mitteilung Kasein und veneziani
sches Terpentin.

23 Siehe Aufsatz von Dr. P, Iso Miiller, unten, S. 202-206.

2 Als «plebanusy im Jahre 1203 genannt. Siche unten, S. 204 f.

193



nicht. Es handelt sich also um einen zur Entstehungszeit des Bildes wohl noch lebenden Stifter
eines ganzen Votivbildes, das sich im wesentlichen rekonstruieren lisst. Auch in den unteren
Partien, von den Fiissen bis zu den Hiiften, erlitt die Gestalt gegen die Wand hin betrichtliche
Schiden. So gingen die Partie des rechten Beines samt Schuh und Albe, ferner das Ende der
Stola und ein Stiick der Kasel und des Manipels verloren. Die vorhandenen Teile geniigen gerade
noch, um eine Vorstellung von der ganzen Priestergestalt und ihrer Gewandung zu bekommen.

Der Priester Burchardus trigt eine Albe (weisse Tunika) mit langen, enggeschlossenen Armeln.
Sie reicht bis zum schwarzen Schuh des noch erhaltenen rechten Beines. Der rechte Armel weist
eine quer verlaufende Parallelfaltenriefelung in grauschwarzen Ténen auf], und das Bein unter
dem Stoff ist durch konzentrische Spitzovalfalten in den nimlichen Grauschwarzténen um-
schrieben.

Uber der Albe trigt Burchardus eine Glockenkasel (Tafel 84, Abb. 14), welche sozusagen
faltenlos iiber die breiten Schultern herabfillt, den gedrungenen Korper umschliesst, die Unter-
arme teilweise bedeckt, iiber die Knie hinunterreicht und sich dort zu einer breiten Spitze zu-
rundet. Der violette Grund (caput mortuum violett) * der Kasel ist mittels grauschwarzer Streifen
in eine regelmissige Folge von Quadraten eingeteilt, und die Schnittpunkte der Koordinaten sind
durch grauweisse Strahlen markiert. In die quadratischen Felder sind grauweisse bis weisse Kreise
als Rahmen von Tieren und Rosetten verschiedener Art eingezogen. Zu den Tieten zihlen vor-
wiegend Adler, ferner ein Lowe und ein Vogel Greif?®. Die Rosetten weisen verschiedene Formen
auf. Es gibt darunter zwei vielpassformige, die eine mit einem sechsstrahligen, die andere mit einem
vielstrahligen Stern als Fiillung, ferner Rosetten in der Gestalt von Vierblattkreuzen mit einem ge-
filllten oder leeren Kreis als Zentrum. Einige davon besitzen strahlenformige Zwischenblitter.
Tiere und Rosetten sind in grauweisser Farbe nicht unmittelbar auf den rotvioletten Grund, son-
dern auf eine ihre Umrisse begleitende schwarze Folie gesetzt. Weder in der Waagrechten noch in
der Senkrechten folgen sich Tiere und Rosetten in einer bestimmten Ordnung und in einem regels
missigen Wechsel, sondern willkiirlich und planlos. Folglich hatte der Maler nicht einen ge-
wobenen Kaselstoff vor Augen, denn ein solcher besisse einen Rapport, das heisst eine regels
missige Abfolge und Wiederkehr eines bestimmten Musters, wie bei den zwei iibrigen, noch zu
besprechenden Stoffen des Gemildes. Dagegen ist eine solch freie Abfolge verschiedener Dessins
bei einer gestickten Kasel méglich. Das veranschaulicht unter anderem der berithmte Ornat von
Gaoss im Wiener Kunsthistorischen Museum aus der Mitte des 13. Jahrhunderts. Auf dessen Plu-
viale und Dalmatik stehen Adler, Lowen, Greife, Hirsche usw. in freier Ordnung nebeneinan.
der ¥, immerhin in bestindigem Wechsel der Tiere und so, dass zwei gleiche Tiere auf zwei
Quadrate verteilt heraldisch gegeneinandergestellt sind. Hier in Platta befinden sich an zwei Stel-
len zwei Adler parallel gestellt nebeneinander. Die anderen Figuren und Tiere kommen nur
einzeln und verstreut vor. So hat die «kiinstlerische Freiheit» des Malers den Stoff etwas unruhig
belebt. Das Futter der Kasel, das unter dem erhobenen rechten Arm sichtbar wird, besitzt die
violette Grundfarbe des tibrigen Kaselstoffes.

Unter dem linken Arm, rechts vom Vorderteil der Kasel, ist gerade noch ein Stiick der schma-
len roten Stola sichtbar. Sie verbreitert sich nach unten kaum merklich und ist mit weissen, schwarz
konturierten Streifen gesiumt und weiss getupft. Der untere Abschluss, der dem des Manipels in
der Form wohl entsprach, ist weggeschlagen.

Der Manipel liegt lose iiber dem eng anliegenden Armel der Albe hinter der Handwurzel des

25 Mitteilung von Restaurator X. Sauter, der das Bild gereinigt und konserviert hat.

26 Der Lowe ist in heraldischer Stilisierung wiedergegeben. Der Vogel Greif zeigt an Stelle des gebogenen Geierschnabels
enen geraden. Ob das vierfiissige Tier hinten einen buschigen Schwanz oder Fliigel triigt, ist nicht genau ersichtlich. Das
ifer scheint eine freie Wiedergabe des iiblichen Vogels Greif zu sein.

27 Renate Jaques, Deutsche Textilkunst in ihrer Entwicklung bis zur Gegenwart (Berlin 1942), Abb. 304, ¢, d (gutes
Bildmaterial).

194



linken Armes und fillt in zwei schmalen Stoffstreifen beidseitig des Armes herunter, allerdings
nicht dem Zug des Schwergewichts folgend, sondern unrealistisch nach links, in der Schritt.
richtung des Priesters ausschwenkend. Am Ende verbreitern sich die Streifen zu rechteckigen,
oben abgeschrigten Tatzen, wie das hintere Manipelende gerade noch erkennen lisst. Die schmalen
Stoffstreifen des Manipels weisen innen und aussen einen schwarz konturierten weissen Saum auf
und als Musterung der Binnenfliche ein Rautennetz aus roten Strichen auf weissem Grund. Da.
gegen erhielten die tatzenformigen Erweiterungen schwarze Tupfen auf rotbraunem Grund und
einen Saum von zwei schwarzen Strichen.

Der Kelch besitzt eine annihernd halbkugelfsrmige, etwas iiberhohte Trinkschale (Cuppa) un-
mittelbar iiber einem kugelférmigen Knauf, der auf einem kleinen kegelfsrmigen Fuss ruht. So
fillt der Kelch durch eine verhiltnismissig grosse Kuppe gegeniiber einem kleinen Fuss auf. Er ist
in rotlichen Ténen gefirbt und schwarz konturiert. Etwas iiber der halben Héhe umziehen die
Kuppe zwei horizontale Streifen.

Die beinahe lebensgrosse Priestergestalt des Dekans Burchard wendet sich mit seinem Kelch
einer weit iiberlebensgrossen, nur noch aus Andeutungen zu erratenden Gestalt zu. Diese kann
aus drei verschiedenen gemalten Stoffen erschlossen werden, die nur in der rechten, Burchard zuge-
kehrten Partie erhalten sind, oben in der Hohe des Burchardbildes abbrechen und unten nur wenig
iiber dieses hinabreichen.

Von einem seitlich fast in der ganzen Hohe geradlinig und senkrecht begrenzten, nur zu oberst
leicht links einwirtsbiegenden Stoff in rotbraunen Ténen*® und einer unregelmissigen Sprenke~
lung hebt sich ein gemusterter Stoff ab. Sein dusserer, dem Priester zugekehrter Umiriss ist in der
Hshe des Kelches in einem sanften stumpfen Winkel gebrochen und iiberschneidet mit diesem
ein wenig den Rand des genannten gesprenkelten Stoffes. Die Schenkel dieses sanften Winkels
setzen sich unten und oben beinahe geradlinig, kaum merklich geschweift fort. Die ganze Form
erweckt den Eindruck eines von einer stehenden Gestalt getragenen Mantels, der an den Ellbogen
leicht herausgedriickt wird, oben zu den Schultern und unten zu den Fiissen strebend leicht
zuriickweicht, wie es bei byzantinischen und romanischen Madonnen zu sehen ist . Der violette
Grund des Stoffes (caput mortuum violett) 3 trigt als Musterung kreisrunde Medaillons mit je
einem Tier, Adler oder Léwe, als Fiillung. Die Medaillons besitzen Rahmen aus innen und
aussen hell konturierten weissen Perlkreisen auf hellbraunem Grund (Naturumbra) ¥*. Wie bei
der Kasel sind die Tiere auch hier mit weisser Farbe auf eine schwarze, die Umrisse der Tiere beglei.
tende Folie aufgesetzt. Adler und Lowen (nur ein Léwe ist noch sichtbar) scheinen in horizontalen
Reihen iibereinander gestanden zu haben. Die Zwickelfiillungen zwischen den Kreisen bestehen
aus kleinen, rhombenférmig angeordneten weissen Kreisen. Das Vorhandensein eines Muster.
rapportes, im Gegensatz zur gestickten Kasel des Priesters, weist auf die Vorstellung des Malers
von einem gewobenen Gewand hin. Da die kreistunden Medaillons am rechten, stark konturierten
Rand des Stoffes unvermittelt abbrechen, wird die Illusion eines nach hinten um Kérper und
Glieder biegenden Gewandstiickes erzeugt.

Diese Vorstellung wird vom dritten gemalten Stoff.Fragment unterstiitzt. Dieses ist in helleren,
rotlichen Tonen gemalt und trigt Muster aus je mehreren schwarzen konzentrischen Kreisen und
je einem, zwei oder gar drei weissen Perlkreisen, die zwischen je zwei schwarze Kreise eingelassen
und mit diesen ebenfalls konzentrisch sind. Jedoch fehlen die Tierfiillungen. Das Stoffstiick stosst
von links her, wo der Abschluss fehlt, in Gestalt eines stumpfen Dreiecks mit kriftigen Konturen
nach rechts vor und bedeckt einen Teil des vorgenannten Lowen. und Adlerstoffes. Der obere
Schenkel des Stoffdreiecks steigt leicht an, wie beim Oberschenkel eines Kindes, das auf den

38 Nach der Bezeichnung des Restaurators X. Sauter handelt es sich um Englischrot.
29 Siche Text weiter unten bei den Anm. 32-36.

30 Farbbezeichnung des Restaurators X. Sauter.

31 Wie Anm. 3o.

195



Armen seiner Mutter sitzt. Der untere Schenkel verlduft senkrecht wie der herabhingende Unter.
schenkel eines solchen Kindes, und ist ganz leise nach aussen gebogen. Die Vorstellung von einem
um die Glieder eines menschlichen Kérpers gelegten Stoffes wird auch hier dadurch erzeugt, dass
‘die Kreismuster bei den Konturen willkiirlich abbrechen. ;

Kein Zweifel, die drei Stoffstiicke gehéren zu einem iiberlebensgrossen Muttergottesbild. Maria
stand feierlich frontal vor einem Stoffbehang und trug den in eine lange Tunika gekleideten
Jesusknaben auf dem rechten Arm, in der Art des von Byzanz stammenden Hodegetriatyps *.
Es handelt sich um ein ganzfiguriges Muttergottesbild, wie es uns hoheitsvoll in der Hauptapsis
des Domes von Torcello aus dem Anfang des 13.Jahrhunderts begegnet 33 oder ebenfalls aus dem
Beginn des 13.Jahrhunderts an einem kantonierten Rundpfeiler in S. Teodoro zu Pavia 3!, einer
Stadt der Erzdiszese Mailand, die damals mit dem Blenio, und Livinental in unmittelbare Nihe
von Platta riickte. In Torcello und Pavia, wo grosse ikonographische Ubereinstimmung herrscht,
sitzt der Jesusknabe auf dem linken Arm der Mutter. Das konnte in Platta mit Riicksicht auf den
Priester Burchardus, dem das Kind auf diese Weise den Riicken gekehrt hitte, nicht geschehen.
In S. Teodoro steht die Gottesmutter auch vor einem gemalten Wandbehang, der allerdings nur
von der Brusthohe bis zu den Knien reicht. Dieser Wandbehang, der in der Renaissance beson.
ders fiir venezianische Madonnenbilder geradezu charakteristisch wird®, weist auch in Platta
nach Italien. Auf den ersten Blick scheint in Pavia eine weitere Parallele zu Platta gegeben zu
sein durch einen unten neben die Gottesmutter gemalten Bischof. Doch erweist er sich nach
Toesca®® als eine Zutat des beginnenden 14.Jahrthunderts und ist durch einen Scheibennimbus
als Heiliger und nicht als gewdhnlicher Stifter gekennzeichnet 3.

Doch finden wir das Thema von Platta, eine Gottesmutter mit einem Stifter, allerdings in
etwas verinderter Darstellung (die Gottesmutter thront), ebenfalls zu Beginn des 13.Jahrhunderts
auf einen Pfeiler von S. Ambrogio zu Mailand gemalt, wobei der Stifter auch mit einer Inschrift
bezeichnet ist®*,

2. Zur zeitlichen und kulturellen Einordnung

A uffallenderweise gehdren die genannten ikonographischen Parallelbeispiele von Platta — immer
nach der Datierung Toescas — dem frithen 13.Jahrhundert an und stehen im oberitalienischen
Kunstkreis. Schon in dieser Tatsache liegt ein Hinweis fiir Platta. Werden romanische Bild-
schemen in alpiner Beharrlichkeit auch in spiterer Zeit weiterverwendet — die Seregnesen und
ihre Nachfolger beweisen es mit ihren feierlich-frontalen Heiligen —, so spricht doch die Summe
aller Merkmale fiir die Zeit des spiten 12. oder frithen 13.Jahrhunderts.

32 Der eigentliche altbyzantinische Hodegetriatyp ist eine stchende Madonna mit dem Kind auf dem linken Arm (zuerst
im Rabulaskodex von §86 in der Laurenziana zu Florenz). In spiteren Darstellungen kann sich das Kind auch auf dem
rechten Arm der Mutter befinden. Im 12. Jahrhundert wurde die ganzfigurige Darstellung der Hodegetria durch den halb.
figurigen Typus iiberfliigelt, der iiberhaupt in der zweiten Hilfte des 12.Jahrhunderts dominiert. — Siche Hans Auren.
hammer: Maria. Die Darstellung der Madonna in der bildenden Kunst (Wien 1954), S. 13 (Katalog der gemeinsamen
Ausstellung der Wiener staatlichen Sammlungen aus Anlass des Marianischen Jahres, 1o. Sept. bis 8. Dez. 1954).

33 P. Toesca, La pittura e la miniatura nella Lombardia (Milano 1912), S. 127 (zit.: Toesca).

3¢ Toesca, S. 127, Abb. 8s.

35 Am bekanntesten jene von Bellini.

36 Toesca, S. 150, Abb. 85 und 105.

37 Erst nach der Kanonisation, die erst nach dem Tode des betreffenden Menschen stattfinden kann, wurde ein als Heili
ger Verehrter in dieser Zeit mit einem Nimbus bezeichnet. In frithchristlicher Zeit erhielten noch lebende bedeutende Per-
sonen einen quadratischen Nimbus, zum Beispiel das Stifterbild Papst Johanns VII. (705—707) aus dem Oratorium des
nimlichen Papstes, jetzt in den vatikanischen Grotten, oder die Stifterin (817-824) in der S. Zeno-Kapelle zu S. Prassede,
Rom. Den Herrscherbildern des Justinian und der Theodora in S. Vitale zu Ravenna, 6. Jahrhundert, kommt der kreis-
formige Nimbus als noch Lebenden in einem ganz besonderen Sinne als «Ihrer Heiligkeit» zu, also nicht um der persén.
lichen Verdienste und der moralischen Vollkommenheit wegen, sondern wegen der ihrem Amte innewohnenden Wiirde
und Heiligkeit, kraft dessen sie die gdttliche Autoritdt und Macht im irdischen Staate verkdrperten.

38 Toesca, S. 136f, Abb. 91-93. Die Stifterinschrift lautet: «tBONUS AMICUS TAVERNA.»

196



Aus dem Schnitt der Glockenkasel allein kénnen kaum giiltige Schliisse fiir die Datierung
gezogen werden. Die zahlreichen erhaltenen Beispiele  zeigen vom 10. bis 13.Jahrhundert vorn
und an der Seite gleiche Linge. Vom 13.Jahrhundert an werden die Kaseln zwar seitlich zuge-
stutzt. Aber diese Verkiirzung wird beim Tragen wegen der Drapierung auf den Armen kaum
sichtbar, nicht einmal im 14. Jahrhundert, wo diese Verkiirzung etwa 30 cm betragen kann*’. Die
Darstellungen in Miniaturen und Grabsteinen kénnen nur bedingt zum Vergleich herangezogen
werden, da die Kasel dort bisweilen Stilisierungen erfuhr, die im Widerspruch zum Bestand der
vielen erhaltenen Kaseln stehen #.

Auch die Stola, von welcher nur ein schmaler Streifen ohne Abschluss iibriggeblieben ist, gibt
wenig Aufschluss. Angenommen, ihre Enden glichen jenen des Manipels, was an sich naheliegt,
dann kime nach J. Braun das Ende des 12. und der grosste Teil des 13.Jahrhunderts in Frage.
Fiir diese Zeit sind schaufelformige Endstiicke charakeeristisch #.

Auffallenderweise hat J. Braun fiir entsprechende Formen der Manipelenden nicht die gleichen
Zeitepochen festgestellt wie fiir die Stola. Gleichwohl wire das zu erwarten, da die beiden Kleir
dungsstiicke doch eine gewisse Einheit bilden, und diese Einheit nicht nur in spiteren Zeiten
durch iibereinstimmende Form und Dekoration zum Ausdruck kommt . Der Manipel besitzt
vom 10. bis ins 13. Jahrhundert verbreiterte Endstiicke an verhiltnismissig schmalen und meistens
auch langen Stoffstreifen #. Im 14.Jahrhundert bestehen die Manipel in der Regel nur noch aus
geraden Streifen von iiberall gleicher Breite ). Das wiirde fiir das Bild in Platta immerhin einen
terminus ante ergeben. Die Manipelenden vom 10. bis 13.Jahrhundert weisen verschiedene For-
men auf. Im 10. und 11.Jahrhundert besitzt das AbschluBstiick in der Regel quadratische oder
rechteckige Form und das Aussehen einer Borte, die nicht selten seitlich iiber den Manipel hinaus-

39 Josef Braun, Die liturgische Gewandung (Freiburg i. Br. 1907), S. 173-184 (zit.: Braun, Liturgische Gewandung.)

4 A.a.0., S.184, 194, Abb.85-87: Eine Kasel des 12./13.Jahrhunderts aus Castel S.Elia (Italien) misst beispielsweise
rund 1,6 m auf allen Seiten, eine andere des 13./14. Jahthunderts aus Castel S. Elia misst vorn 1,5 m und aufder Seite 1,45 m,
eine dritte des 14. Jahrhunderts vom gleichen Ort misst vorn 1,58 m und 1,2m auf der Seite. In Italien wurde die Glocken~
kasel noch bis ins 14.Jahrhundert hinein angefertigt (Josef Braun, Handbuch der Paramentik [Freiburg i. Br. 1912], S.128
[zit.: Braun, Paramentik]).

4t Braun, Liturgische Gewandung, S. 194.

42 Braun, Paramentik, S. 161.

43 Wihrend der Manipel seit dem 10.Jahrhundert meist AbschluBstiicke besitzt (Braun, Liturgische Gewandung,
S. 533, s3sf,, und Braun, Paramentik, S. 151), fehlen sie bei der Stola bis gegen das Ende des 11.Jahrhunderts (Braun,
Liturgische Gewandung, S. 595, und Braun, Paramentik, S. 161). Kommen sie aber vor, sind sie in der Regel rechteckig
oder quadratisch (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595), wie auch diese der Manipel im 10. und 11.Jahrhundert in der
Regel rechteckig oder quadratisch sind (Braun, Paramentik, S. 151). Im ilteren Werk iiber «Die liturgische Gewandungy,
S. §33, sagt Braun noch, dass die AbschluBstiicke der Manipel im 10. und 11.Jahrhundert «sehr hiufign Trapez. oder
Schaufelform besissen. Nach der neueren Feststellung scheint in der Regel doch eine Ubereinstimmung in der Abschluss.
form von Manipel und Stola im 10. und 11.Jahrhundert bestanden zu haben, und diese Ubereinstimmung lisst sich (auch
fiir die andern Zeiten) an Hand der bildlichen Darstellungen feststellen (Braun, Liturgische Gewandung, Abb. rar,
10. Jahrhundert, Trapezform an Manipel und Stola; das gleiche bei Abb. 259; Abb. 215, 12.Jahrthundert; Abb. 123,
13.Jahrhundert; Abb. 185, 14.Jahrhundert); Beispiele fiir das 12. Jahrhundert: Miniatur in einem Antiphonar von St. Peter
zu Salzburg, p. 166, um 1147, Wien, Nationalbibliothek, Ser. nov. 2700, Meisterwerke aus Osterreich, Kunstgewerbe-
museum Ziirich, Wegleitung 171, Abb. 17; ferner Widmungsbild mit Heinrich dem Léwen und Mathilde, Helmars-
hausen, um 1175, A. Boeckler, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit (Konigstein im Taunus, 1953, Abb. S.s5). Als
ethaltenes Beispiel aus dem 12.Jahrhundert die Stola und der Manipel des Thomas Becket im Kirchenschatz zu Sens
(Viollet-le-Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier francais, Bd. 3, Tafel XI).

44 Braun, Liturgische Gewandung, S. 533 und s35f.; Braun, Paramentik, S. 151. — Wie Braun, Liturgische Gewan-
dung, Abb. 121 (Miniatur eines Tropars von Priim, 10.Jahrhundert, Paris, Bibl. Nat.), zeigt, scheint die schmale Form
des Manipels nicht erst im 12.Jahrhundert iiblich zu sein, wie Braun, a.a.0., S. s3sf., vermerkt. Andererseits kennt das
13.Jahrhundert auch eine kiirzere schmale Form, wie ein Siegel des Mainzer Domstifs zeigt (Braun, a.a.O., Abb. 123).

45 Braun, Liturgische Gewandung, S. §36. — Braun, Paramentik, S. 151. — Dass es von dieser Regel auch Ausnahmen
gibt, zeigt die Grabfigur des Bischofs Johannes von Liibeck (1 1350) im Dom zu Liibeck (Braun, Liturgische Gewandung,
Abb. 185).

26 197



ragt . Im 12. Jahrhundert erscheint das SchluBstiick auf den bildlichen Darstellungen sehr hiufig
trapezformig, und so bleibt es bis tief ins 13. Jahrhundert ¥7. Es handelt sich bei dieser Trapezform
nicht um jene niederen, oblongen Trapeze, wie sie vom 10. bis 13. Jahrhundert — ja vereinzelt im
14. Jahrthundert — immer wieder zu treffen sind, sondern um jene hohen, vom Ansatz bis zum
Ende ganz allmihlich an Breite zunchmenden SchluBstiicke, wie sie an Manipeln aus dem 12.
und 13.Jahrthundert erhalten sind*®. Diesen schmalen, hohen Trapezformen entsprechend
scheinen im 13.Jahrhundert auch diese langen Schaufelformen von Platta iiblich gewesen zu sein.
So sind sie an den Figuren am westlichen Gewinde des 8stlichen Siidportals der Kathedrale von
Chartres zu schen®. Bei allen Vorbehalten, die bei einer zu eng gezogenen Datierung dieser
Gewandformen zu machen sind — man kann immer wieder Ausnahmen von der Regel fest.
stellen —, so spricht die Manipelform von Platta doch in erster Linie fiir das 12. und 13. Jahrhundert.

Der Keleh in der Hand Burchatds besitzt nicht die nérdlich der Alpen iibliche Form romani~
scher Kelche, wie sie etwa der Kelch von Wilten (12.Jahrhundert) oder der Eptinger Kelch
(13.Jahrhundert) im Historischen Museum zu Basel aufweisen. Bei diesen sind Kuppe und Fuss
in den Proportionen harmonisch ausgewogen. Es handelt sich in Platta vielmehr um die byzan.
tinische Kelchform, wie sie von einer ganzen Anzahl Kelche in San Marco zu Venedig vertreten
wird®*. Diese byzantinischen Kelche mit den verhiltnismissig grossen Kuppen und kleinen
Fiissen, in der Form dem karolingischen Tassilokelch zu Kremsmiinster verwandt, haben sich in
oberitalienischen, nach Byzanz orientierten Stidten erhalten’’. Sie wurden aber auch in romani.
schen Gemilden, die dem oberitalienischen Kunstkreis angehoren, dargestellt. Zum Vergleich
mit Platta kommen zunichst die Kelche in den Hinden der klugen Jungfrauen in der Schloss
kapelle zu Hocheppan (Etschtal) aus dem 12.Jahrhundert® und der klugen Jungfrauen in
St. Margaretha zu Lana (Etschtal) aus dem 13.Jahrhundert ® in Frage, ferner der Kelch in der
Hand der romanischen « Ecclesia» zu Miistair 3. Die Gemilde von S. Elia zu Nepi (nérdlich von
Rom), wo die apokalyptischen Greise ebenfalls ihnliche Kelche tragen, werden bereis ins

46 Braun, Paramentik, S. 151. Dazu vgl. Anm. 44 iiber die dazu im Widerspruch stehende Angabe in Braun, Litur.
gische Gewandung, S. §33.

47 Braun, Paramentik, S. 151, Abb. 8s.

48 Braun, Paramentik, Abb. 85, ein Manipel aus Pontigny, 13.Jahrhundert, zeigt, was Braun unter der Trapezform der
Abschliisse im 12. und 13.Jahrhundert versteht. Es ist dieselbe in die Linge gezogene Trapezform, welche er auch bei
der Stola aus dieser Zeit beschreibt und auch als Schaufelform bezeichnet (Braun, Liturgische Gewandung, S. s95). Als
Beispiel sei vor allem noch der Manipel des Ornats von Thomas Becket aus dem 12.Jahrhundert im Kirchenschatz zu
Sens vermerkt (Viollet-le-Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier frangais, Bd. 3, pl. XI). Uber die Manipelform des 12.
und 13.Jahrhunderts siehe auch Viollet-le-Duc, a.a.O., Bd. 4, S. 9of. Als Beispicle der niederen, oblongen Trapezform,
wie sie vom 10. bis 13. bzw. 14. Jahrhundert anzutreffen sind, siche Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121, 123, 185, 259.

49 Als analoges Beispiel kann auch die dhnliche Abschlussform einer noch erhaltenen Stola aus dem 13. Jahrhundert in
der Kathedrale von Sens dienen (Braun, Liturgische Gewandung, S. s97f., Abb. 282).

50 Josef Braun, Das Christliche Altargerit (Miinchen 1932), Tafel 8 und 9, Abb. 23-27. Vgl. auch Abb. 4 (zit.:
Braun, Altargerit).

st Cividale, Dom (siche Braun, Altargeriit, Tafel s), Abb. 14. Vgl. auch dhnlichen Kelch in Nancy, a.2.0., Abb. 12,
ferner Tafel 10 und 11, Abb. 29-32.

s* Josef Garber, Die romanische Wandmalerei Tirols (Wien 1928), S. 61 (zur Datierung), Abb. 31: Die Kelche be-
sitzen keinen Knauf (zit.: Garber). — Poeschel, Graubiinden, Bd. 5, S. 325f., datiert die Gemilde ins 13.Jahrhundert.

53 Garber, Abb. 47.

5¢ Poeschel, Graubiinden, Bd. s, S. 325f., datiert dic romanischen Gemilde von Miistair um 1280. — Linus Birchler,
Miistair-Miinster, Kleiner Kunstfithrer Nr. 6ox (Miinchen 1954), S. 13, datiert die Gemilde um 1150-70. — H. Biittner
und I. Miiller, Miistair im Frith- und Hochmittalalter, Zeitschrift fiir Schweizer Kirchengeschichte, so (1956), Heft 1,
datieren auf Grund des Charakters der Inschriften: 1150-1220.

55 G. Vitzthum und W. F. Volbach, Die Malerei und Plastik des Mittelalters in Italien (Handb. der Kunstw., Wild-
park-Potsdam 1924, )S. 4245, Abb. 26 (zit.: Vitzthum und Volbach). — Zu erwihnen wiren noch die apokalyptischen
Greise in der Vorhalle der Abteikirche zu Payerne, Ende 11.Jahrhundert. Paul Leonhard Ganz, Die Malerei des Mittel
alters und des X V1. Jahrhunderts in der Schweiz (Basel 1950), S. 42—44, Abb. 15.

198



10./11.Jahthundert datiert. Immerhin weist auch die Kelchform von Platta nach Siiden, nach
Italien, und lisst eine Datierung ins 12./13.Jahrhundert ohne weiteres zu.

Aus dieser Zeit sind Priester mit einem Kelch in der (erhobenen) Hand offenbar iusserst selten.
Wihrend wir sie vom 14.Jahrhundert an ziemlich hiufig auf Grabplatten von Kanonikern
treffen, zum Beispiel im Kreuzgang zu Brixen %, konnten wir aus so frither Zeit nur ein Parallel,
beispiel feststellen, was Stellung und Haltung des Priesters betrifft, nimlich die Grabplatte eines
Otrdenspriesters aus dem 13. Jahrhundert in Alpirsbach im wiirttembergischen Schwarzwald ¥,
doch ist der schlanke Kérper des Priesters schon ganz dem gotischen Formempfinden verpflichtet.
Dagegen kénnen wir bereits aus dem 12.Jahrhundert eine gemalte Stifterin verzeichnen, welche
mit beiden Hinden einen Kelch emporhebt. Sie steht ihrem Manne, der das Kirchenmodell
emporhebt, gegeniiber, rechts vom Chorbogen der Burgkapelle St. Katharina zu Znojmo. Deren
Wandgemilde aus dem Jahre 1134 zihlen zu den bedeutendsten Wandmalereien Boshmens %,

Auch die Untersuchung der Stoffmusterung fiihrt zu einer Datierung ins 12. bis 13.Jahrhundert.
Zwar ist thr die Musterung der Stoffflichen mit regelmissigen Reihen kreisformiger Medaillons
der Seidenweberei des ganzen abendlindischen und sarazenischen Mittelmeergebietes vom 6. bis
13. Jahrhundert eigen. Die Kreismuster wurden, als solche von der Antike herkommend
(spitantike Fussbéden), besonders in Alexandrien gepflegt %, wihrend die Kreiseinfassungen mit
weissen Perlschniiren bzw. Scheibenkreisen, unzweifelhaft persischen Ursprungs, sassanidischen
Seidenstoffen entlehnt wurden ®. Die Tiermuster sind an sich (auch in der Verdoppelung) spit.
antiken Utrsprungs ®, so beispielsweise der Adler®, nicht aber die Fabelwesen, welche unter
sassanidischem Einfluss die byzantinischen Stoffe des 10. bis 12.Jahrhunderts beherrschen ®. In
den byzantinischen Stoffen des 12. und 13.Jahrhunderts sind die persischen Fabelwesen aber ver-
schwunden, und man sieht nur noch Greifen, Léwen und Vigel *. Das entspricht auch der Aufs
zihlung im pipstlichen Schatzverzeichnis von 1295, wo selten andere Tiere als Greifen, Lowen
und Adler erwihnt werden%. Und gerade diese Tiere finden wir auf den gemalten Stoffen in
Platta. Dabei fillt fiir die Motive als solche (nicht aber fiir deren Abfolge) kaum ins Gewicht,
ob es sich um gewobene oder gestickte Stoffe handelt . Ist mit dem Ende des 13.Jahrhunderts
ohnehin ein terminus ante fiir solche Musterungen gegeben®, so kann auch der Beginn des

56 Josef Weingartner, Die Kunstdenkmiler Siidtirols, Bd. 1, Eisackeal, Pustertal, Ladinien (Bozen 1951), S. 119 (Beis
spiele des 15.Jahrhunderts); Grabstein zu Nossendotf von 1364, H. Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchiologie
des deutschen Mittelalters, Bd. 2 (Leipzig 1885), S. 601, Abb. 480.

57 Wolfbernhard Hoffmann, Alpirsbach, Kleiner Kunstfiihrer Nr. 617 (Miinchen 1955), S. 8, Abb. S. 4.

58 Jiti Ma$in, Romanische Wandmalerei in Bhmen und Mihren (iibers. v. Karel Mayer, Prag 1954), S. of., Abb.1,
7 und 8.

59 Otto v. Falke, Kunstgeschichte der Seidenweberei, 4. Aufl. (Tiibingen 0.].), S. 3 und 9 (zit.: Falke).

60 Falke, S. s und 14.

6r Falke, S. o und 25.
62 Falke, S. 25. Vgl. auch Adler der rémischen Feldzeichen, ferner den Cameo aus Onyx, darstellend einen Adler mit

Eichenkranz und Palmzweig, rémisch, 1.Jahrhundert v. Chr., Wien, Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung,
(Meisterwerke aus Osterreich, Kunstgewerbemuseum Ziirich, Wegleitung 171), Abb. 4. Zu den Adlermotiven vgl. auch
Josef Deér, Der Kaiserornat Friedrich II. (Ziirich 1952), Dissertationes Bernenses II, 2.

63 Falke, S. 26.

64 Falke, S. 27.

65 Falke, S. 28.
6 Die Stickerei bediente sich derselben Muster wie die Seidenweberei. Das zeigt zum Beispiel ein cyprischer Chor-

mantel in Anagni, vor 1295 (Falke, S. 28, Abb. 206). Die im Mittelalter weitberithmte Textilkunst Cyperns ist stilistisch
aber der byzantinischen zuzurechnen (Falke, S. 28).

67 Um die Wende des 13.Jahrhunderts vollzieht sich in der italienischen Seidenweberei unter dem Einfluss der Gotik
ein volliger Stilwechsel, der sich in den nordischen Lindern schon vorher vollzogen hat. Unmittelbar nach 1300 kommt
in den Seidenmustern von Venedig und Lucca — andere Betriebsorte sprechen in dieser Zeit noch nicht mit — eine neue
Ornamentik auf, die einen vollstindigen Bruch mit den Uberlieferungen des hohen Mittelalters bedeutet. Das feste Geriist des
von der Spitantike ausgehenden Seidenstils, die Flicheneinteilung durch rahmende Kreise, wird vollig beseitigt (Falke, S. 34).

199



12. Jahthunderts als terminus post weiter dadurch erhirtet werden, dass die in Italien seit dem
12. Jahrhundert blithende einheimische Seidenweberei® sich im 12. und 13.Jahrhundert den
Mustern von Byzanz und dem Orient vollkommen anschliesst, und dass auch in ihr Léwen,
Greife und Vogel in Kreisen die hiufigsten Muster sind ®. Es ist auch fiir unsere Datierung nicht
ohne Bedeutung, dass solche Muster von der Zeit um 1200 an aus der italienischen Weberei in
andere Zweige der Flichenkunst iibergehen 7, dass sie also erst landliufig werden, nachdem sich
die einheimische Weberei ihrer bemichtigt hat. In diesem Zusammenhang ist es interessant fest.
zustellen, dass der Grossteil der oberitalienischen Wandgemilde, in welchen dhnliche Stoffe bei
Gewindern und Behiingen dargestellt werden, ins 13.Jahrhundert datiert werden”. Auch die
Gemilde in der Frauenkirche zu Brixen, besonders ein Heiliger in Halbfigur, und ein Priester in
der Taufkirche St. Johann zu Brixen, welche im Zusammenhang mit Platta wegen der grossen
Ahnlichkeit von Mustern eine besondere Erwihnung verdienen, gehoren bereits dem 13.Jahr.
hundert an 7.

Ob nun eigentliche byzantinische Stoffe oder einheimische italienische Nachbildungen in
Platta wirksam gewesen sind — fiir letztere konnte etwa die grosse Einfachheit der Zwickel,

68 Erst im 13. Jahrhundert ist die italienische Seidenweberei in voller Titigkeit (Falke, S. 29), in Venedig tritt die Seiden-
weberzunft der «Samitarii» um die Mitte des 13.Jahrhunderts hervor (Falke, S. 30), der italienische Seidenstil der romani.
schen Kunstperiode erstreckt sich iiber das 12. und 13.Jahrhundert (Falke, S. 30). Vgl. Anm. 69.

69 Falke, S. 30. Fillt die Beschrinkung auf Greifen, Léwen und Végel schon in der byzantinischen Seidenweberei auf
das 12. und 13.Jahrhundert, so kann die romanische, italienische Seidenweberei, welche von der byzantinischen abhiingt
und sich des strengen ,symmetrischen Stils mit dem Kreisschema und den Tierpaaren, vor allem Lowen, Greifen und Vigel,
am hiufigsten bedient, nicht vor das 12.Jahrhundert datiert werden.

7 Falke, S. 30: zum Beispiel Marmorfussboden in S. Miniato zu Florenz.

7 Toesca, S. 136f.,, Abb. 92, Muttergottes mit Stifter und Bischof an einem Pfeiler in S. Ambrogio zu Mailand: Die
Tunika des Bischofs trigt von Kreisen umrahmte Rosetten, bestehend aus vierpassihnlichen Blattkreuzen und strahlen.
formigen Zwischenblittern. Vigl. Anm. 38. — Toesca, S. 143, Abb. 96,Abendmahl in der Chiesa del Gradaro zu Man.
tua: Ahnliche Rosetten wie auf der Bischofstunika zu Mailand befinden sich hier auf der Stoffdraperie des Abendmahl.
tisches, etwas naturalistischete auf dem Wandfries iiber Christus und den Aposteln. — Toesca, S. 143 und Abb. 97, eine
Heiligengestalt in S. Vincenzo zu Galliano: Tht Gewand ist mit eng aneinandergereihten Kreisen gemustert, welche einen
Petlkreis und einen inneren konzentrischen Lappenkreis umschliessen, also dhnlich wie in Platta. — Ahnlich wirkt die
Musterung eines Frauengewandes auf einem Gemilde mit der thronenden Gottesmutter und Heiligen in der Capella del
Castello zu Angera (Toesca, Abb. 118). Hier umschliesst ein kleinteiliger Lappen- oder Perlenkreis eine aus Perlen gebildete
Rosette. Rosetten und vierpassformige Blattkreuze weisen auch die gemalten Architekturfriese in dieser Kapelle auf (Toesca,
Abb. 111-119). — Das Adlermotiv in kreistundem Medaillon (allerdings Doppeladler) findet sich beispielsweise auf dem
Mantel einer gemalten hl. Katharina auf einem Altarretabel im Museum zu Pisa (A. Venturi, Storia dell’arte italiana,
Bd. V, La pittura del Trecento, Abb. 77). — Aus Mittelitalien kennen wir Wandgemilde aus dem 11.Jahrhundert, welche
Gewinder mit Kreismustern darstellen, so hl. Frauen in der Apsis von S. Elia bei Nepi, 10./11.Jahrhundert (Vitzthum
und Volbach, S. 44, Abb. 25), und Priester und Heilige in der Unterkirche von S. Clemente in Rom, zweite Hilfte
11. Jahrhundert (a.2.0., S. 46, Tafel II, Abb. 28). — Treffen wir in Oberitalien auf einem Gemilde mit der Darstellung
des hl. Clemens in S. Francesco zu Lodi, an einem Throniiberwurf noch in der ersten Hilfte des 14.Jahrhunderts Kreis-
muster an (Toesca, S. 185, Abb. 132), so sind das gewiss verspitete Erscheinungen, die zu den Ausnahmen zihlen.

72 Zu den Gemilden in der Frauenkirche zu Brixen aus dem ersten Viertel des 13. Jahrhunderts siche Garber, S. 89-99,
zum miinnlichen Brustbildnis im besonderen a.a.O., S. 92, Abb. 64: Das blaue Unterkleid ist mit weissen Doppelkreisen
iibersit, in welche vierpassihnliche Blattkreuze eingelassen sind. Das rotbraune Oberkleid zeigt weisse Rautenmuster mit
denselben Blattkreuzen, die aber zwischen den einzelnen Kreuzblittern mit je einem weissen Punkt belebt sind. Ahnliche
Musterungen weisen auch andere minnliche Brustbilder dieser Kirche auf (Garber, Abb. 65, 66 und 68). — Zu den Ge-
milden in der Taufkirche zu Brixen aus der zweiten Hilfte des 13.Jahrhunderts siche Garber, S. 99 und 103, Abb. 74:
Im Figurenfries der Nordwand ist der hl. Basilius in priesterlichem Ornat dargestellt. Dessen Kasel besitzt eine Musterung
von Doppelkreisen, welche sich beriihren und eine kleine Fiillung im Zentrum aufweisen. — Aus Osttirol seien noch die
‘Wandgemilde in der Nikolauskirche zu Windisch-Matrei aus der Mitte des 13. Jahrhunderts erwihnt mit einer hl. Felicitas,
welche ein Gewand, mit Blattkreuzen in Kreisen gemustert, trigt (Garber, S. 103, 107, Abb. 79). — An der Aussenwand
der Schlosskapelle zu Hocheppan, rechts des Eingangs, befindet sich ein hl. Christophorus, dessen Mantel mit schwarzen,
breitgelappten Blattkreuzen in weissen, rotgerinderten Kreisen gemustert ist. Nicht alle Kreise besitzen ein Blattkreuz.
Wie fiir die tibrigen Gemiilde von Hocheppan nimmt Garber (S. 69) auch fiir den Christophorus (Abb. 42) stillschweigend
das 12.Jahrhundert an.

200



fiillungen sprechen ” — so spricht die Gesamtheit der Kriterien jedenfalls fiir das 12. und 13.Jahr
hundert. Dafiir, dass ein nach Byzanz gerichteter Geschmack zugrundeliegt — Venedig war mehr
nach Byzanz gerichtet, die Seidenstadt Lucca mehr nach dem westislamischen Gebiet von Sizi-
lien und Spanien ™ —, sprechen in Platta auch die dunklen, fast diisteren Farben, die violetten und
gedimpften roten Tone, liebten doch die byzantinischen Stoffe diistere Farben, vor allem die
blauen, violetten und roten Purpurfarben, von denen sich die Muster oft ungefirbt in Rohseide
abheben %, das bedeutet fiir die Malerei von Platta: in grauweisser Farbe. Von Regensburger
Stoffen, welche der Musterung nach von Venedig abhingen 7, kann der geographischen Lage
wegen kaum die Rede sein. Auch von sizilianischen kann man in diesem Zusammenhang nicht
reden, beruht doch der Begriff der ¢sizilianischen Stoffe», denen eine iibertriebene Bedeutung bei-
gemessen wurde, auf einem historischen Missverstindnis?.

Endlich haben die Gemildefragmente auch mit der Gotik noch nichts zu tun, so irrefiihrend
gerade die vierpassformigen Blattkreuze und vielpassfsrmigen Rosetten zuerst wirken mogen.
Diese Ornamente finden sich ausser in erhaltenen Textilien und gemalten Stoffen der Wand.
und Buchmalerei auch als Rahmenverzierungen in der Wand- und Glasmalerei vorgotischer
Zeit™,

Vergleichen wir endlich, was die Gotik im Biindner Oberland hervorgebracht hat, etwa die
Gemilde des Waltensburger Meisters im zweiten Drittel des 14.Jahrhunderts”, oder was sie im
Anschluss an Giotto im Tessin geschaffen hat®, etwa in Campione oder Brione-Verzasca, so
unterscheiden sie sich doch wesentlich von den Gemilden in Platta. Die gedrungene Kérperform
des Priesters Burchard, ihre Tektonik, die stark ornamental empfundenen Faltenrillen an den
Armeln und die konzentrischen Falten an den Beinen wurzeln noch ganz in der Romanik. In
der schweren Blockhaftigkeit der Gestalt fiihlt man sich an die massigen Figuren italienischer
romanischer Plastik erinnert, wie sie uns im Dom zu Chur und im Ziircher Grossmiinster ent.
gegentritt .,

In einem Oberitaliener des ersten Dirittels des 13.Jahrhunderts darf wohl auch der Maler ge-
sucht werden, der im Auftrag des im Jahre 1203 noch als plebanus genannten Dekans Burchard *

73 Falke, S. 30: Kennzeichnend fiir das noch beschrinkte Kénnen der italienischen Musterzeichner ist die einfache
Musterung, ferner der Mangel an Innenzeichnung der Lwen. Das stirkere Naturgefiihl der Italiener kommt namentlich
in den Adlern zum Ausdruck. In Platta kann bei den Adlern kaum von einer besonderen Naturnihe die Rede sein.

7 Zu Venedig siche Falke, S. 30. — Zu Lucca siehe Falke, S. 22, 25, 30, Abb. 149, 150, 152.

75 Falke, S. 26.

76 Falke, S. 32.

77 Falke, S. 23.

1 Abgesehen von den bereits in Anm. 71 (Lombardei) und Anm. 72 (Siidtirol) genannten Beispiele aus den Wand.
malereien seien noch folgende erwihnt: Zierblatt im Echternacher Codex des Escorial, vor 1046, Falke, Abb. 136; Auf
der Dalmatik des hl. Stephan auf einem Glasfenster in Le Mans, P. de Lasterey, L’architecture religieuse en France i I'épo-
que romane (Paris 1912), S. §59, Abb. 563; Muster auf Bettiiberwurf eines Prunkbettes im Hortus deliciartum der Herrad
von Landsberg, 12.Jahrhundert, Heinrich Bergner, Handbuch der biirgerlichen Kunstaltertiimer in Deutschland (Leip-
zig 1906), Abb. 445; Bildrahmen an einem Deckengemilde zu Schwarzrheindorf, 12. Jahrhundert, Heinrich Otte, Hand.
buch der kirchlichen Kunstarchiologie des deutschen Mittelalters, Bd. 2, 5. Aufl. (Leipzig 1885), Tafel, S. s70/71;
Rahmen eines Grisaillefensters zu Heiligenkreuz, a.a.O., S.$79; Throniiberwurf auf einer Minjatur mit der Darstellung
Erzbischofs Friedrich von Kéln, Sammlung der Hieronymusbriefe, Dombibliothek Kéln, 12.Jahrhundert, Braun, Litur-
gische Gewandung, S. 450, Abb. 215; Reliquienschrein des hl. Calmin in Mozac (Puy-de-Dome), Email von Limoges,
12.Jahrhundert; all die genannten Beispiele zeigen Kreuzblattmuster in Kreisen. Als Beispiele von Vielpissen seien genannt
ein Reiterstoff, Irak oder Agypten, in Durham, 11.Jahrhundert, Falke, Abb. 137; Kelchtuch im Dom zu Halberstadt,
italienisch, 13.Jahrhundert, Falke, Abb. 251.

79 Poeschel, Graubiinden, Bd. 4, S. 323-330.

8 Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 2 (Frauenfeld 1947), S. 279, Abb. 243.

8t Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1 (Frauenfeld 1936), S. 232, Abb. 176/77 (Chur), und S. 228-230,
Abb. 171-173 (Ziirich).

8 Vgl. Anm. 24.

201



dieses eindrucksvolle Votivbild zu Ehren der Gottesmutter samt seinem Stifter in etwas derb-
provinzieller Art gemalt hat und das die Restauration von 1954 abgedeckt und pietitvoll konser.
viert hat,

83 Restaurator Sauter hat das Gemilde lediglich abgedeckt und konserviert, ohne etwas zu retuchieren oder zu ergéinzen.

1l
Die Inschrift der romanischen Stifterfigur
Von P.ISO MULLER

Zunichst findet sich iiber dem Kopf des Stifters die Legende: BVRCHA(RDVS) DECAN
(VS), die offenbar den Namen und die Amtswiirde des Dargestellten bezeichnet. Der Stifter
trigt einen Kelch, den ein grosseres Schriftband umrahmt: REGNV(M) CELESTE M(ICH) I
C(ON)FERAT I(N)CLITVS ISTE (Tafel 83, 84, Abb. 12, 13). Der Satz diirfte etwa so zu
iibersetzen sein: « Dieser berithmte Kelch hier (iste calix oder sanguis) mége mir das Himmelreich
verleihen.» Der Inhalt ist ganz biblisch-liturgisch. Regnum celeste findet sich unmittelbar in der
Heiligen Schrift *. Inclytus calix kann wenigstens inhaltlich auf die gleiche Quelle zuriickgefiihrt
werden *. Hingegen ist inclytus sanguis nicht so leicht zu belegen, da die Liturgie nur sanguis
pretiosus, venerabilis, gloriosus, pius usw. kennt 3. Wohl spricht der spanische Dichter Prudentius
(4-/ 5. Jahrhundert) vom populus sanguinis inclyti (Cathemerinon §, 37), aber im Zusammen-
hang ist hier vom auserwihlten Volk der Juden die Rede*. Das Verbum conferat ist dem alten
Orationsstile sehr vertraut 5, Ganz im Sinne des Mittellateins steht iste (calix), statt hic oder ille .
Wie die mittelalterlichen Handschriften nichil fiir nihil bieten, so ist auch hier die Abkiirzung
fir mihi in michi aufzulésen, wie ja auch Burchardus statt Burcardus steht”. Der ganze Text um
den Kelch stammt kaum von einem ilteren Kirchenschriftsteller, sondern eher von einem mittel.
alterlichen kirchlichen Dichter. Dafiir spricht auch die Form des Satzes, der sich als nachklassi-
scher Pentameter zu erkennen gibt: Régnum celéste michi/cénferat inclitus iste.

Besprechen wir hier gleich die Abkiirzungen der Inschriften. Der gewdhnliche gerade und iiber.
geschriebene Strich bedeutet m oder n (vergleiche regnum, inclitus). In conferat beniitzte der
Maler gleichfalls eine alte Suspensionsmethode, wandte also nicht die im 12.Jahrhundert auf
kommende, typisch tironische Note an®. Das fillt auf, weil die Inschrift auf der Oberkastelser
Madonna des 12.Jahrhunderts diese neue Kiirzung bereits aufweist. Aber anderseits liess auch
noch Abt Conrad von Disentis 1237 in seinem Siegel seinen Namen noch ohne die genannte

t Vgl. Matth. 16, 193 2 Tim. 4, 18; Hebr. 12, 22. Dazu P. Bruylants, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien

(1946), S. 57-59.

2 Vgl. Ps. 115, 13 (calicem salutaris), Ps. 22,5 (calix inebrians). Dazu J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 2 (1948),
65—66, 242, 429.

3 G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins 11.Jahrhundert (1941), Nr. 889-894. — P. Bruy.
lants, Léonien, S. §85.

4 Patrologia latina 59, Sp. 821. Hinweis von Dr. W. Ehlers, Generalredaktor des Thesaurus linguae latinae, Miinchen.

5 P. Bruylants, Léonien, S. 89-91. — P. Bruylants, Oraisons du Missel 1 (1952), 225, mit vielen Belegen. Vgl. Cod.
Engelbergensis, Nr. 3, aus dem 12.Jahrhundert: Conferat iste liber, quod sis a crimine liber.

6 B. Linderbauer, Benedicti Regula Monachorum (1922), S. 271.

7 K. Strecker, Einfithrung in das Mittellatein (1929), S. 23. — J. Vielliard, Le Latin de '’époque mérovingienne (1927),
S. 76-78.

8 F. Steffens, Lateinische Paliographie (1909), S. XXXXIX. - R. Rauh, Paliographie der mainfrinkischen Monumen
talinschriften (Miinchen 1935), S. 23 (zu 1212).

202



Abkiirzung ausschreiben’. In der Modernisierung der Buchstaben geht ja gewohnlich die Hand-
schrift bzw. Malerei der mehr konservativeren Plastik voraus. Schon das Material bedingte das.
Eigene Abkiirzungen waren die Ligaturen. Bis ins 12.]Jahrhundert finden sich alte Buchstaben.
verbindungen von Majuskeln éfters™. Unsere Inschrift weist nur das TE auf, das noch im Siegel
des Disentiser Abtes Walter von 1185 zu sehen ist, aber in dessen bischéflichen Siegel von 1206
fehle ™.

Die Form der Schrift kann als « romanische Majuskel» bezeichnet werden. Es handelt sich um eine
im allgemeinen klare und saubere Darstellung, wie sie besonders seit Ende des 11. Jahrhunderts
iiblich wird . Am meisten fallen die auf den Kopf gestellten Formen von R und L auf. Die
Freude an solchen Umiinderungen und an der Nachahmung oft komplizierter handschriftlicher
Vorbilder tritt besonders im Verlauf des 12. Jahrhunderts auf . Bemerkenswert ist ferner das nicht
leicht zu lesende inclitus. Solche verschlungene und schwer zu entritselnde Buchstabenfolgen be.
liebten in Frankreich und Westdeutschland seit dem 11.Jahrhundert und waren noch zu Anfang
des 13.Jahrhunderts in Ubung . Im Texte von Platta sticht weiterhin das unziale Element her.
vot. Das unziale E steht sechsmal, das traditionelle eckige E nur einmal, dazu noch in der alten
Ligatur TE. Solche Doppelformen sind bezeichnend fiir das 11. und besonders das 12.Jahr-
hundert (vgl. Teppich von Bayeux, ca. 1080) . Auch die Handschriften der schweizerischen
Abteien Einsiedeln, Engelberg, Pfifers, Schaffhausen bieten fiir die gleiche Zeit und noch bis
ins 12./13.Jahthundert ein solches Nebeneinander von Buchstabenformen. Unzial mutet auch
das M in der Abkiirzung fiir michi an, das aus einem spitzen O und einem eleganten Schenkel
besteht. Solche und dhnliche M begegnen uns in franzésischen und deutschen Inschriften seit der
Mitte des 12. Jahrhunderts. Sie blieben auch noch im 13. Jahrhundert bestehen, obwohl schon kon-
kurrenziert durch andere Arten'. Eigenartig in Platta ist das weder runde noch ganz eckige G.
Das eckige G kam seit Ende des 11.Jahrhunderts auf, zeigte aber schon anfangs solche Misch.
formen. Indirekt kam auch diese Form dem unzialen Stile entgegen ™. Diese Einfliisse unzialer
Natur geben unserer Inschrift einen bestimmten Charakter. Wihrend in Rom unter antikem
Einfluss damals mehr die alte Kapitalis herrschte, gaben die Unzialbuchstaben den Inskriptionen
von Norditalien (Verona, Parma), von Frankreich und Westdeutschland ein typisches Geprige.
Das Ringen der Kapitale und Unziale erreichte um 1200 seinen Héhepunkt, blieb aber noch
in der 1. Hilfte des 13.Jahrhunderts, bis dann in der 2. Hilfte die Unzialbuchstaben iiberwogen
und damit ein wesentliches Element der gotischen Schrift schufen™.

Eigenartig prisentiert sich im Medelser Text das F mit seinem tief herabfallenden Schulterbogen.
In Frankreich findet sich das gleiche F im 12.Jahrhundert (Vanxains, ca. 1136) und haufiger
im 13.Jahrhundert . Das L unserer Inschrift wird das eine Mal klassisch eckig, das andere Mal
mit gebogenem Riickens und FuBstrich dargestellt. Letztere Form zeigt eine Reimser Inschrift
von 1198 *'. Schweizerische Handschriften bieten sie ebenfalls und zwar meist im 12. Jahrhundert

9 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden (1911), S.10 und (1944) S. 30-31. —
R. Rauh, S. 23 (zu 1212).

1o Steffens, S. XX.

1t Jahresbericht 1. c. (1911), S. 8 und (1936) S. 236-237.

1 P, Deschamps, Etude sur la Paléographie des Inscriptions lapidaires de la fin de I’époque mérovingienne aux der-
niéres années du XII® si¢cle (Paris 1929), S. 35, $9.

13 P, Deschamps, s9-60. — R. Rauh, 21, 28, jedoch nur fiir das N zu 1183-1200 und ungefihr 1288.

14 P, Deschamps, 49. — R. Rauh, 13.

15 P, Deschamps, 36, 65. — R. Rauh, 16.

16 A, Bruckner, Scriptoria medii acvi Helvetica 1935 ff., L., Tafel 28, V., Tafel 40, VL, Tafel 17, 45, VIIL, Tafel 42, 44.

17 P, Deschamps, 41—43, 74 (Le Mans 1145, Narbonne 1151). — R.Rauh, 25-26 (Wiirzburg, 1. Viertel 13. Jahthundert).

18 P, Deschamps, 36-37, 70. — R. Rauh, 20. — Eckige G im 9. Jahrhundert siche A. Bruckner, ScriptoriaII, Tafel 48.

19 P, Deschamps, 39, so—s2. — R. Rauh, 16, 29, 33 (Wiirzburg 1287, erste gotische Majuskelinschrift).

2 P, Deschamps, 48, 69, Fig. 35.

2t P, Deschamps, 72.

203



und dann noch im 12./13.Jahrhundert**. Unser Text zeigt drei spitze V, aber kein eckiges. Die
spitze Form wird im 12.Jahrhundert hiufiger . Das R unseres Dokumentes ist gross und elegant
geformt (regnum, conferat), was allgemein seit dem 2. Viertel des 12. Jahrhunderts zu beobachten
ist*. Dass die Buchstaben iiberall zierlicher und leichter wurden, ist dem Einfluss der hand.
schriftlichen Codices zuzuschreiben und besonders in der 1. Hilfte des 13. Jahrhunderts auffillig™.

Sicher handelt es sich bei unserer Inschrift nicht um eine gotische Form, wie sie seit dem aus-
gehenden 13.Jahrhundert iiberall Verbreitung fand. Es fehlen die Verzierungen, die Doppel-
buchstaben, die geschlossenen Unzialbuchstaben, besonders C und E, deren Enden verbunden
wurden®. Im 14.Jahrhundert zeigen selbst die Glockeninschriften Graubiindens durchweg diesen
typisch gotischen Charakter (Casti, Riziins, Schanfigg, Schleuis, S.Vittore) *’. Die Inschrift der
Glocke von Siis weist ein merkwiirdig verziertes A auf, das in Frankreich erst 1224 in Narbonne
zu belegen ist®. Man wird also die Siiser Kirchenglocke friithestens Mitte 13.Jahrhundert an.
setzen kdnnen. Die Glockeninschriften von Fideris, dann diejenigen des Vivianus in Igels (Sankt
Victor) und S.Vittore weisen alle das geschlossene unziale E auf™®. Diese Form kommt vereinzelt
um 1200 in Frankreich vor (Reims 1198, Soissons 1212) und wird dort erst gegen Mitte des
13. Jahrhunderts allgemein . In Deutschland finden wir wohl das geschlossene E in der Inschrift
des Wiirzburger Domes von 1212, welche aber eine vollstindige Abschrift einer Pergament.
urkunde darstellt und daher in ihrer Art einzigartig ist3. Alles in allem wird man unsere In.
schrift, die ja keine geschlossenen E oder C aufweist, eher frither datieren als die genannten Glocken
des 13.Jahrhunderts, um von denen des 14. Jahrhunderts zu schweigen.

Wenig ergiebig war der Vergleich mit den Siegeln unserer Gegenden. Die Siegel des Kon.
ventes und der Abte von Disentis von 1237-1339 kennen zum Beispiel die Vermengung von
Kapitalis und Unzialis nicht, ebensowenig die Siegel der Churer Bischéfe, die noch zahlreich
ethalten sind . Bei den Siegeln der Abte von Schaffhausen scheint 1258 ein unziales M vor.
handen zu sein 3.

Unm sicher zu gehen, legten wir die Inschrift den Koryphien der paliographischen Wissenschaft
vor. Paul Deschamps, conservateur en chef du Musée des Monuments frangais, Paris, dusserte
sich: «D’apres les caractéres de 'inscription elle me parait étre du milieu ou du troisiéme quart
du 12¢ siecle.» Fiir das damals fithrende und aufgeschlossene Frankreich ist diese Datierung be-
greiflich. Universititsprofessor Bernhard Bischoff in Miinchen, der uns auch in der Lesung der
Inschrift unterstiitzte, schrieb unabhingig davon: «Von der Schrift her plidiere ich fiir das 12.,
allenfalls das 12./13.Jahrhundert.» Ahnlich setzte Universititsprofessor Léon Kern, Bern, die
Chronologie an: «Fin du 12¢ siecle ou la premiére moitié du 13¢me siécle.» Alles in allem
wird man die Zeitspanne von 1150-1250 als Entstehungszeit vorschlagen diirfen.

Wer war nun in diesem Zeitraume des 12./13.Jahrhunderts dieser Stifter Burchardus Decanus?
Kein anderer als der 1203 in einer Urkunde erwihnte Borchardus Blebanus, der vor den ritischen
Zeugen Conradus de Sumovico und Walterus Praclatus de Ursaria auftritt und Pfarrer der

2 A, Bruckner, Scriptoria I, Tafel 28, V., Tafel 40, VL, Tafel 45, VIIL, Tafel 8, 16, 32, 44.

23 P, Deschamps, 47.

24 P. Deschamps, 38, 78.

25 P, Deschamps, 39, 46—48, s2.

36 R, Rauh, 31ff.

27 E, Poeschel, Die Kunstdenkmiler von Graubiinden 1937/48, II, S. 208, III, S. 58, IV, 109, 176, V, 194.

38 P, Deschamps, 66. — E. Poeschel, III, s25.

39 E. Poeschel, II, S. 89, IV, S. 176, VI, S. 217.

3 P. Deschamps, 54, 69.

3t R, Rauh, 22-23, 30.

31 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden (1911), S. 8-14, (1936) S. 222-224, (1944)
S. 28ff.

33 Schaffhauser Beitrige zur vaterlindischen Geschichte (1949), S. 260f.

204



Disentiser Grosspfarrei war 3, Plebanus, ritoromanisch plevon, hiessen 121 die Pfarrherren von
Ilanz, Obersaxen und Truns ¥, Die Pfarrei Disentis war eine vom Kloster im 11./12. Jahrhundert
gegriindete Eigenkirche. Der untere Teil des Turmes der Pfarrkirche stammt noch aus dieser
Zeit*. 1203 umfasste diese Urpfarrei noch Tavetsch und Medels. Ersteres erhielt 1205 eine eigene
Kirche zu Ehren des hl. Vigil, letzteres trennte sich sogar erst im Jahre 1500 als eigenes Pfarreis
gebiet ab. Borchardus war also geistlicher Hirte der ganzen Sursassiala, die sich vom Russeiner.
felsen bis zum See auf der Oberalp erstreckte 37,

Sprachgeschichtlich bietet die Gleichsetzung Burchardus = Borchardus keine Schwierigkeiten.
Die Urkunde von 1203 weist nicht das beste Latein auf, weshalb das naheliegende Borchardus
fiir Burchardus verstindlich ist, zumal der geistliche Schreiber der Urkunde seine Walliser Mund-
art gerne mitsprechen liess. Die Vorliebe fiir o zeigt sich auch in Ludovicus und Olricus®. Fiir
eine Inschrift an &ffentlicher Stelle, ja sogar in der Kirche, wurde mehr Sorgfalt und lateinische
Form gefordert. Freilich ist der Pfarrer nun zam Dekan vorgeriickt. Gerade in dieser Zeit begegnen
uns im Bistum Chur die Landdekane, die decani rurales, so 1213 ein Lanfrancus decanus in
Poschiavo¥. Damit ist nicht gesagt, dass diese kirchliche Tnstitution erst damals entstanden ist.
Die so ausgedehnte Didzese Chur, die in der 1. Halfte des 9. Jahrhunderts eine ganz bedeutende
Zahl von Kirchen und Giitern besass, wie es uns die sogenannte Divisio und das Reichsurbar
belegen, wird wohl schon friiher ihre Gebiete in Dekanien eingeteilt haben. Die Dekane waren
die Stellvertreter des Bischofs, dessen Verordnungen sie bekannt machten. Sie fiihrten eine gewisse
Aufsicht iiber den Klerus. Unser Dekan Burchard war iiber die ganze Surselva gestellt, die sich
vom Flimserwald bis zur Furkahshe erstreckte. Soweit bis jetzt Material vorliegt, ist Burchard der
erste mit Namen bekannte Dekan dieses Gebictes. Als nichster Amtsnachfolger ist fiir 1357
«Herr Jacob von Buchorn, Tegan ob dem Flimwald» nachgewiesen *. Wir kénnen uns lebhaft
vorstellen, warum Pfarrer Burchard an diese Stelle vorriickte. Seine intimen Bezichungen zur
Abtei Disentis, die Griindung der Tavetscher Kirche und wohl auch Verdienste um die Medelser
Talkirche mogen in den ersten Jahrzehnten des 13.Jahrhunderts diese Auszeichnung veranlasst
haben.

Dass unser Burchard Dekan der Surselva wnd nicht des Churer Domkapitels war, bestitigt auch die
Liste der Churer Dekane, die weder fiir das 12. noch fiir das 13. Jahrhundert den Namen Burchard
aufweist*. Wir kennen nur zwei Propste dieses Namens aus dieser Zeitspanne®. Eher wire mog.
lich, dass unser Dekan mit dem Archidiakon Burchardus identisch wire, der 1237 in einer Ur.
kunde, die Churwalden betrifft, auftritt*3, Aber letzterer scheint doch eher im Gebiet von Chur
sein Amt ausgeiibt zu haben. Zudem gibt es viele Personlichkeiten, die den Namen Burchard
fithrten, so dass eine Identifikation nicht ohne weiteres anzunehmen ist . Unser Dekan ist auch

3+ 1. Miiller, Der Passverkehr iiber Furka-Oberalp um 1200. Blitter aus der Walliser Geschichte X, Bd. s (1950), 402>
408, 424. — Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch 2 (1952), S. 16-17.

35 H. Wartmann, Ritische Urkunden (1891), S. 2. Dazu J. Jud im Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesells
schaft von Graubiinden (1919), S. 19, 25-26.

36 E. Poeschel, V, S. 84.

37 Niheres: Biindner Monatsblatt (1942), S. §1-54.

38 I, Miiller, Passverkehr, 1. c. 423—-424.

39 Biindner Urkundenbuch 2 (1952), 66. Dazu Th. v. Mohr, Codex dipl. I, S. 358, zu 1260: Heliam, decanum in
Vatz. — Eine Filschung des 13./14. Jahthunderts ist die Urkunde von 1186, welche die Dekanate Engadin und Vintschgau
erwihnt. Biindner Urkundenbuch 1 (1947), 341. — Zum Ganzen Strobele im Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte,
30 (1905), 102f. und bes, Wicker H., St. Peter in Ziirich, 1955, S. 45—48, 78.

s H, Wartmann, Ritische Urkunden (1891), S. 83.

4t D, Tuor, Domherren, S. 28 (= Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden, 1904).

+# Biindner Urkundenbuch 2 (1952), 1. — H. Wartmann, Ritische Urkunden (1891), S. 4, 6

43 Th, v. Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 325, Nr. 213.

4+ Biindner Urkundenbuch 1 (1947), 258, zu 1161: Necrologium Curiense ed. Juvalt (1867), S. 144, zu 1172, Dazu
Biindner Urkundenbuch I. S. 406 (Register).

27 20§



nicht Dekan des Klosters gewesen. Wohl gab es dort einen Ménch dieses Namens, der 1213 als
Abt belegt ist®. Indes weist nichts auf dem Stifterbilde wie auf der Legende auf einen Benedik-
tiner hin. Zudem hiessen in Disentis nur fremde Obere Dekan, so Lanfrank, der 1251 mit seinem
Bruder Anton de Carnisio dem Kloster von der Kurie aufgedringt wurde*’. Die klssterlichen
Wiirdentriger nach dem Abte nannten sich custos, so noch 1251 Henricus custos ¥/.

Eine letzte Frage: Besagt die Inschrift etwas Besonderes fiir die Geistigkeit des Dekans Burchard:2
In sich stellt sie einen rein persénlichen Wunsch dar (mihi conferat). Der Stifter wollte keine dog-
matische Wahrheit betonen, sondern setzte die reale Gegenwart Christi als selbstverstindlich vor.
aus. Er preist nur den Kelch, nicht die Hostie, weil ersterer fiir das Opfer charakteristischer ist.
Zudem begann die grosse Elevation der Hostie erst vereinzelt im 13.Jahrhundert®. Dekan
Burchard ist es einfach um die Bedeutung des eucharistischen Opfers zu tun, vielleicht jedoch
besonders um die Verchrung des hl. Blutes. Deshalb hilt er nicht nur den Kelch als typisches
Amtssymbol des Priesters in Hinden, sondern weist noch mit bezeichnender Gebirde und be-
sonderer Legende auf ihn hin (iste = hic). In dieser Richtung zeigte schon die wachsende Kreuz-
verehrung des 9./10.Jahrhunderts #%. Seitdem Berengar von Tours im 11.Jahrhundert an der
wirklichen Gegenwart Christi gezweifelt hatte, wuchs der Glaube daran erst recht. Daher die
vielen Erzihlungen von Blutwundern dieser Zeit®. Neuerdings zweifelten die Albigenser die
Eucharistie an, weshalb das 4. Laterankonzil von 1215 die Transsubstantiatio in der Eucharistie
unterstrich. Das war in eben jenen Jahren, in welchen Dekan Burchard, fiir den es nie einen
Zweifel an der realen Gegenwart Christi gab, sein Stifterbild malen liess.

45 1. Miiller, Passverkehr, L. c. 424—430.

46 T, Miiller, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942), 128129, 269.

41 Biindner Monatsblatt (1954), S. 410.

48 J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 2 (1948), 2481, 252. — J. Brinktrine, Die hl. Messe (1950), S. 207-209.

49 Schmitz-Riber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 360, 369, 378/79, 385, 391. — G. Schniirer, Kirche
und Kultur im Mittelalter 2 (1926), S. 83, 214-215.

5o P. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters (1938), S. 117ff., S. 125 iiber Miinster in Graubiinden.
S. 82, 89, 180 iiber die Albigenser und Waldenser.

Herkunft der Abbildungen:

Phot. Decurtins, Disentis, Abb. 3, 4, 8, 9, 10, 12.
Phot. J. Geiger, Flims, Abb. 1, 2.

Phot. F. X. Sauter, Rorschach, Abb. 11, 13, 14.
Phot. X. Stockli Sohne, Stans, Abb. 5, 6, 7.

206



Tafel 79

/ Die Kirche von Siidosten gesehen, nach der Restaurierung

2 Das Kircheninnere nach der Restaurierung

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



Tafel 8o

3 Gesamtansicht der drei abgedeckten Geméildeschichten

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



Tafel 81

vV\i 2 2=
(444444444444

7 6

4 Engel der obersten Gemaildeschicht
5 Parde, Kapelle St-Roc. HI. Rochus, von Hans Ardiiser, um 1692
6 Parde, Kapelle St-Roc. Muttergottes, von Hans Ardiiser, um 1692
7 Parde, Kapelle St-Roc. Apostel, von Hans Ardiiser, um 1692

DIE PFARRKIRCHE ST. MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



8 Zweite Gemildeschicht. Hl. Jakobus, von Antonio de Tradate, um 1510
9 Zweite Gemildeschicht. Hl. Sebastian, von Antonio de Tradate (Fragment)
70 Zweite Gemildeschicht. Hl. Rochus mit Engel (Fragment), von Antonio de Tradate

DIE PFARRKIRCHE ST.MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



AVIYIASTAAAN WIVLLVId AZ NILIVIA LS dHDYIMI I VAL d1d

Tafel 3

sjzopunyiyef "¢ sap
[933LI(T °T ‘(¢ ) BLIBIN I0A SNPIEMING UEHI(] JYOIYISOPIBWIL) SYOSIUBWOL ‘D)SIDIU[) 7/
§ Sunpiqqy sne J3uyossny //




Tafel 84

73 Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemailde
74 Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemailde

DIE PFARRKIRCHE ST. MARTIN ZU PLATTA IM MEDELSERTAL



	Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)
	Einleitung
	Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik
	Die Inschriften der romanischen Stifterfigur

	Anhang

