**Zeitschrift:** Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =

Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

**Herausgeber:** Schweizerisches Nationalmuseum

**Band:** 16 (1956)

Heft: 4

**Artikel:** Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)

Autor: Sulser, Walther / Steinmann, Othmar / Müller, Iso

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-164176

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF: 20.11.2025** 

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# Die Pfarrkirche St. Martin zu Platta im Medelsertal (Graubünden)

I. Einleitung, von Walther Sulser

II. Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik, von Othmar Steinmann

III. Die Inschrift der romanischen Stifterfigur, von P. Iso Müller

TAFELN 79-84

# I. Einleitung

Von WALTHER SULSER

Wenige Schritte südlich des gefährlichen Lawinenhanges der «Stagias de Plattas», aber geschützt durch eine kleine Felskuppe, stand schon seit dem frühen Mittelalter die Talkirche der Val Medel dem hl. Martin geweiht (1380 m ü. M.), wie so zahlreiche Kirchen des Bündnerlandes. Heute liegt sie etwas abseits und unterhalb der neuen Lukmanierstrasse (Tafel 79, Abb. 1), doch einstmals führte die vielleicht schon von den Römern, sicher aber im Mittelalter benutzte Paßstrasse an ihrem Westeingang vorbei über die sogenannte «Römerbrücke» nach Mutschnengia und hoch über der Medelserschlucht nach dem Kloster Disentis-Mustèr.

Über die bau- und kunstgeschichtlichen Untersuchungen, die anlässlich der Restaurierung von 1953/54 durchgeführt werden konnten, wurde von mir schon in dieser Zeitschrift kurz berichtet (ZAK 1954/55, S. 179/80). Ergänzend sei noch beigefügt:

Das Bündner Oberland ist gar reich an kleinen und grossen Barockkirchen, deren Königin die Stiftskirche von Disentis darstellt, und dennoch ist man überrascht, wenn man die äusserlich so schlichte, 1744 konsekrierte Barockkirche von Platta betritt (Tafel 79, Abb. 2). Die Stukkierung des durch ein Tonnengewölbe mit Stichkappen echt überwölbten Schiffes beschränkt sich auf ein reich profiliertes Hauptgesims, Kompositenkapitelle über den Wandlesenen und die Gurtbögen, steigert sich dann in den beiden Seitenkapellen und erreicht im Chor ihren Höhepunkt. Ihre Wirkung wird gehoben durch leichte Tönungen: rosa, hellockergelb, blassgrün und grau. Auf dem Strahlenkranz rings um die Taube des hl. Geistes über dem Hochaltar funkeln einzelne Bergkristalle, an denen dieses Tal so reich ist. Durch Beseitigung der Leimfarbanstriche kommen Stuck und originale Farbtöne wieder zur Geltung. Mit Recht wurde der Erbauer dieser Kirche, Pfarrer und bischöflicher Vikar Johannes de Capeder, am Fusse der Chorstufen beigesetzt. Die rätoromanische Grabinschrift auf der 1954 wiedergefundenen Platte lautet:

CAU EI SETERAU
IL REV<sup>M</sup>. SIG. SIG.
VICARY F<sup>O</sup> JOANS DE
CAPEdER STAUS VICA

RY 23 ONS FARER 32 ONS VEGLS 56 · MORTS IL ON 1762 ILS 10 dE IENER dIAUS HAGI SI OLMA ROGEI · dIU P(ER) EL VUS CHE LEGIS (QUEI) (dIA)US dETI IL (RUAUS)

Über die 1506 geweihte, spätgotische Vorgängerin der heutigen Kirche siehe ZAK, a.a.O., und Poeschel, Kdm. Graubünden V, S.130, ebenso über die romanische Kirche, deren Turm heute noch steht.

II.

# Abgedeckte Gemälde der Renaissance, Spätgotik und Romanik

## A. FRAGMENTE DER RENAISSANCE

(von Hans Ardüser, um 1592)

Anlässlich der Kirchenrestauration von 1954 zu Platta im Medelsertal (Kt. Graubünden) wurden hinter dem südlichen Seitenaltar an der Schildmauer des Chorbogens von Restaurator F. X. Sauter, unter Leitung von Architekt W. Sulser, drei Gemäldeschichten abgedeckt (Tafel 80, Abb. 3). Die oberste zeigt den Ansatz einer illusionistisch gemalten Archivolte. Diese markiert einen dem jetzigen barocken Chorbogen zeitlich vorausgehenden, der niedriger war als dieser. Die Archivolte ruht auf einem perspektivisch mangelhaft gemalten Kämpfergesims und besteht aus einem breiten äusseren Rahmen, einem schmalen inneren und einem dazwischenliegenden Fries. Dieser weist auf weissem Grund eine Rosette und anschliessend eine mit Blättern, Trauben und andern Früchten behangene Blattspirale auf. Rechts von der Archivolte steht auf einer gemalten Konsole ein Engel in enganliegenden, beinahe faltenlosen Gewändern, einer langen Ärmeltunika von dunkler Ockerfarbe und einem kürzeren, ärmellosen und gegürteten Rock von dunkelroter Farbe darüber. Der Engel bläst in eine mit einer Wappenfahne behangene Posaune wohl zum letzten Gericht. Dieses war vermutlich über dem Chorbogen dargestellt, wie es an dieser Stelle auch in andern Kirchen zu finden ist (Tafel 81, Abb. 4)1. Die perspektivisch gemalte Konsole, auf welcher der Engel steht, ist als Maske mit rollenden Augen und weit herausgestreckter, strickähnlich gedrehter Zunge dargestellt. Das Maul des grotesken Kopfes ist mit zwei gegeneinander gestellten Akanthusblättern stilisiert. Die Archivolte ist in hellen Ockertönen und roten Konturen, die Rosette im nämlichen Ocker und dunklen Konturen, die Spirale in Rot und die Blätter daran in grüner Farbe ausgeführt.

Die Archivolte mit den zarten, ungebrochenen und schön gerundeten Spiralen, die Masken-konsole mit dem Akanthusblätter-Rüssel lebt aus dem Geist der Renaissance, und auch der Engel mit dem sozusagen faltenlosen Gewand (nur an den Füssen staut sich der Stoff der Tunika) hat in seiner natürlichen und gelösten Haltung die Spätgotik, die in Graubünden noch das ganze 16. Jahrhundert hindurch nachlebt, hinter sich gelassen. Auch ohne andere Kenntnisse könnten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Beispiel in der zu Platta gehörenden Filialkirche von Curaglia, höchstwahrscheinlich von Joh. Jakob Riegg in der Zeit um 1700 gemalt. Die Malereien wurden 1943 von Firma X. Stöckli Söhne, Stans, abgedeckt und restauriert, werden aber im Nachtrag von E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. 7, (Basel 1948) (zit.: Poeschel, Graubünden), nicht erwähnt. Zum Maler Riegg selbst siehe Poeschel, Graubünden, Bd. 1, S. 205 und 222; Bd. 4 und 5 passim. Das Bild von Curaglia wurde vermutlich von jenem in Platta angeregt.

wir annehmen, dass diese Malerei, der kunsttopographischen Lage Plattas entsprechend, gegen das Ende des 16. Jahrhunderts oder im ersten Drittel des 17. Jahrhunderts entstanden ist 2.

Nun bestehen aber ganz eindeutige formale Beziehungen dieser Malerei zu jener, welche 1943 in der Kapelle St. Rochus zu Parde, einem zum Sprengel Platta gehörenden Weiler, abgedeckt und restauriert worden ist (Tafel 81, Abb. 5-7)3. Die Kapelle wurde 1592 geweiht4. An beiden Orten stimmen die derb-primitiven Hände und Füsse der Figuren, das unsichere, fast schwebende Dahinschreiten und die mit wenig Strichen gezeichneten, fast faltenlosen Gewänder überein. Besonders sind der Engel des hl. Rochus und der Evangelist Matthäus von Parde mit dem Posaunenengel von Platta diesbezüglich zu vergleichen, ferner die Rosette der Archivolte von Platta mit jener bei der Gottesmutter in Parde. Auch der untere Konsolenabschluss von Platta, wo dieser als Maul und Zunge gedeutet ist, findet in Parde eine Entsprechung in den Abschlüssen der als Gewölbeträger gemalten Wandkonsolen. Hier behalten aber die gegenständigen Akanthusblätter und die daraus herabhängenden gedrehten Stengel ihre vegetabile Bedeutung. In diesen Malereien offenbart sich der unverkennbare Stil des unbefangen primitiven Bündner Malers Hans Ardüser. Auf diese Weise bekundet er sich in den signierten und datierten Werken im «Rittersaal» des Schlosses Räzüns von 15895, im Schlössli zu Parpan von 15916 und am Flügelaltar von 1601 in Villa im Lugnez 7. In den Fenstergewänden des Schlössli zu Parpan finden wir vor allem auch die zarten, ungebrochenen Blatt- und Fruchtranken von Platta in ganz ähnlicher Form wieder 8. Zum Vergleich könnten schliesslich die Ardüser unbestritten zugeschriebenen Malereien am Geesschen Hause zu Scharans von 1605 und im Saal des ehemals Capolschen Hauses zu Andeer von 1614 herangezogen werden 9.

Wir gehen in der Annahme kaum fehl, wenn wir die Entstehungszeit der Malerei von Platta mit jener im benachbarten Parde zusammenbringen, welche bei der Kapellenweihe von 1592 bereits ausgeführt war <sup>10</sup>.

In den folgenden Jahrzehnten malte noch ein anderer Maler im Pfarrsprengel von Platta und im Bündner Oberland: Hans Jakob Greutter von Brixen II. Der blosse Vergleich zeigt aber, dass er als Urheber dieser Malerei nicht in Frage kommt. Hans Ardüser verkörpert den Renaissancestil viel reiner und ungemischter, wenn auch in einer recht amüsant bäuerisch-ländlichen Ungelenkheit der Figuren, während Hans Jakob Greutter bei allen Anleihen beim neuen Re-

- <sup>2</sup> Die vorzüglichen Renaissancealtäre, der Laurentius-Altar in der Kathedrale zu Chur von 1545 (Poeschel, Graubünden, Bd. 7, S. 123–126) und der Castelberger Altar in der Klosterkirche Disentis von 1572 (Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 50–52), dürfen als Ausnahmen von der Regel gelten. Die Renaissance-Elemente in den spätgotischen Gemälden von Platta, welche im zweiten Teil dieses Aufsatzes besprochen werden, erklären sich aus der Herkunft des Malers Tradate aus dem Tessin, wo der neue Geist früher eindrang als nördlich der Alpen, und besonders in den nördlichen Alpentälern. Dagegen zeigen die im folgenden behandelten Maler Ardüser und Greutter die Entwicklung bei der landläufigen Malerei. Greutter, in Graubünden im ersten Drittel des 17. Jahrhunderts wirkend, zeigt in seinem Flügelaltärchen zu Mutschnengia (Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 142–144) deutlich, wie sich noch jetzt die gotische Grundstruktur des Flügelaltars mit der Dekoration und Raumdarstellung der Renaissance verbindet. Ardüser dagegen, der zeitlich etwas früher auftritt, vertritt die Stilelemente der Renaissance in reinerer Form, wenn er in Villa auch ein gemaltes Flügelaltärchen schuf. Vgl. Anm. 6.
  - <sup>3</sup> Vgl. Poeschel, Graubünden, Bd. 7, S. 451, Abb. 471 und 472 (Nachtrag).
  - 4 Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 145.
  - 5 Poeschel, Graubünden, Bd. 3, S. 74f.
  - 6 Poeschel, Graubünden, Bd. 1, Abb. 86; Bd. 2, S. 261f.
- 7 Poeschel, Graubünden, Bd. 4, S. 264: Das aus lauter gemalten Tafeln zusammengesetzte Altärchen eignet sich besonders gut zur Kenntnis des Figurenstils.
  - 8 Poeschel, Graubünden, Bd. 1, Abb. 86.
  - 9 Poeschel, Graubünden, Bd. 3, S. 136f. (Scharans); Bd. 5, S. 190f. (Andeer), Abb. 205 und 206.
- <sup>10</sup> Das beweisen die Konsekrationskreuze, welche, wie es sich gerade traf, auf die Heiligengestalten gemalt wurden. Vgl. Poeschel, Graubünden, Bd. 7, S. 451 (Nachtrag).
- <sup>11</sup> Im Pfarrsprengel Platta das Altärchen von Mutschnengia, 1605 (Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 142f. und Abb. 157f.). Zu Greutter im allgemeinen und seinen Werken in Graubünden siehe die Hinweise in: Poeschel, Graubünden, Bd. 1, Register.

naissancestil in den Gewändern und Figuren das Erbe der Spätgotik noch nicht ganz abgestreift hat und vor allem auch eleganter und gekonnter wirkt als Ardüser. Die Malerei Ardüsers steht zeitlich zwischen der Rokoko-Ausstattung der Kirche aus der Mitte des 18. Jahrhunderts und der Malerei der zweiten Schicht, welche, wie schon die grundverschiedene Farb- und Formgebung beweist, einem andern Stilkreis angehört.

### B. SPÄTGOTIK

(von Antonio de Tradate, um 1510)

Die Malerei dieser zweiten Schicht reicht bis in die Höhe des Archivoltenansatzes Ardüsers und überspannt die ganze Breite der eingezogenen Schildwand des Chorbogens. Sie war wohl als eine Art gemaltes Retabel zum spätgotischen Altartisch, der tiefer lag, gedacht und ist als ein Triptychon von drei illusionistischen Nischen mit je einem Heiligen und einer die drei Nischen zusammenfassenden Umrahmung gestaltet. Dabei ist die gotisierende Umrahmung mit gereihten Krabben am Rand und mit Fischblasen als Zwickelfüllungen und die antikisierende, gemalte Halbrundnische der Figur eine merkwürdige Verbindung eingegangen. Diese Verbindung ist zu Beginn des 16. Jahrhunderts, als die Renaissance im Kanton Tessin 12 und bald auch nördlich der Alpen Fuss fasste 13, bei einem Tessiner Maler, um den es sich hier ohne Zweifel handelt, leicht verständlich. Es dürfte Antonius de Tradate von Locarno sein, der 1510 in Curaglia, in dem zur Pfarrei Platta gehörenden grössten Dorf des Tales Medel, an einem Haus ein Fassadenbild, ebenfalls in der Gestalt eines Triptychons und in der ähnlichen Verbindung von renaissancemässigen Halbrundnischen und gotisierenden Umrahmungen, geschaffen hat<sup>14</sup>. Die Seregnesen, als deren Nachläufer Tradate gelten kann<sup>15</sup>, die wie Tradate sowohl im Tessin als auch im Bündner Oberland gemalt haben 16, sind in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts noch durchaus dem gotischen Formenschatz verpflichtet.

In Platta sind in den drei Nischen der hl. Jakobus d. Ä. (Tafeln 82/83, Abb. 8, 11), der hl. Sebastian (Tafel 82, Abb. 9) und der hl. Rochus (Tafel 82, Abb. 10) dargestellt. Während der Heilige von Compostela fast vollständig erhalten ist, sind die beiden Pestheiligen samt den Nischen von den oberen Umrahmungen bis zur Brusthöhe weggeschlagen. Ikonographisch ist beim hl. Rochus bemerkenswert, dass das Engelchen nicht nur, wie gewöhnlich, auf die Pestbeule hinweist, sondern diese mit einer Tinktur und mittels eines Pinsels behandelt. Für die Zuschreibung an Tradate sprechen ausser den schon genannten Gründen auch der Stil der Gestalten selbst. So steht der hl. Jakobus in Platta, abgesehen von der Handgebärde, in vollkommen gleich frontaler und steifer Haltung in der Nische wie die beiden weiblichen Heiligen Katharina und Luzia in Curaglia, und die längsovalen Gesichter dieser Heiligen gleichen sich in Blick und Ausdruck, der eine etwas schablonenhafte Gleichförmigkeit besitzt. Auch der anatomisch ganz unbeholfen gebildete Körper des hl. Sebastian mit den kräftig ausgezogenen Konturen, vor allem die Beine, stimmen mit Christus am Kreuz beim Bild des Tradate in Curaglia auffallend überein, und die Füsse mit

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Frührenaissancefassade von San Lorenzo Lugano 1517. Die Gemälde B. Luinis in S. Maria degli Angioli, Lugano 1529 und 1530.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Zum Beispiel der Hof des Ritterschen Palastes in Luzern von 1556–1561 im Frührenaissancestil (!). – A. Reinle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 2 (Basel 1953), S. 300–318, Abb. 225–237.

<sup>14</sup> Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 139, Abb. 152.

<sup>15</sup> Poeschel, Graubünden, Bd. 1, S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Christoforo und Nicolao da Seregno in der Pfarrkirche zu Rossura (1463). – P. Bianconi und A. Janner, Arte in Leventina (Bellinzona 1939), S. 54; Nicolao da Seregno in der Apsis von S. Nicolao zu Giornico (1478), a.a.O., S. 54f., und anderes mehr. Dazu vgl. P. Bianconi, Inventario delle cose d'arte e di antichità, I, Leventina, Blenio, Riviera (Bellinzona 1948), S. 84–88. Ferner P. Bianconi, La Pittura Mediavale nel Cantone Ticino, I, (Bellinzona 1936), S. 28ff. – Über die Seregnesen in Graubünden siehe Poeschel, Graubünden, Bd. 1, S. 111f.

den durch gerade Parallelstriche angedeuteten Zehen des hl. Sebastian in Platta finden sich auch beim hl. Johannes unter dem Kreuz in Curaglia. Die sowohl in Platta als auch in Curaglia verwendeten Perlreihen an den Gewandsäumen und Nimben erscheinen als ein Erbe jener Perlreihen an den Gewandsäumen und Nimben erscheinen als ein Erbe jener Perlreihen einer Generation übermalt hat, die einem neuen Stil huldigte, dem der Spätgotik. Diese erfreute sich grosser Volkstümlichkeit und brachte auch Platta einen Umbau der Kirche <sup>17</sup>. Die innere südliche Längswand dieser spätgotischen Kirche, die Architekt Sulser festgestellt hat <sup>18</sup>, trug ein *Dreikönigsbild*, von dem nur ein dürftiges Fragment mit dem reitenden Mohrenkönig erhalten und sichtbar gemacht ist <sup>19</sup>. Es dürfte auch von Tradate gemalt worden sein und schliesst sich an jene interessanten Dreikönigsbilder an, welche die Seregnesen einige Jahrzehnte früher in St. Eusebius zu Brigels und in St. Agatha zu Disentis nach italienischen Vorbildern in volkstümlichepischer Erzählerfreude gemalt hatten <sup>20</sup>. Allem Anschein nach stammt auch das monumentale Christophorusbild an der südlichen Aussenwand, welches in den unteren Partien leicht ergänzt und im übrigen diskret restauriert worden ist, von Antonio de Tradate <sup>21</sup>.

## C. DAS ROMANISCHE GEMÄLDE

### 1. Bildbeschreibung und Rekonstruktionsversuch

Unter der spätgotischen Schicht erschien noch eine tieferliegende mit Resten eines Gemäldes (Tafel 83, Abb. 12), welches als Temperafresko ausgeführt worden war, das heisst mittels einer Emulsion als Bindemittel für die Mineralfarben auf den nassen Verputz 22. Auf der rechten Seite (bildlinks) steht ein robuster Priester in Dreiviertelsansicht in vollem Ornat (Albe, Kasel, Stola, Manipel), erhebt mit der rechten, auffallend zarten Hand einen Kelch bis in die Augenhöhe empor und hält in der linken Hand ein auf den Kelch bezogenes, weisses Schriftband, das hinaufund wieder herunterflatternd diesen sinnvoll umrahmt. Der interessanten Inschrift ist eine besondere Abhandlung gewidmet 23. Eine weitere Inschrift verläuft horizontal über das Haupt des Priesters hinweg und bezeichnet diesen als BURCH(ARDUS) DECAN(US) (Tafel 84, Abb. 13). Seine Persönlichkeit ist historisch fassbar 24. Die letzten Buchstaben der beiden untereinandergestellten Wörter verlaufen sich in die südliche Längswand der Kirche und lassen vermuten, dass das ganze Gemälde tiefer in die Wand hineinreicht als um die Dicke des der Südwand an dieser Stelle vorgeblendeten barocken Pilasters, und dass die ursprüngliche Flucht der Südwand folglich hinter der jetzigen lag. Auch die Gestalt des Priesters selbst wird jetzt vom barocken Pilaster von der linken Schulter an senkrecht hinunter überschnitten. So wäre der Kopf, wäre er vorhanden, gerade noch sichtbar. Doch ist dieser in seinem ganzen Umfang bis auf einen kleinen Streifen am Scheitel weggeschlagen. Man möchte diese scheinbar berechnete Zerstörung nicht so sehr dem Zufall als vielmehr böser Absicht zuschreiben. Einen Nimbus trug der Kopf

18 Siehe darüber den Bericht von W. Sulser in ZAK (1954/55), S. 179/80.

19 Das Bild lag unter zwei Verputzschichten ungefähr 3 cm unter der jetzigen Wandflucht.

<sup>21</sup> Vgl. dazu auch Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 132, Abb. 144.

23 Siehe Aufsatz von Dr. P. Iso Müller, unten, S. 202-206.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Die Spätgotik mit ihren unzähligen Kirchen, Chor- und Altarbauten war in Graubünden von einer ähnlich volkstümlichen Begeisterung und Kunstfreude getragen, wie später in den katholischen Tälern nochmals der Barock. Das Kunstinventar E. Poeschels belegt diese Tatsache genügend.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Poeschel, Graubünden, Bd. 4, S. 358, Abb. 426 (Brigels). – Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 103 f. und Bd. 1, Abb. 52 (Disentis). – Eine ähnliche Anbetung der Magier von den Seregnesen befindet sich auch in der sogenannten Totenkapelle zu Semione (Bleniotal). Siehe P. Bianconi, Arte in Val Blenio (Bellinzona 1944), S. 37, Abb. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Mitteilung von Restaurator X. Sauter. Als Bindemittel dient nach Herrn Sauters Mitteilung Kasein und venezianisches Terpentin.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Als «plebanus» im Jahre 1203 genannt. Siehe unten, S. 204 f.

nicht. Es handelt sich also um einen zur Entstehungszeit des Bildes wohl noch lebenden Stifter eines ganzen Votivbildes, das sich im wesentlichen rekonstruieren lässt. Auch in den unteren Partien, von den Füssen bis zu den Hüften, erlitt die Gestalt gegen die Wand hin beträchtliche Schäden. So gingen die Partie des rechten Beines samt Schuh und Albe, ferner das Ende der Stola und ein Stück der Kasel und des Manipels verloren. Die vorhandenen Teile genügen gerade noch, um eine Vorstellung von der ganzen Priestergestalt und ihrer Gewandung zu bekommen.

Der Priester Burchardus trägt eine Albe (weisse Tunika) mit langen, enggeschlossenen Ärmeln. Sie reicht bis zum schwarzen Schuh des noch erhaltenen rechten Beines. Der rechte Ärmel weist eine quer verlaufende Parallelfaltenriefelung in grauschwarzen Tönen auf, und das Bein unter dem Stoff ist durch konzentrische Spitzovalfalten in den nämlichen Grauschwarztönen umsschrieben.

Über der Albe trägt Burchardus eine Glockenkasel (Tafel 84, Abb. 14), welche sozusagen faltenlos über die breiten Schultern herabfällt, den gedrungenen Körper umschliesst, die Unterarme teilweise bedeckt, über die Knie hinunterreicht und sich dort zu einer breiten Spitze zurundet. Der violette Grund (caput mortuum violett) 25 der Kasel ist mittels grauschwarzer Streifen in eine regelmässige Folge von Quadraten eingeteilt, und die Schnittpunkte der Koordinaten sind durch grauweisse Strahlen markiert. In die quadratischen Felder sind grauweisse bis weisse Kreise als Rahmen von Tieren und Rosetten verschiedener Art eingezogen. Zu den Tieren zählen vorwiegend Adler, ferner ein Löwe und ein Vogel Greif<sup>26</sup>. Die Rosetten weisen verschiedene Formen auf. Es gibt darunter zwei vielpassförmige, die eine mit einem sechsstrahligen, die andere mit einem vielstrahligen Stern als Füllung, ferner Rosetten in der Gestalt von Vierblattkreuzen mit einem gefüllten oder leeren Kreis als Zentrum. Einige davon besitzen strahlenförmige Zwischenblätter. Tiere und Rosetten sind in grauweisser Farbe nicht unmittelbar auf den rotvioletten Grund, sondern auf eine ihre Umrisse begleitende schwarze Folie gesetzt. Weder in der Waagrechten noch in der Senkrechten folgen sich Tiere und Rosetten in einer bestimmten Ordnung und in einem regelmässigen Wechsel, sondern willkürlich und planlos. Folglich hatte der Maler nicht einen gewobenen Kaselstoff vor Augen, denn ein solcher besässe einen Rapport, das heisst eine regelmässige Abfolge und Wiederkehr eines bestimmten Musters, wie bei den zwei übrigen, noch zu besprechenden Stoffen des Gemäldes. Dagegen ist eine solch freie Abfolge verschiedener Dessins bei einer gestickten Kasel möglich. Das veranschaulicht unter anderem der berühmte Ornat von Göss im Wiener Kunsthistorischen Museum aus der Mitte des 13. Jahrhunderts. Auf dessen Pluviale und Dalmatik stehen Adler, Löwen, Greife, Hirsche usw. in freier Ordnung nebeneinander <sup>27</sup>, immerhin in beständigem Wechsel der Tiere und so, dass zwei gleiche Tiere auf zwei Quadrate verteilt heraldisch gegeneinandergestellt sind. Hier in Platta befinden sich an zwei Stellen zwei Adler parallel gestellt nebeneinander. Die anderen Figuren und Tiere kommen nur einzeln und verstreut vor. So hat die «künstlerische Freiheit» des Malers den Stoff etwas unruhig belebt. Das Futter der Kasel, das unter dem erhobenen rechten Arm sichtbar wird, besitzt die violette Grundfarbe des übrigen Kaselstoffes.

Unter dem linken Arm, rechts vom Vorderteil der Kasel, ist gerade noch ein Stück der schmalen roten Stola sichtbar. Sie verbreitert sich nach unten kaum merklich und ist mit weissen, schwarz konturierten Streifen gesäumt und weiss getupft. Der untere Abschluss, der dem des Manipels in der Form wohl entsprach, ist weggeschlagen.

Der Manipel liegt lose über dem eng anliegenden Ärmel der Albe hinter der Handwurzel des

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Mitteilung von Restaurator X. Sauter, der das Bild gereinigt und konserviert hat.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Der Löwe ist in heraldischer Stilisierung wiedergegeben. Der Vogel Greif zeigt an Stelle des gebogenen Geierschnabels enen geraden. Ob das vierfüssige Tier hinten einen buschigen Schwanz oder Flügel trägt, ist nicht genau ersichtlich. Das iier scheint eine freie Wiedergabe des üblichen Vogels Greif zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Renate Jaques, Deutsche Textilkunst in ihrer Entwicklung bis zur Gegenwart (Berlin 1942), Abb. 30a, c, d (gutes Bildmaterial).

linken Armes und fällt in zwei schmalen Stoffstreifen beidseitig des Armes herunter, allerdings nicht dem Zug des Schwergewichts folgend, sondern unrealistisch nach links, in der Schrittrichtung des Priesters ausschwenkend. Am Ende verbreitern sich die Streifen zu rechteckigen, oben abgeschrägten Tatzen, wie das hintere Manipelende gerade noch erkennen lässt. Die schmalen Stoffstreifen des Manipels weisen innen und aussen einen schwarz konturierten weissen Saum auf und als Musterung der Binnenfläche ein Rautennetz aus roten Strichen auf weissem Grund. Dagegen erhielten die tatzenförmigen Erweiterungen schwarze Tupfen auf rotbraunem Grund und einen Saum von zwei schwarzen Strichen.

Der Kelch besitzt eine annähernd halbkugelförmige, etwas überhöhte Trinkschale (Cuppa) unmittelbar über einem kugelförmigen Knauf, der auf einem kleinen kegelförmigen Fuss ruht. So fällt der Kelch durch eine verhältnismässig grosse Kuppe gegenüber einem kleinen Fuss auf. Er ist in rötlichen Tönen gefärbt und schwarz konturiert. Etwas über der halben Höhe umziehen die Kuppe zwei horizontale Streifen.

Die beinahe lebensgrosse Priestergestalt des Dekans Burchard wendet sich mit seinem Kelch einer weit überlebensgrossen, nur noch aus Andeutungen zu erratenden Gestalt zu. Diese kann aus drei verschiedenen gemalten Stoffen erschlossen werden, die nur in der rechten, Burchard zugekehrten Partie erhalten sind, oben in der Höhe des Burchardbildes abbrechen und unten nur wenig über dieses hinabreichen.

Von einem seitlich fast in der ganzen Höhe geradlinig und senkrecht begrenzten, nur zu oberst leicht links einwärtsbiegenden Stoff in rotbraunen Tönen<sup>28</sup> und einer unregelmässigen Sprenkelung hebt sich ein gemusterter Stoff ab. Sein äusserer, dem Priester zugekehrter Umriss ist in der Höhe des Kelches in einem sanften stumpfen Winkel gebrochen und überschneidet mit diesem ein wenig den Rand des genannten gesprenkelten Stoffes. Die Schenkel dieses sanften Winkels setzen sich unten und oben beinahe geradlinig, kaum merklich geschweift fort. Die ganze Form erweckt den Eindruck eines von einer stehenden Gestalt getragenen Mantels, der an den Ellbogen leicht herausgedrückt wird, oben zu den Schultern und unten zu den Füssen strebend leicht zurückweicht, wie es bei byzantinischen und romanischen Madonnen zu sehen ist <sup>29</sup>. Der violette Grund des Stoffes (caput mortuum violett) 30 trägt als Musterung kreisrunde Medaillons mit je einem Tier, Adler oder Löwe, als Füllung. Die Medaillons besitzen Rahmen aus innen und aussen hell konturierten weissen Perlkreisen auf hellbraunem Grund (Naturumbra) 31. Wie bei der Kasel sind die Tiere auch hier mit weisser Farbe auf eine schwarze, die Umrisse der Tiere begleitende Folie aufgesetzt. Adler und Löwen (nur ein Löwe ist noch sichtbar) scheinen in horizontalen Reihen übereinander gestanden zu haben. Die Zwickelfüllungen zwischen den Kreisen bestehen aus kleinen, rhombenförmig angeordneten weissen Kreisen. Das Vorhandensein eines Musterrapportes, im Gegensatz zur gestickten Kasel des Priesters, weist auf die Vorstellung des Malers von einem gewobenen Gewand hin. Da die kreisrunden Medaillons am rechten, stark konturierten Rand des Stoffes unvermittelt abbrechen, wird die Illusion eines nach hinten um Körper und Glieder biegenden Gewandstückes erzeugt.

Diese Vorstellung wird vom dritten gemalten Stoff/Fragment unterstützt. Dieses ist in helleren, rötlichen Tönen gemalt und trägt Muster aus je mehreren schwarzen konzentrischen Kreisen und je einem, zwei oder gar drei weissen Perlkreisen, die zwischen je zwei schwarze Kreise eingelassen und mit diesen ebenfalls konzentrisch sind. Jedoch fehlen die Tierfüllungen. Das Stoffstück stösst von links her, wo der Abschluss fehlt, in Gestalt eines stumpfen Dreiecks mit kräftigen Konturen nach rechts vor und bedeckt einen Teil des vorgenannten Löwen- und Adlerstoffes. Der obere Schenkel des Stoffdreiecks steigt leicht an, wie beim Oberschenkel eines Kindes, das auf den

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Nach der Bezeichnung des Restaurators X. Sauter handelt es sich um Englischrot.

<sup>29</sup> Siehe Text weiter unten bei den Anm. 32-36.

<sup>30</sup> Farbbezeichnung des Restaurators X. Sauter.

<sup>31</sup> Wie Anm. 30.

Armen seiner Mutter sitzt. Der untere Schenkel verläuft senkrecht wie der herabhängende Unterschenkel eines solchen Kindes, und ist ganz leise nach aussen gebogen. Die Vorstellung von einem um die Glieder eines menschlichen Körpers gelegten Stoffes wird auch hier dadurch erzeugt, dass die Kreismuster bei den Konturen willkürlich abbrechen.

Kein Zweifel, die drei Stoffstücke gehören zu einem überlebensgrossen Muttergottesbild. Maria stand feierlich frontal vor einem Stoffbehang und trug den in eine lange Tunika gekleideten Jesusknaben auf dem rechten Arm, in der Art des von Byzanz stammenden Hodegetriatyps 32. Es handelt sich um ein ganzfiguriges Muttergottesbild, wie es uns hoheitsvoll in der Hauptapsis des Domes von Torcello aus dem Anfang des 13. Jahrhunderts begegnet 33 oder ebenfalls aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts an einem kantonierten Rundpfeiler in S. Teodoro zu Pavia 34, einer Stadt der Erzdiözese Mailand, die damals mit dem Blenio und Livinental in unmittelbare Nähe von Platta rückte. In Torcello und Pavia, wo grosse ikonographische Übereinstimmung herrscht, sitzt der Jesusknabe auf dem linken Arm der Mutter. Das konnte in Platta mit Rücksicht auf den Priester Burchardus, dem das Kind auf diese Weise den Rücken gekehrt hätte, nicht geschehen. In S. Teodoro steht die Gottesmutter auch vor einem gemalten Wandbehang, der allerdings nur von der Brusthöhe bis zu den Knien reicht. Dieser Wandbehang, der in der Renaissance besonders für venezianische Madonnenbilder geradezu charakteristisch wird35, weist auch in Platta nach Italien. Auf den ersten Blick scheint in Pavia eine weitere Parallele zu Platta gegeben zu sein durch einen unten neben die Gottesmutter gemalten Bischof. Doch erweist er sich nach Toesca<sup>36</sup> als eine Zutat des beginnenden 14. Jahrhunderts und ist durch einen Scheibennimbus als Heiliger und nicht als gewöhnlicher Stifter gekennzeichnet 37.

Doch finden wir das Thema von Platta, eine Gottesmutter mit einem Stifter, allerdings in etwas veränderter Darstellung (die Gottesmutter thront), ebenfalls zu Beginn des 13. Jahrhunderts auf einen Pfeiler von S. Ambrogio zu Mailand gemalt, wobei der Stifter auch mit einer Inschrift bezeichnet ist<sup>38</sup>.

### 2. Zur zeitlichen und kulturellen Einordnung

Auffallenderweise gehören die genannten ikonographischen Parallelbeispiele von Platta – immer nach der Datierung Toescas – dem frühen 13. Jahrhundert an und stehen im oberitalienischen Kunstkreis. Schon in dieser Tatsache liegt ein Hinweis für Platta. Werden romanische Bildschemen in alpiner Beharrlichkeit auch in späterer Zeit weiterverwendet – die Seregnesen und ihre Nachfolger beweisen es mit ihren feierlichsfrontalen Heiligen –, so spricht doch die Summe aller Merkmale für die Zeit des späten 12. oder frühen 13. Jahrhunderts.

- <sup>32</sup> Der eigentliche altbyzantinische Hodegetriatyp ist eine stehende Madonna mit dem Kind auf dem linken Arm (zuerst im Rabulaskodex von 586 in der Laurenziana zu Florenz). In späteren Darstellungen kann sich das Kind auch auf dem rechten Arm der Mutter befinden. Im 12. Jahrhundert wurde die ganzfigurige Darstellung der Hodegetria durch den halbfigurigen Typus überflügelt, der überhaupt in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts dominiert. Siehe Hans Aurenhammer: Maria. Die Darstellung der Madonna in der bildenden Kunst (Wien 1954), S. 13 (Katalog der gemeinsamen Ausstellung der Wiener staatlichen Sammlungen aus Anlass des Marianischen Jahres, 10. Sept. bis 8. Dez. 1954).
  - 33 P. Toesca, La pittura e la miniatura nella Lombardia (Milano 1912), S. 127 (zit.: Toesca).
  - 34 Toesca, S. 127, Abb. 85.
  - 35 Am bekanntesten jene von Bellini.
  - 36 Toesca, S. 150, Abb. 85 und 105.
- 37 Erst nach der Kanonisation, die erst nach dem Tode des betreffenden Menschen stattfinden kann, wurde ein als Heiliger Verehrter in dieser Zeit mit einem Nimbus bezeichnet. In frühchristlicher Zeit erhielten noch lebende bedeutende Personen einen quadratischen Nimbus, zum Beispiel das Stifterbild Papst Johanns VII. (705–707) aus dem Oratorium des nämlichen Papstes, jetzt in den vatikanischen Grotten, oder die Stifterin (817–824) in der S. Zeno-Kapelle zu S. Prassede, Rom. Den Herrscherbildern des Justinian und der Theodora in S. Vitale zu Ravenna, 6. Jahrhundert, kommt der kreisförmige Nimbus als noch Lebenden in einem ganz besonderen Sinne als «Ihrer Heiligkeit» zu, also nicht um der persönlichen Verdienste und der moralischen Vollkommenheit wegen, sondern wegen der ihrem Amte innewohnenden Würde und Heiligkeit, kraft dessen sie die göttliche Autorität und Macht im irdischen Staate verkörperten.
  - 38 Toesca, S. 136f, Abb. 91-93. Die Stifterinschrift lautet: «BONUS AMICUS TAVERNA.»

Aus dem Schnitt der Glockenkasel allein können kaum gültige Schlüsse für die Datierung gezogen werden. Die zahlreichen erhaltenen Beispiele 39 zeigen vom 10. bis 13. Jahrhundert vorn und an der Seite gleiche Länge. Vom 13. Jahrhundert an werden die Kaseln zwar seitlich zugestutzt. Aber diese Verkürzung wird beim Tragen wegen der Drapierung auf den Armen kaum sichtbar, nicht einmal im 14. Jahrhundert, wo diese Verkürzung etwa 30 cm betragen kann 40. Die Darstellungen in Miniaturen und Grabsteinen können nur bedingt zum Vergleich herangezogen werden, da die Kasel dort bisweilen Stilisierungen erfuhr, die im Widerspruch zum Bestand der vielen erhaltenen Kaseln stehen 41.

Auch die Stola, von welcher nur ein schmaler Streisen ohne Abschluss übriggeblieben ist, gibt wenig Aufschluss. Angenommen, ihre Enden glichen jenen des Manipels, was an sich naheliegt, dann käme nach J. Braun das Ende des 12. und der grösste Teil des 13. Jahrhunderts in Frage. Für diese Zeit sind schauselsörmige Endstücke charakteristisch 42.

Auffallenderweise hat J. Braun für entsprechende Formen der Manipelenden nicht die gleichen Zeitepochen festgestellt wie für die Stola. Gleichwohl wäre das zu erwarten, da die beiden Kleidungsstücke doch eine gewisse Einheit bilden, und diese Einheit nicht nur in späteren Zeiten durch übereinstimmende Form und Dekoration zum Ausdruck kommt <sup>43</sup>. Der Manipel besitzt vom 10. bis ins 13. Jahrhundert verbreiterte Endstücke an verhältnismässig schmalen und meistens auch langen Stoffstreifen <sup>44</sup>. Im 14. Jahrhundert bestehen die Manipel in der Regel nur noch aus geraden Streifen von überall gleicher Breite <sup>45</sup>. Das würde für das Bild in Platta immerhin einen terminus ante ergeben. Die Manipelenden vom 10. bis 13. Jahrhundert weisen verschiedene Formen auf. Im 10. und 11. Jahrhundert besitzt das Abschlußstück in der Regel quadratische oder rechteckige Form und das Aussehen einer Borte, die nicht selten seitlich über den Manipel hinaus-

- 39 Josef Braun, Die liturgische Gewandung (Freiburg i. Br. 1907), S. 173–184 (zit.: Braun, Liturgische Gewandung.)
  40 A.a.O., S. 184, 194, Abb. 85–87: Eine Kasel des 12./13. Jahrhunderts aus Castel S. Elia (Italien) misst beispielsweise
  rund 1,6 m auf allen Seiten, eine andere des 13./14. Jahrhunderts aus Castel S. Elia misst vorn 1,5 m und auf der Seite 1,45 m,
  eine dritte des 14. Jahrhunderts vom gleichen Ort misst vorn 1,58 m und 1,2 m auf der Seite. In Italien wurde die Glockenkasel noch bis ins 14. Jahrhundert hinein angefertigt (Josef Braun, Handbuch der Paramentik [Freiburg i. Br. 1912], S. 128
  [zit.: Braun, Paramentik]).
  - <sup>41</sup> Braun, Liturgische Gewandung, S. 194.
  - 42 Braun, Paramentik, S. 161.
- 43 Während der Manipel seit dem 10. Jahrhundert meist Abschlußstücke besitzt (Braun, Liturgische Gewandung, S. 533, 535f., und Braun, Paramentik, S. 151), fehlen sie bei der Stola bis gegen das Ende des 11. Jahrhunderts (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595, und Braun, Paramentik, S. 161). Kommen sie aber vor, sind sie in der Regel rechteckig oder quadratisch (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595), wie auch diese der Manipel im 10. und 11. Jahrhundert in der Regel rechteckig oder quadratisch sind (Braun, Paramentik, S. 151). Im älteren Werk über «Die liturgische Gewandung», S. 533, sagt Braun noch, dass die Abschlußstücke der Manipel im 10. und 11. Jahrhundert «sehr häufig» Trapez- oder Schaufelform besässen. Nach der neueren Feststellung scheint in der Regel doch eine Übereinstimmung in der Abschlussform von Manipel und Stola im 10. und 11. Jahrhundert bestanden zu haben, und diese Übereinstimmung lässt sich (auch für die andern Zeiten) an Hand der bildlichen Darstellungen feststellen (Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121, 10. Jahrhundert, Trapezform an Manipel und Stola; das gleiche bei Abb. 259; Abb. 215, 12. Jahrhundert; Abb. 123, 13. Jahrhundert; Abb. 185, 14. Jahrhundert); Beispiele für das 12. Jahrhundert: Miniatur in einem Antiphonar von St. Peter zu Salzburg, p. 166, um 1147, Wien, Nationalbibliothek, Ser. nov. 2700, Meisterwerke aus Österreich, Kunstgewerbemuseum Zürich, Wegleitung 171, Abb. 17; ferner Widmungsbild mit Heinrich dem Löwen und Mathilde, Helmarshausen, um 1175, A. Boeckler, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit (Königstein im Taunus, 1953, Abb. S.55). Als erhaltenes Beispiel aus dem 12. Jahrhundert die Stola und der Manipel des Thomas Becket im Kirchenschatz zu Sens (Viollet-le-Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier français, Bd. 3, Tafel XI).
- 44 Braun, Liturgische Gewandung, S. 533 und 535f.; Braun, Paramentik, S. 151. Wie Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121 (Miniatur eines Tropars von Prüm, 10. Jahrhundert, Paris, Bibl. Nat.), zeigt, scheint die schmale Form des Manipels nicht erst im 12. Jahrhundert üblich zu sein, wie Braun, a.a.O., S. 535f., vermerkt. Andererseits kennt das 13. Jahrhundert auch eine kürzere schmale Form, wie ein Siegel des Mainzer Domstifs zeigt (Braun, a.a.O., Abb. 123).
- 45 Braun, Liturgische Gewandung, S. 536. Braun, Paramentik, S. 151. Dass es von dieser Regel auch Ausnahmen gibt, zeigt die Grabfigur des Bischofs Johannes von Lübeck († 1350) im Dom zu Lübeck (Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 185).

ragt <sup>46</sup>. Im 12. Jahrhundert erscheint das Schlußstück auf den bildlichen Darstellungen sehr häufig trapezförmig, und so bleibt es bis tief ins 13. Jahrhundert <sup>47</sup>. Es handelt sich bei dieser Trapezform nicht um jene niederen, oblongen Trapeze, wie sie vom 10. bis 13. Jahrhundert – ja vereinzelt im 14. Jahrhundert – immer wieder zu treffen sind, sondern um jene hohen, vom Ansatz bis zum Ende ganz allmählich an Breite zunehmenden Schlußstücke, wie sie an Manipeln aus dem 12. und 13. Jahrhundert erhalten sind<sup>48</sup>. Diesen schmalen, hohen Trapezformen entsprechend scheinen im 13. Jahrhundert auch diese langen Schaufelformen von Platta üblich gewesen zu sein. So sind sie an den Figuren am westlichen Gewände des östlichen Südportals der Kathedrale von Chartres zu sehen <sup>49</sup>. Bei allen Vorbehalten, die bei einer zu eng gezogenen Datierung dieser Gewandformen zu machen sind – man kann immer wieder Ausnahmen von der Regel feststellen –, so spricht die Manipelform von Platta doch in erster Linie für das 12. und 13. Jahrhundert.

Der Kelch in der Hand Burchards besitzt nicht die nördlich der Alpen übliche Form romanischer Kelche, wie sie etwa der Kelch von Wilten (12. Jahrhundert) oder der Eptinger Kelch (13. Jahrhundert) im Historischen Museum zu Basel aufweisen. Bei diesen sind Kuppe und Fuss in den Proportionen harmonisch ausgewogen. Es handelt sich in Platta vielmehr um die byzantinische Kelchform, wie sie von einer ganzen Anzahl Kelche in San Marco zu Venedig vertreten wird<sup>50</sup>. Diese byzantinischen Kelche mit den verhältnismässig grossen Kuppen und kleinen Füssen, in der Form dem karolingischen Tassilokelch zu Kremsmünster verwandt, haben sich in oberitalienischen, nach Byzanz orientierten Städten erhalten<sup>51</sup>. Sie wurden aber auch in romanischen Gemälden, die dem oberitalienischen Kunstkreis angehören, dargestellt. Zum Vergleich mit Platta kommen zunächst die Kelche in den Händen der klugen Jungfrauen in der Schlosskapelle zu Hocheppan (Etschtal) aus dem 12. Jahrhundert <sup>52</sup> und der klugen Jungfrauen in St. Margaretha zu Lana (Etschtal) aus dem 13. Jahrhundert <sup>53</sup> in Frage, ferner der Kelch in der Hand der romanischen «Ecclesia» zu Müstair <sup>54</sup>. Die Gemälde von S. Elia zu Nepi (nördlich von Rom), wo die apokalyptischen Greise ebenfalls ähnliche Kelche tragen <sup>55</sup>, werden bereis ins

47 Braun, Paramentik, S. 151, Abb. 85.

- 48 Braun, Paramentik, Abb. 85, ein Manipel aus Pontigny, 13. Jahrhundert, zeigt, was Braun unter der Trapezform der Abschlüsse im 12. und 13. Jahrhundert versteht. Es ist dieselbe in die Länge gezogene Trapezform, welche er auch bei der Stola aus dieser Zeit beschreibt und auch als Schaufelform bezeichnet (Braun, Liturgische Gewandung, S. 595). Als Beispiel sei vor allem noch der Manipel des Ornats von Thomas Becket aus dem 12. Jahrhundert im Kirchenschatz zu Sens vermerkt (Viollet-le-Duc, Dictionnaire raisonné du mobilier français, Bd. 3, pl. XI). Über die Manipelform des 12. und 13. Jahrhunderts siehe auch Viollet-le-Duc, a.a.O., Bd. 4, S. 99f. Als Beispiele der niederen, oblongen Trapezform, wie sie vom 10. bis 13. bzw. 14. Jahrhundert anzutreffen sind, siehe Braun, Liturgische Gewandung, Abb. 121, 123, 185, 259.
- <sup>49</sup> Als analoges Beispiel kann auch die ähnliche Abschlussform einer noch erhaltenen Stola aus dem 13. Jahrhundert in der Kathedrale von Sens dienen (Braun, Liturgische Gewandung, S. 597f., Abb. 282).
- <sup>50</sup> Josef Braun, Das Christliche Altargerät (München 1932), Tafel 8 und 9, Abb. 23–27. Vgl. auch Abb. 4 (zit.: Braun, Altargerät).
- <sup>51</sup> Cividale, Dom (siehe Braun, Altargerät, Tafel 5), Abb. 14. Vgl. auch ähnlichen Kelch in Nancy, a.a.O., Abb. 12, ferner Tafel 10 und 11, Abb. 29–32.
- 52 Josef Garber, Die romanische Wandmalerei Tirols (Wien 1928), S. 61 (zur Datierung), Abb. 31: Die Kelche besitzen keinen Knauf (zit.: Garber). Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 325f., datiert die Gemälde ins 13. Jahrhundert.

53 Garber, Abb. 47.

- <sup>54</sup> Poeschel, Graubünden, Bd. 5, S. 325 f., datiert die romanischen Gemälde von Müstair um 1280. Linus Birchler, Müstair-Münster, Kleiner Kunstführer Nr. 601 (München 1954), S. 13, datiert die Gemälde um 1150–70. H. Büttner und I. Müller, Müstair im Früh- und Hochmittalalter, Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte, 50 (1956), Heft 1, datieren auf Grund des Charakters der Inschriften: 1150–1220.
- 55 G. Vitzthum und W. F. Volbach, Die Malerei und Plastik des Mittelalters in Italien (Handb. der Kunstw., Wildpark-Potsdam 1924, )S. 42–45, Abb. 26 (zit.: Vitzthum und Volbach). Zu erwähnen wären noch die apokalyptischen Greise in der Vorhalle der Abteikirche zu Payerne, Ende 11. Jahrhundert. Paul Leonhard Ganz, Die Malerei des Mittelalters und des XVI. Jahrhunderts in der Schweiz (Basel 1950), S. 42–44, Abb. 15.

<sup>46</sup> Braun, Paramentik, S. 151. Dazu vgl. Anm. 44 über die dazu im Widerspruch stehende Angabe in Braun, Liturgische Gewandung, S. 533.

10./11. Jahrhundert datiert. Immerhin weist auch die Kelchform von Platta nach Süden, nach Italien, und lässt eine Datierung ins 12./13. Jahrhundert ohne weiteres zu.

Aus dieser Zeit sind Priester mit einem Kelch in der (erhobenen) Hand offenbar äusserst selten. Während wir sie vom 14. Jahrhundert an ziemlich häufig auf Grabplatten von Kanonikern treffen, zum Beispiel im Kreuzgang zu Brixen 56, konnten wir aus so früher Zeit nur ein Parallelbeispiel feststellen, was Stellung und Haltung des Priesters betrifft, nämlich die Grabplatte eines Ordenspriesters aus dem 13. Jahrhundert in Alpirsbach im württembergischen Schwarzwald 57, doch ist der schlanke Körper des Priesters schon ganz dem gotischen Formempfinden verpflichtet. Dagegen können wir bereits aus dem 12. Jahrhundert eine gemalte Stifterin verzeichnen, welche mit beiden Händen einen Kelch emporhebt. Sie steht ihrem Manne, der das Kirchenmodell emporhebt, gegenüber, rechts vom Chorbogen der Burgkapelle St. Katharina zu Znojmo. Deren Wandgemälde aus dem Jahre 1134 zählen zu den bedeutendsten Wandmalereien Böhmens 58.

Auch die Untersuchung der Stoffmusterung führt zu einer Datierung ins 12. bis 13. Jahrhundert. Zwar ist ihr die Musterung der Stoffflächen mit regelmässigen Reihen kreisförmiger Medaillons der Seidenweberei des ganzen abendländischen und sarazenischen Mittelmeergebietes vom 6. bis 13. Jahrhundert eigen. Die Kreismuster wurden, als solche von der Antike herkommend (spätantike Fussböden), besonders in Alexandrien gepflegt 59, während die Kreiseinfassungen mit weissen Perlschnüren bzw. Scheibenkreisen, unzweifelhaft persischen Ursprungs, sassanidischen Seidenstoffen entlehnt wurden 60. Die Tiermuster sind an sich (auch in der Verdoppelung) spätantiken Ursprungs 61, so beispielsweise der Adler 62, nicht aber die Fabelwesen, welche unter sassanidischem Einfluss die byzantinischen Stoffe des 10. bis 12. Jahrhunderts beherrschen <sup>63</sup>. In den byzantinischen Stoffen des 12. und 13. Jahrhunderts sind die persischen Fabelwesen aber verschwunden, und man sieht nur noch Greifen, Löwen und Vögel 64. Das entspricht auch der Aufzählung im päpstlichen Schatzverzeichnis von 1295, wo selten andere Tiere als Greifen, Löwen und Adler erwähnt werden 65. Und gerade diese Tiere finden wir auf den gemalten Stoffen in Platta. Dabei fällt für die Motive als solche (nicht aber für deren Abfolge) kaum ins Gewicht, ob es sich um gewobene oder gestickte Stoffe handelt 66. Ist mit dem Ende des 13. Jahrhunderts ohnehin ein terminus ante für solche Musterungen gegeben <sup>67</sup>, so kann auch der Beginn des

- 57 Wolfbernhard Hoffmann, Alpirsbach, Kleiner Kunstführer Nr. 617 (München 1955), S. 8, Abb. S. 4.
- 58 Jiří Mašín, Romanische Wandmalerei in Böhmen und Mähren (übers. v. Karel Mayer, Prag 1954), S. 9f., Abb. 1, 7 und 8.
  - 59 Otto v. Falke, Kunstgeschichte der Seidenweberei, 4. Aufl. (Tübingen o. J.), S. 3 und 9 (zit.: Falke).
  - 60 Falke, S. 5 und 14.
  - 61 Falke, S. 9 und 25.
- 62 Falke, S. 25. Vgl. auch Adler der römischen Feldzeichen, ferner den Cameo aus Onyx, darstellend einen Adler mit Eichenkranz und Palmzweig, römisch, 1. Jahrhundert v. Chr., Wien, Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung, (Meisterwerke aus Österreich, Kunstgewerbemuseum Zürich, Wegleitung 171), Abb. 4. Zu den Adlermotiven vgl. auch Josef Deér, Der Kaiserornat Friedrich II. (Zürich 1952), Dissertationes Bernenses II, 2.
  - 63 Falke, S. 26.
  - 64 Falke, S. 27.
  - 65 Falke, S. 28.
- 66 Die Stickerei bediente sich derselben Muster wie die Seidenweberei. Das zeigt zum Beispiel ein cyprischer Chormantel in Anagni, vor 1295 (Falke, S. 28, Abb. 206). Die im Mittelalter weitberühmte Textilkunst Cyperns ist stilistisch aber der byzantinischen zuzurechnen (Falke, S. 28).
- 67 Um die Wende des 13. Jahrhunderts vollzieht sich in der italienischen Seidenweberei unter dem Einfluss der Gotik ein völliger Stilwechsel, der sich in den nordischen Ländern schon vorher vollzogen hat. Unmittelbar nach 1300 kommt in den Seidenmustern von Venedig und Lucca andere Betriebsorte sprechen in dieser Zeit noch nicht mit eine neue Ornamentik auf, die einen vollständigen Bruch mit den Überlieferungen des hohen Mittelalters bedeutet. Das feste Gerüst des von der Spätantike ausgehenden Seidenstils, die Flächeneinteilung durch rahmende Kreise, wird völlig beseitigt (Falke, S. 34).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Josef Weingartner, Die Kunstdenkmäler Südtirols, Bd. 1, Eisacktal, Pustertal, Ladinien (Bozen 1951), S. 119 (Beispiele des 15. Jahrhunderts); Grabstein zu Nossendorf von 1364, H. Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchäologie des deutschen Mittelalters, Bd. 2 (Leipzig 1885), S. 601, Abb. 480.

12. Jahrhunderts als terminus post weiter dadurch erhärtet werden, dass die in Italien seit dem 12. Jahrhundert blühende einheimische Seidenweberei 68 sich im 12. und 13. Jahrhundert den Mustern von Byzanz und dem Orient vollkommen anschliesst, und dass auch in ihr Löwen, Greife und Vögel in Kreisen die häufigsten Muster sind 69. Es ist auch für unsere Datierung nicht ohne Bedeutung, dass solche Muster von der Zeit um 1200 an aus der italienischen Weberei in andere Zweige der Flächenkunst übergehen 70, dass sie also erst landläufig werden, nachdem sich die einheimische Weberei ihrer bemächtigt hat. In diesem Zusammenhang ist es interessant festzustellen, dass der Grossteil der oberitalienischen Wandgemälde, in welchen ähnliche Stoffe bei Gewändern und Behängen dargestellt werden, ins 13. Jahrhundert datiert werden 7. Auch die Gemälde in der Frauenkirche zu Brixen, besonders ein Heiliger in Halbfigur, und ein Priester in der Taufkirche St. Johann zu Brixen, welche im Zusammenhang mit Platta wegen der grossen Ähnlichkeit von Mustern eine besondere Erwähnung verdienen, gehören bereits dem 13. Jahrhundert an 72.

Ob nun eigentliche byzantinische Stoffe oder einheimische italienische Nachbildungen in Platta wirksam gewesen sind – für letztere könnte etwa die grosse Einfachheit der Zwickel-

68 Erst im 13. Jahrhundert ist die italienische Seidenweberei in voller Tätigkeit (Falke, S. 29), in Venedig tritt die Seidenweberzunft der «Samitarii» um die Mitte des 13. Jahrhunderts hervor (Falke, S. 30), der italienische Seidenstil der romanischen Kunstperiode erstreckt sich über das 12. und 13. Jahrhundert (Falke, S. 30). Vgl. Anm. 69.

69 Falke, S. 30. Fällt die Beschränkung auf Greifen, Löwen und Vögel schon in der byzantinischen Seidenweberei auf das 12. und 13. Jahrhundert, so kann die romanische, italienische Seidenweberei, welche von der byzantinischen abhängt und sich des strengen ,symmetrischen Stils mit dem Kreisschema und den Tierpaaren, vor allem Löwen, Greifen und Vögel, am häufigsten bedient, nicht vor das 12. Jahrhundert datiert werden.

70 Falke, S. 30: zum Beispiel Marmorfussboden in S. Miniato zu Florenz.

<sup>71</sup> Toesca, S. 136f., Abb. 92, Muttergottes mit Stifter und Bischof an einem Pfeiler in S. Ambrogio zu Mailand: Die Tunika des Bischofs trägt von Kreisen umrahmte Rosetten, bestehend aus vierpassähnlichen Blattkreuzen und strahlenförmigen Zwischenblättern. Vgl. Anm. 38. – Toesca, S. 143, Abb. 96, Abendmahl in der Chiesa del Gradaro zu Mantua: Ähnliche Rosetten wie auf der Bischofstunika zu Mailand befinden sich hier auf der Stoffdraperie des Abendmahltisches, etwas naturalistischere auf dem Wandfries über Christus und den Aposteln. - Toesca, S. 143 und Abb. 97, eine Heiligengestalt in S. Vincenzo zu Galliano: Ihr Gewand ist mit eng aneinandergereihten Kreisen gemustert, welche einen Perlkreis und einen inneren konzentrischen Lappenkreis umschliessen, also ähnlich wie in Platta. - Ähnlich wirkt die Musterung eines Frauengewandes auf einem Gemälde mit der thronenden Gottesmutter und Heiligen in der Capella del Castello zu Angera (Toesca, Abb. 118). Hier umschliesst ein kleinteiliger Lappen- oder Perlenkreis eine aus Perlen gebildete Rosette. Rosetten und vierpassförmige Blattkreuze weisen auch die gemalten Architekturfriese in dieser Kapelle auf (Toesca, Abb. 111-119). - Das Adlermotiv in kreisrundem Medaillon (allerdings Doppeladler) findet sich beispielsweise auf dem Mantel einer gemalten hl. Katharina auf einem Altarretabel im Museum zu Pisa (A. Venturi, Storia dell'arte italiana, Bd. V, La pittura del Trecento, Abb. 77). - Aus Mittelitalien kennen wir Wandgemälde aus dem 11. Jahrhundert, welche Gewänder mit Kreismustern darstellen, so hl. Frauen in der Apsis von S. Elia bei Nepi, 10./11. Jahrhundert (Vitzthum und Volbach, S. 44, Abb. 25), und Priester und Heilige in der Unterkirche von S. Clemente in Rom, zweite Hälfte 11. Jahrhundert (a.a.O., S. 46, Tafel II, Abb. 28). - Treffen wir in Oberitalien auf einem Gemälde mit der Darstellung des hl. Clemens in S. Francesco zu Lodi, an einem Thronüberwurf noch in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts Kreismuster an (Toesca, S. 185, Abb. 132), so sind das gewiss verspätete Erscheinungen, die zu den Ausnahmen zählen.

<sup>72</sup> Zu den Gemälden in der Frauenkirche zu Brixen aus dem ersten Viertel des 13. Jahrhunderts siehe Garber, S. 89–99, zum männlichen Brustbildnis im besonderen a.a.O., S. 92, Abb. 64: Das blaue Unterkleid ist mit weissen Doppelkreisen übersät, in welche vierpassähnliche Blattkreuze eingelassen sind. Das rotbraune Oberkleid zeigt weisse Rautenmuster mit denselben Blattkreuzen, die aber zwischen den einzelnen Kreuzblättern mit je einem weissen Punkt belebt sind. Ähnliche Musterungen weisen auch andere männliche Brustbilder dieser Kirche auf (Garber, Abb. 65, 66 und 68). - Zu den Gemälden in der Taufkirche zu Brixen aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts siehe Garber, S. 99 und 103, Abb. 74: Im Figurenfries der Nordwand ist der hl. Basilius in priesterlichem Ornat dargestellt. Dessen Kasel besitzt eine Musterung von Doppelkreisen, welche sich berühren und eine kleine Füllung im Zentrum aufweisen. - Aus Osttirol seien noch die Wandgemälde in der Nikolauskirche zu Windisch-Matrei aus der Mitte des 13. Jahrhunderts erwähnt mit einer hl. Felicitas, welche ein Gewand, mit Blattkreuzen in Kreisen gemustert, trägt (Garber, S. 103, 107, Abb. 79). - An der Aussenwand der Schlosskapelle zu Hocheppan, rechts des Eingangs, befindet sich ein hl. Christophorus, dessen Mantel mit schwarzen, breitgelappten Blattkreuzen in weissen, rotgeränderten Kreisen gemustert ist. Nicht alle Kreise besitzen ein Blattkreuz. Wie für die übrigen Gemälde von Hocheppan nimmt Garber (S. 69) auch für den Christophorus (Abb. 42) stillschweigend

das 12. Jahrhundert an.

füllungen sprechen <sup>73</sup> – so spricht die Gesamtheit der Kriterien jedenfalls für das 12. und 13. Jahrhundert. Dafür, dass ein nach Byzanz gerichteter Geschmack zugrundeliegt – Venedig war mehr nach Byzanz gerichtet, die Seidenstadt Lucca mehr nach dem westislamischen Gebiet von Sizilien und Spanien <sup>74</sup> –, sprechen in Platta auch die dunklen, fast düsteren Farben, die violetten und gedämpften roten Töne, liebten doch die byzantinischen Stoffe düstere Farben, vor allem die blauen, violetten und roten Purpurfarben, von denen sich die Muster oft ungefärbt in Rohseide abheben <sup>75</sup>, das bedeutet für die Malerei von Platta: in grauweisser Farbe. Von Regensburger Stoffen, welche der Musterung nach von Venedig abhängen <sup>76</sup>, kann der geographischen Lage wegen kaum die Rede sein. Auch von sizilianischen kann man in diesem Zusammenhang nicht reden, beruht doch der Begriff der «sizilianischen Stoffe», denen eine übertriebene Bedeutung beigemessen wurde, auf einem historischen Missverständnis <sup>77</sup>.

Endlich haben die Gemäldefragmente auch mit der Gotik noch nichts zu tun, so irreführend gerade die vierpassförmigen Blattkreuze und vielpassförmigen Rosetten zuerst wirken mögen. Diese Ornamente finden sich ausser in erhaltenen Textilien und gemalten Stoffen der Wandund Buchmalerei auch als Rahmenverzierungen in der Wand und Glasmalerei vorgotischer Zeit 78.

Vergleichen wir endlich, was die Gotik im Bündner Oberland hervorgebracht hat, etwa die Gemälde des Waltensburger Meisters im zweiten Drittel des 14. Jahrhunderts<sup>79</sup>, oder was sie im Anschluss an Giotto im Tessin geschaffen hat <sup>80</sup>, etwa in Campione oder Brione-Verzasca, so unterscheiden sie sich doch wesentlich von den Gemälden in Platta. Die gedrungene Körperform des Priesters Burchard, ihre Tektonik, die stark ornamental empfundenen Faltenrillen an den Ärmeln und die konzentrischen Falten an den Beinen wurzeln noch ganz in der Romanik. In der schweren Blockhaftigkeit der Gestalt fühlt man sich an die massigen Figuren italienischer romanischer Plastik erinnert, wie sie uns im Dom zu Chur und im Zürcher Grossmünster entgegentritt <sup>81</sup>.

In einem Oberitaliener des ersten Drittels des 13. Jahrhunderts darf wohl auch der Maler gesucht werden, der im Auftrag des im Jahre 1203 noch als plebanus genannten Dekans Burchard 82

- 73 Falke, S. 30: Kennzeichnend für das noch beschränkte Können der italienischen Musterzeichner ist die einfache Musterung, ferner der Mangel an Innenzeichnung der Löwen. Das stärkere Naturgefühl der Italiener kommt namentlich in den Adlern zum Ausdruck. In Platta kann bei den Adlern kaum von einer besonderen Naturnähe die Rede sein.
  - 74 Zu Venedig siehe Falke, S. 30. Zu Lucca siehe Falke, S. 22, 25, 30, Abb. 149, 150, 152.
  - 75 Falke, S. 26.
  - 76 Falke, S. 32.
  - 77 Falke, S. 23.
- 78 Abgesehen von den bereits in Anm. 71 (Lombardei) und Anm. 72 (Südtirol) genannten Beispiele aus den Wandmalereien seien noch folgende erwähnt: Zierblatt im Echternacher Codex des Escorial, vor 1046, Falke, Abb. 136; Auf der Dalmatik des hl. Stephan auf einem Glassenster in Le Mans, P. de Lasterey, L'architecture religieuse en France à l'époque romane (Paris 1912), S. 559, Abb. 563; Muster auf Bettüberwurf eines Prunkbettes im Hortus deliciarum der Herrad von Landsberg, 12. Jahrhundert, Heinrich Bergner, Handbuch der bürgerlichen Kunstaltertümer in Deutschland (Leipzig 1906), Abb. 445; Bildrahmen an einem Deckengemälde zu Schwarzrheindorf, 12. Jahrhundert, Heinrich Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchäologie des deutschen Mittelalters, Bd. 2, 5. Aufl. (Leipzig 1885), Tafel, S. 570/71; Rahmen eines Grisaillefensters zu Heiligenkreuz, a.a.O., S. 579; Thronüberwurf auf einer Miniatur mit der Darstellung Erzbischofs Friedrich von Köln, Sammlung der Hieronymusbriefe, Dombibliothek Köln, 12. Jahrhundert, Braun, Liturgische Gewandung, S. 450, Abb. 215; Reliquienschrein des hl. Calmin in Mozac (Puy-de-Dome), Email von Limoges, 12. Jahrhundert; all die genannten Beispiele zeigen Kreuzblattmuster in Kreisen. Als Beispiele von Vielpässen seien genannt ein Reiterstoff, Irak oder Ägypten, in Durham, 11. Jahrhundert, Falke, Abb. 137; Kelchtuch im Dom zu Halberstadt, italienisch, 13. Jahrhundert, Falke, Abb. 251.
  - 79 Poeschel, Graubünden, Bd. 4, S. 323-330.
  - 80 Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 2 (Frauenfeld 1947), S. 279, Abb. 243.
- 81 Josef Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1 (Frauenfeld 1936), S. 232, Abb. 176/77 (Chur), und S. 228–230, Abb. 171–173 (Zürich).
  - 82 Vgl. Anm. 24.

dieses eindrucksvolle Votivbild zu Ehren der Gottesmutter samt seinem Stifter in etwas derbprovinzieller Art gemalt hat und das die Restauration von 1954 abgedeckt und pietätvoll konserviert hat <sup>83</sup>.

83 Restaurator Sauter hat das Gemälde lediglich abgedeckt und konserviert, ohne etwas zu retuchieren oder zu ergänzen.

#### III.

# Die Inschrift der romanischen Stifterfigur

Von P. ISO MÜLLER

Zunächst findet sich über dem Kopf des Stifters die Legende: BVRCHA(RDVS) DECAN (VS), die offenbar den Namen und die Amtswürde des Dargestellten bezeichnet. Der Stifter trägt einen Kelch, den ein grösseres Schriftband umrahmt: REGNV(M) CELESTE M(ICH) I C(ON)FERAT I(N)CLITVS ISTE (Tafel 83, 84, Abb. 12, 13). Der Satz dürfte etwa so zu übersetzen sein: «Dieser berühmte Kelch hier (iste calix oder sanguis) möge mir das Himmelreich verleihen.» Der Inhalt ist ganz biblisch-liturgisch. Regnum celeste findet sich unmittelbar in der Heiligen Schrift '. Inclytus calix kann wenigstens inhaltlich auf die gleiche Quelle zurückgeführt werden 2. Hingegen ist inclytus sanguis nicht so leicht zu belegen, da die Liturgie nur sanguis pretiosus, venerabilis, gloriosus, pius usw. kennt 3. Wohl spricht der spanische Dichter Prudentius (4./5. Jahrhundert) vom populus sanguinis inclyti (Cathemerinon 5, 37), aber im Zusammenhang ist hier vom auserwählten Volk der Juden die Rede 4. Das Verbum conferat ist dem alten Orationsstile sehr vertraut <sup>5</sup>. Ganz im Sinne des Mittellateins steht iste (calix), statt hic oder ille <sup>6</sup>. Wie die mittelalterlichen Handschriften nichil für nihil bieten, so ist auch hier die Abkürzung für mihi in michi aufzulösen, wie ja auch Burchardus statt Burcardus steht<sup>7</sup>. Der ganze Text um den Kelch stammt kaum von einem älteren Kirchenschriftsteller, sondern eher von einem mittelalterlichen kirchlichen Dichter. Dafür spricht auch die Form des Satzes, der sich als nachklassischer Pentameter zu erkennen gibt: Régnum celéste michi/cónferat inclitus iste.

Besprechen wir hier gleich die Abkürzungen der Inschriften. Der gewöhnliche gerade und übergeschriebene Strich bedeutet m oder n (vergleiche regnum, inclitus). In conferat benützte der Maler gleichfalls eine alte Suspensionsmethode, wandte also nicht die im 12. Jahrhundert aufkommende, typisch tironische Note an 8. Das fällt auf, weil die Inschrift auf der Oberkastelser Madonna des 12. Jahrhunderts diese neue Kürzung bereits aufweist. Aber anderseits liess auch noch Abt Conrad von Disentis 1237 in seinem Siegel seinen Namen noch ohne die genannte

<sup>2</sup> Vgl. Ps. 115, 13 (calicem salutaris), Ps. 22,5 (calix inebrians). Dazu J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 2 (1948), 65–66, 242, 429.

4 Patrologia latina 59, Sp. 821. Hinweis von Dr. W. Ehlers, Generalredaktor des Thesaurus linguae latinae, München. 5 P. Bruylants, Léonien, S. 89–91. – P. Bruylants, Oraisons du Missel 1 (1952), 225, mit vielen Belegen. Vgl. Cod. Engelbergensis, Nr. 3, aus dem 12. Jahrhundert: Conferat iste liber, quod sis a crimine liber.

6 B. Linderbauer, Benedicti Regula Monachorum (1922), S. 271.

7 K. Strecker, Einführung in das Mittellatein (1929), S. 23. – J. Vielliard, Le Latin de l'époque mérovingienne (1927), S. 76–78.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Matth. 16, 19; 2 Tim. 4, 18; Hebr. 12, 22. Dazu P. Bruylants, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien (1946), S. 57–59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G. Manz, Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache bis ins 11. Jahrhundert (1941), Nr. 889–894. – P. Bruylants, Léonien, S. 585.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> F. Steffens, Lateinische Paläographie (1909), S. XXXXIX. – R. Rauh, Paläographie der mainfränkischen Monumentalinschriften (München 1935), S. 23 (zu 1212).

Abkürzung ausschreiben<sup>9</sup>. In der Modernisierung der Buchstaben geht ja gewöhnlich die Handschrift bzw. Malerei der mehr konservativeren Plastik voraus. Schon das Material bedingte das. Eigene Abkürzungen waren die Ligaturen. Bis ins 12. Jahrhundert finden sich alte Buchstabenverbindungen von Majuskeln öfters <sup>10</sup>. Unsere Inschrift weist nur das TE auf, das noch im Siegel des Disentiser Abtes Walter von 1185 zu sehen ist, aber in dessen bischöflichen Siegel von 1206 fehlt <sup>11</sup>.

Die Form der Schrift kann als «romanische Majuskel» bezeichnet werden. Es handelt sich um eine im allgemeinen klare und saubere Darstellung, wie sie besonders seit Ende des 11. Jahrhunderts üblich wird 12. Am meisten fallen die auf den Kopf gestellten Formen von R und L auf. Die Freude an solchen Umänderungen und an der Nachahmung oft komplizierter handschriftlicher Vorbilder tritt besonders im Verlauf des 12. Jahrhunderts auf 13. Bemerkenswert ist ferner das nicht leicht zu lesende inclitus. Solche verschlungene und schwer zu enträtselnde Buchstabenfolgen beliebten in Frankreich und Westdeutschland seit dem 11. Jahrhundert und waren noch zu Anfang des 13. Jahrhunderts in Übung 14. Im Texte von Platta sticht weiterhin das unziale Element hervor. Das unziale E steht sechsmal, das traditionelle eckige E nur einmal, dazu noch in der alten Ligatur TE. Solche Doppelformen sind bezeichnend für das 11. und besonders das 12. Jahrhundert (vgl. Teppich von Bayeux, ca. 1080) 15. Auch die Handschriften der schweizerischen Abteien Einsiedeln, Engelberg, Pfäfers, Schaffhausen bieten für die gleiche Zeit und noch bis ins 12./13. Jahrhundert ein solches Nebeneinander von Buchstabenformen 16. Unzial mutet auch das M in der Abkürzung für michi an, das aus einem spitzen O und einem eleganten Schenkel besteht. Solche und ähnliche M begegnen uns in französischen und deutschen Inschriften seit der Mitte des 12. Jahrhunderts. Sie blieben auch noch im 13. Jahrhundert bestehen, obwohl schon konkurrenziert durch andere Arten<sup>17</sup>. Eigenartig in Platta ist das weder runde noch ganz eckige G. Das eckige G kam seit Ende des 11. Jahrhunderts auf, zeigte aber schon anfangs solche Mischformen. Indirekt kam auch diese Form dem unzialen Stile entgegen 18. Diese Einflüsse unzialer Natur geben unserer Inschrift einen bestimmten Charakter. Während in Rom unter antikem Einfluss damals mehr die alte Kapitalis herrschte, gaben die Unzialbuchstaben den Inskriptionen von Norditalien (Verona, Parma), von Frankreich und Westdeutschland ein typisches Gepräge. Das Ringen der Kapitale und Unziale erreichte um 1200 seinen Höhepunkt, blieb aber noch in der 1. Hälfte des 13. Jahrhunderts, bis dann in der 2. Hälfte die Unzialbuchstaben überwogen und damit ein wesentliches Element der gotischen Schrift schufen<sup>19</sup>.

Eigenartig präsentiert sich im Medelser Text das F mit seinem tief herabfallenden Schulterbogen. In Frankreich findet sich das gleiche F im 12. Jahrhundert (Vanxains, ca. 1136) und häufiger im 13. Jahrhundert <sup>20</sup>. Das L unserer Inschrift wird das eine Mal klassisch eckig, das andere Mal mit gebogenem Rücken- und Fußstrich dargestellt. Letztere Form zeigt eine Reimser Inschrift von 1198 <sup>21</sup>. Schweizerische Handschriften bieten sie ebenfalls und zwar meist im 12. Jahrhundert

10 Steffens, S. XX.

<sup>11</sup> Jahresbericht l. c. (1911), S. 8 und (1936) S. 236-237.

<sup>13</sup> P. Deschamps, 59-60. - R. Rauh, 21, 28, jedoch nur für das N zu 1183-1200 und ungefähr 1288.

<sup>14</sup> P. Deschamps, 49. – R. Rauh, 15.

15 P. Deschamps, 36, 65. - R. Rauh, 16.

<sup>19</sup> P. Deschamps, 39, 50–52. – R. Rauh, 16, 29, 33 (Würzburg 1287, erste gotische Majuskelinschrift).

20 P. Deschamps, 48, 69, Fig. 35.

21 P. Deschamps, 72.

<sup>9</sup> Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 10 und (1944) S. 30-31. – R. Rauh, S. 23 (zu 1212).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> P. Deschamps, Etude sur la Paléographie des Inscriptions lapidaires de la fin de l'époque mérovingienne aux dernières années du XII<sup>e</sup> siècle (Paris 1929), S. 35, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica 1935ff., I., Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 17, 45, VIII., Tafel 42, 44. <sup>17</sup> P. Deschamps, 41–43, 74 (Le Mans 1145, Narbonne 1151). – R. Rauh, 25–26 (Würzburg, 1. Viertel 13. Jahrhundert).

<sup>18</sup> P. Deschamps, 36-37, 70. - R. Rauh, 20. - Eckige G im 9. Jahrhundert siehe A. Bruckner, Scriptoria II, Tafel 48.

und dann noch im 12./13. Jahrhundert <sup>22</sup>. Unser Text zeigt drei spitze V, aber kein eckiges. Die spitze Form wird im 12. Jahrhundert häufiger <sup>23</sup>. Das R unseres Dokumentes ist gross und elegant geformt (regnum, conferat), was allgemein seit dem 2. Viertel des 12. Jahrhunderts zu beobachten ist <sup>24</sup>. Dass die Buchstaben überall zierlicher und leichter wurden, ist dem Einfluss der handschriftlichen Codices zuzuschreiben und besonders in der 1. Hälfte des 13. Jahrhunderts auffällig <sup>25</sup>.

Sicher handelt es sich bei unserer Inschrift nicht um eine gotische Form, wie sie seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert überall Verbreitung fand. Es fehlen die Verzierungen, die Doppelbuchstaben, die geschlossenen Unzialbuchstaben, besonders C und E, deren Enden verbunden wurden 26. Im 14. Jahrhundert zeigen selbst die Glockeninschriften Graubündens durchweg diesen typisch gotischen Charakter (Casti, Räzüns, Schanfigg, Schleuis, S. Vittore) 27. Die Inschrift der Glocke von Süs weist ein merkwürdig verziertes A auf, das in Frankreich erst 1224 in Narbonne zu belegen ist 28. Man wird also die Süser Kirchenglocke frühestens Mitte 13. Jahrhundert ansetzen können. Die Glockeninschriften von Fideris, dann diejenigen des Vivianus in Igels (Sankt Victor) und S. Vittore weisen alle das geschlossene unziale E auf 29. Diese Form kommt vereinzelt um 1200 in Frankreich vor (Reims 1198, Soissons 1212) und wird dort erst gegen Mitte des 13. Jahrhunderts allgemein 30. In Deutschland finden wir wohl das geschlossene E in der Inschrift des Würzburger Domes von 1212, welche aber eine vollständige Abschrift einer Pergamenturkunde darstellt und daher in ihrer Art einzigartig ist 31. Alles in allem wird man unsere Inschrift, die ja keine geschlossenen E oder C aufweist, eher früher datieren als die genannten Glocken des 13. Jahrhunderts, um von denen des 14. Jahrhunderts zu schweigen.

Wenig ergiebig war der Vergleich mit den Siegeln unserer Gegenden. Die Siegel des Konventes und der Äbte von Disentis von 1237–1339 kennen zum Beispiel die Vermengung von Kapitalis und Unzialis nicht, ebensowenig die Siegel der Churer Bischöfe, die noch zahlreich erhalten sind <sup>32</sup>. Bei den Siegeln der Äbte von Schaffhausen scheint 1258 ein unziales M vorhanden zu sein <sup>33</sup>.

Um sicher zu gehen, legten wir die Inschrift den Koryphäen der paläographischen Wissenschaft vor. Paul Deschamps, conservateur en chef du Musée des Monuments français, Paris, äusserte sich: «D'après les caractères de l'inscription elle me paraît être du milieu ou du troisième quart du 12<sup>e</sup> siècle.» Für das damals führende und aufgeschlossene Frankreich ist diese Datierung begreif lich. Universitätsprofessor Bernhard Bischoff in München, der uns auch in der Lesung der Inschrift unterstützte, schrieb unabhängig davon: «Von der Schrift her plädiere ich für das 12., allenfalls das 12./13. Jahrhundert.» Ähnlich setzte Universitätsprofessor Léon Kern, Bern, die Chronologie an: «Fin du 12<sup>e</sup> siècle ou la première moitié du 13ème siècle.» Alles in allem wird man die Zeitspanne von 1150–1250 als Entstehungszeit vorschlagen dürfen.

Wer war nun in diesem Zeitraume des 12./13. Jahrhunderts dieser Stifter Burchardus Decanus? Kein anderer als der 1203 in einer Urkunde erwähnte Borchardus Blebanus, der vor den rätischen Zeugen Conradus de Sumovico und Walterus Praelatus de Ursaria auftritt und Pfarrer der

```
22 A. Bruckner, Scriptoria I, Tafel 28, V., Tafel 40, VI., Tafel 45, VIII., Tafel 8, 16, 32, 44.
23 P. Deschamps, 47.
24 P. Deschamps, 38, 78.
25 P. Deschamps, 39, 46–48, 52.
26 R. Rauh, 31 ff.
27 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler von Graubünden 1937/48, II, S. 208, III, S. 58, IV, 109, 176, V, 194.
28 P. Deschamps, 66. – E. Poeschel, III, 525.
29 E. Poeschel, II, S. 89, IV, S. 176, VI, S. 217.
30 P. Deschamps, 54, 69.
31 R. Rauh, 22–23, 30.
32 Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1911), S. 8–14, (1936) S. 222–224, (1944) S. 28 ff.
33 Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte (1949), S. 260 f.
```

Disentiser Grosspfarrei war <sup>34</sup>. Plebanus, rätoromanisch plevon, hiessen 1251 die Pfarrherren von Ilanz, Obersaxen und Truns <sup>35</sup>. Die Pfarrei Disentis war eine vom Kloster im 11./12. Jahrhundert gegründete Eigenkirche. Der untere Teil des Turmes der Pfarrkirche stammt noch aus dieser Zeit <sup>36</sup>. 1203 umfasste diese Urpfarrei noch Tavetsch und Medels. Ersteres erhielt 1205 eine eigene Kirche zu Ehren des hl. Vigil, letzteres trennte sich sogar erst im Jahre 1500 als eigenes Pfarreigebiet ab. Borchardus war also geistlicher Hirte der ganzen Sursassiala, die sich vom Russeinerfelsen bis zum See auf der Oberalp erstreckte <sup>37</sup>.

Sprachgeschichtlich bietet die Gleichsetzung Burchardus = Borchardus keine Schwierigkeiten. Die Urkunde von 1203 weist nicht das beste Latein auf, weshalb das naheliegende Borchardus für Burchardus verständlich ist, zumal der geistliche Schreiber der Urkunde seine Walliser Mundart gerne mitsprechen liess. Die Vorliebe für o zeigt sich auch in Ludovicus und Olricus<sup>38</sup>. Für eine Inschrift an öffentlicher Stelle, ja sogar in der Kirche, wurde mehr Sorgfalt und lateinische Form gefordert. Freilich ist der Pfarrer nun zum Dekan vorgerückt. Gerade in dieser Zeit begegnen uns im Bistum Chur die Landdekane, die decani rurales, so 1213 ein Lanfrancus decanus in Poschiavo 39. Damit ist nicht gesagt, dass diese kirchliche Institution erst damals entstanden ist. Die so ausgedehnte Diözese Chur, die in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts eine ganz bedeutende Zahl von Kirchen und Gütern besass, wie es uns die sogenannte Divisio und das Reichsurbar belegen, wird wohl schon früher ihre Gebiete in Dekanien eingeteilt haben. Die Dekane waren die Stellvertreter des Bischofs, dessen Verordnungen sie bekannt machten. Sie führten eine gewisse Aufsicht über den Klerus. Unser Dekan Burchard war über die ganze Surselva gestellt, die sich vom Flimserwald bis zur Furkahöhe erstreckte. Soweit bis jetzt Material vorliegt, ist Burchard der erste mit Namen bekannte Dekan dieses Gebietes. Als nächster Amtsnachfolger ist für 1357 «Herr Jacob von Buchorn, Tegan ob dem Flimwald» nachgewiesen 40. Wir können uns lebhaft vorstellen, warum Pfarrer Burchard an diese Stelle vorrückte. Seine intimen Beziehungen zur Abtei Disentis, die Gründung der Tavetscher Kirche und wohl auch Verdienste um die Medelser Talkirche mögen in den ersten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts diese Auszeichnung veranlasst haben.

Dass unser Burchard Dekan der Surselva und nicht des Churer Domkapitels war, bestätigt auch die Liste der Churer Dekane, die weder für das 12. noch für das 13. Jahrhundert den Namen Burchard aufweist<sup>41</sup>. Wir kennen nur zwei Pröpste dieses Namens aus dieser Zeitspanne<sup>42</sup>. Eher wäre möglich, dass unser Dekan mit dem Archidiakon Burchardus identisch wäre, der 1237 in einer Urkunde, die Churwalden betrifft, auftritt<sup>43</sup>. Aber letzterer scheint doch eher im Gebiet von Chur sein Amt ausgeübt zu haben. Zudem gibt es viele Persönlichkeiten, die den Namen Burchard führten, so dass eine Identifikation nicht ohne weiteres anzunehmen ist <sup>44</sup>. Unser Dekan ist auch

- 34 I. Müller, Der Passverkehr über Furka-Oberalp um 1200. Blätter aus der Walliser Geschichte X, Bd. 5 (1950), 402, 408, 424. Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch 2 (1952), S. 16–17.
- 35 H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 2. Dazu J. Jud im Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden (1919), S. 19, 25–26.
  - 36 E. Poeschel, V, S. 84.
  - 37 Näheres: Bündner Monatsblatt (1942), S. 51-54.
  - 38 I. Müller, Passverkehr, l. c. 423-424.
- <sup>39</sup> Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 66. Dazu Th. v. Mohr, Codex dipl. I, S. 358, zu 1260: Heliam, decanum in Vatz. Eine Fälschung des 13./14. Jahrhunderts ist die Urkunde von 1186, welche die Dekanate Engadin und Vintschgau erwähnt. Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 341. Zum Ganzen Ströbele im Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 30 (1905), 102 f. und bes. Wicker H., St. Peter in Zürich, 1955, S. 45–48, 78.
  - 40 H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 83.
  - 41 D. Tuor, Domherren, S. 28 (= Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, 1904).
  - 42 Bündner Urkundenbuch 2 (1952), 1. H. Wartmann, Rätische Urkunden (1891), S. 4, 6.
  - 43 Th. v. Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 325, Nr. 213.
- 44 Bündner Urkundenbuch 1 (1947), 258, zu 1161: Necrologium Curiense ed. Juvalt (1867), S. 144, zu 1172. Dazu Bündner Urkundenbuch I. S. 406 (Register).

nicht Dekan des Klosters gewesen. Wohl gab es dort einen Mönch dieses Namens, der 1213 als Abt belegt ist<sup>45</sup>. Indes weist nichts auf dem Stifterbilde wie auf der Legende auf einen Benediktiner hin. Zudem hiessen in Disentis nur fremde Obere Dekan, so Lanfrank, der 1251 mit seinem Bruder Anton de Carnisio dem Kloster von der Kurie aufgedrängt wurde<sup>46</sup>. Die klösterlichen Würdenträger nach dem Abte nannten sich custos, so noch 1251 Henricus custos<sup>47</sup>.

Eine letzte Frage: Besagt die Inschrift etwas Besonderes für die Geistigkeit des Dekans Burchard? In sich stellt sie einen rein persönlichen Wunsch dar (mihi conferat). Der Stifter wollte keine dogmatische Wahrheit betonen, sondern setzte die reale Gegenwart Christi als selbstverständlich voraus. Er preist nur den Kelch, nicht die Hostie, weil ersterer für das Opfer charakteristischer ist. Zudem begann die grosse Elevation der Hostie erst vereinzelt im 13. Jahrhundert 48. Dekan Burchard ist es einfach um die Bedeutung des eucharistischen Opfers zu tun, vielleicht jedoch besonders um die Verehrung des hl. Blutes. Deshalb hält er nicht nur den Kelch als typisches Amtssymbol des Priesters in Händen, sondern weist noch mit bezeichnender Gebärde und besonderer Legende auf ihn hin (iste = hic). In dieser Richtung zeigte schon die wachsende Kreuzverehrung des 9./10. Jahrhunderts 49. Seitdem Berengar von Tours im 11. Jahrhundert an der wirklichen Gegenwart Christi gezweifelt hatte, wuchs der Glaube daran erst recht. Daher die vielen Erzählungen von Blutwundern dieser Zeit 50. Neuerdings zweifelten die Albigenser die Eucharistie an, weshalb das 4. Laterankonzil von 1215 die Transsubstantiatio in der Eucharistie unterstrich. Das war in eben jenen Jahren, in welchen Dekan Burchard, für den es nie einen Zweifel an der realen Gegenwart Christi gab, sein Stifterbild malen liess.

- 45 I. Müller, Passverkehr, l. c. 424-430.
- 46 I. Müller, Disentiser Klostergeschichte I (1942), 128-129, 269.
- 47 Bündner Monatsblatt (1954), S. 410.
- 48 J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 2 (1948), 248f, 252. J. Brinktrine, Die hl. Messe (1950), S. 207–209.
- 49 Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 360, 369, 378/79, 385, 391. G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter 2 (1926), S. 83, 214–215.
- <sup>50</sup> P. Browe, Die eucharistischen Wunder des Mittelalters (1938), S. 117ff., S. 125 über Münster in Graubünden. S. 82, 89, 180 über die Albigenser und Waldenser.

#### Herkunft der Abbildungen:

Phot. Decurtins, Disentis, Abb. 3, 4, 8, 9, 10, 12.

Phot. J. Geiger, Flims, Abb. 1, 2.

Phot. F. X. Sauter, Rorschach, Abb. 11, 13, 14.

Phot. X. Stöckli Söhne, Stans, Abb. 5, 6, 7.







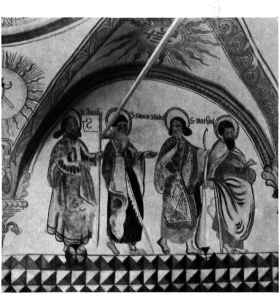
1 Die Kirche von Südosten gesehen, nach der Restaurierung2 Das Kircheninnere nach der Restaurierung

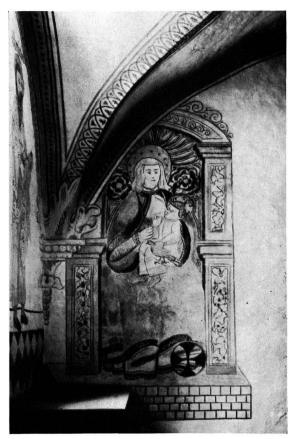


 ${\mathcal J}$ Gesamtansicht der drei abgedeckten Gemäldeschichten









4 Engel der obersten Gemäldeschicht
5 Parde, Kapelle St-Roc. Hl. Rochus, von Hans Ardüser, um 1692
6 Parde, Kapelle St-Roc. Muttergottes, von Hans Ardüser, um 1692
7 Parde, Kapelle St-Roc. Apostel, von Hans Ardüser, um 1692



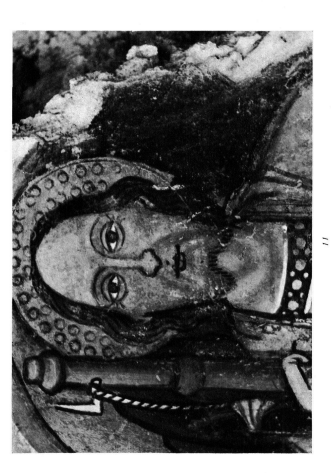




8 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Jakobus, von Antonio de Tradate, um 1510
9 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Sebastian, von Antonio de Tradate (Fragment)
10 Zweite Gemäldeschicht. Hl. Rochus mit Engel (Fragment), von Antonio de Tradate







71 Ausschnitt aus Abbildung 8 12 Unterste, romanische Gemäldeschicht. Dekan Burkardus vor Maria (?), 1. Drittel des 13. Jahrhunderts



13



14

 $13\,$  Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemälde  $14\,$  Ausschnitt aus dem romanischen Wandgemälde