Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 3

Artikel: Die Skulpturen im Schloss Tirol ikonographisch und volkskundlich
gedeutet

Autor: Caminada, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Skulpturen im Schloss Tirol
ikonographisch und volkskundlich gedeutet

Von CHRISTIAN CAMINADA

(TAFELN 57-64)

EINLEITUNG

Es bedarf der Rechtfertigung, wenn ein Beitrag dieser Zeitschrift die Grenzpfihle der Schweiz
tiberschreitet, um sich dort forschend umzusehen. Sie liegt in der Tatsache, dass die schweizerische
Diszese Chur vor ungefihr hundertfiinfzig Jahren weit hinausragte ins Land Tirol, so dass Vor.
arlberg und Vintschgau davon erfasst wurden. Das Priesterseminar der ritischen Dibzese stand
am Vintschgauer Tor der Stadt Meran, und das Knabenseminar befand sich in Riffian (Passeier.
tal). Die heute noch bewohnten Schlésser Fiirstenburg und Churburg im Vintschgau und mehrere
Burgen, die sich nut noch als Ruinen gegen den Himmel recken, wurden von den Bischéfen von
Chur erbaut und von ihren Lehensleuten bewohnt. Sogar die Burg Knillenberg in Obermais bot
dem Bischof von Chur lingeren Aufenthalt. Sein bischéfliches Wappen und das Bild des Schlos.
ses von Chur sind dort verewigt.

Das Schloss Tirol, iiber dessen romanische Skulpturen wir hier handeln méchten, wurde nach
einer Urkunde vom Jahre 1170 durch Kaiser Friedrich I. als Lehen dem Bischof Egno von Chur
iibergeben, wihrend die Grafen von Tirol das Churer Erbschenkenamt dafiir erhielten. Ein Bischof
von Chur pastorierte sogar als Pfarrer im Dorfe Tirol und liess sein Wappen an die Wand des
Widums hinmalen. Das auslindische Gebiet der damaligen Didzese Chur umfasste 80000 Seelen.
Sie wurden durch die politischen Stiirme der Napoleonischen Zeit zum grossten Schmerz des
damaligen vorziiglichen Oberhirten Bischof Karl Rudolf von Buol Schauenstein und gegen den
Willen von Klerus und Volk dem Sitz des hl. Luzius entrissen.

Der ehemalige Vintschgau bildete fiir die Raetia prima ein weit offenes Eingangstor jener Kul.
turen, die herauffluteten vom Orient, von Griechenland, Dalmatien, Grado, Aquileia, Ravenna
und Oberitalien. Robert von Planta, der allgemein anerkannte, anregende Vater der ritoromani-
schen Philologie hat dies im romanischen Sprachschatz durch zahlreiche Beispiele nachgewiesen.
Die beiden Gelehrten Josef Zemp und Robert Durrer haben in ihrem Werk? auch den kunst.
gewerblichen Einfluss auf die Didzese Chur gezeigt, indem sie hinwiesen auf den Marmorgrab-
stein des Praeses Victor 1., der um 600 aus Trient nach Chur kam («ordinavit venire de Trento»),
und auf jenen Victor IL., der aus dem heute noch den Laaser Marmor liefernden Vintschgau vor
dem Jahre 720 hergeholt wurde (« ordinavit venire de Venostes»). Jedenfalls sind die karolingischen

1 Tiroler Urkundenbuch, Bd. 1, bearbeitet von F. Huter, Innsbruck 1937, Nr. 315%, S. 156.
2 Josef Zemp und Robert Durrer, Das Kloster St.Johann zu Miinster in Graubiinden, Mitteilungen der Schweiz.
Gesellschaft fiir Erhaltung historischer Kunstdenkmailer, N.F. Hefte V-VII, Genf 1906/10, S. 11.

140



Skulpturen des Klosters Miinster (Graubiinden), und wohl auch jene von Chur, den gleichen
Weg gegangen, den der Legende nach Karl der Grosse einst einschlug, als er das Kloster erbauen
liess. Die Uberquerung der Alpen iiber Miinster und den Reschenpass diirfte fiir die Romreise
Karls des Grossen um so naheliegender gewesen sein, als der Unterhalt der Alpenstrassen dem
Bischof von Chur oblag, der mit Alcuin eng befreundet war.

Zu diesen Tatsachen geschichtlicher Art fiigt sich noch die Wahrnehmung, dass bei Bildet.
vergleichen die Skulpturen der Kathedrale von Chur sich thematisch sehr verwandt zeigen mit jenen
der Kapelle im Schloss Tirols. Obwohl vielleicht nahverwandte Arbeiter aus Mittelitalien oder
gar aus Spanien oder Frankreich an beiden Orten wirkten, zeigt die Ausfithrung allerdings grosse
Unterschiede, denn die Portalfiguren im Schloss Tirol bildete der Meissel aus feinkérnigem,
schneeweissem Marmor, wihrend der Schlag der Steinhauer in Chur groberen, kristallinischen
Schiefer von graugriiner Tonung traf.

Nachdem wir Gelegenheit hatten, in der Schweiz, in Frankreich, Spanien, Deutschland und
Osterreich zahlreiche Skulpturen der romanischen Zeit zu sehen, diirften etwelche Hinweise auf
die Arbeiten an den Portalen und in den Kreuzgingen der Kloster interessant sein. In Arles
(St.Trophim) und in Gilles fielen uns die grossen prichtigen A postelstatuen an den Portalen auf.
In den Kreuzgingen der Kathedralen und Klgster St. Cugat bei Batcelona, Tarragona und Gerona
erreichen sie teilweise kaum eine Hohe von 30 cm. Der Steinmetz4 des Klosters St. Cugat (um
1104—1205 unter Abt Guillermo de Avifion entstanden), Arnallus mit Namen, stellte sich bild-
lich dar, wie thm der Abt die Schiissel mit dem Mittagsmahl darreicht. Er schreibt dazu: « Hec
est armalli / scultoris forma catelli / qui claustrum tale / construxit perpetuale.» Er hat wohl sein
tigliches Brot verdient, indem er nicht weniger als 144 Siulenkapitelle meisselte. Das Progtamm
des Kiinstlers umfasst die bildliche Darstellung der Welterschaffung, des Siindenfalles, der Er.
lssung, des Kampfes mit den bésen Geistern, des Gerichtes, der ewigen Bestrafung und Belohnung.
Das waren die Wahrheiten, die den Ménchen vor Augen standen, wihrend sie die Kreuzginge
durchschritten. — Wihrend die Skulpturen der Kreuzginge in Spanien oft die Feinheit von Ge-
weben und Spuren rétlicher Firbung aufweisen, wihlten die nordischen Linder meist grossere,
weniger feingemeisselte Formen, weil auch das verwendete Material grober war.

Zur Erklirung der Skulpturen im Schloss Tirol verwendeten wir vorwiegend die Arbeiten von
Richard Wiebels. Dieser hat sich einen verdienten Namen gemacht durch seine Erliuterungen
zum Schottentor in Regensburg. Vor ihm hatten zahlreiche Kunstschriftsteller die Ritsel dieses
Werkes zu kliren versucht. Erst Wiebel gelang die Entschleierung des Geheimnisses. Durch seine
Arbeiten iiber die Domplastik von Chur wurden wir mit ihm befreundet und in gemeinsamer
Arbeit eingefiihrt in Sinn und Symbolgehalt der romanischen Bildsprache. — Ob die Bilder vom
Schloss Tirol, welche jenen der Kathedrale sich sehr nihern, frither oder spiter zur Ausfithrung
kamen, lisst sich einstweilen nicht entscheiden. Bischof Adalgott von Chur, ein Schiiler des
hl. Bernhard von Clairvaux, des Kreuzzugpredigers, der bis nach Ziirich und Winterthur predis
gen kam, befand sich oft im Vintschgau. Dort erhielt er grosse Stiftungen fiit die Kathedrale von
Chur. Sie waren wohl bestimmt fiir einen Neubau an Stelle der Tello-Kathedraleé, deren Grund-
mauern im heutigen Bau entdeckt wurden. Sowohl die Plastiken der Kathedrale von Chur wie
auch jene der Kapelle im Schloss Tirol verraten in der Auswahl des Bildprogrammes vorwiegend
biblische Inhalte, wohl um dem Tadel des hl. Bernhard auszuweichen. Ob man deswegen das

3 Julius Baum, Zur Bestimmung der romanischen Steinbildnerei im Dome zu Chur, Anzeiger fiir Schweiz. Alter.
tumskunde 1934, S. 105—114.

4 Jurgis Baltrusaitis, Les chapiteaux de S. Cugat del Valles, Paris 1031, p. 75.

5 Wir verwendeten von diesem Autor besonders folgende Werke: 1. Das Schottentor, Augsburg 1927. — 2. Der Bild.
inhalt der Domplastik in Chur, Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde 1934, S.251-263, und 1935, S. 50-63 und
93-103. — 3. Die geistige Botschaft romanischer Bauplastik, Miinchen 1940.

6 Joh. Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. 1, Stans 1907, S. 206. Vgl. auch Julius Baum, op. cit. (Anm. 3).

19 141



Entstehen dieser Skulpturen bis in jene Zeit zuriickverlegen darf oder erst in das Ende des 13. Jahr.
hunderts, wagen wir nicht zu entscheiden. Jedenfalls entsprechen wenigstens die Werke der Churer
Kathedrale eindeutig der Zeit der Kreuzziige, tragen doch die Engel im Chorgewslbe ostentativ
das Kreuz der Kreuzfahrer. Und sicher war die romanisch-gotische Ubergangszeit Zeuge vom
Werden dieser Skulpturen.

Giuseppe Gerola? hat in seinem verdienstlichen Biichlein iiber das « Castel Tiralli» (Schloss
Tirol) enttiuscht geschrieben: «Superfluo e vano ogni tentativo di spiegazione simbolica del
complesso, per quanto ’argomento abbia tentato piti di un dotto del secolo scorso.» Selbst der un.
ermiidliche, dusserst erfolgreiche Bearbeiter des Tiroler Kunstgutes Josef Weingartner vermochte
den geheimnisvoll schweigsamen Figuren ihr Ritsel keineswegs zu entreissen. Es blieb bei der
Inventarisation, an der wir nach mehrmaligem persénlichem Augenschein nur Unwesentliches
korrigieren kénnen.

Seit jener Zeit, da man alle Kunstwerke nur stilistisch einreihte, ging man iiber den thematischen
Sinn der mittelalterlichen Skulpturen leichten Schrittes hinweg. Was man nicht verstand, wurde
eigensinniger Zierlust zugeschrieben. Die Sprache der romanischen Plastik war vollstindig ver-
lorengegangen. Der iiberaus verstindnisvolle Forscher R. Wiebel® und einige andere aber be-
gannen, unter Beniitzung von Volkskunde, Sagen, Mirchen, Spruchweisheiten, Liedern und
Volkspredigten, zum tiefen Sinn dieser Bilder vorzudringen. Nicht das Heidentum, sondern Bibel
und Theologie, die im frithen Mittelalter volksniher waren, mussten zu Rate gezogen werden, um
nicht iiberall nordische Géttersagen hineinzutragen, wo die einfache christliche Erklirung am
nichsten lag. Am Tore der Gotteshiuser suchte man — schon bevor der geweihte Raum sich aufr
tat — die grossten Themen des christlichen Glaubens darzustellen: Gott, Himmel, Hélle, Siinde,
Gericht und Lohn. Den Kirchenbesucher sollte schon beim Eintritt in das Gotteshaus das Be-
wausstsein erfiillen: «Ich schreite hinein in den Frieden Gottes.»

DAS PORTAL ZUM PALAS IM SCHLOSS TIROL

Von der Nordseite her fiihren einige Stufen zu einem Vorbau empor, dessen marmornes Portal
mit seinen Rundsiulen, verzierten Tiirpfosten, Menschen, Tier- und Engelfiguren einen geheim.
nisvollen Bilderrebus darbieten (Tafel s7, Abb. 1 und Abb. 2 im Text). Um zu einem iiber.
zeugenden, einheitlichen Gedanken zu kommen, miissen wir vorerst besonders die Zentralfigur ins
Auge fassen: Sie will zu uns sprechen. Es handelt sich jedenfalls um die Gestalt des Erzengels
Gabriel mit Heiligenschein und weitausgebreiteten Fliigeln, der durch seinen Handgestus auf der
Brust Gruss und Botschaft kiindet. Seine linke Hand umfasst den iiblichen Lilienstengel, dessen
W urzelknollen auffallend deutlich gestaltet sind, weil es sich wohl um jene «Wurzel zart» handelt,
der als Edelreis Christus entspriessen soll. In der Tat miissen wir, um das Bild am Tympanon
dieses Palasportals recht zu verstehen, zuriickblicken in die Zeit seiner Entstehung, also in jene der
ersten Kreuzziige. Der bedeutendste Prediger jener Zeit, der hl. Bernhard von Clairvaux, hat uns
nimlich Predigten hinterlassen, die uns wertvollen Aufschluss geben kénnen. Sowohl die Lilie
wie auch der Erzengel Gabriel sind Gegenstand seiner Predigten. Er bezeichnet die Lilie als das
wunderbarste Sinnbild jener vollkommenen Jungfriulichkeit, welche die notwendige Voraus.
setzung fiir das gottliche Geschehen bei der Verkiindigungsszene ist. Die weisse Farbe der Lilie,
ihr edles Emporsteigen und die Pracht ihrer ganzen Erscheinung sollen uns jene hohe Tugend
veranschaulichen. Uber Siindenfall und Erlssung berichtet der hl. Bernhard, wie der Teufel einst
das Wort der Versuchung durch die satanische Schlange in Evas Ohr fliistern liess, um deren

7 Giuseppe Gerola, Castel Tiralli, Trento 1935, p. 24.
8 Wiebel, Geistige Botschaft, S. 14, legt uns nahe, besonders die Kopfmasken auf den glatten Siulen als absichtlich
betonte Abtrennung der dusseren, siindhaften Welt vom iiberirdischen Geschehen zu betrachten.

142



12

17

18

13

|

1
<r
14
20 (
15 ’

16

—

[

OO U+ Wk

11
12

Abb. 2

PALASPORTAL
Gehorntes Tier (fast ganz zerstort) 13 Widder, stark zerstort
Mann und Frau, sich an der Hand haltend 14 Lowe
Lowe 15 Mann und Frau
Widder 16 Unbearbeitet und zerstort
Langgestreckter Lowe 17 Glatte 34-Siule
Adler des Gerichts 18 Ranken mit Palmetten
Tauben, aus Gefiss trinkend 19 Rundranken mit Palmetten
Greif 20 Glatte 34-Saule
Mann zwischen zwei Lowen, die ihn in die 21 Bairtiges, gekrontes Gesicht
Ohren beissen (sprechen). Er hat je ein 22 Gerader, unverzierter Tiirsturz (Marmor)
Vorderbein der Lowen gepackt 23 Birtiges, gekrontes Gesicht
Ziegen- oder Steinbock 24 Engel mit Lilienstab
Gefliigelter Drache 25 Flechtband
Langgestreckter Lowe 26 Ranken mit Palmetten

143



Nachkommenschaft zu vergiften. Doch in der Fiille der Zeit sandte Gott den Erzengel Gabriel zur
Jungfrau, damit durch seine Botschaft das Wort des Vaters durch das Ohr der Jungfrau Eingang
finde in ihre Seele und ihren Leib und als Menschensohn aus ihr geboren werde. So ging das
gottliche Gegenmittel auf dem gleichen Weg in die zweite Eva, auf dem einst das teuflische Gift
in die erste Eva gedrungen waro.

Das Bild des Engels Gabriel begegnet uns bis auf den heutigen Tag in fast allen katholischen
Kirchen. Aber man wird ihn kaum einmal treffen ohne die hl. Jungfrau, die von ihm Gruss und
Botschaft entgegennimmt. Es muss also ein besonderer Grund vorliegen, wenn der Erzengel allein
so feierlich aus der Hohe erscheint am weissen Tympanon iiber dem Toreingang zum Gotteshaus
des Schlosses. Dies wirkt um so auffilliger, als man nur zwei Personen, aber eine ganze Anzahl
verschiedener Tiergattungen am Tor dargestellt sicht. Offenbar verkiindet der Engel, was einst der
Prophet Isaias iiber die Ankunft des Messias geweissagt hatte: « Ein Reis wird hervorbrechen aus
der Wurzel Jesses und eine Blume aufgehen aus seiner Wurzel» (Isaias 2, 1). Und Mann und
Frau, die sich auf der Torgewandung mitten unter den Tieren befinden, scheinen die weitern pro-
phetischen Worte zu vernechmen: « Da wohnt der Wolf bei dem Lamme und der Pardel lagert sich
bei den Bécken: Kalb, Lowe und Schaf weiden zusammen und ein kleiner Knabe hiitet sie. Das
Kalb weidet mit den Biren: ihre Jungen liegen ruhig beisammen; und der Léwe frisst Stroh wie
ein Rind» .

Die Verwendung von Engelbildern war zur Zeit, da diese Kirche errichtet wurde, allgemein
iiblich. Wenn wir die Epoche von Antelami, Cimabue, Giotto, Fiesole und Dante beachten,
werden wir feststellen, wie man damals ebenso familidr mit Engelsgestalten lebte, wie man Schauer
empfand iiber Geisterspuk und iiberweltliche Erscheinungen. Wie vertraulich das christliche
Mittelalter zu diesen Boten des Himmels stand, beweist die Kathedrale von Chur, wo vier Engel
die Himmelssiulen des Altarraumes tragen und zwei weitere den Bischof am Danielskapitil be-
gleiten. Man schlage auch die Divina Commedia von Dante auf und lese im Purgatoriot (X,
34—40):

«L’angel che venne in terra col decreto
Della molt’anni lagrimata pace,

Che aperse il ciel dal suo lungo divieto,
Dinanzi a noi pareva si verace

Quivi intagliato in un atto soave

Che non sembiave imagine che tace.
Giurato si saria ch’ei dicesse: Ave Maria!»

Der Raum um die Engelsfigur am Schloss Tirol ist auffallend stark umrahmt und umfriedet,
so dass sein Erscheinen zu einem Heriiberkommen aus dem Transzendentalen wird, aber gleich-
zeitig gegen alles Unheilige des Diesseits und gegen alles Dimonische abgeschirmt ist>. Ein
breites Halbkreisband karolingischer Flechtornamentik umgibt das Tympanon. Dieses ruht auf
einem nackten weissen Tiirsturz, der seinerseits von zwei mit Weinrebenranken iiberdeckten Tiir-
pfosten getragen wird. Ein zweiter Halbkreisbogen legt sich um den ersten. Weinrebenblitter als
Symbole des Wachstums und des Segens zieren auch diesen. Er ruht auf zwei Kapitellen, denen
je eine birtige Gesichtsmaske unterlegt ist. Ein Perlband zieht sich iiber deren Stirne um anzu.
deuten, dass es Figuren des Lichtes sind. Die zwei Kapitelle werden ihrerseits getragen von ab-

9 Migne PL, S. Bernardi, op. Vol. I, Nr. 535, p. s0 und p. 282.

10 Jsaias 11, 6/7.

11 Dante, Divina Commedia, Purgatorio X, 34—40.

12 Wir verzichten darauf] jede Einzelheit aus den Werken von Wiebel zu zitieren. Weitere Beweise entnehmen wir dem
Handwaérterbuch des deutschen Aberglaubens, herausgegeben von H. Bichtold-Stiubli, 10 Bde., Berlin 1927-1942. Bei
Zitaten aus diesem Werk verwenden wir die Abkiirzung HDA.

144



sperrenden glatten Rundsiulen, die wie Tirpfosten auf den iiblichen Unterlagen ruhen. Kreise,
Flechtornamentik wie auch Traubentanken gelten in der Volkskunde nicht nur als Symbole der
Fruchtbarkeit und des Segens, sondern auch als Abwehrmittel gegen das Bése. IThr Vorhandensein
weist daher auf iiberirdische Dimensionen hin.

Aus diesem deutlich umgrenzten Raum heraus verkiindet der Engel seine Botschaft jenen
Wesen, die sich ausserhalb des iibersinnlichen Bezirkes befinden. Ein Menschenpaar, die Frau mit
langen Hingeirmeln und der Mann mit einem Giirtel, halten sich die Hand. Aufmerksamkeit et
fordert der Giirtelknaufis des Mannes, weil er als Abwehrmittel gegen den Dimon galt. Die beiv
den Personen stiitzen sich in Angsten, stehen sie doch mitten in der unter den Folgen der Erb.
siinde seufzenden Natur. Insofern auf dem entsprechenden Stein der gegeniiberliegenden Seite
nochmals zwei Personen dargestellt waren (Spuren deuten darauf hin, dass es so war), konnen wir
von einer recht konkreten Reprisentation des Menschengeschlechtes sprechen. An dieses ist ja die
Botschaft des Engels gerichtet, wie seine Handgebirde zu erkennen gibt. Und der Inhalt dieser
Botschaft wird uns klar, wenn wir die verschiedenen Tierfiguren von den beiden langgestreckten
Lowenfiguren an abwiirts einer nihern Betrachtung unterziechen. Rechnen wir nimlich die Léwen
nur einmal und zihlen wir auch noch die leergewordenen Steine, die urspriinglich wohl ebenfalls
Tiere trugen, so stellen wir fest, dass die Tiere dieser Torgewandung an Art und Zahl so ziemlich
jenen der Prophezeiung bei Isaias entsprechen. Offenbar gab der geistige Urheber dieses Portales
dem Steinmetz mit seinen Weisungen das Buch des Propheten Isaias in die Hand.

Die Tierdarstellungen iiber den langgestreckten Léwen bilden eine andere Region. Nach den
reichen Erfahrungen von R. Wiebel ist es Tatsache, dass die mittelalterliche Symbolik die Portale
der Kirchen als geeigneten Ort fiir Mahnung und Warnung an die Kirchenbesucher erachtete.
Sie tritt nun auch bei diesem Portal in Erscheinung. Im Scheitelpunkt des dussersten hochsten
Halbkreises dieses Tores findet sich eine Darstellung, die wir als Siinderszene bezeichnen machten.
Dort kauert nimlich eine Sitzfigur zwischen zwei Lowen, welche den Siinder mit ihren Pranken
an den Handgelenken festhalten. Sie sprechen ihm ins Ohr und versprechen ihm das Gliick, das
durch die dort verstreuten Vierblitter versinnbildlicht ist. Der hochgestellte Schwanz der Léwen
endigt in einer Teufelsquaste, die andeutet, dass der Siinder sich in der Gewalt der Dimonen be-
findet. Auf einem der Lowen sitzt ein Vogel als Richer am Dimon. Er pickt auf das Aas ein,
denn «wo ein Aas, da sammeln sich die Adler» 4. Das Ohr, in das die Léwen reden, gilt in der
Volkskunde als die Offnung, durch welche Seele und Dimonen in den Menschen ein. und aus
gehen. Rechts von dieser Darstellung finden sich als Versucher der Teufelsdrache und der Bock.
Von letzterem berichtet Zingerle in seinen Sagen des Tirols's, wie er einen Bauern davontrug, ihn
aber lassen musste, als dieser das Kreuzzeichen machte. Ein anderes Mal soll der Bock einen Knecht,
der am Quatembertag «fensterlend ging», verfolgt und elendiglich zerrissen haben. Diesen Dimo-
nen steht auf der Gegenseite der Siinderszene der gefliigelte und geschnibelte Lowe als Warner
vor der Hélle gegeniiber. Um die ganze Verfithrungsszene richtig zu verstehen, miissen wir auf
das Siinderkapitell in der Kathedrale von Chur aufmerksam machen. Dort ist eine Sirene als
Versucherin dargestellt. Der Teufel sitzt auf dem Thron, wihrend zwei Menschen, nach seinen
Obhren greifend, mit thm Kontakt suchen: der Siinder erliegt der Versuchung. Zwei Dimonen
fangen seine Seele durch sein Ohr, binden ihn und brechen seine Arme (brachia peccatorum
conterentur)*7. So kommt der Siinder in die Gewalt von zwei Léwen mit gespaltenem Doppels
leib: Symbole der Hélle. Von Norden her erscheinen zwei Adler als Sinnbild des Strafgerichtes
Gottes. Soweit die Darstellung in der Churer Kathedrale!

13 HDA, Bd. s, Sp. 15f., Knoten (Knépfe) schiitzen vor der Einwirkung des Bosen.

14 Math. 24, 25.

15 1. Zingerle, Sagen aus Tirol, Innsbruck 1891, S. 170/71.

16 J. Baum, Steinbildnerei Chur, S. 111, Abb. 4. — Wiebel, Domplastik, S. 57, Siinderkapitell.
17 Psalm 36, 17, und Wiebel, Domplastik, S. s7.

145



Am Portal im Schloss Tirol lést sich die Tragik der Siinderszene, indem der aufmerksame
Betrachter hingewiesen wird auf den Kelch unter Palmen, aus dem zwei Tauben — Symbole der
Seclen — das eucharistische Mahl nehmen. Dieses Mahl wird ja jenen geboten, die den heiligen
Raum der Kirche betreten. Eine dritte Taube ist herbeigeflogen mit dem Gral. Es scheint in der
Tat, dass hier die Gralssage eingreift. Sie war ja zur Zeit der Kreuzziige Allgemeingut der euros
piischen Volker und gehérte zum bedeutendsten Schatz der damaligen Literatur. Eine franzésis
sche® Fassung dieser Sage berichtet, wie Josef von Arimathea am Karfreitag den Kelch aus dem
Abendmabhlssaale geholt, den Jesus fiir die Eucharistie verwendet hatte, und darin das Blut Christi
nach dessen Kreuzigung aufgefangen habe. Wunderbar behiitet, sei dieser Kelch schliesslich nach
Europa gekommen. Die Aufgabe der Gralsritter bestand nun darin, diesen Kelch aufzufinden und
ihn zu verehren. Eine deutsche Fassung9 erklirt, dass an jedem Karfreitag eine weisse Taube vom
Himmel eine kleine weisse Oblate in den Gralskelch niederlege. Durch dieses Sinnbild Christi
und seiner Erldsung werde die Kraft Gottes im Gral wirksam und dieser selbst zu einem Werk.
zeug gottlicher Gnade.

DIE FENSTERSKULPTUREN IN DER VORHALLE UND IM PALAS
DES SCHLOSSES TIROL

Nach Durchschreitung des figurenreichen Nordportals des Schlosses, betritt man den Raum
des Palas, der bei besonderen Anlissen wohl als Vorraum der Kapelle gedient haben mag. Bevor
wir indessen die merkwiirdigen Figuren an den Kimpferstiicken der gekuppelten Fensterbsgen
studieren, geziemt sich ein Blick darauf, wie die mittelalterliche Kirche sich zur Bilderverehrung
verhielt. Die Synode von Arras?® vom Jahre 1025 gibt dariiber folgenden Aufschluss: « Simpli
ciores quippe in ecclesia et illiterati, quod per scripturas non possunt intueri, hoc per quaedam
picturae lineamenta contemplantur... per illam visibilem imaginem mens interior hominis excita-
tur... lenocinia carnis calcare.» Darnach sollten die Ungebildeten und die Analphabeten durch
bildliche Darstellungen unterrichtet werden... wodurch sie Anleitung erhalten, sinnliche Zer-
streuungen abzuwenden. Seit jeher hat die Kirche diese Unterrichtsmethode angewandt. Man
musste damit begreif licherweise dort ankniipfen, wo entsprechende Kenntnisse vorlagen. Es han.
delte sich ja darum, iibernatiirliche Wahrheiten mitzuteilen. Durch seinen Gétterkultus, der von
Geistersagen, <ziigen und sschiffen und von einem Jenseits redete, besass das Heidentum einen Zu-
gang zu den christlichen Wahrheiten. Wind und Wetter, Nacht und Nebel, Feuer und Wasser
waren belebt von geisterhaften Wesen. Es handelte sich also darum, durch diese Vorstellungen
hindurch zur christlichen Wahrheit vorzustossen. Die Phantasie des damaligen Volkes war
geradezu erfiillt von Drachenfiguren, Léwen, Menschen mit Doppelleibern, Dimonen und
Geistern. Solche Gestalten des Bosen, in Marmor gebannt, finden sich darum auch zahlreich an
den Bogenflichen der gekuppelten Fenster des Palas und seiner Vorhalle. Merkwiirdigerweise er-
scheinen diese unheimlichen Wesen nur an der Siidseite der Fensterbogen, wihrend die andere
Seite entweder leer oder dann geschmiicke ist mit segenspendenden, fruchtverheissenden Dekora-
tionsmotiven, etwa mit Trauben oder Ahren. So wird der Kampf symbolisiert zwischen Gut und
Bose, zwischen Jenseits und Diesseits. Auch die Bibel kennt ja diesen Riss, der durch die ganze
Schopfung geht seit dem Siindenfall, und den daraus entstandenen Kampf. Darum wird in den
Kléstern und Kathedralen noch heute beim Zunachten zur Komplet die Mahnung aus dem

18 Maurice Vloberg, L’Eucharistie dans I'Art, Ed. B. Arthaud, Paris, p. 146.
19 Anselm Salzer, Illustrierte Geschichte der Deutschen Literatur, 2. A., Miinchen 1926-1931, Bd. 1, S. 243.
2 Synode von Arras im Jahre 1025.

146



Brief des hl. Petrus vorgelesen: « Seid niichtern und wachsam: euer Widersacher, der Teufel, geht
umher wie ein briillender Léwe und sucht, wen er verschlinge. Thm widerstehet im Glauben»2t,

Man erlaube uns, hier noch kurz die Stellung des hl. Bernhard von Clairvaux zu streifen?, wie
er sie in seinem Brief ad Gullielmum zeigt, indem er sich scharf gegen die damaligen Uber-
treibungen im Bilderkult wendet. Er tadelt, dass man den Grad der Heiligkeit der Diener Gottes
mehr nach dem Glanz der verwendeten Farben als nach ihren Tugenden abschitze. Man bemiihe
sich mehr um den Prunk der Winde als damit, die Nackten zu bekleiden. Es habe auch gar keinen
Sinn, wenn die Briider bei der geistlichen Lesung im Kapitelssaal licherliche Monstra, wie Affen,
wilde Léwen, Zentauren, Halbmenschen, kimpfende Soldaten und Horner blasende Jiger, auf
den Winden sehen miissen. Er klagt auch, dass manche Briider sich eifriger mit dem Entziffern
von marmornen Grabplatten beschiftigen als mit der Lektiire und Betrachtung der Kloster.
kodizes. « Ach Gotty, so sagt et, «wenn Euch diese dummen Spielereien nicht anekeln, so solltet
ihr euch doch wenigstens schimen ob der Verschwendung, die damit verbunden ist.»

Angesichts solcher Worte darf man sich wohl fragen, ob der grosse Prediger der Kreuzziige mit
den Darstellungen im Schloss Tirol zufrieden gewesen wire. Anderseits durfte man sich bei der
Dekoration eines SchloBsaales wohl mehr Freiheit eintiumen als in Klosterriumen und Kirchen.
So hat sich auch der hl. Adalgott, ein Schiiler des hl. Bernhard, beim Erbauen der Kathedrale
von Chur treuer an die Bibel gehalten, als dies im Schloss Tirol geschah.

Der grosse Saal des Schlosses Tirol (Tafel 58, Abb. 3) hat eine interessante Balkendecke. Ihre
Mitte ruht auf einer langen Reihe Holzpfosten mit weitausladender Verspriessung. Eine bedeu-
tende Zahl gekuppelter, romanischer Fenster*3s gewihrt dem Saal Licht und angenechme Wohn.
lichkeit. Feingearbeitete Marmorskulpturen sind die schmucke Zierde der Fensterstscke. Die
schweren Kimpferstiicke ruhen auf Blattkapitellen. Zum Teil sind sie durch sonderbarste Bilder
gekennzeichnet, die so interessant und vielsagend sind, dass wir deren Deutung versuchen wollen.
Weil man ihre Sprache bis heute nicht verstand, hat man sie einfachhin als phantastische Ziererei
betrachtet>¢. Und doch weist die Hand, die hier so meisterhaft Hammer und Meissel gefiihrt, auf
einen grossen Kiinstler, der sich bei seiner Arbeit gewiss eigene Gedanken machte. Wir wagen es,
thn zur Rede aufzufordern. Die beigegebenen Abbildungen mégen uns bei dieser Erliuterung
behilflich sein.

Auf Tafel §8, Abbildung 4, erscheint links ein gefliigelter Drache, dessen Schwanz in den be-
kannten Distelquasten Satans endet. Einige diirre, fruchtlose Blittchen deuten an, dass hier nichts
Gutes gedeiht. Das Ungeheuer kann aber nicht schaden, weil ein dickes Seil um die Fliche
herum es abschliesst: So ist das Tier gebannt. Rechts von dieser Darstellung finden sich zwei
weitere, arg ineinander verstrickte Erddrachen (ohne Fliigel), deren Schweife ebenfalls durch
Teufelsquasten gekennzeichnet sind. Auch diese sind in Ketten gefangen. Das Eindringen von
bosen Geistern durch die offenen Fenster in den Saal wird durch diesen Abwehrzauber verhindert.
Die ofters auftretenden Fesseln zur Bannung der bosen Geister erhalten ihre Erklirung in den Worten

a1, Prr. g, 8.

22 S, Bernardus, Apologia ad Gulielmum PL XXX, pars II, p. s44. Das lateinische Original wurde von uns sinn.
gemiss, aber ganz frei iibersetzt.

23 G. Gerola, Castel Tiralli, Trento 1935, p. 22: «..Gli elementi di scultura sono genuini, ma in parte mutili e tramutati
d’una in altra finestra o dirittura presi a prestito da altre parti del castello... L’opera di riordino di quelle finestre dovra essere
interpresa sulla scorta delle vecchie descrizioni, e dei disegni del Gotter — in quanto attendibili — e sul esame del monumento.»

24 Wiebel, Geistige Botschaft, S. 10/11, macht auf folgende Ergebnisse seiner Studien aufmerksam: Die Ornamente an
Holzbauten, Kasten, Wiegen wollten nicht bloss zieren, sondern die betreffenden Dinge vor bosen Einfliissen schiitzen und
dem Segen des Himmels unterstellen. Netze, Geflechte sind Boses abwehrendes Gemeingut aller Vlker. Stricke, Zopfe,
Spiralen und Schlingen begegnet man an Backformen und als Zierde an Gebick. Im Bild- und Analogiezauber finden
sich Zeichen, die als Bauornamente zwanglos auf Leben, Tod, Himmel und Hélle hindeuten. Beim Ablesen des Sinnes
der Ornamente ist zu achten auf Ort und Gegenstand — und vor allem auf die Himmelsrichtung. Osten und Siiden ge-
héren dem Licht, dem Leben und dem Himmelreich, Westen und Norden reden von Nacht, Tod, Gericht, Holle, Siinde,
Finsternis.

147



des hl. Petrus, die besagen, dass Gott die siindigen Engel nicht verschont habe, sondern «rudenti-
bus inferni» (durch Héllenketten)2s in den Abgrund der Hélle gezogen habe.

Tafel §8, Abbildung s, zeigt einen Fliigeldrachen, der iiberaus giftig sein muss, weil er be-
sonders gefleckt und getupft dargestellt wurde. Scheinbar hat er ein Lamm durch eine Strickfalle
gefangengenommen. Aber auch er ist gebannt durch Strick und karolingisches Flechtwerk. Dies
dreistrihnige Motiv muss als besonders wirksam gegolten haben. Dazu dient noch eine arge Fratze
am obern Deckengebilk ebenfalls als Abwehrmittel der Dimonen.

Tafel 59, Abbildung 6, zeigt uns links einen gefesselten, doppelleibigen Tiger mit omindsen
Teufelsschwinzen. Durch ein Wellenband und Stricke, die der Randecke folgen, ist er ebenfalls
gebannt. Gar garstig ist die folgende Szene, wo ein gekrontes, spitzbirtiges Mannsgesicht zwischen
zwei andern Kopfen erscheint. Es diirfte sich hier wohl um den obersten der Teufel handeln. Ein
Schweinstiissel hat sich seinem linken Ohr genihert, wihrend rechts ein weibliches Antlitz sich
ihm zuowendet. Diese Wesen verkehren mit dem Teufel durch dessen Ohren. Wir sahen sie bereits
am Siinderkapitell der Kathedrale von Chur, wo sie versuchten, mit den Hinden nach den Ohren
des Teufels zu greifen. Nach erfolgter Einwilligung in die Versuchung holt dann Satan die Seele
ebenfalls aus ihren Ohren. Hier in Tirol erscheinen drei Kopfe¢, als suchte der Teufel die Heilig,
ste Dreifaltigkeit nachzuiffen: er wollte ja sein wie Gott! Auch in der Chuter Kathedrale finden
wir im Chor — der Darstellung der Taufe gegeniiber — Satan durch drei Missgestalten symbolisiert.
Dort besitzt die Mittelfigur noch neben dem Tierkopf zwei Menschenkdpflein: jedenfalls eine
Nachiffung des dreieinigen Gottes! Denn beim ambrosianischen Taufritus musste sich der Tiufr
ling nach Norden wenden und ausspucken=7.

Links, auf Tafel 59, Abbildung 7, treffen wir wieder einen Fliigeldrachen. Weit ausschreitend
eilt er mit offenem Rachen seiner Beute entgegen. Die dimonische Distel fehlt weder am Boden
noch am Schwanz. Auch ist er, wie die iibrigen Drachen, durch Strickwerk gebannt. Rechts
zeigt sich die lockende Sirene, die ihr versucherisches Instrument spielt. Thr Unterleib endet in
einem Fisch (wie auch in Chur). Distelblitter erweisen ihre Herkunft, und die gewohnte Strick-
dekoration bannt sie.

Als letzte der Skulpturen (Tafel g9, Abb. 8) auf der Siidseite, nahe dem Kapellentor, findet
sich ein Geisterschiff?8. Es gibt sich als Hollenschiff zu erkennen durch sein michtig geblihtes
Segel und seine Bemannung. Der Steuermann fithrt ein michtiges Ruder nach den Einfiistes
rungen des Satanskopfes, der ihm ins Ohr spricht. Ein fliigelloser Drache, iiberdeckt mit Distel,
verzierungen und ausgestattet mit langen Ohren, hat im offenen Rachen giftige Frucht. Am Mast
ist zwar ein Kreuz angebracht, aber nur schlecht befestigt, als ob es nicht hingehére. Es soll tiu.
schen; darum geht der Teufel unter falscher Flagge. Am Herodeskapitell der Kathedrale von
Chur ist die Krone des Kénigs mit Kreuzen geschmiickt. Wihrend der Bildhauer von Chur
beim Anbringen dieser Kreuzdekoration gewohnheitsmissig nichts weiteres gedacht haben mag,
weiss derjenige vom Tiroler Schloss, dass es Betrug ist, dass es nicht hingehort. Darum der sichtbare
Liickenriss! Von solchen Geisterschiffen, die plétzlich irgendwo auf dem Meere auftauchen, aber

25 Wiebel, Geistige Botschaft, S. 14: «In den Psalmen ist das Bild von den Stricken und Schlingen so geliufig, dass
schon aus dieser Quelle, wenn nicht durch uralte Anschauungen, die Hiufigkeit dieses Ornamentes erklirbar ist.» In der
Vorliebe der Lombarden fiir Bandverschlingungen dussert sich Furcht vor der Welt des Bésen (J. Sauer, Symbolik des
Kirchengebiudes, 2. A., Freiburg i. Br. 1924, S. 347£.).

26 Lexikon fiir Theologie und Kirche, herausgegeben von M. Buchberger, Freiburg i. Br. 1930-1938, Bd. 10, Sp. 16:
«...in Miniaturen des 13./15. Jahthunderts. .. tritt der Teufel mit drei Gesichtern auf, das heisst als Fratze des Dreieinigen.»
In der Divina Commedia, Inferno X XXIIII, 38, sagt Dante: «...vidi tre facce alla sua testa. L’una dinanzi e quella era
vermiglia; I'altre eran due, che s’aggiugniéno a questa.»

27 Cabrol-Leclereq, Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, tome XV, 2, col. 1651/2: la sputation. Vgl.
auch Dom G. Morin: Le candidat (du baptéme) crachait vers ’occident, otr le diable était supposé se tenir. Ce rite existe
encore en Orient.

38 HDA, Bd. 3, Sp. s43—46: Geisterschiff.

148



blitzschnell verschwinden, wenn man sich in der Nihe glaubt, redet man iiberall an den Meeres-
kiisten. Verrufen sind vor allem Héllenschiffe, welche wie Seeriuber Menschen fiir die Holle er.
jagen. Die Totenschiffe sammeln die Ertrunkenen. In jener Zeit, wo die Kreuzfahrer ins Heilige
Land zogen und wo beim Kinderkreuzzug iiber 40000 Opfer im Meer und in der Sklaverei ver-
schwanden, mag das Erscheinen solcher Geisterschiffe gewiss der Phantasie zahlloser harrender
Miitter und Viter entsprochen haben. Das Meer, in welchem das grosste Kreuzzugsopfer un-
schuldiger Kinder?9 versank, wurde damals dem Schloss Tirol unheimlich nahe geriickt.

Den beschriebenen Kapitellen gegeniiber, auf der Siidseite des Saales, wo die Westseite des
Kimpfers dimonische Drachen aufweisen, bieten sich freundlichere Darstellungen auf den Ost-
fichen der Fenster der Vorhalle. Dort sehen wir Weinreben mit schweren Trauben. Dieses sind
Bilder des Segens, der in den Raum von Osten her — aus der Zone des Lichtes — den Menschen
zustrdmt (Tafel 60, Abb. 9).

Wir wiederholen hier, dass wir uns bemiihten, mit unsern Erklirungen jenen Deutungen zu
entsprechen, welche die Arbeiten von Richard Wiebel im anfangs zitierten Aufsatz enthalten.
Wir beniitzten auch die Ergebnisse der Volkskunde und lauschten den Sagen, Volksbriuchen,
Liedern und Predigten des Mittelalters. Nicht zuletzt beniitzten wir auch die Bibel zur Deutung,
war doch die HI. Schrift im Mittelalter nicht nur in den Klostern gehegt, sondern lebendiges Gut
des Volkes. Aber auch heidnischer Aberglaube spielte weit iiber das Mittelalter hinaus mit und
feierte in den Hexenprozessen des 16. und 17. Jahrhunderts grausige Orgien.

DAS PORTAL DER KAPELLE IM SCHLOSS TIROL
Tafel 61, Abbildung 10 und Textabbildung 11

Die Zentraldarstellung, welche uns den Sinn der Portalskulpturen ersffnet, liegt im Tympanon
des Kapellentores, wo die Kreuzabnahme des toten Christus in einem weissen Marmor einge-
meisselt ist (Tafel 60, Abb. 12). Hier beginnt der Hauptgedanke des ganzen Programmes, das an
diesem Tor durch Menschenfiguren, Tiergestalten und Pflanzendekor zur Abwicklung gelangt.
Es handelt sich um ein Bilderritsel, das aber einer andern Gedankenwelt entstammt als unsere
modernen Illustrationen. Wir wenden uns wieder zuriick zu jener Zeit, da die Predigten des
grossen Bernhard von Clairvaux ganz Europa mit heiligem Eroberungsrausch fiir jene Stitten ers
fillten, die Leben, Wunder, Tod und Auferstehung Christi erlebt hatten. Die ziindende Erobe.
rungsparole traf an erster Stelle die damaligen Burgen, wo die Fiirstengeschlechter mit ihren kampf-
bereiten Rittern hausten. Das Tor zur Kapelle im Schloss Tirol, das in Steinskulpturen berichtet
von der Erlosung des Menschen von Siinde, Tod, Gericht und Holle, redet im Stile der Romanik.

Das Kreuzesholz, an dem der Tote hingt, ist auffallend roh und breit gezimmert. Die Kreuzes-
arme verbreitern sich den Enden zu und sind queraufwitrts gerichtet. Es ist vielleicht deswegen so
gestaltet worden, um den engen Raum besser auszuniitzen; aber auch die Tradition des lango-
bardischen Kruzifixus von Monza oder der «crux vaticana»3® in Rom und andere Anhinge-
kreuze aus mittelalterlichen Grabinventaren mogen zu dieser Form mitgewirkt haben. Am ehesten
wird man indessen an die Andreaskreuze denken miissen, die von Dalmatien, Venedig und
Aquileja herauf bekannt sein musstenst. Beide Hinde sind angenagelt, wihrend die Fiisse —
scheinbar ohne Nigel — auf einer brettartigen Unterlage ruhen. Vom Haupt Christi fallen zwei
schone Haarstrihnen iiber seine Schultern herunter, und ein Vollbart ziert sein Kinn. Mit offenen
Augen blickt er gerade aus. Solche Darstellungen sind Zusserst selten, obwohl der Mensch nach

39 HDA, Bd. 4, Sp. 1338.
30 F. X.Kraus, Real-Encyclopidie der christlichen Altertiimer, Freiburg i. Br. 1886, Bd. 2, S. 240 und 243.
31 H. Detzel, Christliche Ikonographie, Freiburg i. Br. 1894, Bd. 1, S. 392-435. -

20 I49



seinem Verscheiden die Augen fast immer offen hat. Unter einer sehr grossen Zahl von Vortrags-
kreuzen, aus verschiedenen Jahrhunderten vom Mittelalter her, die wir im « Museo della ciudad
de Barcelona» geschen haben, fanden wir nur eine solche Kreuzdarstellung. Die offenen Augen
sind jedenfalls deswegen beibehalten worden, weil diese Christusdarstellung nicht so schr die
durchstandene Marter, als vielmehr den idealisierten Typus meint: statt des schimpflichen Todes
wollte man die Freiwilligkeit darstellen, mit der Christus die Passion erlitten, also den Sieg und
Triumph des Kreuzes. Ein breites Lendentuch verhiillt die Lenden und weist zuriick auf jene
Zeit, wo man den Gekreuzigten in langem Kleide darstellte. So kénnen wir ihn heute noch in
den frithen Volto-Santo/Bildern sehen. Das Fehlen der Nigel an den Fiissen deutet vielleicht
dahin, dass Christus seine Gefangennahme freiwillig zuliess.

Der Bericht der Bibel iiber die Kreuzesabnahme Christi lautet: «Joseph von Arimathea (der
ein Jiinger Jesu war, aber ein heimlicher aus Furcht vor den Juden) bat den Pilatus, dass er den
Leichnam Jesu abnehmen diirfe. Und Pilatus erlaubte es. Er kam also und nahm den Leichnam
Jesu ab. Es kam aber auch Nikodemus, welcher vormals bei Nacht zu Jesus gekommen war»32.
Im Bilde unseres Tympanons umfasst Joseph mit beiden Armen den Leib des Toten, wihrend
der helfende Nikodemus im Begriff steht, mit einer iibergrossen Zange den Nagel aus der rechten
Hand zu ziehen.

Aus den Arbeiten von Kraus, Hefele, Cabrol-Leclerc und Wiebel 33 wissen wir, dass die
ersten christlichen Jahrhunderte grosste Zuriickhaltung beachten mussten in der Darstellung von
Kreuz und Kreuzigungsszene. Das auf der Wand des Palatins in Rom eingekritzelte Spottkruzifix,
welches als Gekreuzigten einen Menschen mit Eselskopf zeigt, den Alexamenos anbetet, lisst uns
klar erkennen, warum in Darstellungen von den ersten Christen nur das Kreuz allein oder ein
Lamm verwendet wurde. Erst im §.Jahrhundert finden wir eine eigentliche Kreuzigungsgruppe
in S. Sabina zu Rom. In spiteren Zeiten sieht man auf der Kehrseite des Kreuzes oft ein Lamm
oder den Auferstandenen. So wurde das Argernis gemildert, von dem der hl. Paulus sprichtss.
Das ist der ideale Typus, der sich allmihlich herausgebildet hat und der Christus nicht als Mann
der Schmerzen und des schmachvollen Todes, nicht als «getretenen Wurm» (Isaias), sondern als
den Sieger iiber Tod und Hélle darstellt (Paulus). Auch unter den zahlreichen Vortragskreuzen
im erwihnten Museum zu Barcelona fand sich nur eine einzige Darstellung, die Christus nach
Art der Spitgotik und Barockzeit mit blutiiberstromtem Korper zeigt. Im Christusbild unserer
Kapelle des Schlosses Tirol haben wir einen Vertreter des idealen Typus.

Es sei hier noch bemerkt, dass die offenen Augen dieser Kreuzigungsgruppe auch damit be-
griindet werden konnen, dass auf der gleichen Darstellung Ereignisse aus verschiedenen Zeit-
punkten zusammengenommen wurden, also Szenen, die Christus noch als Lebender vom Kreuz
her sehen konnte, als auch solche, die sich erst nach seinem Tode ereigneten. So fanden wir auch
auf einem Gemilde aus dem 12.Jahrhundert in der Kathedrale von Gerona (Spanien) den Ge-
kreuzigten mit offenen Augen, obwohl der Lanzenstich des Longinus beweist, dass der Tod
bereits erfolgt ist. Aus dem durchbohrten Herzen und den Nigelwunden der Hinde stromt das
Blut in einen Kelch. Gleichzeitig reicht ein Soldat dem Diirstenden den Schwamm mit Essig,
wihrend andere Soldaten die Schiicher mit den Beinen ans Kreuz binden. Ein Engel holt die
Seele des einen, und der Teufel erhebt die Hollengabel, um den andern daran aufzuspiessen. Zwei
weitere Engel beriuchern vom Himmel her Christus. Sonne und Mond, in personifizierter Ge-
stalt, legen die Hand auf ihre von Mitleid bebenden Lippen. Am Kreuzesfuss liegt ins Leichen.
tuch gehiillt der tote Adam. An Stelle der gewohnten Dornenkrone erscheint die schénste Strahlen-
krone am Haupt des Herrn.

32 Johannes 19, 38.
33 Siche die in Anmerkung s zitierten Werke.
3¢ Paulus ad Galatas s, 11 und Cor. 2, 23.

150



22
21 8

?18K 18

13(14415 16{17(13

1 12

Abb. 11
KAPELLENPORTAL

1 Kentaur mit Pfeil und Bogen 13 Glatte 3/4-Saule

2 Siindenfall 14 Band mit Weinblatt und Wellensaum

3 Samson zerreisst den Lowen 15 Unten Schilfrohr, dariiber Flechtband

4 Teufel mit Gabel und Verdammter 16 Ranken mit Weinlaub

5 Zwei fressende Untiere mit Menschenkdpfen 17 Ranken mit Weinlaub und Zikzak-Saum

6 Hand Gottes 18 Kapitelle mit Akanthus- und Baldachinmotiven
7 Flechtband 19 Kreuzabnahme; links Nikodemus, rechts Joseph
8 Gefliigeltes Untier von Arimathea

9 Adler 20 Bogen mit Blitterhalbkreis
10 Lowe 21 Ubereinandergestellte und versetzte Bogen mit
11 Untier mit 3 Képfen, einen Menschen verschlingend Blittern

12 Hollendrache und Adler 22 Weinranken

An der Unterseite des Tympanons sind zwei gegenstindige, langgekleidete, birtige Figuren mit je einem
Buch zu sehen, wohl Evangelisten, Apostel oder Propheten

ISI



Diese Darstellung beweist, dass das Mittelalter weniger eine historische Kreuzigungsszene
schildern, als vielmehr ausfithrlichen Anschauungsunterricht iiber die Erlgsungstatsache erteilen
wollte. Die heilsgeschichtliche, mystische Seite dieser christlichen Wahrheiten spielte dabei
durch das ganze Mittelalter bis auf den heutigen Tag die entscheidende Rolle. Auch die
Legenden um den Abendmahlskelch, wie sie beispielsweise in der Gralssage sich zeigen, gingen
von hier aus.

Kehren wir zu unserem Tympanon am Kapelltor von Tirol zuriick. Hier ist der tote Christus
von dreifachem Halbkreis umrahmt. Die beiden geraden, abgestuften Halbbogen sind von ver-
schiedenen Akanthusblattmustern iiberdeckt, wihrend Weinrebenblitter und verschlungene Bin.
der den dusseren Rundstab zieren. Je nach Vorkommen und volkskundlichem Zusammenhang
haben diese Dekorationen verschiedenen Sinn. Das zeigt sich recht anschaulich in der Kathedrale
zu Chur, wo Szenen des Unheils mit unfruchtbaren Gewichsen umrankt sind. Die Dekoration
des Tympanons deutet auf Fruchtbarkeit und verspricht Segen, Heil und Leben. Gleichzeitig
sperrt sie ab gegen Einfliisse des Bosen.

Die Zentralskulptur des Tympanons ruht auf Kapitellen mit Akanthusblittern, die als griinende
Baumkronen gelten diirften. In den Ecken erscheinen zwei Viogel als Adler des Gerichtes zu den
folgenden Szenen. Zwei Lowen trennen den obeten Teil des Portalauf baues von den Darstellun.
gen auf der Torwandung. Der Lowe auf der Siidseite des Tores (Tafel 62, Abb. 13) steht hier als
Symbol der Unterwelt, des Todes und der Hélle. So tritt er auch im Offertorium der Totenmesse
auf («libera animas de ore leonis»). Unter dieser Figur finden wir die Hélle dargestellt im Bild
von Drachen.

Ungefihr die gleiche sinnbildliche Deutung erfahren die Lowen, die wir vor den Kathedralen
Italiens finden. Einst standen dort Friedhofe, die heute entfernt sind. Die frommen Besucher dieser
Totenicker sollten durch diese Lowen, die mit ihren Pranken Totenkdpfe oder Tierleiber um.
krallen, an das Memento des alles verzehrenden Todes erinnert werden. So standen auch die
Lowen, die wir heute beim Kreuzaltar der Kathedrale von Chur sehen, einst als Portalfiguren vor
dem Dom, wo sich jetzt noch die Griber befinden.

Auf der Nordseite des Tiroler Kapellenportals sehen wir einen andern Léwen, der, wihrend
er im Begriff steht, ein Tier (Schaf)) zu verschlingen, von Samson erfasst und erwiirgt wird (Tafel 63,
Abb. 14). Der Lowe als Sinnbild des alles Leben verschlingenden Todes wird selbst besiegt. So
hat Christus durch seine Auferstehung den Tod iiberwunden, nachdem er scheinbar von ihm
iiberwiltigt worden war. Samson ist daher Sinnbild fiir diese Auferstehung und den Sieg3s. Der
in beispielhafter Geduld ertragene Tod Chuisti ist fiir den Christen nicht das Letzte, sondern
Christi Sieg iiber den Tod in der Auferstehung.

Der Lowe tritt bisweilen auch als Zeichen der Auferstehung auf] so etwa in der Kathedrale von
Chur, wo er am Fusse des Kreuzes vorbeistreicht. Der Maler dieses Freskos aus dem 14. Jaht.
hundert kannte offenbar jene Volkssage, die berichtet: « Augustinus spricht, so diu lewin gepitt,
so slaven die lewel drei tag und der vater kumt, der schreit gar laut und von dem geschrei er-
schrikend sie und erwachend»36. Auch am Nordtor zum Palas sind zwei Lowen, und zwei
weitere finden sich am Kapellenportal. Ob mit diesen Lowen nicht jene anderen verwandt sind,
die nicht allzu weit vom Schloss Tirol in Bozen drunten37 trotz ihrer Steinnatur wihrend der
mitternichtlichen Weihnachtsmesse laut aufbriillen?

Der Marmorengel des Nordtores zum Palas verkiindet die A nkunft des Christkindes. Nach der

35 Das Buch der Richter berichtet 14, 6: «Der Geist des Herrn geriet iiber Samson, und er zerriss den Lowen, wie man
ein Bocklein in Stiicke reisst, und hatte doch nichts in der Hand.» Durch diese Heldentat der Uberwindung des Lowen,
des Symbols des Todes, ist er Sinnbild des Herrn geworden, welcher durch die Auferstehung den Tod besiegte.

36 HDA, Bd. 5, Sp. 1433.

37 Heil Tirol 242, Nr. §5.

152



Sage konnen die Tiere an Weihnachten reden. Sollten sie nicht auch an Ostern, dem Fest der
Auferstehung Christi, die Sprache haben? Die Verwebung von Aberglauben mit religiosen
Briuchen und Festen ist oft gar geheimnisvoll!

Das geschlossene Tor zur Schlosskapelle veranlasst uns zu einer weiteren Beobachtung, die sich
uns durch die besondere Dekoration der Tiirpfosten aufdringt. Diese verdankt ihren Utrsprung
sicher nicht blosser Zietlust. Vor allem sind die beiden inneren Tiirpfosten merkwiirdig. Links
sehen wir ein hochaufgeschossenes, mit allen Einzelheiten modelliertes Schilfrohr. Man beachte
seinen dicken Wurzelschopf und hernach die regelmissig abgewogenen Schaftknoten. Auf beiden
Seiten des Rohres liuft etwas wie ein Perlstab bis hinauf zu dessen Spitzenhohe; oder ist es das
Zeichen jenes Bisses, den Christus nach der Legende getan haben soll, als ihm der Schwamm mit
dem Schilfrohr gereicht wurdes® 2 Dariiber, am gleichen Tiirpfosten, scheinbar nur an der Stelle,
wo das Dimonische am meisten droht, hat der Steinmetz abermals das karolingische Netzorna.
ment angebracht. Jedenfalls scheinen hier fiir die Verwendung dieses Motives keine Griinde der
Asthetik vorgelegen zu haben, wie gleich erkenntlich wird. Vielmehr sollten Schilfrohr und Netz
ornament etwas Ausserordentliches andeuten. Ob nicht eine Sage aus dem nahen Friaul den
Steinmetz bei dieser Arbeit lenkte, die erzihlt, dass aus dem Wocheinersee alle hundert Jahre ein-
mal innert zwei Stunden ein Schilfrohr aufspriesse, das die Kraft besitze, alle Krankheiten zu
heilen. Diese Kraft sei dem Schilfrohr darum zuteil worden, weil es einst beniitzt worden sei, um
dem diirstenden Heiland den Schwamm darzureichen. Der Durst des Heilandes aber sei so bren.
nend gewesen, dass er sogar in die Blitter des Schilfes gebissen hitte, um den Brand zu léschen.
Die merkwiirdigen Einschnitte, welche an den Blittern beobachtet werden kénnen, sollen von
diesem Biss herriihren.

Das gleiche karolingische Netzstiick, das wir eben iiber dem Schilfrohr beachtet haben, findet
sich auch hoch oben am Scheitel der Portalskulpturen neben der Hand Gottes. Am Nordportal
des Palas sicht man ein dhnliches Netz, und am Kimpfer, wo der dreiképfige Satan gebannt liegt,
erscheint dieses Motiv abermals. Das zwingt uns, anzunehmen, dieses Netz bewihre sich in be-
sonderer Weise zur Abwehr des Dimonischen. Aus der Volkskunde erfahren wir, dass die
dimonischen Geister durch jede Mauer ihr Gift zu spritzen vermégen, niemals aber durch ein
Netz39.

Am gegeniiberstehenden siidlichen Tiirpfosten, gleich anschliessend an die Tiire, deutet die
Weinrebenschlinge mit schwerhingenden Trauben auf den Segen, den die Kirche und vor allem
deren Altar verspricht. Die iibtigen, an det beidseitigen Gewandung angebrachten Dekorationen
betonen den gleichen Gedanken. Die nackten Rundsiulen, die auf beiden Seiten das Tor ab-
schliessen, wollen offenbar das Reich der Siinde vom Kircheneingang abhalten. Dass die ge-
nannten Wandungsdekorationen die Heiligkeit der Kirche hiiten wollen, ist erwiesen durch
manche Kirche Italiens. So finden sich am Tor des Domes zu Piacenza zwei Figuren mit der
Anschrift «avaritia» und «usura» (Habsucht und Wucher). Beide sind als Siinder aus der Kirche
ausgeschlossen. Die gleiche Kirche gibt auch die Erklirung zum Netzornament durch die Dar.
stellung der Versuchung Christi durch den Teufel. Nach dem ersten Versuch lisst der Teufel den
Stein hinter sich zu Boden fallen. Beim zweiten missratenen Versuch macht der Versucher eine
ckelhafte Satansgrimasse. Bei Jesu Worten «Weiche von mir» sackt er enttiuscht zusammen.
Christus schiittelt den Versucher von sich ab, indem er sogar den Mantelzipfel zuriickzieht. Aber
auch im Symbol zeigt der Bildhauer, dass der Teufel Christus nichts anhaben kann, indem et
neben dem Herrn auf zwei Siulen das Netzornament angebracht hat. Keine einzige der iibrigen

33 HDA, Bd. 7, Sp. 1075.

3 HDA, Bd. 2, Sp. 386: Der giftige Atem des Drachens kann durch sieben Kirchenmauern blasen. Seine giftige Zunge
kann alles verwiisten. Es entstehen ausgebrannte Rasenflichen an ganzen Landstrichen. Will man nicht mitverbrannt wer.
den, muss man sich zu Boden werfen.

I3



Siulen, welche andere Personen einrahmen, besitzt eine solche Zierse. Entweder sind sie ohne
Dekotation, oder dann zeigen sie neutralen Schmuck. Wir finden diese Flechtornamentik auch in
Ravenna und vor allem in der Kathedrale von Chur. Auch da schiitzen sie die Kirche und vor
allem den heiligsten Ort derselben, den Altar. Wir haben bereits im zweiten Teil unserer Arbeit
gezeigt, wie nicht bloss Netze, sondern auch Stricke, Schniire und Knoten einen ihnlich ab-
wehrenden und schiitzenden Sinn haben.

Auf der Nordseite der Portalwandung, an dem durch Dekoration abgeschirmten Mittelteil des
Toreinganges, findet sich die Darstellung des Siindenfalles (Tafel 63, Abb. 14). Die Stamm.
eltern stehen ausserhalb des geschiitzten Raumes des Kirchenportals, in jener Sphire also, wo das
Bose, Siinde und Versuchung, Eingang finden. Links sehen wir den verbotenen Paradiesesbaum,
an dem die Satansschlange hingt. Wihrend die Fiisse der Stammeltern sich vom Baum entfernen,
aber noch nicht ganz abgewendet haben, starren deren Gesichter geradeaus, weil sie eben die
Strafsentenz hdren miissen, die der Kentaur mit gespanntem Bogen symbolisiert. Auf dem Hinter-
grund gewahrt man hart bei den Képfen von Adam und Eva je ein Distelblatt: «Von nun an soll
die Erde Dornen und Disteln tragen»4r. In spitern Bildern entdeckt ein aufmerksames Auge
immer wieder diese Gewichse ohne Frucht und Segen.

Von der Betrachtung der Schrecken «in profundo lacu» und aus dem «ore leonis» blicken wir
empor zum Scheitelstein des Portals, wo eine hocherhobene Hand hineinragt in den Raum des
diesseitigen Weltgeschehens. Diese Hand scheint zum ganzen Bildprogramm das Schlusswort, die
letzte Sentenz zu sprechen. Am Portal von Arles empfingt eine solche Hand — allerdings nach
unten zum Gebenden hingewendet — das Opferlamm Abels. Auch in den Mosaiken von Ra-
venna sahen wir eine dhnlich gerichtete Hand. Die Richtung, in welcher die Hand zeigt, ist hier
besonders zu beachten. Beim Opfer des gerechten Abels verstehen wir die nehmende Geste der
Hand gleich. Aber was will die hier erhobene Hand inmitten des Wirrwarrs auf der Aussenseite
des Portals sagen, hier im dussern Raum des Diesseits mit seinen Schrecken? Sie ist nach oben wie
zum Schwur erhoben. Das will heissen, dass Gott gerecht iiber das Tun seiner Geschdpfe ent.
scheiden wird und deutet hin auf das Weltgericht Gottes, von dem der Apostel Matthius sagt:
«Parebit signum Filii hominis», das Zeichen des Menschensohnes wird am Himmel erscheinens2.
Dass wir die Sprache dieses Handgestus richtig verstanden haben, beweist uns die Portalfassade
an der Kathedrale von Piacenza, welche von 1122-1233 errichtet wurde. Diese lange Bauzeit er-
klirt sich aus den Missgriffen der Fiihrer in den damaligen Kreuzziigen. Die daraus entstehenden
Katastrophen hemmten die Bautitigkeit der gewaltig wirkenden lombardischen Bauschulen, eine
Titigkeit, die gewiss in und iiber die Alpen hinweg reichte. So hat auch die Churer Kathedrale
eine hundertjihrige Bauzeit in Anspruch genommen und wurde etwa gleichzeitig begonnen. An
der Kathedrale von Piacenza nun findet sich als alles iiberragender Abschluss der vielen Skulp-
turen ein gewaltiger Himmelsbogen, in dessen Mittelpunkt eine Hand nach oben zeigt, wie im
Schloss Tirol. Man redete also hier wie dort die gleiche Sprache. In Piacenza vervollstindigte man
diese sinnvolle Schwurhand durch Hinzufiigen der Bilder jener Krifte des Himmels, die am Ende
der Welt erschiittert und vom Himmel fallen werden. Auf dem halbkreisférmigen Riesenstreifen
sind Sonne und Mond dargestellt mit allen sphirischen Himmelszeichen wie die zwélf Symbole

40 Die Skulpturen der Westfassade des Domes von Piacenza standen bei Inangriffnahme dieser Arbeit in Photographien
und spiter in Wirklichkeit vor uns. Wir staunten bei unseren verschiedenen Wanderungen nach allen Richtungen der
Windrose, wie die Bauideen des Mittelalters gleich einem Faden in dhnlicher Art gesponnen wurden. Und dann spannte
sich von Siiden nach Norden und von Norden nach Siiden der Zettel, der Einschlag Aog von Osten nach Westen und
von Westen nach Osten. So bildete sich das wunderbare Tuch der europiischen Kultur.

41 Wiebel, Geistige Botschaft, S. 14: Spitziges unkrautartiges Dekorationswerk deutet auf Tod, Holle, Béses, Unsegen.
Solche Giftblittchen sind am Nordportal in der obersten Scheiteldarstellung und an verschiedenen Drachenszenen des
Palas wie hingestreut.

42 Math. 24, 30.

154



des Tierkreises und die neun iibrigen Kalenderzeichen, jedes mit seinem Namen versehen. Der
Sinn dieser Zeichen wird noch klarer durch die A nwesenheit zweier Posaunenengel. Bei Matthius
lautet die Beschreibung: «Die Sterne werden vom Himmel fallen und die Himmelskrifte er.
schiittert werden. Dann wird das Zeichen des Menschensohnes (die Hand) erscheinen... Er wird
seine Engel mit lautem Posaunenschall aussenden, und sie werden seine Auserwihlten von den
vier Winden her sammeln, von einem Ende des Himmels bis zum andern.» 34

Am Portal der Kapelle im Schloss Tirol ist der erschreckendste Moment des Urtteils iiber die
Ungerechten dadurch angedeutet, dass ein Teufel mit einem Verdammten an seiner Gabel in die
Tiefe fihrt. Dort wartet der Hoéllenkessel seiner. Wir entdecken ihn auf der Nordseite innerhalb
der Tiire eingehauen (Tafel 64, Abb. 15). Es hingen dort an der Kette auch zwei Schopflsffel
fiir das satanische Mahl. Der Bibeltext zu diesem unheimlichen Geschehen stammt vom Propheten
Ezechiel: «Also spricht der Herr: Ich will mein Netz ausspannen durch die Versammlung vieler
Volker und sie herauszichen an meinem Garn; und ich werde alle Végel des Himmels auf dich
hetzen und die Tiere des ganzen Landes satt werden lassen» 4.

Unterhalb der richtenden Schwurhand Gottes dringen sich zu beiden Seiten wilde Raubtiere
empor. Es zeigt sich auch ein lechzendes Tier, dessen Zunge thm zum Rachen heraushingt. An
diesem vorbeizustossen sucht ein zweites, ihm dhnliches Untier. Eigenartige Viégel, die schwer zu
bestimmen sind, stiirzen als Boten des Weltgerichtes auf ihre Beute, wohl nach den Worten des
Evangeliums: «Wo ein Aas (das Bose) ist, da sammeln sich die Adler»4s. In der Kathedrale von
Chur wird der Schluss aller Weltgeschehnisse durch zwei Adler angedeutet, zwischen denen
blitzende Sterne herunterfallen.

Die Kapelle, welche wir nun betreten haben, soll ungefihr um 1253 erbaut worden sein, wih-
rend der hl. Pankratius in einem Dokument von 1307 als Patron bezeichnet wird.

Beim Eintritt ins kleine Gotteshaus sicht man eine in Stein gemeisselte Sirene oder Wasser-
nymphe (Tafel 64, Abb. 16). Im Chor der Kathedrale zu Chur haben wir ebenfalls ein solches
Fabelwesen, das als Sinnbild der Taufe bezeichnet wird. An einem andern Kapitell der gleichen
Kathedrale tritt diese Nymphe als Versucherin zur Siinde auf. Was soll also diese Wassernixe im
Schloss Tirol bedeuten? Sicherlich will sie keine Versucherin sein, denn durch ein deutliches
Kreuz ist sie als christliches Symbol gekennzeichnet. Es will uns sogar scheinen, dass das Kopf-
chen eines Kindes aus einem Wellenkreis dieser Darstellung herausschaut. Es konnte darum sein,
dass an dieser Stelle — nahe bei der Kapelltiire — den neugeborenen Schlosskindern die hl. Taufe
gespendet wurde. Die Schlossherren besassen ja in frithen Zeiten besondere Pfarrechte fiir ihre
Kapellen. Zu Riffian in der Pfarrkirche (Passeiertal) findet sich ein dusserst interessanter Taufstein,
der seinem Aussehen nach das Alter der SchloBskulpturen und auch deren Charakter hat.
Kénnte er nicht aus dem Schloss Tirol nach Riffian gewandert sein? Etwas Derartiges wird ja
auch, wie ich gehért habe, in der Umgebung des Dorfes gemunkelt. Vorliufig wartet der Taufs
stein mit seinen Figuren, Wellen und Strickornamenten noch der Deutung.

Durch das Schiff der kleinen Kapelle im Schloss Tirol schreitet man hinan zum erhshten
Altarraum, der mit einem Chorbogen aus Marmor iiberspannt ist. An der Vorderfliche dieses
Halbkreises ist ein Lamm mit einem Kreuz eingemeisselt (Tafel 64, Abb. 17). Das ist das uralte
Symbol fiir den Kreuzestod Christi, durch welches in den ersten christlichen Jahrhunderten der
tote Christus auf den Kreuzesdarstellungen meistens vergegenwirtigt wurde. Auf dem gleichen
Marmorbogen finden sich die bekannten Sinnbilder der vier Evangelisten, deren Biicher uns das
geheimnisvolle Geschehen der Menschheitserlésung durch Tod, Auferstehung Christi und durch
das neutestamentliche Altaropfer offenbaren.

4 Math. 24, 31.

4 Ezechiel 32, 4/5.

45 Math. 24, 28.
46 Wiebel, Domplastik, S. 15.

e



Der Altarraum der Schlosskapelle wird durch ein romanisches Fenster in der Mitte der A pside
abgeschlossen. An der Bogenlaibung sieht man in Marmor gehauen zwei hertliche Pfauen, die aus
einem Kelch, wohl dem Gralskelch, trinken (Tafels4, Abb. 18). Nach den Ergebnissen der
Volkskunde sind dies Sinnbilder der Unsterblichkeit. Es handelt sich wohl um jene Unsterblich-
keit, die Christus allen versprach, die von seinem Brote essen wiirden47. Im genannten Fenster,
das nach Gerolas® die ilteste Glasmalerei des Alto Adige sein soll, ist eine Madonna dargestellt.
Sie diirfte aus der Mitte des Trecento stammen und wird die «Alma Mater» genannt. Durch diese
Darstellung fillt die Morgensonne auf den Altar der untern Kapelle. Auch in Disentis49 (Grau.
biinden) fillt die Morgensonne auf den Altar. Am Feste der Klosterpatrone, Placidus und Sigis
bert (am 11.]Juli), verweilen die Sonnenstrahlen wihrend 70 Minuten auf dem Grabaltar, welcher
deren Reliquien enthilt. So umhiillt die Sonne vom Osten her auch im Schloss Tirol den Kapell,
altar bis auf den heutigen Tag mit lebenspendendem, strahlendem Licht, wihrend die ganze ehe-
malige Schlossherrlichkeit wohl auf Nimmerwiedersehen entschwunden ist.

47 HDA, Bd. 6, Sp. 1568.

48 G. Gerola, Castel Tiralli, S. 33.
49 P, Iso Miiller, Disentiser Klostergeschichte, Einsiedeln 1942, S. 21 und 41.

156



Tafel 57

Schloss Tirol, Palasportal (Aus dem Bildarchiv der Osterreich, Nationalbibliothek)

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



Tafel 58

4 5

3 Schloss Tirol, Rittersaal (Photo Neubacher, vorm. B. Reiffenstein, Wien)
4 Schloss Tirol, Fenster des Rittersaales (Aus dem Bildarchiv der Osterreich. Nationalbibliothek)
5 Schloss Tirol, Fenster des Rittersaales (Aus dem Bildarchiv der Osterreich. Nationalbibliothek)

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



Tafel 59

8

6 Schloss Tirol, Fenster des Rittersaales (Photo Sopr. all’Arte Med. e Mod., Trento)
7 Schloss Tirol, Fenster des Rittersaales (Photo Neubacher, vorm. B. Reiffenstein, Wien)
8 Schloss Tirol, Fenster des Rittersaales

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



Tafel 6o

12

9 Schloss Tirol, Fenster der Vorhalle (Aus dem Bildarchiv der Osterreich. Nationalbibliothek)
72 Schloss Tirol, Tympanon des Kapellenportals

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



Tafel 61

10

Schloss Tirol, Kapellenportal (Aus dem Bildarchiv der Osterreich. Nationalbibliothek)

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



Tafel 62

13

Ibibliothek)

Nationa

ich.

sterre

5

(Aus dem Bildarchiv der

Stidliche Seite des Kapellenportals

ss Tirol,

Schlo

EN IM SCHLOSS TIROL

KULPTUR

DIE S



14

Schloss Tirol, Nordliche Seite des Kapellenportals (Photo Neubacher, vorm. B. Reiffenstein, Wien)
DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL




Tafel 64

e

d‘,'

17

15 Schloss Tirol, Kapellenportal, Hollenkessel — 76 Schloss Tirol, Kapellenportal, Sirene — 77 Schloss Tirol, Kapelle,
Chorbogen — 78 Schloss Tirol, Kapelle, Fenster rechts in der Apsis (Phot. Sopr. all’Arte Med. e Mod., Trento)

DIE SKULPTUREN IM SCHLOSS TIROL



	Die Skulpturen im Schloss Tirol ikonographisch und volkskundlich gedeutet
	Anhang

