Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 3

Artikel: Liturgische Marginalien zum St.-Galler Klosterplan
Autor: Poeschel, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liturgische Marginalien zum St.-Galler Klosterplan

Von ERWIN POESCHEL

(TAFELN s5/56)

In der hoch angeschwollenen Literatur iiber den St.-Galler Klosterplan sind, soviel ich sche,
noch nie Zweifel daran laut geworden, dass — wie die herrschende Meinung will — fiir die beiden
Apsiden Altire vorgesehen waren, von denen der eine, gegen Westen, dem hl. Petrus und der
andere, gegen Osten, St. Paul geweiht werden sollte. Es wurde dabei nicht beachtet, dass der
Plan dies nicht eindeutig aussagt. Zu seiten eines Quadrates stehen vielmehr nur Hexameter, in
denen von einem Altar nicht die Rede ist. In der westlichen Exedra lesen wir: «Hic petrus
ecl(esi)ae pastor sortitur honore(m)» —« Hier empfingt Petrus der Kirche Hirt Verechrung» und in
der Ostapsis: « Hic paulj dignos magni celebramus honores» — « Hier feiern wir die des grossen
Paulus wiirdigen Verehrungen.» Das ist nur eine liturgische Mitteillung dariiber, was an dieser
Stelle geschieht, wihrend im iibrigen simtliche Altire der Kirche mit dem Wort «altare» als solche
bezeichnet sind. Noch mehr: alle, mit Ausnahme des Hochaltares, werden noch durch Kreuze
besonders charakterisiert. Sie sind als symbolische Zeichen zu betrachten — noch in heutigen Grund-
rissen werden sie ja in diesem Sinne beniitzt —, wihrend ein tatsichlich aufgerichtetes Kruzifix beim
Kreuzaltar gemeintist, was graphisch dadurch ausgedriickt wird, dass hier allein das Kreuz kérper.
haft mit Doppellinien zur Darstellung kommt. Ausserdem sind bei allen Nebenaltiren deutlich die
Schranken angegeben. Sie liegen an derWestseite, woran wir erkennen, dass hier mit dem Blick zum
Chor zelebriert wurde. Ob dies auch am Hochaltar der Fall war, hingt von der Beantwortung
einer Frage ab, die hier nicht erértert werden soll, nimlich der Interpretation der Angaben iiber
den Sarkophag. Nur wenn man annimmt, dass dieser ganz unter dem Chorniveau lag, kénnte
der Priester der Gemeinde zugewandt gestanden haben. Das Fehlen eines Kreuzzeichens beim
Hochaltar ist lediglich darin begriindet, dass die Beschriftung des Sarkophages keinen Platz mehr
liess. Auch Schranken sind hier nicht angegeben, es umzieht vielmehr ein geschlossenes dusseres
Quadrat das innere Viereck. Damit kann eine Stufe gemeint sein, vielleicht auch die Basis eines
Altarziboriums. Fiir unsere Untersuchung ist dies ohne Belang, da ja der Altar durch die In
schrift «altare sanctae mariae et sancti gallj» genau definiert ist. Ein einziger Altar des ganzen Planes
ist weder durch ein Kreuz noch durch eine Inschrift gekennzeichnet, nimlich jener in der Ost
apsis der Doppelkapelle ostlich der Kirche. Dieser Ausfall ist jedoch nur scheinbar, denn da beide
Kapellenteile sich im Sinne eines Spiegelbildes entsprechen, so gelten die Bezeichnungen in dem
einen, dem westlichen Teil auch fiir den anderen. Es blieben daher bei ihm auch die Angaben
«gradus» und « formulae» weg. Analoge Fille sind gegeben bei dem Dormitorium im Ostfiigel
und dem grossen Kornspeicher am Siidrand der Anlage.

Wir sehen uns also vor die Tatsache gestellt, dass es der Plan nicht eindeutig verlangt, die
Quadrate in den Apsiden als Altire zu deuten. Wir erfahren durch die Inschriften lediglich,
dass sich in den beiden Exedren besondere, den A postelfiirsten dargebrachte Devotionshandlungen
abspielten. Dass es nun tatsichlich in der fraglichen Zeit eine eigene Peter-Paul.Zeremonie gegeben

13§



hat, beweist eine Stelle in dem liebedienerischen Carmen des von Ludwig dem Frommen ver-
bannten Ermoldus Nigellust, das um 826, also genau in der Entstehungszeit unseres Planes,
niedergeschrieben wurde:

Theutramnus, der Wichter des Domes zu Strassburg, hatte — so berichtet der Exulant — in
einer Nacht, die er im Gebet vor dem Altar der Maria verbracht, eine Vision: Unter gewaltigem
Brausen offnete sich die Decke des Domes, und herab schwebten, «ganz iibergossen von Licht,
in weisse Gewinder gekleidet», drei Minner, in der Mitte der Alteste, gestiitzt auf seine Gefihrten.
Nachdem ihr Fuss den Boden beriihrt, gehen sie singend zum Altar der Jungfrau, um dann
«nach menschlichem Brauch» zu den anderen « Hohepunkten» weiterzuwandeln, zur Rechten in
«das Haus des Paulus» («Dextera pars aedis Pauli nam munere gaudet»), zur Linken in das des
hl. Petrus («Fulcitur laeva nomine quippe Petri») — «Hier der treffliche Lehrer und driiben der
Pfsrtner des Himmels.» Fiir unsere Untersuchung ist nun wichtig, dass Ermoldus sagt, die drei
weissen Erscheinungen seien ihres Weges «more hominis» «nach menschlichem Gebrauchy,
gewandelt und hitten ihre Gebete «ordine» abgestattet. Damit ist ausgedriickt, dass damals ein
«Ordo» fiir diese Peter-Paul-Prozession bestand. Als liturgische Anweisungen nach Art der
«Rubriken» wird man also die Inschriften in den Exedren des Planes verstehen diirfen.

Auch Ermoldus nennt zwar den Marienaltar (« mox virginis aram religione petunt»), sagt aber
nicht ausdriicklich, dass in den «aedes» S.Pauli und Petri Altire gestanden hitten. Vielmehr
erzihlt er nur, die drei Minner scien nach dem Besuch des Marienaltares zu den anderen «cul-
mina» gegangen. Muratori iibersetzt dieses Wort — offenbar veranlasst durch das « caetera» — mit
«Altire»?, und dabei ist es bis heute geblieben. Auch Du Cange gibt diese Deutung, doch kennt
er keinen anderen Beleg dafiir als die Interpretation der Stelle bei Ermoldus durch Muratori. Es ist
jedoch nicht gestattet, « culmen» in diesem Falle ohne weiteres mit «ara» gleichzusetzen. Das diirfte
nur dann geschehen, wenn die Stationen bei den Prozessionen — und um das Abbild einer solchen
handelt es sich, wie schon angedeutet, bei dem Gang der drei verklirten Minner — nur an Altiren
gehalten worden wiren. Das war jedoch keineswegs der Fall. So setzten die Gottesdienstordnungen
des Abtes Angilbert von Centula (reg. 790-814), wie nur beispielsweise gesagt sei, Stationen
auch an Bildwerken (Geburt Christi, Kreuzigung, Auferstehung, Himmelfahrt) fest3. Das in der
Inschrift der Ostapsis gebrauchte Wort « celebramus» muss daher nicht notwendigerweise auf die
Abbhaltung einer Messe bezogen werden, denn es wird im Mittelalter ganz allgemein fiir religisse
Feierlichkeiten gebraucht¢, So hat man «culmina» wohl mit «Hohepunkte» zu iibersetzen.

Die Frage, wie wir uns nun aber die quadratischen Zeichen in den beiden A psiden zu deuten
haben, ist nicht eindeutig zu entscheiden. Am nichsten diirfte die Annahme liegen, dass Pulte
gemeint sind, wie sie, allerdings kleiner, zu seiten der Chorstufen zu finden sind, wo sie der Ver-
lesung des nichtlichen Chorgebetes dienen sollten. Es konnten aber auch Reliquiaraufbauten zu
denken sein, wie ein solcher in Centula im erhdhten Chor vor dem Richarienaltar stands. Fiir
die letztere Annahme spricht, dass nach Ermoldus in der «aedis S. Pauli» in Strassburg Reliquien
aufgestellt warens.

Die Prozession, die Ermoldus schildert, lisst sich so gut in die Innendisposition der St.-Galler
Plankirche einordnen, dass M. Walter7, dem das Verdienst gebiihrt, dem liturgischen Gehalt

t Lateinische Originalfassung in M. G. poet. lat. aevi Carolini (E. Duemmler), Tom. II, 1884, S.77. — Deutsche
Ubersetzung von Th. G. Pfund, in «Die Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeity, IX. Jahrhundert, Bd. 3, S. 89. Die
im folgenden deutsch zitierten Stellen sind der Ubersetzung Pfunds entnommen.

* M. G, a.a.0,, S. 77.

3 W. Effmann, Centula, Miinster 1912, S. 118ff.

4 Jos. Braun, Liturgisches Handlexikon, 1924, S. 62.

5 W. Effmann, a.a.0., S. s1. .

6 M. Walter, a.a.O. (siche folgende Anmetkung), S. s70, und M. G., 2.2.0., Vers 70s.

7 M. Walter, Les Cathédrales Carolingienne et Romane de Strasbourg. Congtés pour 'avancement des sciences 1920,
S. s08ft.

136



dieser Stelle erstmals Beachtung geschenkt zu haben, nicht anstand, zur Verdeutlichung seiner
Ausfithrungen den Weg der drei Minner in den St.-Galler Plan einzuzeichnen8. Dabei vertritt
er die These, dass unter rechts und links bei Ermoldus nicht Nord und Siid, sondern — unter Drehung
des Planes — Ost und West zu verstehen sei, was die Analogie zwischen Strassburg und St. Gallen
noch verdichten wiirde, weil dann auch dort eine DoppelchorsAnlage anzunehmen wires.

Wie dem auch sei und wie man sich auch dazu stellen mége, ob die besprochenen Zeichen in
den Exedren auf Altire hinweisen oder nicht, es bleibt, von der liturgischen Seite her gesehen,
eindrucksvoll, welch pridominierende Stellung der Verehrung der Apostelfiirsten in der Ent.
stchungszeit des St..Galler Planes offenbar zukam. Die beiden Apsiden, wie geschaffen als
Monumente fiir die Lokalpatrone Gallus und Otmar zu dienen, sie werden nicht diesen, sondern
Petrus und Paulus gewidmet.

Dass dieser Aufschwung des Peter-und.Paul-Kultus zugleich als ein Bekenntnis zu Rom
verstanden wurde, dafiir redet eine andere Stelle bei Ermoldus eine deutliche Sprache. Mit iiber.
legter Regie lisst der Dichter zuerst ungesagt, wer der verehrungswiirdige Alte zwischen seinen
beiden Begleitern ist. Erst spiter™ nimmt er den Schleier der Anonymitit von ihm. «Aber ich
denke, das war ein Prophet und mit Ehren geweihter Bischof, zum Himmel entriickt jetzo vom
englischen Chor. Wunderbar traf dies ein; denn es litt Bonifaz, der Erhabne grad in der Stunde
den Tod, da ihn der Heil’ge (Theutramnus) erblickt.» Den Apostelfiirsten Verehrung darzu.
bringen, wird also jener Glaubensbote evoziert, der die engste Bindung der frinkischen Kirche an
den Oberhirten auf dem Stuhl Petri herbeigefiihrt hat.

Als auffallend darf man auch bezeichnen, dass die liturgisch bevorzugte Stelle, die Ostapsis,
hinter dem Hochaltar St. Paulus zugewiesen ist, wihrend sich St. Peter mit der Westapsis be-
gniigen muss. Es scheint, dass auch diese Disposition die geistige Verbundenheit mit Rom be-
tonen sollte, da ja bekanntlich die dortige Peterskirche mit dem A postelgrab nach Westen gerichtet
ist, die Basilika S. Paolo «fuori le mura» jedoch gegen Osten. Die an den Apostelfeiern teil,
habenden Gliubigen nahmen also in St. Gallen die gleiche Gebetsrichtung ein wie in Rom.

In diesem Zusammenhang sei nun noch der These gedacht, mit der Braun die Doppelchérig-
keit der St.-Galler Plankirche zu erkliren sucht, da sie in der kunsthistorischen Literatur bereits
Fuss gefasst hat, obwohl sie weder in der Uberlieferung noch im Baubestand eine Stiitze findetrr.
«Um die Anlage richtig zu verstehen», so sagt Braun, «muss man beachten, dass es im Kloster
St. Gallen zur Zeit des geplanten Neubaues zwei Kirchen gab. Die eine, in der der Leib des
hl. Gallus ruhte, war fiir das Volk bestimmt und dem hl. Paulus geweiht, die andere diente aus.
schliesslich dem Gottesdienst der Klosterinsassen und hatte den hl. Petrus als Patron. In dem
Neubau sollten nun beide Kirchen vereinigt werden.» Dies habe, so meint Braun, zur Planung
eines doppelchérigen Miinsters gefithrt. Um nun zuerst von der angeblichen St.-Pauls-Kirche in
St. Gallen zu reden, ist zu sagen, dass Brauns These lediglich auf einer Behauptung Ferdinand
Kellers*? beruht, der ohne weitere Begriindung sagt, die von Otmar errichtete Kirche sei dem
Apostel Paulus geweiht gewesen. Eine Quelle dafiir gibt es nicht®3. In der gesamten historischen
Uberlieferung St. Gallens erscheint niemals eine St.-Pauls-Kapelle, ja es kommt bis herauf in die
neueste Zeit kein eigener St.-Pauls-Altar noch sonst irgendeine Reminiszenz an eine friihere
Einzelverehrung St. Pauls vor.

8 Wobsei er allerdings an der herrschenden Ansicht festhilt, dass in den Apsiden Altire standen.

9 Prof. Dr. H. Reinhardt, dem ich den Hinweis auf die Studie Walters verdanke, wird in seinem Buch iiber die Kathe-
drale von Reims diese These Walters noch durch weitere Beispiele unterbauen.

10 Vers 731ff. — Pfund, S. go.

11 Jos. Braun, Der christliche Altar, Bd. I, Miinchen 1924, S. 389. Die These wurde iibernommen von J. Gantner,
Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. I (1936), S. 42, und E. Gall, Reallexikon fiir Kunstgeschichte, Bd. III (1954), Sp. 495-

12 Ferd. Keller, Bauriss des Klosters St. Gallen vom Jahre 820, Ziirich 1844, S. 8.

13 Der Haupttitel des ersten Oratoriums war vielmehr St. Maria. Vgl. unten, Anm. 17.

137



Es trifft aber auch nicht zu, dass die St.-Peters-Kapelle in der doppelchérigen Anlage aufgehen
sollte, denn als man an die Errichtung der Gozbertbasilika schritt, wurden die Gebeine des
hl. Otmar, die neben dem Altar St. Johannis des T#ufers geruht, in die Peterskirche iibertragens.
Es ist dies die gleiche Kapelle, die noch lange weiterbestand und erst am 2. Juli 1666 abgebrochen
wurdes. Dariiber, wie sie aussah und wo sie stand, gibt uns ein bis jetzt nicht beachteter gezeich-
neter Planprospekt Auskunft’6. Sie erhob sich 8stlich des Miinsters und bestand aus zwei in
gleicher Achsenrichtung aneinanderstossenden Teilen, die wohl aus verschiedenen Zeiten stamm.
ten; auf dem Giebel des ostlichen Traktes sass ein offenes, gekuppeltes Glockenjoch, auf dem
westlichen, anscheinend gleichbreiten, ein Dachreiter (Tafel §6). Es kann also nicht davon die
Rede sein, dass die beiden Chére der Plankirche auf lokale Gegebenheiten zuriickzufiihren sind,
vielmehr diirfen sie einzig und allein als Monumente der Peter.Pauls-Verehrung betrachtet werden
und haben als solche fiir die immer noch nicht véllig geklirte Frithgeschichte der Doppelchor-
anlagen eine iiber den értlichen Bereich hinausgreifende Bedeutung.

Mit dem aus dem Carmen des Ermoldus zu erschliessenden Peter.Pauls.Offizium kénnte es
auch zusammenhingen, dass der Planverfasser ausser dem grossen «chorus psallentium» in der
Vierung noch einen kleineren Chorus im Westen vorsah. Von hier aus konnten die Monche an
den Lektionen in der Petrus-Apsis teilnehmen.

Zum Programm der Altartitel sei noch ein kurzes Wort gestattet. Es ist paarweise in hierar.
chischer Gliederung aufgebaut und wird gefiihrt von Maria, der Hauptherrin des Hochaltars, der
als zweiter Patron St. Gallus beigegeben ist. Man darf daraus schliessen, dass das erste St.-Galler
Oratorium der Muttergottes geweiht war. Dafiir spricht auch, dass Gallus — nach Walahfrid — in
seinem Gebet beim Dornbusch den Herrn anflehte, er moge an diesem Ort zur Ehre der heiligen
Gottesgebirerin und der heiligen Mirtyrer und Bekenner eine fiir den Gottesdienst geeignete
Wohnstatt bereiten*7. Darauf folgen das Apostelpaar Philipp und Jakob sowie Andreas und,
von diesen flankiert, sogleich die heiligen Monche Benedikt und Columban. Sie erscheinen als
Reprisentanten der beiden Krifte, aus denen das Kloster St. Gallen erwachsen ist, der irischen und
der benediktinischen Mission, wobei dem Heiligen von Montecassino als dem Ordensvater des
Konventes die auszeichnende Evangelienseite vorbehalten ist. Dann schliessen sich die Erz.
mirtyrer Stephanus und Laurentius sowie zwei von der frinkischen Welt besonders bevorzugte
Heilige — St. Martin und Mauritius — an, und nach den Altiren der Unschuldigen Kinder (S. In.
nocentes) und des hl. Sebastian, vertreten St. Caecilia und Agnes die Schar gottgeweihter Frauen.
Auf den Tiirmen aber thronen die Wichterengel St. Michael und Gabriel. Das System der
paarweisen Sinnbezichungen ist also an einer Stelle durchbrochen, da den Titel der Unschul-
digen Kinder und St.Sebastian nichts Gemeinsames verbindet. Die Aufnahme des St.-Inno-
centes-Patroziniums in das Altarprogramm hat ihren Grund darin, dass diese « Hores martyrumy,
die «Erstlingsmirtyrer», als Schutzheilige der Klosterschiiler galten und offenbar schon vor der
Projektierung der Gozbertbasilika in St. Gallen als solche verehrt wurden. Das Fest dieses Tages
stand im Zeichen einer Kinderherrschaft, die zwischen Feierlichkeit und Scherz die Mitte hielt.
Es fanden Prozessionen statt, bei denen die Schiiler die geistlichen Funktionen ausiibten, unter
Fithrung eines erwihlten Kinderprilaten, der auch die Erwachsenen examinieren durfte’s. Von

14 Vita S. Otmari, Cap. 16.

15 Stiftsarchiv X 133, Kal. 1666.

16 Im Historischen Museum St. Gallen. Die Zeichnung muss kurz vor dem Jahre 1666 entstanden sein, denn einerseits
zeigt sie noch die Peterskapelle, andererseits gibt sie aber die Prilatur und das Offizialat mit dem polygonalen Treppenturm
(am Siidrand des Klosterhofes) in der durch die Umbauten unter Abt Gallus II. (um 1666) verinderten Gestalt.

17 MG Script. rer. Merov., Tom. IV, S. 293: «In honore sanctae genitricis tuae et martyrum confessorumque tuorum
praepara in hoc loco habitationem tuis aptam servitiis.» Den Hinweis auf diese Stelle verdanke ich Herrn Stiftsbibliothekar
Dr. J. Duft.

18 M. Buchberger, Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. X (1938), Sp. 415.

138



den Kinderlektionen und dem feierlichen Aufzug der Schiiler an diesem Tag wihrend Konig
Konrads Besuch, weiss auch Ekkehart (Cap.14) Anmutiges zu berichten. Da es nun fiir den
Titel «S.Innocentes» ein Parallelpatrozinium nicht gibt, so wurde ihm ohne inneren Zusammen-
hang St.Sebastian zugesellt.

Eine Betrachtung iiber den liturgischen Gehalt des St.-Galler Klosterplanes wird auch beachten
diirfen, dass die zweigeschossigen Anbauten beidseits der Ostapsis interessante Zwischenglieder in
der Entwicklung der Sakristei darstellen. Sie geben sich in architektonischer Hinsicht noch durch-
aus als Pastophorien, was jedoch ihre liturgische Verwendung anbelangt, so erfiillt der nérdliche
Anbau nicht mehr die einer Prothesis zukommende Funktion, die Opferspenden der Gemeinde
aufzunehmen. In seinem unteren Geschoss ist vielmehr die Schreibstube und im oberen die
Bibliothek disponiert, die einen direkten Zugang zum Altarhaus hat. Das untere Geschoss des
siidlichen Anbaues dagegen, das als «sacratorium» bezeichnet wird, sollte die heiligen Gefisse
bergen und war wohl auch fiir die Aufbewahrung der Euchatristie bestimmt, bildete also ein
Pastophorium. Dem Obergeschoss aber hatte man die Bestimmung zugedacht, die liturgischen
Gewinder aufzubewahren wie eine Sakristei im spiteren Sinn.

Schliesslich sei noch, iiber den Raum des Miinsters hinausgreifend, des schmalen, linglichen
Raumes an der Siidseite des Miinsters gedacht, der den Zugang zur Klausur bildte. Er diente,
wie die Inschrift sagt, sowohl zur Unterhaltung mit den Gisten («conloquendum ecum hospiti
bus») wie «ad mandatum faciendum». Nach F. Keller sollen diese letzteren Worte bedeuten, dass
hier «der Dienerschaft Befehle erteilt» wurden®s. Das trifft indes nicht zu. « Mandatum» ist in
der Kirchensprache die Bezeichnung fiir die liturgische Fusswaschung, weil sie mit dem Gesang
der Antiphon « Mandatum novum do vobis: ut diligatis invicem, sicut dilexi vos, dicit Dominus»
eingeleitet wurde2e. Wir haben hier zweierlei Handlungen zu unterscheiden. Der Eintrag im
Klosterplan weist auf die Fusswaschung hin, die nach der Benediktiner Regel den von weither
Zugewanderten gespendet werden soll, meint also eine profane, aus dem Orient stammende Ver.
richtung, die jedoch eines héheren Sinnes als Zeichen ménchischer Demut nicht entbehrte. Da~
neben gab und gibt es aber das von Antiphonen aus dem Johannisevangelium begleitete Manda-
tum am « Grossen Donnerstag» (Griindonnerstag), das in der deutschen Kirche und daher wohl
auch in St.Gallen schon im Friihmittelalter geiibt wurde, denn es ist dem Amalarius von Metz
(+ um 852) bereits bekannt und wird schon von dem in der frinkisch-deutschen Kirche im
10. Jahrhundert entstandenen « Ordo Romanus vulgatus » im einzelnen beschriebenzt. In St. Gallen
wurde diese Zeremonie — nach einer allerdings spiten Quelle?? — an armen Schiilern vorgenommen
und fand im Refektorium statt. Es gab auch weltliche Machthaber, die es nicht verschmihten,
dieses Zeugnis christlicher Demut abzulegen, und in den katholischen Herrscherhiusern war jene
vom regierenden Monarchen vollzogene Handlung noch bis in die neueste Zeit in Ubung.

19 Ferd. Keller, 2.2.0., S.23. H. Reinhardt (S.12) hatte diese Ubersetzung zunichst iibernommen, in einem losen
Nachtragsblatt jedoch auf A nregung von M. Walter und A. Hiberle die richtige Deutung gebracht. Da aber diese Berichti
gung die meisten Besitzer des Neujahrsblattes niche erreichte, soll auch hier — etwas eingehender — von dem fraglichen
Passus die Rede sein. — Vgl. auch A. Hiberle «Ein uralter Brauch auf dem St.-Galler Klosterplan» in der Zeitung
«Ostschweizy vom 8. April 1952 sowie Revue Mabillon 43 (1953), S. 119.

20 Joh. 13, 34. Nach Luthers Ubersetzung: «Ein neu Gebot gebe ich euch, dass ihr euch untereinander liebet wie ich
euch geliebet habe.»

a1 L. Eisenhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, Bd. I, Freiburg i. Br. (1932), S. 103 und s22fF.

22 Stiftsbibliothek C 445, Directorium Sangallense, sogen. «Liuterbuch F. Sichers», um 1540, fol. 36.

139



Tafel s5

1

Ausschnitt aus dem St.-Galler Klosterplan: die Kirche

Photo Schweizerisches Landesmuseum Ziirich

LITURGISCHE MARGINALIEN ZUM ST.-GALLER KLOSTERPLAN



Tafel 56

2
<

Ausschnitt aus einem Planprospekt im Histor. Museum St. Gallen, vor 1666

Die Legende des Planprospektes bezeichnet Nr.1 als das Miinster, Nr. 3 als die Peterskapelle und Nr. 7 als die Pfalz

Photo Schweizerisches Landesmuseum Ziirich

LITURGISCHE MARGINALIEN ZUM ST.-GALLER KLOSTERPLAN



	Liturgische Marginalien zum St.-Galler Klosterplan
	Anhang

