
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 1

Artikel: Der "Feiertagschristus" als ikonographischer Ausdruck der
Sonntagsheiligung

Autor: Wildhaber, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V * » t"0* t^V»*. r

Der «Feiertagschristus» als ikonographischer Ausdruck
der Sonntagsheiligung

Von ROBERT WILDHABER

(TAFELN 1-12)

Zu den höchst eigenartigen Bildthemen des ausklingenden Mittelalters gehört die Darstellung
des sogenannten «Feiertagschristus». Das Thema ist eigenartig in seiner geographischen Ver/
breitung - soweit sie wenigstens bis heute wieder bekannt geworden ist -, es ist seltsam in seinem
beinahe plötzlichen Auftauchen, aber noch seltsamer in seinem geradezu erstaunlich wirkenden
Untergehen und Verschwinden; befremdlich wirkt es durch die unheimliche Geladenheit und
Unausgeglichenheit der Motive, die etwas von der Spannkraft, aber auch vom bedrückenden
Hin/ und Hergerissenwerden des Menschen und der Seele jener Zeit zwischen der tiefstempfunde/
nen Mystik und dem reformatorischen Kampf um nüchtern/menschliche Klarheit ahnen lassen.

Es steht abseits jeglicher dogmatischer Bindung und Gesichertheit, aber auch abseits einer kirnst/
lerisch wohltuenden Harmonie; man hat das Empfinden, dass viele Vorstellungen hier sich hätten
einen wollen, sicherlich wenigstens blitzen andauernd Assoziationen auf, kurz und grell, unfass/
bar und doch erahnt, und gerade deshalb so beängstigend unruhig und vielfältig wirkend. Da/
neben zeigen sich aber auch Bindungen zu volkstümlichem Brauchtum in Heiligungsgeboten
und Arbeitsverboten, zur befremdlichsten Verquickung von Sage, Predigtmärlein und sozial/

therapeutischen Erlassen. Es scheint mir eines der Themen zu sein, die aus rein volkstümlichem
Bedürfnis nach einer Art Mystik - einem bäuerlichen Abglanz der «grossen» Mystik - ihren
Ausdruck suchten und fanden; mit einer Reinigung und einem Sichbesinnen auf dogmatische,
biblische, kirchliche Fundamente - sei es nun eine protestantisch/reformatorische oder eine

katholisch/gegenreformatorische Bewegung - musste dieses Feiertagschristus/Bild wohl als eines der

ersten fallen, weil ihm die mächtige kirchliche Stütze versagt war, und so ist wohl seine heutige
Seltenheit zu begreifen. Denkbar ist durchaus, dass gelegentlich noch das eine oder andere Bild
bei einer Dorfkirchen/Restauration wieder zum Vorschein kommt.

Es handelt sich um die Darstellung Christi, umgeben von einer Reihe von Arbeitsgeräten,
für welche die Bezeichnung Feiertagschristus heute ziemlich allgemein üblich ist. Es ist aber klar
zu betonen, dass es nicht etwa die Leidenswerkzeuge, die «arma Christi», sind, die auf diesen

Bildern um Christus herum wiedergegeben sind. Ich möchte zunächst alle Orte der Reihe nach

aufführen, in denen solche Wiedergaben sich fanden; im Zusammenhang damit gebe ich jedes/
mal die zugehörige Literatur mit den entsprechenden Deutungsversuchen an. Der eigentliche Sinn
der Bilder, aber auch die sich aufdrängenden Vorstellungsverbindungen und Vermutungen sollen
in dem darauffolgenden Abschnitt geschildert werden. Es möchte damit ein Beitrag zur spät/
mittelalterlichen Ikonographie und zur volkstümlichen Religiosität gegeben werden.

Eine grössere Gruppe derartiger kirchlicher Wandmalereien findet sich in verschiedenen Graf/

ifU-tf4tt 3Z6,

1S
4,



schaffen Südenglands, in Cornwall und in der Grafschaft Pembroke in Wales. Sie sind zuerst
beschrieben worden von Borenius und Tristram1, später hat sich vor allem Rudolf Riggenbach
in einer Abhandlung über «Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen»* noch
einmal mit ihnen befasst, und kurz darauf haben sie E. Breitenbach und Th. Hillmann3 über/
sichtlich zusammengestellt. Entstanden sind sie am Ende des 14. und im Laufe des I5.jahrhun/
derts. Üblicherweise wird Christus nackt dargestellt, bekleidet mit dem Lendentuch; er breitet
die Arme leicht aus und zeigt dem Betrachter die inneren Handflächen. Es entspricht seine Hai/
tung ziemlich genau derjenigen der Oranten des Frühchristentums. (Wenn ich in der Folge den
Ausdruck « Orantenstellung» verwende, so meine ich damit nur die äusserliche Übereinstimmung;
es handelt sich bei unseren Bildern um das Zeigen der Wundmale, den «Vorweisegestus».) Deut/

Ì2

Q

m f m

.J^
:' è ì 7

4
K.

?J

&\ w
Î,

«
f.

;v. l'i
"X

Abb. 1. Marien-Kirche in Ampney, Gloucestershire. Spätes 14. Jahrhundert
Aus: Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 31, Abb. 1

lieh erkennbar sind die Passionswunden an Händen und Füssen und auf der Seite, doch steht

vor uns nicht der Mitleid heischende «Schmerzensmann» der Ecce/Homo/Darstellungen und der

«Erbärmdebilder», sondern eine eher ruhig/machtvolle Figur, die schon um ihrer Haltung willen
den Blick auf sich lenkt. Sie tut dies um so mehr, als sie umgeben ist von zahlreichen bäuerlichen
und Dorfhandwerksgeräten, die sich gelegentlich wie eine Aureole um den Kopf gruppieren
können. Auf mehreren englischen Bildern findet sich der Heiligenschein nicht. Man hat gerade
deshalb noch betont das Gefühl, dass wir nicht vor einer offiziellen Christusdarstellung oder
einem anerkannten Heiligen stehen, sondern vor einer volkstümlichen Religionsäusserung, die
einen Gedanken in bildlichen Symbolen zum kräftigen Ausdruck zu bringen sucht. Es finden
sich 14 Wandbilder dieser Art in weitverstreuten Landkirchen vor4; sie sind alle ziemlich unbe/

1 Tancred Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters (Florenz und München 1927), S. 29-35.
1 Rudolf Riggenbach, Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen, in: Jber. Freiw. Basler Denkmal/

pflege 1934I193S (Basel 1936), vor allem 35-44. ~ Auch Von der Osten (Anm. 92) schliesst sich dieser Auffassung an.
3 E. Breitenbach und Th. Hillmann, Das Gebot der Feiertagsheiligung, ein spätmittelalterliches Bildthema im Dienste

volkstümlicher Pfarrpraxis, in: Anz. Schweiz. Altertumskde. N.F.jg, 23-36 (1937).
4 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 30: In Buckinghamshire, Suffolk, Berkshire, Sussex, Gloucestershire, Here/

fordshire; ferner Cornwall und Pembroke in Wales. Siehe auch Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 30.



holfen gemalt und gehören auf keinen Fall der «hohen» Kunst an, sind also auch hierin eine
Äusserung bäuerlichen Empfindens. Ihre Erhaltung lässt leider oft zu wünschen übrig; teilweise
sind sie sogar zerstört. Das älteste dürfte dasjenige in der Marien/Kirche in Ampney in der Graf/
schaft Gloucester sein; es stammt aus dem Ende des 14.Jahrhunderts (Abb. 1)5. An Handwerks/
zeug und Gerätschaften sind, nach Borenius, zu unterscheiden: Schlegel, Rad, Hammer, Messer,
Striegel, Schüssel, Axt, Horn, Sattel, Seilknäuel, Beisszange - es sind so viele, dass es scheinbar
alle sind, die dem Maler vertraut waren6. Eine neue Aufnahme, die mir vorliegt, zeigt, dass der

Erhaltungszustand dieses Bildes bedenklich zu wünschen übrig lässt, zudem stimmen die noch
erkennbaren Gegenstände nicht überall ganz mit denen auf unserer wiedergegebenen Zeichnung
überein. Deutlich lassen sich einige Geräte zur Holzbearbeitung erkennen: Beil, kleine Handsäge

Ì'.IÌ1

7 SSL

Sfi
7-

s Hfl

r»T

Abb. 2. Kirche von Stedham, Sussex (jetzt zerstört)
Aus : T. Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 33, Abb. 3

und grosse Waldsäge; ferner lässt sich mit einiger Gewissheit ein Jagdhorn deuten. Zu beachten

ist, dass viele der dargestellten Werkzeuge mit der Spitze drohend und beängstigend nahe an
Christus herankommen, auf anderen Bildern sogar seine Haut ritzen, ja in sie eindringen. Es soll
also offenbar mit diesen Gerätschaften Christus weh getan werden, so dass eine Deutung dieses

Bildtypus als «Heiland der Handwerker»?, «Christus als Patron der Handwerker»8 oder «Chri/
stus, die Arbeit segnend»9 kaum zutreffend erscheint. Wenn Christus weh getan werden soll,
oder wenn er gar verletzt werden musste, Hessen sich die etwas eigenartigen Gestalten links (mit
einem Bogen) und rechts (mit einem Blasrohr als Jagdwaffe?) einigermassen erklären; sie wären
dann auch dem bereits angetönten Thema der Jagd entnommen. Auf jeden Fall ist diese Ver/

5 Abgebildet bei Borenius und Tristram (Anm. i), S. 31, Abb. 1; danach auch bei Riggenbach (Anm. 2), S. 38,
Abb. 22.

6 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 32.
7 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 32.
8 Riggenbach (Anm. 2), S. 38.
9 Chr. Caminada, Steinkultus in Rätien, in: 65jber. Historisch/Antiquar. Ges. Gtaubünden 1935 (Chur 1936), 311.

3



mutung nicht schlechter als der Deutungsversuch von Borenius10: «ein alter Mann..., der einen

an einem Stab befestigten Kelch vor seine Augen hält» (wobei noch in Betracht gezogen werden

muss, dass unsere Zeichnung mit dem heutigen Zustand nicht ganz übereinstimmt).
Ein weiteres Bild (Abb. 2) war früher an der Wand eines Kirchenschiffes in Stedham in der

Grafschaft Sussex zu sehen11 ; stärker tritt hier allerdings die Schutzmantelmadonna hervor. Wir
werden eine ganz ähnliche Zusammenstellung des Feiertagschristus mit der Madonna in Orma/
lingen (BL) kennenlernen. Auf unserem englischen Bild soll der Körper Christi ganz mit Narben

•>...///' /•'>s./ IM--'

y it a
^ \ I

Yi

It I

B= \
h

(">W„ '.

Abb. 3. Kirche von West-Chütington, Sussex. Um 1400
Aus: T. Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 34, Abb. 4

bedeckt sein; er steht etwas im Hintergrund auf einer Unterlage, in der Borenius einen «kleinen
Karren» zu sehen glaubt". Ob diese Deutung richtig ist, wage ich nicht zu entscheiden; ich
möchte aber doch auf andere Darstellungen hinweisen, wo sich unter Christus ein Hostienkelch
oder auch das Herz Jesu befindet. Die Hostie wurde in der älteren Malerei in der gleichen Weise
wiedergegeben; es war üblich, sie mit einem eingeritzten Kreuz zu versehen, um sie besser brechen

zu können. Auch diese Vorstellung würde sich ohne weiteres in den ganzen Themenkreis ein/
fügen lassen. Das Bild aus Sussex zeigt auch ein Gerät zwischen den Beinen Christi (es könnte
sich um einen Schindelspalter oder ein Spaltbeil handeln); die meisten Bilder verwenden - in
künstlerisch geradezu hässlicher Art - diesen Platz zur Wiedergabe von Werkzeugen. Die Waage

10 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 33.
11 Abb. 3 bei Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 33.
11 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 34.



passt sehr gut zu unserem Thema, zu dem auch «Handel treiben» und «zu Markt gehen» gehört.
Falls der Krug mit dem Wirtshausbesuch zusammenhängt, ist er ebenfalls am richtigen Platz. Er

mag aber auch als Hinweis auf die handwerkliche Anfertigung von Krügen oder Kannen dastehen.

Das Gerät beim rechten Arm Christi könnte ein Zugmesser eines Schreiners sein; auch es würde
hierher zu stellen sein. Eher ist allerdings eine Sichel denkbar, wobei der Griff mit einer Ornament/
linie zusammengeflossen wäre. Darüber ist vermutlich ein Badequast. Sehr schön ist auf diesem
Bilde die Anordnung der Mehrzahl der Geräte um die Aureole herum, so dass sie beinahe wie die

ÌV

>3 SN
^C

ii

\\

»-•iir m

m

7:'

Abb. 4. Kirche in Breage, Cornwall. Spätes 15. Jahrhundert
Aus: T. Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 34, Abb. 5

Strahlen der Sonne aussehen, wobei aber nicht verkannt werden darf, dass ihr spitzer, angriffiger
Teil sich gegen die Aureole richtet^.

Unsere Abbildung 3 stammt ebenfalls aus Sussex in England. Sie befindet sich an der Nord/
wand des Kirchenschiffes in West/Chiltington und ist offenbar schon sehr zerstört. Man sah

früher noch ein Weberschiffchen, ein Beil, ein Winkelmass, ein Messer und ein Rad*4. Das
Messer, das bei diesem Bild in das rechte Bein von Christus eindringt, ist wahrscheinlich ein

Metzgerbeil; wir hätten mit ihm einen neuen Arbeitsbereich, der sich oft auf derartigen Dar/
Stellungen findet: das herbstliche Einschlachten. Weitere englische Darstellungen sind vorhanden
in Oving (Buckinghamshire), Broughton (Buckinghamshire), Hessett (Suffolk; Christus deutet

hier auf seine Seitenwunde), Inkpen (Berkshire; etwa 1500, heute zerstört) und Michaelchurch/

¦3 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 30, ziehen eine Parallele zur Sieben/Schwerter/Madonna.
"> Borenius und Tristram (Anm. i), S. 34T. und Abb. 4.



Eseley (Herefordshire; Christus weist mit der Rechten auf die Seitenwunde, die Linke ist im
Vorweisegestus erhoben)^. Vom Bilde in Gumfreston in der walisischen Grafschaft Pembroke ist

nur die untere Hälfte erhalten. In Cornwall gibt es mehrere Orte, in denen «bis vor kurzem»
Beispiele unseres Themas zu finden waren16 : Poundstock, Lanivet (Christus weist auf die Seiten/

wunde), Linkinhorne, St./Just/in/Penwith und Breage (Abb. 4). Borenius gibt leider einzig das

Bild in Breage wieder1?, da die anderen « ungeschickt und weniger interessant als die früheren

Beispiele» seien. Die cornwalisischen Malereien stammen aus dem Ende des 15.Jahrhunderts. Auf
unserer Abbildung aus Breage ist der nur mit dem Lendentuch bekleidete Christus mit der

Königskrone dargestellt; er hat einen eigenartigen doppelten Spitzbart, auch sehen wir hier nicht
die vorweisend erhobenen Hände, sondern er zeigt mit seiner Rechten auf die Seitenwunde. Die
Geräte scheinen ihm hier mehrfach neue Wunden zuzufügen. Beim« Gerätekatalog» finden sich,
mit einiger Wahrscheinlichkeit, Axt, Weberschiffchen, Garnhaspel, Spaten (auch die Brotein/
schießschaufel wäre möglich; die Darstellung ist zu ungenau, und proportionale Grössenverhält/
nisse gibt es auf diesen Bildern nicht), Schere, Rockenstab mit Werg Doppelaxt. Auch das

Bild der Kirche von St./Just/in/Penwith, Cornwall, das wir auf der Abbildung 5 zeigen, ist nicht

gut erhalten. Christus scheint hier als Jüngling dargestellt zu sein. Seine offenen Handflächen sind
bei der Seitenwunde, deren Blut über eine Hand fliesst (es gibt ähnliche Lebensbrunnen/Darstel/

lungen). Um ihn herum ist in regelloser Anordnung eine Menge von Geräten auf der Fläche

verteilt, deren Zuweisung und Bestimmung im einzelnen leider oft sehr unklar bleiben muss. Es
lassen sich einigermassen deuten: Zange, Hammer, Spatel, Waage, Dexel, Kamm, Sichel,
Schere, Rechen.

Borenius und Tristram bringen diese eigenartigen Bilder mit dem bedeutenden mittelenglischen
Gedicht des William Langland (oder Langley) «The Vision of William concerning Piers the
Plowman»18 zusammen, das in seiner ersten Fassung um 1362 erschien und 1377 eine erweiterte,

endgültige Redaktion fand. Die Wirkung dieses visionären Gedichtes muss ungeheuer gewesen
sein; der einfache Bauer und Arbeiter sah sich hierin in seinen Nöten und Sorgen verstanden und
geschildert. Wir wollen uns dabei auch vor Augen halten, dass höchstens eine Generation früher
Richard Rolle of Hampole, der wohl der einzige bedeutende englische Mystiker ist, die Worte
prägte:

«When Adam dalfe and Eve spanne
To spire of thou may spede,

Where was then the pride of man,
That now marres his meed?»'9,

wobei die berühmte erste Zeile den Text von John Balls Rede bildete, die er 13 81 in Blackheath

an die Bauern in Wat Tylers Aufstand richtete. Wir wollen uns auch an Robin Hood erinnern,
den Helden der ärmeren Landbevölkerung, der ebenfalls im Piers Plowman erwähnt wird. Aber
trotz dieser ungeheuren Spannung beim einfachen englischen Volke hält es schwer, eine Brücke

zu unserem Bildthema zu schlagen. Borenius und Tristram versuchen es auf die folgende Weise10:
« Offenbar hat der Maler eine Analogie zwischen der Kreuzigung Christi und dem Leiden des

Arbeiterdaseins aufstellen wollen, und nach der Anzahl der noch vorhandenen Bilder zu urteilen,

¦5 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 23 und 30, wo als Literatur der mir nicht zugängliche Artikel von E. W.
Tristram, Piers Plowman in English wallpainting, in: Burlington Magazine 51, 135-140 (1917), angegeben ist; ebenfalls

wird dort aufgeführt: T. Borenius and E. W. Tristram, English mediaeval painting (1927), dessen Übersetzung ins Deutsche

ich in Anmerkung 1 anführe.
16 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 35, und Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), S. 30.

'7 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 34, Abb. 5.
18 Eine gute Ausgabe von Walter W. Skeat, Oxford (mehrere Auflagen).
¦9 Zitiert nach: Brewer's Dictionary of Phrase and Fable, new edition (London), S. 12.
20 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 30.



muss es der Vorstellung des Bauern sehr entsprochen haben, Christus als einfachen Mann mit
einem alltäglichen Menschenantlitz abgebildet zu sehen; so erklärt sich ihre Popularität. Diese

Analogie ist das Urthema von Piers Plowman. Da alle diese Beispiele gleichzeitig mit der Ent/
stehung des Gedichtes oder nachher vorkommen, so ist anzunehmen, dass sie durch die Dichtung
angeregt wurden. Zudem besteht die Möglichkeit, dass frühe Bilder des gleichen Inhalts schon
vorher existierten und Langland seine Idee eingaben.» Die Möglichkeit einer Beeinflussung
im Sinne einer grösseren Gewecktheit und Erregbarkeit möchte ich keineswegs von der Hand
weisen, denn solche Ideen lagen in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts in der Luft, aber
einesteils erwachsen unsere Bilder aus einer anderen Vorstellung, andernteils hält es dann
schwer, die Verbreitung unseres Bildes in anderen europäischen Ländern ungezwungen zu
erklären21.

In einer oberdeutsch/deutschschweizerischen Gruppe fassen wir vier Bilder in kleinen Land/
kirchen und ein weiteres Bild in einer süddeutschen Stadt zusammen. Im Chor der Pfarrkirche
zu Eriskirch am Bodensee (Deutschland) befindet sich eine spätgotische Darstellung, die ungefähr

1400 entstanden sein "dürfte (Abb. 6)". Christus steht dornengekrönt im Vorweisegestus vor uns.
Der Erhaltungszustand des Bildes lässt einige Gegenstände mehr erahnen als bestimmt deuten.

Nur mit Zögern glauben wir links oben einen Kamm 2) zu erkennen. Der Gegenstand daneben

könnte ein Musikinstrument (Laute?) oder ein Topfheim mit Helmzier sein23. Auch ein Spiegel
und eine Goldwaage dürften sich am oberen Rande links befinden. Die Gestalt, welche die

Zunge herausstreckt, möchte ich im Gegensatz zu Eggart, der in ihr « ein Beispiel derber Künstler/
laune» sieht, eher als eine Übernahme aus den «arma Christi» auffassen, wo in abgekürztem Ver/
fahren «Personenbüsten» vorkommen. Daneben soll ein Teufel sich davonschleichen. Auch eine

Maurerkelle und ein Rad mit gut durchgeformter Nabe sind zu sehen. Auf der rechten Bildseite

unten sind ein Krug und ein Zimmermannsbeil, ferner glaubt Eggart ein Flachsbündel zu er/
kennen (ich kann es nicht sehen, doch würde es zur Bildbedeutung gut passen). Neben blossen,
alleinstehenden Geräten haben wir hier auch eine hübsche, kleine Szenenschilderung: zwei Wein/
gärtner, welche Trauben in ein Gefäss legen (Weinbau ist am Ort vorhanden). Weitere dargestellte
Objekte sind ein Boot, eine Sense, ein Dreschflegel (5), ein Stehruder und eine Fischreuse. Be/
sonders wichtig für unsere Betrachtung ist die Tatsache, dass das Bild einen Teil eines grösseren

Zyklus bildet, der neben anderen Szenen auch eine Hostienmühle enthält. Zur Sinngebung, die

Eggart dem Bilde zusprechen möchte, dass nämlich der Heiland die arbeitenden Stände in seine

Hut nehme, muss ich Bedenken äussern. Sicherlich handelt es sich um das Verhältnis der Berufe
und Stände zu Christus, und zwar in sehr sinnenfällig, einprägsamer Art, aber diese Beziehung
ist doch wohl eher als warnende Aufforderung gemeint. Sie richtet sich in erster Linie an die
Berufe, die im Ort selbst tätig sind (und lässt also wohl einen einheimischen oder mit der Gegend
vertrauten Maler voraussetzen): Fischer, Schiffer, Bauern und Weingärtner in erster Linie. Die
Aufforderung mag aber auch an viele andere Leute ergangen sein, wenn wir bedenken, «dass

Eriskirch im Mittelalter ein bedeutender schwäbischer Muttergottes/Wallfahrtsort war, an dem

11 Erwin Panofsky, «Imago Pietatis». Ein Beitrag zur Typengeschichte des «Schmerzensmanns» und der «Maria Media/
trix», in: Festschrift für Max J. Friedländer zum 60. Geburtstage (Leipzig 1927), S. 261-308; vor allem S. 304, Anm. 95

[mit Beziehung auf ein böhmisches Bild]: «In Böhmen einem Einfluss des .Piers Plowman' zu begegnen, ist nach den Fest/

Stellungen Burdachs [...] keineswegs verwunderlich.» Selbst wenn der «Bauernmaler» in Böhmen Kenntnis von Piers

Plowman gehabt hätte, wäre ihm der Bildtypus nicht erschlossen gewesen, da in Langlands Gedicht keine einzige Zeile steht,

welche die ikonographische Bildgestaltung zwangsmässig bedingen würde. Zudem musste auch die Vertrautheit mit Piers

Plowman zum Beispiel für das Bündnerland nachgewiesen werden. - Vgl. auch Riggenbach (Anm. 2), 37.
M Hermann Eggart, Die spätgotischen Wandmalereien in der Pfarrkirche zu Eriskirch, in: Schriften Ver. Gesch. Boden/

sees Umgebung 61, 66-79 (1934), besonders 73. Ferner: Hermann Eggart, Das spätmittelalterliche Bildthema vom Schmer/

zensmann inmitten von Arbeitsgeräten, in: Bodensee/Geschichtsverein, heimatkundl. Mitt. 2, 60-62 (1938) (mit Bezug auf
Breitenbach und Hillmann, unsere Anm. 3).

23 Ich verdanke diese Vermutung Herrn Prof. D. Schwarz in Zürich. Abb. 6 zeigt leider nur einen Ausschnitt.



Angehörige aller Berufe Einkehr hielten »J4. Wir werden später noch einmal von einem vielbe/
suchten Wallfahrtsort hören, an dem sich eines der grossartigsten Bilder unseres Themas befindet.

Im Herbst 1953 fand man im Chor der St./Jodokus/Kirche von Ravensburg anlässlich von
Renovationsarbeiten hinter dem Baldachin des Chorgestühls Reste eines alten Wandbildes
(Abb. 7)25, die vom Restaurator zunächst als eine Darstellung des Schutzheiligen der Handwerke,
St.Jodokus, gedeutet wurden. Es handelt sich jedoch ganz eindeutig um unseren Bildtypus:
Christus (als älterer, bärtiger Mann) mit dem Lendentuch und herunterfallenden, leicht nach aus/
wärts gebogenen Armen, umgeben von einer Menge von Arbeitsgeräten, die sich um seinen Kopf
in Aureolenform gruppieren. Die Bildfläche selbst weist - nach Angabe des Restaurators - elf
Fehlstellen auf; auch sind zahlreiche Retuschen vorgenommen worden, so dass eine Wiederher/
Stellung des Bildes sicherlich nicht leicht war und vielleicht auch mehr als nur eine Deutung zu/
lassen dürfte. Ob die Geräte der oberen Bildhälfte dem Weinbau zuzuweisen sind, scheint mir
nicht schlüssig und selbstverständlich festzustehen (Schere, Stechschaufel, Gabel, Besen, « Lägeli»).
Wenn in der Nähe des oberen linken Bildrandes ein Kelch mit einer darüberschwebenden Hostie
zu erkennen ist, so dürfte dieses Motiv aus der«Gregorius/Messe» herübergenommen sein, die mit
unserem Bild «verwandt» ist. Ich möchte auch für die folgenden Deutungen lieber nur die An/
gaben des Restaurators hier erwähnen: Links unten eine jugendlicivmännliche Gestalt mit einem
kronenähnlichen Schmuck auf dem Haupt, die auf einem Ruhebett liegt; darüber ist ein Tier
(Reh?). «Rechts oben am Bildrand sind unter einer Pilgerfahne mit einer darüberhängenden
Pilgertasche Gerätschaften zu erkennen, die als Pestschutz, als sogenannter Pestkragen, anzu/
sprechen sind» (ich kann diese Objekte auf der mir zur Verfügung stehenden Abbildung nicht
erkennen; mit unserem Bildtypus hätten sie keine Beziehung). Die Spuren einer einst vorhandenen
Schrifttafel sagen nichts mehr aus. Eine Beeinflussung zwischen Eriskirch und Ravensburg scheint
mir sehr wahrscheinlich zu sein. Kirchenarchive und Baurechnungen vermöchten hier vielleicht
weitere Einblicke zu vermitteln.

Das nächste Bild führt uns zu einer - allerdings nicht sehr bedeutenden - Wallfahrtskirche über
den Bodensee in die Schweiz hinüber, nach der Kirche St.Johann Baptist in Frauenfeld/Kurz/
dorf. Dort war ein - 1915 zerstörtes - Freskofragment zu sehen, das vermutlich aus der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts stammte (Abb. 8)î6. In der Kirche, die in ihren romanischen Bestand/
teilen bis in die Zeit um 1200 zurückreicht, befand sich ein 1419 zu Pestzeiten gestifteter Altar.
Aussen war ein riesiges Christophorus/Bild neben dem Eingang gemalt. Unser Feiertags/ oder
Werkstattchristusa7 dürfte vermutlich in der ersten Hälfte des 15.Jahrhunderts entstanden sein.
Christus ist in Orantenhaltung dargestellt, nackt, nur mit dem Lendentuch bekleidet. Der Zu/
sammenhang zwischen den aufgeführten Geräten und Szenen und Christi Leib und Blut ist hier
in ganz eindeutiger Weise sichtbar gemacht durch Blutlinien, die aus Christi Körper zu den

Gegenständen um ihn herum führen, denn es sind Geräte - und damit ist die Bedeutung des

Bildes ausgedrückt28 -, «die an heiligen Tagen zu ruhen haben, da sie sonst die Leiden Christi
erneuern». Man sieht, wie einzelne der Werkzeuge seine Haut verletzen und mit ihren spitzen
Teilen sich drohend gegen ihn richten: Christus war mit dicken roten Konturen gezeichnet. Die
«drei als Quadrate gezeichneten Holzstücke»z9, auf die Christus die Fersen seiner Füsse stützt,

»4 Eggart (Anm. 22), 73.
J5 Ich verdanke Photos und nähere Angaben der Liebenswürdigkeit der Herren E. King, Stadtpfarrer, Ravensburg,

und Arthur Kalbhenn, Restaurator, Kaiserslautern (Rheinpfalz). Ich möchte auch hier den beiden Herren herzlich danken.
36 E. Leisi, Die Wandmalereien der Kirche St.Johann, in: Anz. Schweiz. Altertumskde. N. F. ig, 184-191 (1917),

besonders 185 f. Jetzt: Die Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau, Bd. 1: Albert Knöpfli, Der Bezirk Frauenfeld (Basel
1950), S. 102 und Abb. 79 auf S. 107.

2? Bezeichnung von Knöpfli (Anm. 26), 102 (dort auch Literaturangaben).
28 Knöpfli (Anm. 26), S. 102. - Ob Beziehungen und Beeinflussungen zwischen diesen Blutlinienbildern und den

Aderlassmännchen bestehen, bedürfte einer eingehenden Untersuchung.
»9 Leisi (Anm. 26), 186.

8



sind doch wohl die aus Passionsdarstellungen herübergenommenen Würfel, die aber zugleich das

sonntägliche Würfel/ und Brettspiel symbolisieren werden. An gegenständlichen Darstellungen
Hessen und lassen sich teilweise immer noch aus der Abbildung erkennen: « ein Rad, ein Spitz/

hammer, eine Sense, ein Dengelhammer, ein Rechen, die Büsten von zwei sich küssenden Ge/

stalten (Symbol für eine Badestube), ein Kochlöffel ein Kahn mit Ruder, ein Metzgerbeil,

zwei Metzgermesser, ein Handschuh, eine Kufe, eine Schafschere, ein Schlichtbeil, ein ausge/

breitetes Tierfell (?)»3°. Zu dieser von Leisi beschriebenen Aufzählung sind einige kleine Er/

gänzungen nötig. Unterhalb des Sensenblattes glaube ich einen Fisch zu erkennen, was zur Dar/

Stellung des Bootes mit dem Ruder und zum möglichen Fischfang in der Thur nicht übel passen

könnte. Beim Rechen handelt es sich um einen der vorne schön gerundeten Holzrechentypen3i.

Ob die beiden sich küssenden Gestalten nicht einfach den nach strenger Auffassung verbotenen

oder doch verpönten Liebesverkehr am Sonntag oder an Feiertagen zu bedeuten haben, möge

dahingestellt bleiben; denkbar wäre immerhin auch die Übernahme des Judaskusses aus den

Passionsgemälden. Sicherlich aber ist das in Leisis Aufzählung folgende Gerät kein Kochlöffel

(er hat selbst schon ein Fragezeichen gesetzt), sondern viel eher eine Broteinschießschaufel, denn

das Backen am Sonntag wurde früher strenge geahndet. Rechts vom Boot dringt die Eisenspitze

eines Jagdspiesses in Christi Fuss ein. Zweifel hege ich wieder bei der Bezeichnung « Handschuh».

Es musste schon in Frauenfeld Handschuhmacher gehabt haben, auf welche die Anspielung

geradezu persönlich gemünzt war, was doch nicht sehr glaubhaft klingt; viel eher scheint es die

Geste des Schwörens zu versinnbildlichen. Dass das an Sonntagen nicht geduldet war, leuchtet

mir eher ein. Rechts von der Schwurhand scheint ein Weintrichter abgebildet zu sein (in der

weiteren Umgebung wächst heute noch ein etwas säuerlicher Landwein). Die übrigen Gegen/

stände sind auf den vorhandenen Reproduktionen so undeutlich dargestellt, dass mehr als vage

Vermutungen nicht geäussert werden können. Etwas oberhalb der Schere könnten ein Zugmesser

und ein Bundhaken wiedergegeben sein. Das von Leisi mit einem Fragezeichen angeführte Tier/

feil kann ich nicht mit Bestimmtheit erkennen.

1907 sind an der Nordwand der Kirche von Ormalingen (BL) einige Malereien entdeckt wor/
den3% unter denen sich auch ein Feiertagschristus befindet (Abb. 9)33- Die Darstellung unter/

scheidet sich in verschiedenen Zügen von den bisher beschriebenen Bildern. Christus ist bekleidet;

er ist nicht in frontaler Orantenhaltung gezeigt, sondern wendet sich halb nach links zu Maria.

Seine linke Hand umfasst einen (undeutlich sichtbaren) Gegenstand, der bis zu seinem Hals

herankommt. Riggenbach34 deutet diese Szene so, dass Christus einen mächtigen Donnerkeil

fasse, den er auf die sündige Menschheit niederzuschmettern bereit sei, dass aber Maria ihm gegen/
übertrete und ihn mit fürbittender Gebärde davon abhalten wolle. «Es ist ein Votivbild daraus

geworden, das den Dank für die Errettung aussprechen sollte, die Basel und der Landschaft eben erst

zu Teil geworden war. Das Bild ist wenige Jahre nach dem Erdbeben entstanden.» Riggenbachs

Auffassung von der Maria als Fürbitterin können sich Breitenbach und Hillmann35 nicht an/

schliessen, sondern sie glauben - mir scheint, mit Recht -, «dass die hinweisende Geste der

Muttergottes anklagend ist: Sehet ihr Sünder, wie ihr meinen Sohn mit euren Werkzeugen mar/

tert». Sie wollen dann in dem «Donnerkeil» auch eher ein Werkzeug erkennen, «das Christus

- wenn man schon eine Erklärung versuchen will - aus der Brust herauszuziehen sucht». Auf
jeden Fall scheint es mir ebenfalls, dass man in der eher sanften linken Handhaltung kaum die

3° Leisi (Anm. 26), 186.
3> Vgl. Oskar Moser, Der Heurechen. Versuch einer volkskundlichen Bestandsaufnahme des Arbeitsgerätes in Kärnten,

in: Carinthia [I] 142, 463-494 (i95^).
3» Siehe den hübschen «Entdeckungsbericht» bei Riggenbach (Anm. 2), 49-52.
33 Abbildung bei Riggenbach (Anm. 2), 35, Abb. 21, und 41, Abb. 24.
34 Riggenbach (Anm. 2), 40.
35 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), îlf.



wuchtige Geste des Niederschmetterns eines Keiles erblicken darf. Eine Beziehung zum Erdbeben

mag vorhanden sein. Sie wäre vielleicht bereits etwas spät für ein eigentliches Votivbild; zum Ver/
ständnis und zur Erklärung des Bildes ist sie nicht nötig. Das Bild wird von Riggenbach36 in
Zusammenhang mit den englischen «Piers/Plowman/Bildern» gebracht, es zeige «Christus als

Patron der Handwerker und Bauern». Es komme auch sinnbildlich zum Ausdruck, «wie die
einzelnen Gewerbe durch ihren irdischen Sinn und ihre Berufslaster den Heiland verwunden».
Mit dieser letzten Bemerkung geraten wir wohl am nächsten zur eigentlichen Bedeutung hin.
Riggenbachs Datierung auf 1360-1370 dürfte vielleicht, im Vergleich mit der zeitlichen An/
setzung des gleichen Bildthemas in andern Kirchen, etwas zu früh sein, so dass die Fixierung
«gegen Ende des 14.Jahrhunderts» wohl vorsichtiger wäre. Die gezeigten Gegenstände hat sich

Riggenbach in einem Brief («nach Rücksprache mit Fachleuten») deuten lassen (von unten links
nach oben gesehen; ich gebe die Stelle wörtlich wieder)37: «Wetzstahl, Kette (Gürtler) und zwei
Hämmer (Schlosser oder Goldschmiede), Besen (Kaminfeger), Handpflug und Rechen (Land/
wirte), Sporn (Spornmacher), Schere (Schneider), Holznagel und Dachdeckerhammer, Zimmer/
mannsbeil und Hammer, Mühlrad (Müller), Bohrer (Drechsler), unbekannter Gegenstand (offen/
bar bei der Restaurierung verzeichnet), Zimmeraxt, Winkel, Pfeil, Lanze, Sense und Hammer
(Sensenschmiede), Nagel im Munde des Heilandes (Nagelschmiede), Setzholz und Bäumchen
(Gärtner), Glocke (Rot/ und Gelbgiesser), Rad (Wagner), Kochlöffel (Löffelmacher), Sichel,
Glasbläser, Schabeisen (Gerber), Kamm (Kammacher), Sattlermesser, Amboss (wohl eher Schaf/
schere), Körbe (Korbmacher), Strumpf (Strumpfwirker), Dolch mit Gürtel (Gürtler), Kelle
(Maurer), Hobel (Schreiner), Weberschiffchen (Weber), drei Messer (Waffenschmiede), Metzger--
beil (Metzger), Buchbindermesser (wohl eher Rebmesser).» Man erkennt aus dieser Zusammen/
Stellung ohne weiteres, dass der Deutungsversuch von der Voraussetzung ausgeht, es mussten mög/
liehst viele Gewerbe ergriffen werden. Das wäre für eine städtische Kirche sicherlich am Platze,
es wäre sogar für eine grössere ländliche Ortschaft mit dörflichen Zunftorganisationen begreiflich,
hingegen ist es bestimmt unangebracht für ein Bauerndorf. Damit soll nicht gesagt sein, dass nicht
der eine oder andere Vertreter eines Berufes als Dorfhandwerker ansässig und tätig war oder dass

gar irgendein Zweig an einem Ort besonders blühte (zum Beispiel die Nagelschmiede), aber es

musste in jedem Fall besonders belegt werden. Wir werden auszugehen haben von der Über/
legung, welche Werkzeuge ein Bauer und ein Dorfhandwerker brauchen; das Gerät kann dann
in der obigen Aufzählung durchaus richtig bezeichnet sein, aber der Hinweis auf den «zünftigen»
Hersteller musste unterbleiben. Ich möchte aber doch meine Zweifel an der Richtigkeit einiger der

angegebenen Gerätedeutungen äussern: dass ein «Handpflug» dargestellt ist, glaube ich kaum;
beim «Dachdeckerhammer» handelt es sich vermutlich um einen Ketthammer, wie ihn der Bauer
im Stall brauchte zum Einschlagen und Herausziehen des Guntels an der Anbindkette; beim
«Bohrer» braucht nicht an den Drechsler gedacht zu werden, es kann ein gewöhnlicher Naben/
bohrer sein, wie ihn jeder Dorfwagner zur Hand hat; im «Kochlöffel» sehe ich wieder die Brot/
einschießschaufel (das Kochen am Sonntag war nicht verboten, wohl aber das Backen!); die
«Körbe» könnten Beerensammelkörbe sein (das Beerensammeln am Sonntag war verboten); im
«Hobel» glaube ich eine Weblade zu erkennen; das «Buchbindermesser» endlich könnte ein Reb/
messer sein, doch wäre ebensogut ein Gertel zum Schneiteln der Bäume und zur Gewinnung des

Laubfutters denkbar.
Ein Beitrag zu unserem Thema ist erst ganz kürzlich an der Ostwand des Schiffes im kleinen

Kirchlein von Reutigen (BE) gefunden und 1953 restauriert worden38. Beim Kirchenausgang

36 Riggenbach (Anm. 2), 36-39.
37 Riggenbach (Anm. 2), 39.
38 Vgl. dazu die Notiz und die Abbildung in: Der Hochwächter g, 128 und 135 (Bern 1953). Ferner: Neue Zürcher Z.

6. Dezember 1952, Nr. 2754 (Artikel von Willy Zeller); darauf eine eher ungeschickte Entgegnung von ba. in der gleichen
Zeitung, 14. Dezember 1952, Nr. 2850 («Doch ist es nicht notwendig, das Bild in Tesserete, wie übrigens auch das ahn/

IO



stehen hier mahnend und tröstend nebeneinander der Feiertagschristus und der hl. Christophorus
(Abb. io). Christus ist nackt, mit dem Lendentuch, in Orantenhaltung, mit Nimbus, die
Passionswunden zeigend; er steht nicht ganz frontal da, sondern wendet sich leicht zur Seite. Um
ihn herum gruppieren sich Männer und Frauen, die mit irgendeiner Arbeit beschäftigt sind und
so kleine, lebensnahe Szenen vermitteln. Es ergibt sich von selbst, dass die Geräte hier nicht spitz
und drohend auf Christi Leib sich richten, doch sind die Gestalten Christus zugewandt. Wir
erkennen den Schuhmacher mit einem Schuh in der Hand und den Schneider mit der Schere,
darunter das schöne Pfluggespann, eine Spinnerin am Spinnrocken mit der Handspindel; die
Beschäftigung der neben ihr stehenden Frau ist unklar (da sie einen Hut trägt, wird es eine Arbeit
im Freien sein). Ob zwischen den beiden oberhalb des Windfanges noch sichtbaren Köpfen ein
Dreschflegel dargestellt ist, könnte denkbar sein; deutlich ist es nicht. Am rechten unteren Bildteil
befindet sich möglicherweise eine Frau mit einem Heurechen; die Beschäftigung des über ihr
stehenden Mannes kann ich nicht erkennen. Ein Bauer hat den Stein aus dem umgegürteten Wetz/
steinfass genommen und wetzt seine Sense, während die gemähten Heuschwaden um ihn herum/
liegen. Dann sehen wir das Einschiessen von Brot auf der Schaufel in den Backofen (es dürfte
sich kaum um einen «Bäcker» handeln; diese gab es damals auf dem Lande gar nicht, da jedes
Haus seinen eigenen Backofen hatte, oder dann besass wenigstens die Fraktion, die Nachbarschaft
oder die Gemeinde ein Backhäuschen mit Turnusbenützungsrecht), einen Soldaten mit Schwert

sehr fraglich) und den Zimmermann, der mit seinem Beil einen Balken bearbeitet. Die ganze
Darstellung ist eine sehr anschauliche und frische Schilderung ländlicher Arbeit.

Im Kanton Graubünden stossen wir in vier rätoromanischen Gemeinden auf unseren Feiertags/
christus. Das herrlich gelegene St./Georgs/Kirchlein in Räzüns birgt in seinem Innern einen er/
staunlichen Reichtum an eindrucksvollen Wandmalereien. An der Nordwand erblicken wir
neben der Gregorius/Messe den Feiertagschristus (Abb. 11)39. Diese Darstellung weist wieder die
bereits bekannten Linien auf, welche die Wundmale in Christi Körper mit den beanstandeten

Tätigkeiten und Geräten verbinden. Das Bild erinnert ganz entfernt an die Zeichnungen der

Aderlassmännchen, bei denen von allen Körperteilen ebenfalls Striche ausgehen. Neben den
immer wieder erscheinenden Messern und Gertein, dem Hammer und dem Rechen, dem Kamm
und der Weblade sehen wir einen primitiven Drehstuhl (rechts oben), eine schöne Schlachtbank
mit dem Metzgerbeil (links unten) und einen Holzpflug mit Eisenschar (rechts unten). Die Kopf/
figur, die einen mächtigen Apfel zu essen scheint ist offenbar entstanden aus den beiden sich
küssenden Köpfen aus anderen Darstellungen oder aus den zwei Köpfen, die sich öfters auf Pas/
sionsbildern finden.

Waltensburg/Vuorz, oberhalb von Ilanz gelegen, besitzt eine interessante alte Kirche. In der

liehe in Ormalingen, für etwas anderes zu halten als für einen gewöhnlichen Schmerzensmann mit den arma Christi, die
durch einige minder übliche Marterwerkzeuge, wie Weberschiffchen, bereichert sind.»); dazu Erwiderung von Willy
Zeller in der gleichen Zeitung, 19. Dezember 1952, Nr. 2904 (die Zeitungen wurden mir freundlicherweise von Herrn
Prof. Richard Weiss in Zürich besorgt). -Hans Jenny, Kunstführer der Schweiz, 4. Aufl. (Bern 1945), hat bei Reutigen
(S. 246) leider nur die Notiz « Originelles Kirchlein mit derber mittelalterlicher Wandmalerei». - Siehe jetzt auch den Auf/
satz von B. Schmid, Die Wandmalereien in der Kirche von Reutigen, in: Berner Z. Gesch. Heimatkde. igS4, 82-89, und
Tafel IV (identisch mit unserer Abb. io). Schmid geht auch auf die Zusammenhänge des Feiertagschristus mit dem Chri/
stophorus/Bild ein (S. 87Q. - Eine Abbildung findet sich ferner in Heimatschutz 4g, 55 (1954).

39 Knappe Angabe in: Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd 3: Erwin Poeschel, Räzünser Boden, Dom/
leschg, Heinzenberg, Oberhalbstein, Ober/ und Unterengadin (Basel 1940), S. 54. - Columban Buholzer, Das Gebot
der Sonntagsheiligung in der mittelalterlichen Malerei, in: Bündnerisches Mbl. i<^S, 144-148. - Breitenbach und Hillmann
(Anm. 3), 3of., verweisen auf die Beschreibung von Dietrich Jäklin. Danach will der Maler zeigen, «wie den verschiedenen
Ständen durch Christi Leiden und Blut Segen geworden ist». Alfons Maissen, Werkzeuge und Arbeitsmethoden des Holz/
handwerks in romanisch Bünden (Erlenbach/Zürich 1943 [Romanica helvetica, Bd. 17]), S. Llllf. und 214 (mit Abb.
173). - Abbildung bei Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. 1, S. 77. - Zur religiösen Lage im Bündnerland
vergleiche allgemein: Hercli Bertogg, Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder/ und Hinter/
rhein (Chur 1937); Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden (Chur 1940).

II



Nähe befinden sich auch die Jörgenburg und die zwei Rundpfeiler des Galgens der alten Herr/
schaft Jörgenberg. Im Innern der Kirche ist ein hervorragend schönes Hl./Sebastian/Bild zu sehen.

An der Aussenwand der Kirche - und somit jederzeit sichtbar - war ein hl. Christophorus, der

nun wieder übertüncht ist; daneben findet sich die «Feiertagsheiligung» (Abb. 12)4°. Die Male/
reien dürften ziemlich genau der Mitte des 15.Jahrhunderts zuzuweisen sein. Christus steht in
eigenartiger Haltung da. Er lässt die Arme, leicht gebogen und nach aussen gedrückt, herunter/
hängen (vergleiche das Bild von Ravensburg) ; sein Blick richtet sich auf zwei Figuren neben
seiner Seite, den anbetenden Bildstifter, hinter dem ein Heiliger steht. Christus scheint frei im
Bildraum zu schweben. Bei näherem Zusehen lässt sich aber erkennen, dass er in leichter Grätsch/
Stellung auf dem Quergriff (einer Wippe?) eines Stössels aufsitzt, der zu einem Butterfass (in einer
für das Bündnerland ungewöhnlichen konischen Form), zu einer Stampfe oder einer Presse gehört.
Die Gruppe links oben soll eine Gruppe geputzter Jünglinge darstellen, vor denen ein Tänzer
(der Tod seine Künste zeigt (wir müssen uns die unmittelbare Nähe der Jörgenburg vor Augen
halten!). Die Gestalten rechts oben haben eigenartige Deutungen erfahren: Poeschel1 bezeichnet
sie als «Spieler», Breitenbach und Hillmann42 glauben dort «drei Spieler» zu erkennen, während
Buholzer43 - mir scheint, mit Recht - wieder «zwei Männer am Spiele» sieht. Eine vollkommen
andere Ansicht vertritt Caminada44, wenn er das Bild mit der Bezeichnung « Christus der Kelterer
(Weinlese?)» wiedergibt und dazu schreibt: «Das Bild zeigt uns eine Weinlese mit allen Waffen
der Feldarbeit und mit dem nackten Winzer, der die Trauben mit den Füssen tritt, während der
süsse Strom aus der Kufe fliesst. Von oben her kommt man mit einem ganzen Leib Käs zum
Winzermahl. Der Patron ist gerade im Begriffe, mit dem Messer in den Käs zu stechen.» Dass

Zusammenhänge mit dem Motiv des «Christus in der Kelter» oder Keltertreters bestehen, ist
sicher, hingegen glaube ich, dass das Bild - wenigstens in der heutigen Restaurierung - kaum in
diesen Zusammenhang gehört. An Geräten glaube ich bestimmen zu können: Oben links Bade/

quast, Scheibe (?); das kleine Gerät vor Christi Gesicht hat die Form eines Brennkolbens (?);
Spinnrocken und darunter eine schöne Hechel; Messer, Zimmermannsbeil, Jagdspiess, Spaten

Rad Haue, Sensenblatt, Schafschere (in der leichten, schmalen Form), Fischkescher
also vorwiegend Gegenstände aus dem bäuerlichen Arbeitsbereich.

Der Weg von Waltensburg führt uns hoch über dem Rhein zunächst über die an die Felswand
geklebte Ruine Kropfenstein hinweg nach Brigels. Ein Bild in der dortigen St./Martins/Kapelle
gehört in den gleichen Ideenkreis. Man glaubte es früher, als es noch nicht freigelegt war und nur
durch die Übertünchung durchschimmerte, als Feiertagsbild ansprechen zu dürfen, mit der Ein/
schränkung allerdings, dass es sich wohl kaum um Christus handeln könnte, sondern um eine

weibliche Gestalt45. Poescheh6, der diese Wandmalereien auf etwa 1515 ansetzt, äussert sich nun
aus eigener Anschauung folgendermassen dazu: Es stelle dar «die hl. Magdalena mit Lenden/
schürz, entblösstem Oberkörper und betend erhobenen Händen mit Rosenkranz; die Heilige
wird umrahmt von Symbolen der Arbeit: Werkzeugen aller Art, kleinen Figürchen, einem
Schuster, einem pflügenden Bauern, einer Händlerin. Der Maler hat offenbar die Bilder der

Feiertagsheiligung in Waltensburg oder Schlans gesehen und - ikonographisch sinnlos - die dort
Christus umgebenden Symbole der hl. Magdalena zugeteilt». Das Bild muss also, streng genonv

4° Hinweis in: Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. 4: Erwin Poeschel, Die Täler am Vorderrhein (Basel
1942), S. 334 und S. 337, Abb. 403. - Buholzer (Anm. 39), I46f.

41 Poeschel (Anm. 40), S. 334.
4! Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 31.
43 Poeschel (Anm. 39), S. 147.
44 Caminada (Anm. 9), 311 f. Eine Abbildung auf S. 312.
45 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 31. Siehe auch Columban Buholzer, Fassadenmalerei im nordwestlichen Teil

Graubündens, in: Bündnerisches Mbl. ìgjo, 177. - Sollte etwa eine Kümmernis/Darstellung gemeint gewesen sein?
4« Poeschel (Anm. 40), S. 368.

12



men, aus der Liste der Feiertagchristus/Bilder gestrichen werden. Es war aber der unmittelbare
Anlass für Rahn47, bereits 1882 bei der Besprechung dieser Kirche die Bedeutung derartiger
Bilder zu erkennen. Er notierte sich nämlich für seinen Bericht: «Jetzt ist das Innere kahl; früher
waren an den Wänden alle diejenigen Werkzeuge gemalt, deren man sich des Sonntags nicht be/
dienen durfte. »

Gehen wir auf unserem Wege von Brigels nach Truns weiter, gelangen wir etwa auf halber
Höhe nach Schlans, wo sich an der Südseite des Kirchturmes neben einer Gregorius/Messe
(schlecht sichtbar) und einem hl. Christophorus (heute verschwunden) auch eine eigenartige
Feiertagsmalerei vorfindet (Abb. 13)48. Sie dürfte ungefähr gleichzeitig anzusetzen sein wie die/
jenige in Räzüns, also in das letzte Viertel des 14.Jahrhunderts. Es handelt sich um ein breites

Gemälde, in dessen Mitte Christus in Orantenhaltung steht. Wundmale sind nicht sichtbar. Eigen/
artig ist der Schnitt der Haare, die sich wie ein breites Hufeisen um sein Haupt legen. An Stelle
des Bartes ist das Kinn in roher Art gespalten. Es sind noch Reste von Blutlinien zu erkennen, die

vom Körper zu den dargestellten kleinen Figürchen leiten, die alle irgendeiner bäuerlichen Tätige
keit obliegen. Es mag zutreffen, was Buholzer meint49, dass auf der rechten Seite die vier Jahres/
Zeiten übereinander veranschaulicht werden: «der Winter mit der Flachsbearbeitung, der Frühling
mit der Pflugschar, der Sommer mit der Heuernte und der Herbst als Sammler der Gaben». Die
Bildchen sind zu unklar erhalten (nicht nur auf der Photographie, sondern auch im Original), um
einwandfrei in jedem Fall die Szene zu deuten. Wenn Buholzers Vermutung richtig ist, musste
das Gerät rechts unten, neben dem Fuss, eine Hanfbreche (eine «Ratsche») sein. Daneben sind
bestimmt ein Stossbutterfass und ein Spinnrocken erkennbar, pflügen, Heu rechen und einfahren,
Korn schneiden und binden. Aufder linken Seite sind mit etwelcher Sicherheit nur ein Drehstuhl
(auch in Räzüns!) und ein Säumerross zu erkennen (der Verbindungsweg Chur-Disentis führte
nicht dem Rhein entlang über Tavanasa, sondern oben hindurch über Schlans). Buholzer - und
ihm folgend Caminada - geben dem Bild die Bezeichnung «Christus, die Arbeit segnend»5°.
Caminada weist auch darauf hin, dass hinter derartigen Bildern sich alter Glaube in verchrist/
lichter Form versteckt haben könnte: «Dass man in der alten Herrschaft Jörgenberg/Waltensburg/
Brigels/Schlans mit einem tiefeingewurzelten, uralten Fruchtbarkeitsritus zu ringen hatte, der

in ingeniöser Weise verchristlicht wurde, scheint mir durch die blossgelegten mittelalterlichen
Monatsbilder [sind es Monatsbilder ?] am Turm der St./Georgs/Pfarrkirche zu Schlans erwiesen

zu sein.»

Ein erst kürzlich entdecktes Bild in der Kirche zu Tesserete (TI) möchte ich am besten gerade
hier einreihen. Die gleiche Kirche birgt auch ein Christophorus/Bild, ungefähr aus der Mitte des

15.Jahrhunderts. Auf dem Feiertagsgemälde (Abb.14) hat Christus den Nimbus; seine Haare
legen sich in schlangenähnlichen Windungen um den Kopf; der Körper ist nackt. Die Arme
schmiegen sich bis zum Ellbogen eng an den Körper an und breiten sich dann auswärts. Der
Rest der Fläche ist über und über mit Geräten besät, von denen einige sehr schön und klar erhalten

sind; es kommen auch Werkzeuge hinzu, die wir bisher noch nicht getroffen haben. Sicher ist
hier ein vollkommen selbständig schaffender Maler am Werk gewesen, mit einem ausgesprochenen
Sinn für das Gegenständliche. Einige Geräte richten sich spitz gegen den Körper oder dringen
sogar in die Haut ein. Zu erkennen sind ein Pfriem (links, und dann rechts von oben nach unten:)
ein Geldbeutel (Reisebeutel, oder Übernahme des Beutels mit den dreissig Silberlingen aus Dar/
Stellungen der Leidenswerkzeuge), ein Rockenstab mit einem ganz reizenden Rockenhütchen zum

47 J. R. Rahn, Zur Statistik schweizerischer Kunstdenkmäler, in: Anz. Schweiz. Altertumskde. 4, 279 (1880-1883).
48 Poeschel (Anm. 40), S. 383f., Abb. 453. - Columban Buholzer, Mittelalterliche Wandmalerei in Graubünden, in:

Anz. Schweiz. Altertumskde. N. F.34, 30of. (1932), Abb. 3 auf Tafel XV. - Buholzer (Anm. 39), r46. - Abbildung
auch bei Riggenbach (Anm. 2), 39, Abb. 23. - Caminada (Anm. 9), 311, mit Abbildung.

49 Buholzer (Anm. 48), S. 300.
5° Buholzer (Anm. 48), S. 300. - Caminada (Anm. 9). JH.

15



Festhalten des Werges, eine Handspindel, ein Klappmesser, eine prächtig geformte Schere, ein

Haspel eine Schnellwaage, ein hölzerner, geküferter Weineimer mit dem schönen Ausguss/
röhr (wie er auch im Bündnerland zu finden ist), ein Holzmörser mit Stössel (der Mörser hat

allerdings die Form der sonst üblichen Kornmasse, aber der Stössel deutet doch wohl eher auf
die Verwendung als Mörser hin), eine Armbrust (Jagd und Wildern!) und ein Amboss mit
Hammer?1. Ob die rätselhafte Kopfdarstellung in der rechten oberen Ecke, in deren Haare zwei
Hände von oben her fahren, das Kopfwaschen bedeuten soll, weiss ich nicht52.

Das folgende Bild führt uns noch weiter südlich, zur Kirche San Miniato al Monte in Florenz

(Abb. 15)53. Diese Darstellung aus dem frühen 15.Jahrhundert zeigt uns Christus mit dem
Nimbus und den Wundmalen. Er weist auf seine Seitenwunde, doch steht er durchaus nicht in
der Ecce/Homo/Haltung als Erbärmdemann da. Neben ihm befindet sich, eher nur als Erinne/

rung, der Kreuzesstamm. Geräte, in einfacher und übersichtlicher Gestaltung, dringen in seinen

Körper ein; auf dem Nimbus sind sie wiederum strahlenförmig angeordnet. Es lassen sich, links
unten beginnend, erkennen: Gertel, Winkelmass, Ketthammer, Axt; dann auf dem Kopf: Laub/
messer, Schafschere, Messer. Rechts sind zu sehen (nach meinen Notizen auf Grund des Originals,
das mit der wiedergegebenen Photo nicht ganz eindeutig übereinstimmt): Schneiderschere, Zug/
messer oder Gerbermesser, Beil, Metzgermesser. Zwischen den Füssen scheint im Vorder/
grund ein Hufeisen zu liegen. Unten ist eine Inschrift, die nun zum erstenmal eindeutig den Sinn
dieser Bilder aufhellt: « Chi no gvarda la domenica sea [sancta] et a XPO no a devotione Dio gli
dar[a] l[a ejterna danatione.» Damit ist klar die Sonntagsheiligung als strenges Gebot ausge/
sprachen; die Übertretung kann ewige Verdammnis zur Folge haben. Wir begreifen nun, dass

für den mittelalterlichen Menschen ein unendlicher Wert, eben die Seligkeit selbst, auf dem Spiele
stand, und dass es deshalb vollkommen richtig war, ihn andauernd zu mahnen, so wie das An/
schauen des Christophorus/Bildes ihn vor dem «gächen tode» bewahren sollte. Auch hier in
San Miniato al Monte findet sich denn ein grosser hl. Christophorus gleich am Anfang des rechten
Seitenschiffes.

Noch einmal taucht das Bild in Italien auf, etwas weiter südlich, in Castel S. Angelo in
Umbrien, wo in der Kirche San Martino ein Gemälde des Paolo di Giovanni da Visso sich be/
findet (Abb. 16), das etwa 1470-1480 entstanden sein dürfte54. Eine Beeinflussung durch das Bild
in Florenz scheint nahezuliegen, oder dann haben beide Maler eine gleiche Vorlage gekannt oder

gesehen und sind von ihr inspiriert worden. Wiederum ist Christus, nackt, mit Lendentuch und
mit den Wundmalen, in der Bildmitte. Mit der Rechten hält er den Kreuzesstamm. Auch hier ist
ein Fuss vorgestellt. Die Geräte sind säuberlich geordnet hingereiht: Striegel oder Wollkamm?),
Schlüssel, Winkelmass, Zange, Hackmesser, Beil, Weberschiffchen, ein besonders schöner Drill/
bohrer, ein ebenso schöner Nabenbohrer, Handspindel mit Wirtel, Gertel, dann rechts: Hufeisen,
Goldschmiedkelch, Schafschere, Laubmesser, Broteinschießschaufel, Ball, Beil, Bratspiess, Spaten,
Bogen, Musikinstrument, Waage. Die Inschrift links unten soll besagen, dass jeder, der die ab/
gemalten Geräte an einem Sonntag verwende, verdammt sein werde55.

Eine weitere grössere Gruppe, die in der Literatur bisher noch nicht in diesen Zusammenhang
gestellt wurde, findet sich im Südtirol und den angrenzenden Gebieten. Bereits das erste Dorfjen/
seits der Münstertaler Schweizergrenze, Taufers (heute italienisch: Tubre), weist einen Feiertags/

51 Zeller (Anm. 38) in seinen Zeitungsberichten erwähnt auch Pflugschar, Zange, Weberschiffchen. Auf der mir zur
Verfügung stehenden Photographie kann ich diese Geräte zu wenig deutlich erkennen.

$• Kopfwaschen und Haarekämmen am Sonntag verboten; siehe Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8,106.
53 Siehe dazu Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 23f., 32 und 25, Abb. 1.
54 France Stele, Ikonografski kompleks slike « Svete Nedelje», v Crngrobu. Razprave I. razred Slov. Akad. znanosti in

umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, Abb. 39 (Ljubljana 1944).
55 Raimond van Marie, The development of the Italian Schools of Painting, Bd. 14 (Haag 1933), S. 13; auf S. 12 be/

rindet sich ebenfalls eine Wiedergabe unserer Abb. r6.

H



christus auf. Am Ausgang des Dorfes steht die alte und ehrwürdige kleine St./Johannis/Kirche56,
die längere Zeit als Schopf diente, aber glücklicherweise nun restauriert wird57. Aussen ist ein
hl. Christophorus aus dem 13. Jahrhundert, also eines der ältesten Christophorus/Bilder im Tirol.
Das Feiertagsbild im Inneren (Abb. 17) wird von Weingartner auf etwa 1400 datiert; er be/
zeichnet es als «sehr derbe Arbeit eines rückständigen Lokalmeisters»58. Da mir leider nur die sehr
undeutliche Photographie vorliegt (der Erhaltungszustand des Bildes soll allerdings ebenfalls
schlecht sein), gebe ich wohl am besten Weingartners Beschreibung59 in seinen Worten wieder.
Er schildert das «Bild mit zwei merkwürdigen Figuren» so: «Die erste trägt kurzes Lockenhaar
und einen roten Mantel mit ockerfarbenem Kragen (Kapuze). Die zweite Figur trägt lange Locken
und ist nur mit einem weissen Lendenschurze bekleidet. Beiden Gestalten fehlt der Heiligenschein.
Merkwürdig ist aber auch der Hintergrund. Hinter der ersten Figur erblickt man eine rosafarbige
Architektur mit einem graublauen Dache. Die Quader/ und Dachplattenfügung ist mit dunkel/
roten Strichen angedeutet. An der Fassade ist das Giebelfeld ebenfalls in Rosatönen gehalten.
Darunter sieht man noch den schwachen Überrest einer ockergelben Holzmaserung, und an der

Längswand zieht sich unter dem Dachgesims ein Masswerkfries hin. Die Quadern tragen in der
Mitte Scheibenornamente. Den rechtsseitigen Abschluss des ganzen Gebäudes, das wohl zweifei/
los eine Kirche sein soll, bildet eine nicht ganz klare Architekturform, die vielleicht eine halb/
runde Apsis darstellen soll, aber zeichnerisch arg missglückt ist. Hinter der nackten Figur sieht

man regellos nebeneinander eine Menge Werkzeuge in Ocker und Schwarz, darunter deutlich er/
kennbar eine Egge und einen Spaten.» Es ist ohne weiteres ersichtlich, dass es sich um einen

Feiertagschristus handelt, und zwar - wenn Weingartners zeitliche Ansetzung richtig ist - um
einen ausserordentlich frühen.

Nur ganz wenig weit von Taufers entfernt, in Tartsch (italienisch: Tarces), oben im eigentlichen
Vintschgau, treffen wir bereits wieder eine derartige Darstellung (Abb. 18). An der Aussenseite
der Andreas/Kirche sehen wir ein Christophorus/Bild und den Feiertagschristus60. Er ist nackt,
mit dem Lendenschurz. Die Hände hält er flach vor sich auf der Brust; er hat den Glorienschein.
Als Geräte, die mit einiger Gewissheit bestimmt werden können, habe ich mir notiert: Flachs/
bläuel (oder Mistschlagbrett), Beil, Broteinschießschaufel Kurzstielsense, Rechen, Joch, Wür/
fei Krug und Glas Kamm, Spaten, Hacke, Ketthammer. Tartsch und der Tartscherbühel
gehören vermutlich zu den ältesten Siedlungen des Gebietes61. Der Bühel erhebt sich mitten im
Tal und bietet einen prächtigen Weitblick. Oben steht ein altes Kirchlein. Im Berginnern ist ein
modernes Fort, und die Ortschaft Tartsch hat deswegen im Weltkrieg arg gelitten.

Der nächste Ort - wir können leider keine Abbildung bringen - ist Jaufenthal bei Sterzing
(italienisch: Valle di Giovo) im Südtirol62. Weingartner datiert das Fresko an der Aussenwand
der Ursula/Kirche wiederum sehr früh: um 1400 oder aus dem Beginn des 15.Jahrhunderts.
Christus ist umgeben von allerlei Werkzeugen (Schaufel, Besen, Schere, Rechen, Sense) und
ausserdem von Liebesszenen, denn man erblickt auch «in kleinen Figuren dargestellt einen Reigen
und ein in einem Bette liegendes, von einem Teufelchen angeeifertes Paar» (es handelt sich um ein
mit einer rot/weiss karierten Decke bezogenes Bett, in dem ein Menschenpaar liegt, während da/

56 Vgl. dazu Josef Weingartner, Die frühgotische Malerei Deutschtirols, in: Jb. kunsthist. Inst. K. K. Zkomm. Denk/
malpflege 10, 1-78 (Wien 1916), besonders 50 und 52, Abb. 24. - Die Kunstdenkmäler Südtirols, 2. Aufl., 2 Bde. (Inns/
brück/Wien 1951).

57 Ich konnte deshalb im Sommer 1953 die Bilder nicht ansehen.
58 Weingartner (Anm. 56), Bd. 2, S. 330.
59 Weingartner (Anm. 56), Frühgotische Malerei, S. 50.
60 Weingartner (Anm. 56), Bd. 2, S. 323, beschreibt ihn als «eine männliche Gestalt mit Lendentuch (nicht der Typus

Christi!)», aber meine Abbildung, die ich an Ort und Stelle aufgenommen habe, zeigt einwandfrei, dass es sich um den

gleichen Bildtypus handelt.
61 Vgl. etwa Karl M. Mayr, Rätische Votivinschrift vom Tartscherbühel bei Mals, in: Der Schiern 27, 365-367 (1953).
62 Weingartner (Anm. 56), Bd. 1, S. 180, und Frühgotische Malerei, S. 50.

15



neben Teufel stehen). - Ein weiterer Ort, von dem ich ebenfalls keine Abbildung beibringen
kann, ist Mühlbach (italienisch: Rio di Pusteria)63, wo sich an der Fassade der Pfarrkirche zur
hl. Helena ein stark zerstörtes Fresko aus dem Anfang oder der Mitte des 15. Jahrhunderts befindet;
es stellt den «Schmerzensmann von Werkzeugen umgeben» dar. - Weingartner erwähnt dann
weiter64 St. Ulrich in Gröden (italienisch, offiziell: S. Ulrico di Gardena, volkstümlich: Ortisei
in Val Gardena), wo aussen an der St./Jakobs/Kirche als Wandgemälde zu sehen sind: ein

Christophorus und ein «Schmerzensmann, umgeben von Darstellungen der verschiedenen
menschlichen Beschäftigungen, zu denen sein Blut hinfliesst und um die sich auch Teufel be/
mühen». Eine Datierung fügt er nicht bei. Eine Abbildung (Abb. 19), welche ich der Liebens/
Würdigkeit des Herrn Dr. Nicolò Rasmo, des Direktors des Museo Civico in Bozen, verdanke65,

zeigt den jetzigen Erhaltungszustand des Bildes (es ist aber vorgesehen, die Tünche abzudecken,
laut brieflicher Mitteilung vom August 1954). Der Text der Schrifttafel sei, wie mir Herr Rasmo
schrieb, noch nicht einwandfrei zu entziffern. Dass es sich um die Wiedergabe kleiner Szenen

handelt, ist ersichtlich. Einzelheiten lassen sich nicht erkennen. Christus ist bekleidet; er steht mit
vorweisend erhobenen Händen da66.

Aussen an der Pfarrkirche der Heiligen Philippus und Jakobus in Campitello di Fassa (Cana/
sei; Fascha/Tal) ist ebenfalls ein Fresko, das zu unserem Bildkreis gehört (Abb. 20); es dürfte der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts zuzuweisen sein. In der Beschreibung der dargestellten Gegen/
stände und Szenen halte ich mich teilweise an die Angaben, welche Rasmo an Ort und Stelle
notiert hat. Die Objekte und die Personen sind mit einem Blutstropfen gekennzeichnet oder sie

haben einen Teufel als Begleiter. Eine Ausnahme davon machen nur die Leute, welche die Messe

anhören. Es lassen sich feststellen: Pickel, Zimmermannsklammer, Dreschflegel, Lanzenspitze,
Zimmermannsbeil, Hammer und Amboss, Hufeisen, Schwert, Messer, Säge, Sichel, Schaf/
schere, Sense, Wetzsteinfass, Metzgerbeil Holzschüssel Darunter zwei figürliche Darstellungen:

ein Paar im Bett und ein Mann, welcher mit dem Dechsel Zoccoli aushöhlt; eine Leiter.
Auf der rechten Bildseite sind mit Sicherheit zu erkennen: ein Verkaufsstand und eine Händlerin
mit Körben (wobei sich der schöne Langkorb befindet). Eine Frau scheint Käse in den Formreif
zu legen; ein kleines Sägewerk wird von einem Bach betrieben, welcher aus einer Mühle her/
kommt; zu dieser Mühle führt ein Müller ein Maultier mit einem Sack Getreide, auf welchem
auch noch ein musizierender Teufel hockt. Rechts oben kommt ein Bauer mit einem Heuwagen,
den zwei Ochsen ziehen, den steilen Hang herunter; damit es leichter geht, hilft ein Teufel am
Radwerk mit. An einzelnen Geräten finden sich hier noch: Weberschiffchen, Stossbutterfass,
Maurerkelle. Der auch auf anderen Bildern auftretende kreisförmige Gegenstand kann ein Hand/
Spiegel sein, ein Mühlstein, ein Gerberschaber, der Vorderteil einer Broteinschießschaufel : Etwas
Genaueres lässt sich meist wohl nicht aussagen.

Ein wohl ziemlich spätes Bild - wenn die Datierung richtig ist - befindet sich über der Ein/
gangstüre des Rochus/Kirchleins in Tesero im Fleimstal (Valle di Fiemme) (Abb. 21). Es habe67

sich dabei die folgende Inschrift befunden (mit der Jahreszahl 1557):

Infra tutti li altri mali selerati [sic!]
la dominicha sancta voi non santifichati
anci ogni zorno [giorno] voi lavorati
e ogni mal la mia dominicha voi fati.

63 Weingartner (Anm. 56), Bd. 1, S. 221.
64 Weingartner (Anm. 56), Bd. 1, S. 301.
65 Ich habe ihm auch für die Hinweise auf die beiden nachfolgenden Orte, für die erklärenden Einzelangaben und für

die Vermittlung der Photographien herzlichen Dank zu sagen.
66 Ob die beiden Angaben von Weingartner und Rasmo wirklich identisch sind oder ob sich nicht eine kleine Ver/

wechslung zugetragen hat, wage ich nicht zu entscheiden; es ist ja auch der Bildzustand leider sehr bedauerlich.
6" Nach brieflicher Mitteilung von Herrn Rasmo.

16



Damit ist zum Bildinhalt und zur Bedeutung des Bildes alles Notwendige bereits gesagt. Die
Anordnung des Bildes wirkt in ihrer peinlichen Sorgfalt beinahe etwas pedantisch. Andrerseits
sind mehrere Geräte besonders schön gezeichnet; sie dürften wohl bereits einigen dokumentarischen
Wert besitzen. Die Werkzeuge sind eher in der oberen Bildhälfte verteilt. Die Szenen, welche
doch mehr des bodenständigen Halts bedürfen, sind unten. Alle Gegenstände zu bestimmen ist
mir auf Grund der Abbildung nicht gelungen. Es finden sich vor: Glas, Krug, Spiegel, Kamm,

Rebmesser, ì, Zapin (Holzfuhrhaken?), Holzgabel, Rechen, Schaufel, Beil, Würfel,
Schere, Laubmesser, >, Andächtige beim Anhören der Messe, Mann mit Rückentragkorb,
Armbrust, Gewehr, Bett, sitzende Frau mit einem Stossbutterfass, pflügender Bauer mit dem

Gespann, Tisch (wozu?), Holzfuhrwerk, Küfer mit Fass, fischender Mann; ein Paar, dem ein
Musikant zum Tanz aufspielt, die Frau hält ein Teufelchen an ihrer Rechten; Schlüssel, Frau mit
Spiegel, Degen, Dreschflegel, Garnwinde mit Knäuelkiste, Sense, Gartenschere, Sichel, Kegel/1

kugel und neun Kegel, Würfel, Gertel, Spitzhammer, Spaten (oder Maurerkelle?), Rockenstab
mit Hütchen und Spindel, Karst Garbenbindknüppel Buch, Zange, Hammer, Säge,
Weberschiffchen. Man gewinnt durchaus den Eindruck, es könnte sich um eine spätere
Malerei handeln, denn der Katalog der Gegenstände und Tätigkeiten hat sich doch um einiges
erweitert.

In einer letzten Gruppe fassen wir einige Darstellungen aus Kärnten, Böhmen und Slowenien
zusammen. Die beiden Orte in Kärnten, in denen unser Bild vorkommt, sind Mauthen im Gailtal
und Maria Rojach. Möglicherweise wäre auch Dellach bei Meilweg hinzuzurechnen. Die Dar/
Stellung in Mauthen (Abb. 22) findet sich an der Aussenwand der Pfarrkirche St. Markus; sie

dürfte vom Anfang des 16.Jahrhunderts stammen68. An der gleichen Wand befindet sich auch
ein Christophorus/Bild. Christus wird in der Orantenhaltung geschildert, mit den Wundmalen.
Von den fünfWundmalen - aber nur von diesen, nicht vom ganzen Körper - führen Blutstrahlen
zu den Geräten. Demus69 fasst das Bild mit den «Abzeichen zahlreicher Handwerke und Ge/
werbe» «als Stiftung einer sämtliche Gewerbe umfassenden Zunft» auf, was schon wegen dieser

eigenartigen «Zunft» nicht sehr glaubhaft klingt; nach ihm bezeichnet Frodb0 Christus als «Be/
Schützer der Handwerke und des Gewerbes». Auf dem Fresko in Mauthen steht Christus in einer
gemalten offenen Architekturnische, deren seitliche Pilaster in je vier Felder unterteilt sind. Ob die
darauf befindlichen kleinen Szenen Darstellungen einzelner Berufszweige gezeigt haben, lässt sich

infolge des schlechten Erhaltungszustandes nicht mehr erkennen. Als neues Motiv finden sich in
Wolkenbändern links und rechts von Christi Haupt Gottvater und Taube. An dargestellten
Gegenständen lassen sich erkennen: Schloss, Schlüssel, Winkelmass, Säge, Schlegel, Bundhaken,
Bretzel, Krug mit Glas, Laute, Egge, Pflug Sense, Sichel, Heugabel, Pickel, Bundhaken,
Hämmer, Weberschiffchen Schere, Rad, Pickel und Hufeisen.

Im Jahre 1948 wurde im Turmgeschoss der Pfarrkirche Maria Himmelfahrt zu Maria Rojach
in Kärnten ebenfalls das Fresko eines Feiertagschristus entdeckt?1. Man sieht (Abb.23) Christus
in Orantenhaltung mit einem Nimbus voller Strahlen. Die Geräte sind sehr übersichtlich und
greifbar angeordnet. Es lassen sich unterscheiden: Heuzupfer, schön gebogener Holzrechen,Heu/
gabel, Sichel, Schere, Schwert, Weberschiffchen, Bergmannsbeil, Spieltisch mit Würfeln, Back/

68 O. Demus, Neu aufgedeckte Wandgemälde in Mauthen (Kärnten), in: Die Denkmalpflege (Berlin und Wien) îgjj,
47-51, Abb. 51 aufS. 49. - Walter Frodi, Die gotische Wandmalerei in Kärnten (Klagenfurt 1944), S. 20, 53, 120 und
222, Abb. 80. - Siegfried Hartwagner, Gedanken zum Thema «Volkskunde und bildende Kunst in Kärnten», in: Ca/
rinthia [I] 141, 555-565 (1951), Abbildung auf S. 563. - Ob das Buch von Otto Demus, Kunst in Kärnten (Klagenfurt
1934), etwas zu meinem Thema enthält, weiss ich nicht; es war mir nicht zugänglich.

69 Demus (Anm. 68), 47, 48.
7° Demus (Anm. 68), 20.

i- Erwähnung bei Hartwagner (Anm. 68), 565. - Abbildung bei Oskar Moser, Zur Geschichte und Kenntnis der
volkstümlichen Gebärden, in: Carinthia [I] 144, 745 (1954).

3 17



mulde (j), Zapin oder Kehrhaken; dann rechts von oben nach unten: Pfriem, Dreschflegel (mit
deutlich sichtbarer Bindung), Winkelmass, Zimmermannsbeil, Rebmesser, Spinnrocken (der
Wocken ist mit einem Band säuberlich zusammengehalten), Saufeder, Garnhaspel mit Knäuel/
kiste, Handhaspel Broteinschießschaufel, Spiess, Hackmesser Schaber für Gerber
Sense (mit Doppelgriff) und Egge. Für die Gerätekunde ist dieses Bild ein ausgezeichnetes
Dokument.

An der Aussenseite der Filialkirche St. Egid im Gailtal, in Dellach (oder Döllach) bei Meli/
weg in Kärnten, eines gotischen Baues, der bereits 1347 und 1485 erwähnt wird, findet sich ein
Fresko, das zwar nicht Christus wiedergibt, sondern eine weibliche Heilige72 ; es lässt sich am
ehesten mit dem bereits erwähnten Bild in Brigels vergleichen. Da mir nur eine etwas verschwom/
mene Abbildung zur Verfügung steht (Abb. 24), übernehme ich am besten Frodls Beschreibung:
«In der Mitte thronend, weibliche nimbierte Figur, der ein herabschwebender Engel eine Krone
aufsetzt. Auf einer einfachen Bank sitzend, ist die Gestalt symmetrisch gebaut, trägt modisches,
weisses Gewand, dessen Säume in den Putz gestanzt sind, und grünen Mantel. Zu den Seiten je
zwei kreisrunde Medaillons, der Raum dazwischen ist mit verschiedenen Gegenständen des tag/
liehen Lebens, wie Stab, Kanne, Fläschchen, Waage, Kamm, Körbchen, Rebmesser, Schere...
ausgefüllt. Die Medaillons... zeigen... 1. Kleine Kirche, vor deren Eingang ein Mann und eine
Frau knieend beten; im Vordergrund, von der Kirche durch einen Fluss getrennt, ein Knieender,
an den Händen von zwei Damen gefasst, die ihrerseits wieder von zwei Teufelchen geführt wer/
den. Darstellung der Heiligung des Sonntags. 2. Darstellung eines Fleischerladens. Auf einer

Stange und einem Tisch Fleischstücke. Ein Metzger schwingt sein Beil, ein Knabe als Käufer
3. Völlig zerstört. 4. Darstellung eines Tuchladens. Erhalten nur ein Teil einer Stange, über
welche Tuch gehängt ist. 1903... entdeckt. Sonntags/Heiligung/Bild... Das Fresko ist derb
und gehört stilistisch zum friaulischen Kreis, um 1400.»

Aus Böhmen ist bis jetzt nur das Bild in Slavétin bekannt (Abb. 25), obgleich Breitenbach und
Hillmann73 vermuten, dass in der Tschechoslowakei noch weitere derartige Darstellungen vor/
handen sein dürften. Das Beispiel aus Slavétin mag 1365 oder 1375 entstanden sein; es wird also
eine der ältesten, wenn nicht die älteste uns bekannte Fassung des Feiertagsgedankens wieder/
geben74. In den kleinen, übereinanderliegenden, seitlichen Rahmenfeldern werden uns Vertreter
der Berufszweige bei ihrer Arbeit vorgeführt: Sporenmacher Wagner, Hufschmied, Schuh/
mâcher, Mann mit Feinwaage, Frau mit Krug und Gefäss; rechts von oben nach unten: Gold/
schmied mit Pokal, Mann beim Schlachten, Mann mit einer Presse ;, Mann beim Ball/
werfen. Linien führen von diesen Genrebildchen zu Christus; nur ein einziges Gerät, eine Schere,

dringt in seinen Arm ein. Zu seinen Füssen sind drei kleine Einzelschilderungen: ein Mann sitzt

vor einem Tisch, ein zweiter Mann steht davor. Beim mittleren Bildchen, dessen Bedeutung ich
ebenfalls nicht erkennen kann, befinden sich zwei Männer (einer davon kniend) mit gekreuzten
Gegenständen einander gegenüber (dreschen sie ; sehr schön ist der pflügende Bauer rechts mit
der umgegürteten Tasche.

Wir lernen nun noch einmal ein Bild kennen, das in geradezu grossartiger Art Schilderungen
des täglichen Lebens dem Betrachter vor Augen hält. Es stammt aus der Krain, aus Slowenien.
Die slowenische Gruppe dieser Bilder ist bekannt geworden durch die Untersuchungen von

v- Frodi (Anm. 68), S. 76. Erwähnt bei Hartwagner (Anm. 68), 565. - Paul Hauser, Kunstgeschichtliche Vorarbeiten
zur Topographie von Kärnten, in: Jb. K. K. Zkomm. Erforschung Erhaltung Kunst/ u. hist. Denkmale N. F. 4 (Wien
1906), 2. Teil, Spalten 40-43, Abb. 27 und 28. Danach auch eine Abbildung in: Razprave I. razred Slov. Akademije
znanosti in umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, Abb. 36 (Ljubljana 1944).

73 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 27, 28, 29, 32. - Für die Beschaffung der Photographien habe ich Herrn
Dr. Ludvlk Kunz vom Moravské Museum in Brno (Tschechoslowakei) sehr herzlich zu danken.

74 Bohumil Matèjka, Topographie der historischen und Kunst/Denkmale im politischen Bezirke Laun (Prag 1897
[Topographie der historischen und Kunst/Denkmale im Königreich Böhmen, Bd. 2]), S. 82 und Abbildung auf Tafel III.

I8



France Stelè75. Im Jahre 1935 wurde in Crngrob bei Skofja Loka (Ehrengrub bei Bischofslack,
an der Zaier, in Oberkrain) in der dortigen berühmten Marien/Wallfahrtskirche, in einer der
schönsten Kirchen Sloweniens, das grosse Freskowerk entdeckt, das ungefähr 1460-1470 gemalt
wurde von einem Schüler aus der Werkstatt des Jean aus Ljubljana (Johannes von Laibach). Als
überragende Gestalt steht Christus in der Mitte, nackt, mit dem Lendentuch, und weist mit der
Rechten auf seine Seitenwunde. Links oben ist Gottvater mit der Heiliggeist/Taube. Bei diesem
Bilde (Abb. 26)76 haben wir nun das Eigenartige, dass um Christus herum zunächst die «arma
Christi», die Leidenswerkzeuge, angeordnet sind: Kreuz (T/Balken) mit den Kreuznägeln, Geis/
selsäule mit Strick, Lanze, Stock mit Schwamm, Geissei, Rock; dann finden sich die Köpfe der

aus der Passionsgeschichte bekannten Figuren: hl. Petrus, Annas, Kaiphas, Herodes, Pilatus und
Judas. Darum herum gruppieren sich auf neun horizontalen Streifen 47 erhaltene (von Ursprung/
lieh etwa 60) Szenen, die Arbeiten aus dem täglichen Leben schildern. Rechts unten empfangen
Teufel im weitgeöffneten Höllenrachen die Verdammten; damit wird die ernste Mahnung noch
eindrücklicher gemacht. Es ist geradezu eine bildlich ausgedrückte Predigt über die Heiligung der

Sonntage und Feiertage. Stele wählt denn auch für diese Bilder die Bezeichnung « Heiliger Sonn/
tag» (Svete Nedelje), da diese sich beim slowenischen Volke erhalten habe77. In dem ikonogra/
phisch besonders reichen Bild von Crngrob haben wir die Vereinigung des Erbärmdemannes mit
den «arma Christi», die Andeutung der Dreifaltigkeit und der Hingabe des Sohnes für die Mensch/
heit, den Gnadenstuhl und das hl. Herz Jesu, das Jüngste Gericht und die ewige Verdammnis
und schliesslich die Bildzyklen des täglichen Lebens als Mahnung in der Art der bildmässig
mnemotechnischen Systeme, wie sie das Mittelalter in der sogenannten Ars memorativa verwen/
dete. Christi Leiden wird andauernd erneuert und muss von ihm schmerzhaft wieder durch/
erlitten werden, wenn Menschen durch Arbeit sein Gebot und seinen Tag missachten; aber es

droht diesen Menschen dafür die Höllenpein. In Einzelheiten mag die Durchführung dieses Bild/
typs beeinflusst sein von Kalenderbildern, von Planetendarstellungen, von frühen Holzschnitten
und Blockbüchern, als Ganzes sind sie auf jeden Fall zu etwas Neuem geworden. Sie sind der
Ausdruck eines Zeitalters zwischen innerlich zutiefst empfundener Mystik und klarem Streben
nach diesseitiger Begrenzung; sie versuchen die neue Christus/Mystik mit einprägsamer Didaktik
zu vereinen. Es lohnt sich, noch rasch einen Blick auf einige der dargestellten Bildchen zu werfen,
da sie das bäuerliche Alltagsleben in frischer Weise schildern. Wir sehen unter anderem Jagd/
szenen, das Baden im Holzzuber, einen Mann, der Holz hackt oder Balken zurechtzimmert.
Sehr schön ist die Zusammenstellung von Spulrad, Garnhaspel und senkrecht stehendem Web/
stuhl. Darunter erblicken wir einen Schneider, der neben sich ein aufgehängtes Kleid hat; an
seiner Seite rührt ein Färber mit der langen Holzkelle im Bottich. Besonders gut geraten ist der
Verkaufsstand, die Trödlerbude, mit der dahintersitzenden Frau ; der Metzger hackt sein Fleisch/
stück; der Tuchhändler sitzt bei seinem Stand; einige Männer erfreuen sich am Kegelspiel, und
als Abschluss können wir uns noch vergnügen oder ereifern ob den Wirtshausszenen. Das kleine
Bildchen oberhalb des Spulrades stellt eine Szene dar, welche auch sonst im Mittelalter öfters zur
Darstellung gelangte: eine Frau schaut in den Spiegel, aber sie sieht nur den Teufel, der ihr sein

75 France Stelè, Monumenta artis slovenicae, I. Srednjeveäko stensko slikarstvo [La peinture murale au moyen/âge]
(Ljubljana 1935); Ikonografski kompleks slike «Svete Nedelje» v Crngrobu [Der ikonographische Komplex des «Heiligen
Sonntags» zu Crngrob]. Razprave I. razred Slov. Akademije znanosti in umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, 401-438 (Ljubljana
1944); Sonderdruck paginiert 3-39. Mit Abbildung. - Emilijan Cevc, Etnografski problemi ob fresici «Sv. Nedelje»
v Crngrobu [Problèmes ethnographiques concernant la fresque de «Sv. Nedelja» à Crngrob], in: Slovenski etnografj/^,
180-183 (Ljubljana 1951), mit Tafel 27. - Neuerdings auch: F. Stelè, Le byzantinisme dans la peinture murale yougoslave,
in: Atti dello Vili Congresso internazionale di Studi Bizantini, Bd. 2, 253-259 (Roma 1953 [Studi bizantini e neo/
ellenici 8]).

76 Ich verdanke die Abbildungen 26, 27 und 28 der Freundlichkeit von Herrn Prof. Fr. Stelè in Ljubljana.
77 Stelè (Anm. 75), Ikonografski kompleks, S. 435.

19



Hinterteil entgegenstreckt. Eine bekannte Illustration dieser Vorstellung befindet sich im Buch des

Ritters vom Turn, das 1493 bei Michael Furter in Basel gedruckt wurde78.

Das älteste Feiertagsbild in Slowenien setzt Stelè79 ungefähr in das Jahr 1350. Wenn diese An/
gäbe zutreffend ist, hätten wir in ihm wohl das überhaupt älteste derartige Bild zu erblicken. Es

ist nur als Fragment erhalten, und zwar - sehr aufschlussreich und bezeichnend - im Kreuzgang
des Dominikanerklosters von Ptuj. Zwei weitere Bruchstücke80 befinden sich auf der Aussenseite
der Peters/Kirche bei Trebelno (vom Ende des 15. Jahrhunderts) und in Gostece (aus der gleichen
Zeit). Ein letztes slowenisches Bild schliesslich stammt aus dem Anfang des 15.Jahrhunderts; es

ist auf der Aussenseite der Kirche von Bodesce zu sehen (Abb. 27)^. In seiner Wirkung ist es

ausserordentlich spannungsgeladen, da aus einer satten Gefülltheit von Geräten Christus hervor/

tritt, mit dem Lendenschurz und dem umgehängten Mantel bekleidet, aber als wirklicher Schmer/

zensmann, mit blutüberströmtem Antlitz. Er steht wahrscheinlich vor dem Kreuz, dessen oberen

Teil man hinter ihm erblickt. Seine Handhaltung entspricht derjenigen des Bildes von Campitello
di Fassa: Die Linke ist im Ellbogen gebeugt und zeigt die offene Handfläche mit der Wunde, die
Rechte streckt zwei Finger in die Höhe; es dürfte vermutlich die Segensgeste darin zu erblicken
sein. Unter den Geräten erkennt man: Gertel, Weberschiffchen, Schnitzmesser, Jagdspiess, Rad,
Schafschere, Schere, Krug, Zimmermannsbeil, Rechen, Pfriem; das mit Zacken versehene Gerät
links oben dürfte eine Flachsriffel sein, die in dieser Art (zum Einstecken in den Boden) verwendet
wurde.

Erst neuerdings ist es France Stelè gelungen, in Zanigrad im slowenischen Teile Istriens ein
weiteres Feiertagsbild aufzufinden, das aber eher mit den Darstellungen von Brigels und Dellach
auf eine Linie zu stellen ist, denn es stellt eine reichbekleidete Heilige dar, welche von Engeln
gekrönt wird. In bunter, ungegliederter Form sind ringsherum Werkzeuge hingemalt: Hacke,
Gertel, Hammer, Winkelmass, Säge, Beil, Sense, Wassertragjoch. Stelè vermutet82, dass diese

Ersetzung der Christusgestalt durch eine weibliche Figur eine interessante Kreuzung von west/
liehen ikonographischen Vorstellungen mit byzantinischen Ideen sein dürfte. Für das jugosla/
wische Gebiet und für die westlich anschliessenden Länder ist eine solche Vermutung durchaus

möglich und naheliegend.
Wir haben damit einen Überblick über die Wandmalereien gegeben und beschliessen diesen

Teil mit der Erwähnung einer Manuskriptzeichnung und eines Holzschnittes. Schon in den bis

jetzt angeführten Bildern war auf jeden Fall zu erkennen: um Zunftwidmungen und um Seg/

nungen des Handwerks und der Geräte kann es sich nicht in erster Linie handeln, höchstens

etwa in missverstandenen, späten Darstellungen als Nebengedanke. Es fand sich auf einigen
Wiedergaben aber bereits in Worten ausgesprochen, dass es sich um eine Sonntagsheiligung
handle, dass alle die aufgeführten Geräte und Tätigkeiten am Sonntag dem Herrn in den

Leib dringen und ihn verwunden und somit sein Leiden und Sterben erneuern. Sollten jetzt
noch Zweifel an dieser Auslegung bestehen, so beseitigen die beiden folgenden Belege die
letzten Bedenken.

In der Biblioteca Casanatense in Rom befindet sich ein oberdeutscher Kodex aus dem Anfang
des 15.Jahrhunderts, der eine reizvolle Federzeichnung enthält, die zu unserem Thema gehört

(Abb. 29)83. Der gesamte Kodex ist eine eigenartige Sammlung von Allegorien mit Bildern zur
Moraltheologie, vom Glücksrad, den Tugenden und Lastern, dem Leben und Sterben des

7* Siehe dazu: Wildhaber, Spiegelbilder und Nonnenspiegel, in: Schweizer Volkskunde (Korrespondenzblatt) 44, 1-6
(Basel 1954), mit Abb. 6.

79 Stelè (Anm. 75), Monumenta, S. 28.
80 Stelè (Anm. 75), Monumenta, S. 28.
31 Stelè (Anm. 75), Monumenta, S. 44.
82 Stelè (Anm. 75), Le byzantinisme, 257.
83 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 24ff. und 32.

20



Menschen84. Die Bilder finden ihre Erläuterung und Deutung durch Textstellen, die den Kirchen/
vätern, Scholastikern und weiteren Quellen entnommen sind. Der Text soll jeweils die theologi/
sehe Seite beleuchten, während das Bild in seiner praktischen Nutzanwendung im « Dienste volks/
tümlicher Pfarrpraxis »8s zu stehen hat. Im Textteil ist zunächst ein Sermon über die Heiligkeit
des Sonntags wiedergegeben, in dem die Gläubigen ermahnt werden, diesen Tag zu ehren; es

werden auch alle Ereignisse aus der Bibel erwähnt, die an einem Sonntag stattfanden. Dann folgen
im Textteil eine Anzahl von Florilegien86, in denen der Gedanke von dem immer von neuem
sich vollziehenden Leiden Christi als Folge der Sünden der Menschen ausgesprochen wird. Nun
ist dieser Gedanke allerdings nicht kirchlich sanktioniert, da die Passion Christi mit seinem leib/
liehen Tode beendet war, aber es ist ein Gedanke, der immer und immer wieder in Wort und
Bild zum Ausdruck kam und aus dem heraus die zahlreichen Darstellungen der Passion, der

«arma Christi», des Herzens Jesu, der blutenden Hostien ihre Erklärung finden. Das Leitmotiv
dazu wird bei den Florilegien ausgesprochen8? : « Passus est Christus in corpore suo vero, patitur
eciam cottidie in corpore suo mistico. En morior pro te, quid agas homo, inspice pro me.» Die
beiden Gedanken der Heiligung des Sonntags und des Leidens Christi, das sich durch die Sünden
der Menschheit wiederholt, sind in unserem Bild vereinigt. Es führt den Erbärmdemann vor
Augen und verbindet ihn mit den ihm wehtuenden Geräten und Arbeiten durch Blutlinien oder

dadurch, dass diese Geräte in seine Haut eindringen, oder endlich nur durch ein mahnend/
erinnerndes Aufzählen aller (bäuerlichen oder handwerklichen) Möglichkeiten. Arbeiten und
Lustbarkeiten haben am Sonntag zu ruhen, aus Liebe zu Christus, der für uns das Leiden auf
sich genommen hat. Wenn diese Vorstellung allein nicht ausreicht, wird auch die Drohung der

ewigen Höllenpein direkt bildlich gezeigt (im Bild von Crngrob) ; es kann auch das Motiv des

Totentanzes angedeutet werden (Waltensburg). Weil das Thema immer am Rande der offiziellen
Lehre stand und offenbar nur geduldet, aber nie eigentlich gebilligt oder gar empfohlen wurde,
unterlag es Schwankungen in seiner Ausgestaltung. Es wurde sicherlich nicht immer die gleiche
Sinngebung hineingelegt und herausgelesen. Aber die ganze Fassung und Ausgestaltung ist
kennzeichnend für eine Periode, in welcher die Vorstellung und das Nach/ und Miterleben der
Passion Christi zuerst in der Mystik und den Klöstern aufflammt und von dort ihren Weg zur
Weltgeistlichkeit und in die volkstümliche, oft beinahe häretische Mystik nimmt.

Auf unserer Abbildung 29 sehen wir Christus mit vor der Brust leicht verschränkten Armen.
Sein Nimbus wird von Geräten bedroht; einzelne spitze Geräte stechen in seine Haut. Die Auf/
Zählung der weitverstreuten Werkzeuge ist hier besonders reichhaltig und eindrucksvoll. Wir
können erkennen: Sattel, Rebmesser, schreibende Hand, Zimmermannsbeil, Doppelkamm,
Klammer Laute, Weberschiffchen, Pfriem, Sichel (in einer besonders typischen Form), Beil,
Rad, Klappmesser, Hammer, Badequast, Doppelpokal, Krug, Warzenglas, Kelch mit Gold/
schmiedhammer, Spiegel (î), Topf auf Töpferscheibe, Hufeisen, Sporn, Heurechen, Gürtel
Würfel, Dolch, Bälle, Helm, Zugmesser, Hacke, Sense, Fischreuse, Weblade Schwert,
Pflugschar, Blasinstrument, Schuh Mühlrad, Haue, Bretzel, Schere, Hammer und Ruck/
sack eines Bergmanns Wollschere, Dreschflegel, malende Hand, Hammer, Metzgerbeil,
Waage, Farbtiegel Spinnrocken mit Spindel und Wirtel. Es handelt sich also um einen aus/
gesprochenen Katalog als Gedächtnisstütze.

Etwas später, wohl aus den siebziger Jahren des 15.Jahrhunderts, stammt ein Einblattdruck eines

unbekannten Basler Druckers. Dieser Holzschnitt ist bis jetzt nicht beachtet worden; er zeigt je/

8-t Beschreibung bei: Fritz Saxl, «Aller Tugenden und Laster Abbildung», in: Festschrift für Julius Schlosser (Zürich
1927), S. 104-121. - Mit einem ähnlichen Gebiet, das aber nichts für unser Thema enthält, befasst sich Paolo D'Ancona,
L'uomo e le sue opere nelle figurazioni italiane del medioevo (miti, allegorie, leggende) (Florenz 1923).

85 So der Titel der Abhandlung von Breitenbach und Hillmann (Anm. 3).
86 Siehe Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 33-36.
87 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 33.

21



doch einwandfrei, worum es geht (Abb. 30)88. Je zwei Holzstöcke illustrieren je fünf der zehn
Gebote Gottes mit einer kleinen Szene und einem darunterstehenden Begleittext. Aufdem unteren
Teil des Blattes schliessen sich Gebete an. Das einzige bekannte Exemplar des Druckes befindet
sich im Britischen Museum. Es wäre wegen der englischen Bilder interessant zu wissen, wann es

nach England gelangt ist, aber das lässt sich nicht feststellen. Wir sehen auf der rechten Bildhälfte
Christus in Orantenhaltung, mit dem Nimbus, nackt, mit dem umgewundenen Lendentuch.
Am rechten Bildrand sind übereinander Geräte angeordnet: Hammer, Klappmesser, Weber/
Schiffchen Würfel, Zimmermannsbeil, Schere, Schuh und Ketthammer. Der Vorstellungs/
kreis ist insofern erweitert, als auf der linken Bildseite ein Geistlicher von der Kanzel herunter
zwei Zuhörern predigt. Ob seine Handhaltung bewusst oder unbewusst von Christi Oranten/
haltung daneben beeinflusst ist, wird schwer zu sagen sein. Unter dem Bilde steht: « Das dritte

[nämlich: Gebot] gedencke, das dv den fiertag heiligest mit guten wortë vnd werckë.» Damit be/

stätigt ein Dokument der Zeit, was damals mit dem Bilde gemeint war und darunter verstanden
wurde. Die Ausdrücke «Sonntagsheiligungsbilder» und «Feiertagschristus» finden also ihre volle
Berechtigung.

Wir haben damit unseren Überblick über die uns bekanntgewordenen Bilddarstellungen dieses

Themas abgeschlossen und haben immerhin die seinerzeit von Breitenbach und Hillmann gege/
bene Liste von 25 Nummern89 um 20 weitere Angaben vermehren können, wobei allerdings
Brigels, Dellach und Zanigrad (evtl. auch St. Ulrich in Gröden) nur sehr bedingt hierher zu
zählen sind, da sie nicht Christus, sondern eine weibliche Heilige in den Mittelpunkt stellen. Die
neu hinzugekommenen Belege stammen aus Süddeutschland und der Schweiz, zur Hauptsache
aber aus Südtirol und Norditalien, Kärnten und Slowenien. Damit verschiebt sich das Schwer/
gewicht doch eindeutig in jene Gegenden, um so mehr als die ältesten derartigen Bilder aus Ptuj
(Slowenien, etwa 1350) und Slavétin (Tschechoslowakei, etwa 1370) stammen, immer unter der

Voraussetzung natürlich, dass die Datierungen einigermassen zuverlässig sind. Es würden dann
dem Ende des 14.Jahrhunderts noch angehören: Räzüns, Schlans, Ormalingen und Ampney.
Um die Jahrhundertwende würden folgen Zanigrad, Dellach, Taufers, Jaufental, Eriskirch und
Chiltington. Dem frühen 15.Jahrhundert wären zuzuzählen Frauenfeld, Florenz, Mühlbach,
Bodesce und der oberdeutsche Kodex in Rom, während man Hessett, Waltensburg und Tesserete

zur Mitte des Jahrhunderts rechnen musste. Es würden dann in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
folgen: Breage (und die übrigen cornwalisischen Orte), Castel S. Angelo, St. Ulrich in Gröden,
Campitello di Fassa, Crngrob, Trebelno, Gostece und der Einblattdruck. Brigels, Tartsch,
Tesero und Mauthen würden den Beschluss machen am Anfang des 16. Jahrhunderts (die Datie/

rung der restlichen Orte ist mir nicht bekannt). Daraus nun weitere Abhängigkeitsverhältnisse
abzuleiten, dürfte schwerfallen. Innerhalb verhältnismässig nahe beieinanderliegenden landschaft/
liehen Gruppen wird man sicherlich an eine Beeinflussung denken müssen und dürfen. Es Hesse

sich auch ein Weg denken von Slowenien her bis zu den mitteleuropäisch nördlichsten Orten
Eriskirch, Ravensburg, Frauenfeld und Ormalingen. Aber die ganze englische Gruppe bleibt für
sich; innerhalb dieser Gruppe gibt es bestimmt wiederum Stammbäume. Es ist auch sehr wohl
anzunehmen, dass weitere derartige Bilder in kleinen Landkapellen und Dorfkirchen bei einer

gründlichen Inventarisierung zum Vorschein kämen9° ; einzelne mögen auch unter einer Über/

88 Albert Schramm, Der Bilderschmuck der Frühdrucke, Bd. 22: Die Drucker in Basel, 2. Teil (Leipzig 1940), S. 40
und Tafel 191, Abb. 1277. - Campbell Dodgson, Woodcuts of the XVth Century in the Department ofPrints and Draw/
ings. British Museum. Bd. 2 (London 1935), Tafel 99. -Vgl. dazu Hans Koegler, in: Basler Z. Gesch. Altertumskde. 10,

3 (1911), der Bernhard Richel als Drucker vermutet, während Schramm eher an Michael Wenssler denkt.
89 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 30-32.
9° Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 32, haben versucht, in der Tschechoslowakei weitere Beispiele zu finden,

aber ergebnislos. - Wenn F. Stelè, der hervorragende Kenner, in Slowenien keine neuen Bilder findet, wird es wohl kaum

sonst jemandem gelingen. - Ob die beiden folgenden Bücher etwas zum Thema geboten hätten, weiss ich nicht, da sie

22



tünchung ihrer Neuentdeckung harren. Man wird annehmen müssen, dass irgendwo in der

Predigtliteratur Anregungen zur Bildgestaltung vorhanden sind, die nur auf den Moment warte/
ten, wo die «Ideen in der Luft» lagen?1. Wir dürfen auch nicht ausser acht lassen, dass das Mittel/
alter innerhalb des Rahmens der katholischen Kirche durchaus international war, und dass die
nationalen Besonderheiten hauptsächlich erst durch das Renaissance/Bewusstsein gefördert wurden.

Einen Versuch, von der formalen Bilddurchführung einen Stammbaum herzuleiten, muss ich
der Kunstgeschichte überlassen, doch zweifle ich, ob er bei diesem rein volkstümlichen Thema zu
einem Ziele führen würde. Zwar ist Christus in verschiedener Haltung wiedergegeben, aber es

sind Haltungen, die in Christusbildern auch sonst üblich sind. Etwas befremdlich mag zunächst
die Orantenhaltung sein, doch dürfen wir in ihr sicherlich Vorstellungsverbindungen vom Vor/
weisegestus erblicken. Diese Haltung mag volkstümlich noch stark als «richtig» empfunden wor/
den sein und wurde deshalb gerade in Dorfkirchen als der eigentliche Ausdruck eines tiefen,
starken Empfindens angesehen. Es muss schon sehr früh ein Zusammenhang erblickt worden sein

zwischen der Orantenhaltung und der Haltung des gekreuzigten Heilandes. Dazu wird, über den

Umweg des Erlösungstodmotivs, die Fürbitte für die Menschen in der Haltung gesehen worden
sein9*. Es ist also ein ganzer Komplex von gefühlsmässig bedingten Vorstellungen, die sich aus
dem Betrachten dieser Geste ergeben.

Es ist auch denkbar, dass mit dem Bild nicht nur immer die Mahnung an die Sonntagsheiligung
verbunden war, sondern dass sich andere Beziehungen hier noch einschlichen, bewusst oder unbe/
wusst. Gerade weil es häufig mit dem Christophorus/Bild zusammen gemalt wurde, dessen Be/

trachtung am Morgen vor dem plötzlichen Tod Schutz bieten sollte, oder in Zusammenhang
stand mit der Ablass gewährenden Gregorius/Messe, scheinen solche Überlegungen nicht ganz
abwegig zu sein. Man sollte eigentlich für jedes Bild urkundliche Abrechnungen einsehen können,
aus denen dann möglicherweise sich ergäbe, was die betreffenden Auftraggeber oder die Maler
unter dem Bild sich vorgestellt hatten, welchen Namen sie ihm gaben, und ob ein eigentlicher
Anlass zur Bestellung des Bildes vorlag. Es wäre zum Beispiel ein Sühnebild denkbar an einer
Mordstätte (man denke auch an die schaurigen Hostienfrevelprozesse) oder an einer Richtstätte
mit dem Galgen (wie es für Waltensburg zuträfe). Schmerzensmannbilder wurden auf jeden Fall
an solchen Stellen aufgerichtet93, denn hier lag « letzterdings kein anderer Gedanke zugrunde als

sonst bei der Verwendung an Friedhöfen oder sonstigen Stätten des Schmerzes : die intercessio
durch den in der Messe sich opfernden Christus. Es waren Fürbittbilder. » Dass die Aufstellung
von Schmerzensmannbildern eine Folge von Naturkatastrophen war, ist ebenfalls sehr wahr/
scheinlich: Bauerreiss94 nimmt es an für St. Salvator in Mainburg, und wir haben bereits gehört,
dass Riggenbach einen Zusammenhang zwischen dem Ormalinger Bild und dem Basler Erd/
beben für denkbar hält. Man könnte auch die Möglichkeit in Betracht ziehen, dass etwa Sagen

mir nicht zugänglich waren: Louis Albert Gaffre, Les portraits du Christ. Etude d'iconographie religieuse (Paris 1903).
Anna Jameson, The History of Our Lord in Works of Art, Bd. 2 (London 1864) (oder eine andere Auflage). - Die
Bonner Dissertation (1934) von Wouter Jacobus Antonius Visser, Die Entwicklung des Christusbildes in Literatur und
Kunst in der frühchristlichen und frühbyzantinischen Zeit, enthält nichts zu meinem Thema. Auch die üblichen ikono/
graphischen und kirchlichen Nachschlagbücher (Künstle, Buchberger, Detzel, Molsdorf, Kraus, Diet, de théologie catho/
lique, Diet, d'archéologie chrétienne et de liturgie, Herzog/Hauck, Mâle) schweigen sich aus. In Otto Schmitts Reallexikon
zur deutschen Kunstgeschichte ist das Stichwort «Feiertagsheiligung» vorgesehen, zur Zeit der Abfassung dieses Auf/
satzes aber noch nicht erschienen.

9» Auch Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 29, kommen zum Ergebnis, dass «ein international verbreitetes Thema
der praktischen Theologie in diesen Denkmälern Gestalt gewonnen hat».

¦>- Gert Von der Osten, Der Schmerzensmann. Typengeschichte eines deutschen Andachtsbildwerkes von 13 00-1600
(Berlin 1935 [Forschungen zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 7]), S. 114 und S. 115: «Der Oranskruzifixus und der

Oransschmerzensmann hängen durch dogmatische Gedankengänge zusammen, in denen vielleicht auch das uralte Gebär/
denmotiv mitgeschleppt ist.»

m Romuald Bauerreiss, Pie Jesu (München 1931), S. 103.
94 Bauerreiss (Anm. 93), S. 104.

2Ì



oder sagenhafte Züge daraufhindeuteten, wie die Dorfbewohner sich zu einem solchen Bild stell/
ten und ob seine Entstehung von dieser Seite erschlossen würde. Leider aber versagen hier die er/
reichbaren Auskünfte. Einzig in der Kirche von Ormalingen spukte ein Mann, der wenigstens
in Verbindung mit der Arbeitsruhe am Abend stund. So lautet diese Sage95: «Als der Sigrist
oder Küster, Mesmer, wie man diese Kirchendiener an einigen Orten nennt, eines Abends sich
aufmachte, die Betglocke, die allen Leuten Ruhe verkündigt, zu läuten, nahm er ein etwa drei/
jähriges Knäblein mit sich. ,Vater! Vater! schau da den Mann!' sagte das Kind, als der Sigrist
seines Amtes pflegte. ,Wo ist denn der Mann?' fragte der Vater sein Knäblein. ,Schau! dort in
der Ecke steht er.' Der Vater fragte weiter das Kind nicht, in welcher Gestalt und Kleidung sich
der Thurmhüter repräsentirt habe.» Dass der spukende Mann in der Kirche ein gewöhnliches
Sagenmotiv ist, ist bekannt, aber es scheint doch, dass hier die Erinnerung an das übertünchte
Bild und vor allem auch an dessen Sinn sich schwach erhalten habe und dass der «Mann»
wenigstens in Andeutungen die Funktion des « Arbeitszeitüberwachers» übernommen habe, wie
sie ja in vielen Fällen von der Frau Holle bei den Spinnstuben ausgeübt wird.

Es wäre natürlich auch vorstellbar, dass die Geräte eine Ausweitung der mannigfaltigen Werk/
zeuge böten, wie sie etwa auf Passionsdarstellungen als die sogenannten «arma Christi» aufgeführt
sind. Vor allem fällt uns auf späteren Passionsbildern die Reichhaltigkeit der Marterwerkzeuge
auf, die mit einer geradezu erstaunlichen Fabulierlust dargestellt werden und damit das Volk
wohl in ganz besonderem Masse angesprochen haben dürften. Neben den eigentlichen Heils/
reliquien sehen wir nun auch die Laterne der Häscher, Morgenstern, Schwert Petri, Ohr des

Malchus - ja sogar der Judaskuss wird gelegentlich «abgekürzt» dargestellt -, den Hahn Petri
(häufig steht er auf der Geisselungssäule), die dreissig Silberlinge im Beutel oder fein säuberlich

aufgereiht aufeinem Zählbrett (sie sehen aus wie Eier in der Pfanne), die Wasserkanne des Pilatus,
das Essiggefäss, Rute, Leiter, Würfel, Purpurmantel, Schweisstuch der Veronika, den Sarg, eine
brennende Fackel (Johannes 18, 3), Ketten, eine Hand, die Backenstreiche zu geben im Begriff
ist (Johannes 19, 3), gelegentlich sogar eine Hand voll ausgeraufter Haare, das Waschbecken mit
sich waschenden Händen (Matthäus 27, 24), Hammer, Bohrer, Zange, Beil und Axt, Spiel/
bêcher (zum Ausschütteln der Würfel), das Messer, mit welchem die Kleider Christi zerteilt

wurden, Salbenbüchsen, Korb für die Nägel. Dann werden fast regelmässig Sonne und Mond
oben am Bilde angebracht. Daneben finden sich auch eine Reihe von Köpfen oder Brustbildern,
welche die in der Passionsgeschichte erwähnten Personen darstellen sollen: Pilatus und seine Frau
(Matthäus 27, 19), Herodes (oft mit Krone), der Hohepriester (oft mit Bischofsmütze) und dann
vor allem die derben, ausspeienden oder höhnenden und die Zunge herausstreckenden Köpfe
der Henkersknechte. In der Tat kommen einige der hier wiedergegebenen Gerätschaften auch auf
unseren Bildern vor. Auch die vereinfachten Kopfbüsten als abstrahierte Darstellung einer Geste

oder Tätigkeit oder biblischen Handlung finden sich auf beiden Bildtypen. Dass die auf unseren
Bildern auftretenden Ketten (oder Gürtel), Badequaste, Mühlräder und Scheiben manchmal eine
verblüffende Ähnlichkeit mit den Geissein, Essigschwammstöcken, Sonnen und Monden auf
den «arma Christi»/Darstellungen haben, lässt sich ebenfalls nicht von der Hand weisen. Doch
wird unseren Gerätezusammenstellungen wohl eine andere Sinngebung zugrunde liegen. In
unseren Feiertagsbildern ist eine klare Beziehung zwischen dem Schmerzensmann und den Geräten
entweder durch die Blut/ oder sonstigen Verbindungslinien hergestellt, oder dann dringen die

Werkzeuge in Christi Körper ein, ritzen, schneiden und verletzen ihn auf alle erdenklichen
Arten. Mit Vorliebe werden natürlich spitzige Geräte dazu verwendet, wie diese denn auch sonst
im Volksglauben eine bedeutsame Rolle spielen96. Dass auch im bäuerlichen Denken die Geräte
nicht schlechthin « Objekte» sind, sondern dass mit ihnen geheimnisvolle Glaubensvorstellungen

95 Hs. Georg Lenggenhager, Volkssagen aus dem Kanton Baselland (Basel 1874), S. 50.
16 Siehe dazu Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 9, Nachtrag, Sp. 579: Haberlandt, s. v. Spitziges.

24



verbunden sein können, hat in jüngster Zeit sehr schön Leopold Schmidt aufgewiesen in seinem
Buch «Gestaltheiligkeit im bäuerlichen Arbeitsmythos»97.

Bei der Benützung derartiger Bilder mit Werkzeugen für die Gerätekunde wird man kritisch
und mit Vorsicht an das Problem herantreten. Der Maler kann durch Vorlagen beeinflusst ge/
wesen sein; er kann sich - besonders in festen, religiösen Themen - ikonographisch gebunden
und verpflichtet gefühlt haben (das geht ja auch modernen Malern in der Behandlung solcher
Themen manchmal noch so) ; es kann sich auch um Maler aus anderen Gegenden handeln, die
mit den Werkzeugen und Arbeitsvorgängen des betreffenden Ortes nicht vertraut waren. Zieht
man die erwähnten Einschränkungen aber in Erwägung, ist diesen Bildwiedergaben ein gewisser
dokumentarischer Wert nicht abzusprechen, besonders dann nicht, wenn rezente Belege aus der

Gegend vorliegen und damit einen Schluss nach rückwärts sicher zulassen98.

Die in unseren Bildern dargestellten Geräte und Beschäftigungen sind im wesentlichen dem
Umkreis des Bauern und des Dorfhandwerkers entnommen. Sie zeigen Möglichkeiten, wie er
durch Sonntagsarbeit Christi Leiden erneuern musste; sie wollen ihn also eindrücklich auf die

Forderung der Sonntags/ und Feiertagsheiligung hinweisen. Wir werden uns also mit dieser

Frage etwas ausführlicher zu beschäftigen haben. Woher schliesslich die für uns heute selbstver/
ständliche Forderung nach der Arbeitsruhe an einem Tag der Woche kommt (die übrigens auch
schon wieder ins Wanken geraten ist) und welchen Sinn sie ursprünglich hatte, werden wir kaum
mehr mit völliger Gewissheit ermitteln können99. Es ist anzunehmen, dass sie erst nachträglich
verquickt wurde mit christlichen Vorstellungen und mit moderneren sozialen und arbeitsethischen
Ideen. Bei den Babyloniern und Assyrern gab es einen Tag, «welcher der Versöhnung der Götter
diente und diesen Zweck ...durch Ruhenlassen gewisser Berufstätigkeiten zu erreichen suchte»,
in jenen Kalendern aber, die speziell für den König bestimmt waren, wurden «in immer gleicher
Ausführlichkeit die Gebote eingeschärft, dass an ihnen der ,Hirt der grossen Völker' kein gebra/

97 Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit im bäuerlichen Arbeitsmythos (Wien 1952). - Betont anders eingestellt: H. Kothe:
Die Wirtschaftsstufen und ihre zeitliche Eingliederung, in: Die Nachbarn, Jb. vergi. Volkskunde l, 87 (Göttingen 1948),
«Jede Sanktifizierung (d. h. von Arbeitsgeräten) ist etwas Sekundäres. Es ist wohl in erster Linie das Nützlichkeitsprinzip,
das den Fortschritt bedingt.» - Versöhnlich überbrückend: Hanns Koren, Volkskunde in der Gegenwart (Graz 1952),
S. 19: «Die Beschäftigung mit den .Sachen' zeigt uns, dass im Verhältnis Mensch und Gerät viele Kreise volkstümlicher
Geistigkeit sich abzeichnen, die mit dem Volksglauben im eigentlichen Sinn wenig oder nichts zu tun haben. Man denke

an die Arbeitsweisen, an die Gedankenarbeit und Erfahrung, die in der technischen Gestaltung der Geräte sichtbar wird.
Sie alle können, aber müssen nicht glaubensmässig überhöht sein, und dennoch sind auch sie ein Spiegel volkstümlicher
Geistigkeit. Und darum sind auch sie für sich legitime Aufgaben der Volkskunde. Der volkstümliche Mensch ist doch
auch Rationalist.» Im ganzen Fragenkomplex ist das letzte Wort sicherlich noch nicht gesprochen, und man wird für
weitere Beiträge zu dieser Frage dankbar sein.

98 Für den kärntnerischen Heurechen hat Oskar Moser (Anm 31), 490, dies kürzlich nachgewiesen. Man vergleiche
auch: Beiträge zur sprachlichen Volksüberlieferung, in: Festschrift A. Spamer (Berlin 1953): Joseph Maria Ritz, Bild/
quellen zur Volkskunde als Ergänzung sprachlicher Quellen, besonders im späteren Mittelalter, S. 121-125.

99 Siehe dazu: Diet, de théologie catholique 4', 1308-1348 (E. Dublanchy s. v. Dimanche). - Diet, d'archéologie
chrétienne et de liturgie 4', 858-994 (H. Dumaine s. v. Dimanche). - Herzog/Hauck, Realencyklopädie für protestantische
Theologie und Kirche, 3. Aufl. (Leipzig i896ff.), Bd. 18, 521-529 (Zöckler s. v. Sonntagsfeier), und Bd. 24, 522 (Nach/
trag: v. Dobschütz). - Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl. (Tübingen 1926fr.), Bd. 5, 60S f. (Schöttler
s. v. Sonntagsruhe. Moderne Arbeitsruhe und Gesetzgebung). - Franz Schmid, Die Gewalt der Kirche über die Sonntags/
ruhe, in: Z. kath. Theologie 2$, 436-451 (Innsbruck 1901) (Die Kirche hat das Recht, Gebote über die Sonntagsruhe
und deren Durchführung zu erlassen). - G. Förster, Die christliche Sonntagsfeier bis auf Konstantin den Grossen, in:
Deutsche Z. Kirchenrecht [3] 16,100-113 (1906). - K. A. Heinrich Kellner, Heortologie, 3. Aufl. (Freiburg i. Br. 1911). -
Wilhelm Thomas, Der Sonntag im frühen Mittelalter (Göttingen 1929). - P. E. Braun, Die geschichtliche Entwicklung
der Sonntagsruhe (Ein Beitrag zur Soziologie des Arbeiterschutzes), in: Vjschr. Sozial/ Wirtschaftsgesch. 16, 325-369
(1922). - Anton Joseph Binterim, Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten der Christ/Katholischen Kirche aus den ersten,
mittleren und letzten Zeiten, 5. Bd., 1. Teil (Mainz 1829), S. 123ff. - Richard Andrée, Der Ruhetag, in: Globus 43, 138

(1883) (ethnologisch). - Die folgenden drei Werke waren mir nicht zugänglich: L. R. Conradi, Die Geschichte des Sabbats
und des ersten Wochentages im Lichte der Hl. Schrift (Hamburg 1912). - Robert Cox, The Literature of the Sabbath

Question, 2 Bde. (Edinburgh 1865). - Peter Heylyn, History of the Sabbath (London 1636).

-I 2S



tenes Fleisch essen, seinen Leibrock nicht wechseln, nicht opfern, der König den Wagen nicht
besteigen, keine Entscheidung fällen, der Magier nicht prophezeien, ja selbst der Arzt seine Hand
an den Kranken nicht bringen solle»100. Auch Altisrael kennt die Feiertage, an denen die Arbeit
ruhen muss, aber «der Gedanke, dass Arbeitsenthaltung Jahvedienst sei, liegt dem alten Israel

ganz fern». Meinhold nimmt sogar an101, dass das Sabbatgebot des Dekalogs noch durchscheinen
lasse, « dass der Tag der Ruhe ursprünglich für die dienende, arbeitende Bevölkerung, nicht aber

zur Feier für Jahve bestimmt war... Es war also eigentlich ein Tag für das Gesinde und nicht für
Jahve, eine soziale, nicht eine religiöse Einrichtung». Die verbotenen Arbeiten müssen also solche

der ärmeren ländlichen Bevölkerung, des Gesindes, des Knechtes sein, und wir müssen sie uns
einmal vorführen lassen. Wir finden sie im i. Mischna/Traktat, im 7. Kapitel, im 2. Abschnitt;
sie lauten so102:

« Die verbotenen Hauptarbeiten am Sabbat.
Die [verbotenen] Hauptarbeiten sind vierzig weniger eins:

wer pflügt und säet und erntet und Garben bindet, wer drischt
und worfelt und ausliest,

und mahlt und siebt und knetet und backt;
wer die Wolle schert, sie bleicht, und sie hechelt und sie färbt

und sie spinnt, webt,
und wer zwei Weberfäden zieht, zwei Fäden webt und zwei

Fäden spaltet,
wer einen Knoten knüpft und löst und zwei Stiche näht und

aufreisst in der Absicht zwei Stiche zu nähen;
wer ein Reh jagt, es schlachtet und das Fell abzieht und es

einsalzt und es gerbt und es abschabt und es zerschneidet;

wer zwei Buchstaben schreibt und [wieder] auswischt in der Absicht
zwei Buchstaben zu schreiben;

wer baut und niederreisst und löscht und anzündet und wer mit dem
Hammer schlägt und aus einem Gebiet ins andere trägt.

Das sind die Hauptarbeiten, vierzig weniger eins.»

Wenn wir die in unseren Feiertagsbildern wiedergegebenen Geräte und dargestellten Arbeiten
im Hinblick auf diese Verbote ansehen, werden wir überrascht sein, wie viele wir nun auf einmal
anders ansehen und begreifen. Es hat ja auch die alttestamentliche und altisraelische Tradition nie

ganz abgerissen; wir werden nun auch spätere christliche Erlasse uns unter diesem Gesichtspunkt
anzusehen haben. Das Alte und das Neue Testament bringen eine ganze Reihe von Anweisungen
zur SabbatheiligungI03. Im Unterschied dazu legt das vorkonstantinische Christentum Wert dar/
auf, dass der Besuch des sonntäglichen Gottesdienstes das Wichtige und Entscheidende sei, dass

aber die Sonntagsarbeit damit nichts zu tun habeI04. Jede volksmässig verankerte Religion ver/
langt aber äussere Formen und Symbole; gedankliche Überlegungen allein - und mögen sie noch

so rein und tiefsein - genügen auf die Dauer nicht. Tertullian fordert als erster auch die Sonntags/
ruhe (etwas nach 200). «Das Aussetzen der Arbeit (negotia) wird als Symbol der Freiheit von
der Sünde angeraten. Es ist aber mehr als ein Symbol. Mit den Worten ,ne quem diabolo locum

100 Hans Meinhold, Sabbat und Sonntag (Leipzig 1909 [Wissenschaft u. Bildung, Bd. 45]), S. 5.
101 Meinhold (Anm. 100), 10, 12 und 19.
102 Wilhelm Nowack, Schabbat, in: Die Mischna, 1. Traktat (Giessen 1924), S. 69.

"3 Z. B. 2. Buch Mos. 16,23,29; 34,21; 35, 3; Jeremias 17, 21; Nehemiaio, 32; 13, I5ff.; 1. Makk. 2, 3iff.; 2. Makk.
6, 11; Matth. 12, 10; Lukas 13, 14.

'"* Es ist sehr wohl denkbar, dass vor Konstantin die äussere Notwendigkeit, im Geheimen Christ zu sein müssen - es

waren ja meist die unteren Schichten -, zu dieser Schlussfolgerung zwang.

26



demus' gibt Tertullian der Befürchtung Ausdruck, dass der Christ, der am Sonntage der Alltags/
arbeit nachgeht, Gefahr läuft, ein Sklave seiner Arbeit zu werden und das Bewusstsein der durch
Christus erlangten Freiheit zu verlieren»I05. Es ist wohl der Gedanke, der auch in unseren Bildern
steckt, aber wenn bei Tertullian noch ausgesprochen der Verlust des eigenen Seelenheils im Vor/
dergrund steht, so sind unsere Bilder als Nachhall der Mystik doch viel verinnerlichter: die Er/
neuerung des Leidens des geliebten Herrn soll den Menschen von der Sünde abhalten. Als unter
Konstantin das Christentum Staatsreligion wurde, ja, bald auch Weltreligion, wurde der Besuch
des sonntäglichen Gottesdienstes auf dem Wege der bindenden Vorschrift geregelt; dies setzte aber
auch die Möglichkeit zum Besuche voraus, das heisst mit anderen Worten: dem Gebot zum
Gottesdienste musste ein Verbot der Arbeit Nachachtung verschaffen. Dieses erste Sonntagsgesetz
kam 321 heraus; es wurde darin nicht nur die Vornahme der gerichtlichen Geschäfte am Sonntag
verboten, sondern auch angeordnet, dass alle geräuschvolle Arbeit der Handwerker ruhen müsse;

nur die Feldarbeit wurde für zulässig erklärt, da der Bauer in seinen Betätigungen von Wind und
Wetter abhängig ist106. Wir sehen also auch hier wieder Gedanken, die bis in unsere Zeit auf
dem Land ihre Gültigkeit nicht verloren haben. Diese etwas laxe Handhabung verschärfte sich
aber, besonders seit dem 6. Jahrhundert und vor allem bei den franko/germanischen und germani/
sehen Völkern, und immer mehr versuchte sich die Auffassung durchzusetzen, dass die strengen
mosaischen Sabbatvorschriften auch auf den christlichen Sonntag anzuwenden seien und dass

dementsprechend jegliche Arbeit eine Entweihung des Sonntags darstelle und bestraft werden
müsse. Doch waren grosse Widerstände zu überwinden, und wir können verfolgen, wie sich eine

Reihe von Synoden mit der Sonntagsarbeit und Sonntagsheiligung befassen und Erlasse und Rat/
schlage herausgeben. So wird 538 zu Orléans beschlossen10?: «De opere tarnen rurali, id est arata
vel vinea vel sectione, messione, excussione, exarto Rodung) vel saepe censuimus abstenendum,

quo facilius ad ecclesiam venientes orationes gratiae vacent. Quod si inventus fuerit quis in operibus
suprascriptis, quae interdicta sunt exercere, qualiter emundari debeat, non in laici districtione, sed

in sacerdotis castigatione consistât.» Es geht also im Grunde genommen auch jetzt noch nur dar/

um, den Kirchenbesuch zu erleichtern. Im Anschluss an diesen Synodalerlass hebt Childebert I.
spätestens 558 die kirchliche Bestrafung wieder auf. Er versucht, nächtliche Gelage und Tanzereien

an Festnächten und in der Sonntagsnacht zu verhindern; darum verwendet er in der Begründung
einen Ausdruck, der schon unsere Bilder vorwegnimmt. Er spricht nämlich von « sacrilegia, unde
deus ledatur» und noch einmal «unde deus agnoscitur laedi»108. Von hier aus lässt sich aufjeden
Fall eine Brücke zu den Feiertagsbildern, mit den verletzenden Geräten, spannen. Es erübrigt sich,
das Hin/ und Herschwanken in den Auffassungen zu schildern, aber wenn in einer Muster/
predigt «de correctione rusticorum» auch über den Sonntag gesprochen wird, müssen wir das

doch erwähnen, weil die Predigten bestimmt mannigfache Anregungen für Bild/ und Erzählungs/
formulierungen gaben. Martin, Erzbischof von Braga, schrieb in der zweiten Hälfte des 6. Jahr/
hundertsI09: «Opus seruile, id est agrum, pratum, uineam, uel si qua grauia sunt, non faciatis in
die dominico, praeter tantum quod ad necessitatem reficiendi corpusculi pro exeoquendo pertinet
cibo et necessitate longinqui itineris. Et in locis proximis licet uiam die dominico facere, non
tarnen pro occasionibus malis, sed pro bonis, id est ad loca sancta ambulare, aut fratrem uel ami/
cum visitare, uel infirmum consolari, aut tribulanti consilium uel adiutorium pro bona causa

portare. Sic ergo decet christianum hominem diem dominicum uenerare.»
Die Sonntagsordnungen finden ihren Niederschlag auch in den germanischen Rechtsbüchern.

I05 Förster (Anm. 99), 110. - Tertullian, de oratore, Kap. 23.
lud Edgar Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Bd. 2 (Strassburg 1878), S. 454.
107 Thomas (Anm. 99), 25 f.-Loening (Anm. ioö), S. 456. - Andreas Ludwig Veit, Antik/Sakrales Brauchtum im

merowingischen Gallien, in: Volk u. Volkstum, Jb. Volkskde. 1, 134 (herausgegeben von G. Schreiber, 1936).
108 Thomas (Anm. 99), 27.
109 Thomas (Anm. 99), 29.

27



Die Lex Baiuvariorum bestimmt110: «Wenn ein freier Mann am Sonntag knechtliche Arbeit ver/
richtet, wenn er Ochsen einspannt und mit dem Wagen ausfährt, soll er den rechtsgehenden
Ochsen verlieren. Wenn er aber Heu mäht und einbringt oder Korn schneidet und es einsammelt
oder irgendwie knechtliche Arbeit am Sonntag vornimmt, so soll es ihm ein/ oder zweimal ver/
wiesen werden. Und wenn er sich nicht bessert, soll er mit 50 Rutenstreichen gezüchtigt werden.
Und wenn er sich noch einmal untersteht, am Sonntag zu arbeiten, wird ihm ein Drittel seines

Besitzes genommen. Und wenn er auch dann noch nicht aufhört, dann verliere er seine Freiheit,
und es werde der zum Knecht, der am heiligen Tage nicht hat ein Freier sein wollen. Wenn aber
ein Knecht (solches tut), der soll wegen solcher Missetat Stockschläge empfangen. Bessert er sich

nicht, so verliere er seine rechte Hand.» In der Lex Alamannorum geschieht die Regelung folgen/
dermassen111: «Ut die dominico nemo opera servilia praesumat facere, quia hoc lex prohibuit, et

sacra scriptura in omnibus testavit.» Als «opera servilia» werden in einer späteren Zusatzerläute/

rung ausdrücklich angeführt112: «Bovem jüngere, cum carro ambulare, fenum et messem secare
vel collegere.» In solchen Verfügungen war bereits die Grundlage gegeben für das Sonntags/
gesetz der «admonitio generalis» Karls des Grossen, das 789 herauskam und das verfügte1^:
«... gemäss dem, was auch der Herr im Gesetz vorgeschrieben hat, dass knechtliche Arbeiten an
Sonntagen nicht verrichtet werden... nämlich, dass die Männer weder Feldarbeiten verrichten,
noch im Weinberg sich beschäftigen, noch auf den Feldern pflügen, mähen oder Holz schneiden,
oder einen Zaun errichten, noch in den Wäldern roden, oder Bäume fällen, oder im Felsgestein
arbeiten, noch Häuser bauen, noch im Garten arbeiten, noch zu Gerichtsverhandlungen zusam/
menkommen, noch die Jagd ausüben dürfen. Und nur in drei Fällen darf man Transporte am
Sonntag ausführen, nämlich im Kriegsfalle oder für die Herbeischaffung von Lebensmitteln, oder,

wenn es sehr nötig sein sollte, für die Bestattung eines Toten. Ebenso sollen die Frauen nicht
weben, Kleider weder auftrennen noch nähen oder Stickereien anfertigen. Auch haben sie keine
Erlaubnis, Wolle zu rupfen, Flachs zu schlagen, Kleidungsstücke öffentlich zu waschen und
Hammel zu scheren, damit auf jede Weise die Ehre und die Ruhe des Sonntags gewahrt werde.»
Diese verbotenen Arbeiten und die Gerätschaften, die zu ihrer Ausübung benötigt werden, finden
wir nun in mehr oder weniger zahlreicher Gruppierung - je nach den Einfällen des Malers, viel/
leicht auch je nach den örtlichen Erfordernissen - auf unseren Bildern wieder. Zur Ergänzung
müssen wir vielleicht noch auf einen weiteren Punkt rasch hinweisen. Manche häusliche Ge/
schäfte können zwar nicht als knechtliche Arbeiten betrachtet werden, kommen aber doch unter
den verbotenen vor, weil sie leicht auf einen andern Tag können verschoben werden. Unter diese

rechnet der Verfasser der unter dem Namen Theodors von Canterbury bekannten Kapitel « das

Brod backen, Schuhe putzen, Kleider ausklopfen, schreiben»1^. Dass diese Sonntagsverbote,
gemäss der übernationalen kirchlichen Einstellung, nicht etwa nur in germanische Gesetzbücher

Eingang fanden, möge ein irisches Gesetz, Cain Domnaig, das vor 886 abgefasst wurde, be/

zeugen. Es lautet in englischer Übersetzung1^: «The sanctity of the Lord's day is from vespers on
Saturday till after matins on Monday. It shall be without riding, without beginning a journey,
without selling, without covenant, without suing, without giving of judgment, without cropping
of hair or shaving, without washing, without bathing, without any unrighteous deed, without

110 Ludwig Andreas Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter (Freiburg i. Br. 1936),
S. 80. - Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistümer Tirols (Innsbruck 1950), S. 163.

111 Grass (Anm. 110), 164. - Thomas (Anm. 99), 66.
112 Loening (Anm. 106), Bd. 2, S.459, Anm. 1.

"3 Braun (Anm. 99), 339E - Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8, 106 (Jungbauer s. v. Sonntags/
heiligung).

"4 Binterim (Anm. 99), 151.
"5 Thomas (Anm. 99), jzi. - Helene Stokar, Sonntagsgesetzgebung im alten Zürich. Jur. Dissertation (Zürich 1949),

S. i8f.

28



aimless running, without grinding of corn, without baking, without churning, without splitting
of wood, without house/cleaning, without load on ox or horse or man, without any work which
is the due of servitude, without going by any one outside the boundary of the district in which
he resides, except for a proper reason.» Es ist hier auch eindeutig erklärt, dass die Feiertagsruhe
bereits am Sabbat, am Samstagabend beginnt, eine Einstellung, die auf dem Lande heute noch
als selbstverständlich gilt. Die Synode von Vique (994) verbot ausdrücklich die Arbeit am
Samstagabend und gestattete Kauf und Verkauf nur für Dinge, die am selben Tage verbraucht
wurden116. Papst Alexander III. (f 1181) gestattete jedoch, dass der jeweilige Ortsgebrauch für
die Auslegung des Sonntagsbegriffes massgebend sein solle, was mit der Zeit die mechanische

Auffassung von Mitternacht zu Mitternacht herausbildete11?. Im Volksglauben hat sich die Er/
innerung an das Gebot der Arbeitsruhe am Samstagabend in zahlreichen Geschichten erhalten.
Der für die Katholiken verbindliche Codex Juris Canonici.von 1917 lautet in Canon 1248118:
«Festis de praecepto diebus Missa audienda est; et abstinendum ab operibus servilibus, actibus
forensibus, itemque, nisi aliud ferant legitimae consuetudines aut peculiaria indulta, publico mer/
catu, nundinis, aliisque publicis emptionibus et venditionibus.»

Diese frühmittelalterlichen Bestimmungen gehen nun mehr oder minder abgewandelt und den
örtlichen Verhältnissen angepasst, verkürzt oder erweitert, in die staatlichen und kirchlichen Ver/
Ordnungen der späteren Zeit über, in die Weistümer, Rodel, Landbücher und wie sie sonst heissen.

Die Literatur darüber ist sehr gross"9; es wird ausreichend sein, einige ausgewählte Belege hier
anzuführen. Das «Landbuch der Landschaft und Hochgerichts/Gemeinde Davos»120 gebietet:
« Sonntag feyren. Es solle niemand am Sonntag einich Werkh thuon, weder Vichstellen, Säumen,
Führen, noch Roben, in keinerley Wiss, Form noch Gestalt, wie das Namen haben möchte, bey
Buoss R. 3 [d. h. Gulden, rheinisch] ohne Gnad. - Fail haben am Sontag. Item solle niemand

am h. Sontag gar nüd (vorbehalten Win und Brodt) kauffen noch verkauffen, bey obgemelter
Buoss der R. 3. - Man solle auch Brodt oder anders, so am Sontag am Platz feil gehalten würd,
zuvor in der Wochen, vnd nit erst am Sontag, an den Plaz füehren oder tragen, bey vorgemelter
Buoss der R. 3, vnd erst nach der Predig das Brodt feil haben.» Gelegentlich ergeht eine besondere

Mahnung an einzelne Berufe; diese Bestimmungen werden im allgemeinen mehr in städtischen

Verordnungen erlassen worden sein. «Auch als die metzeler an den sontagen und heiigen tagen
stechen und metzelen, die haben die burgermeister zu strafen (Seligenstädter Sendweistum, 143 5)I21.
«Item das die möller uf die sontage, wann mann in der Kirchen sunge, nicht mahlen» (Weistum
zu Bingenheim, 1441)122. «Item, nachdem und vil sind, so weder got noch seine heiligen sonntag

116 Meinhold (Anm. ioo), 73.
"7 Kellner (Anm. 99), 9.
118 Stokar (Anm. 115), 15.
"9 Johannes Wilken, Die niederdeutschen evangelischen Kirchen/Ordnungen des 16.Jahrhunderts als Quelle zur

deutschen Kulturgeschichte, in: Niederdeutsche Z. Volkskde. 4 (1926); Sonntagsheiligung insbesondere 149-152. -
Joseph Marzohl und Joseph Schneller, Liturgia sacra oder die Gebräuche und Alterthümer der katholischen Kirche, Bd. 4
(Luzern 1840), S. 6-41. - Aemilius Ludwig Richter, Die evangelischen Kirchenordnungen des 16.Jahrhunderts, Bd. 2

(Weimar 1846) (viel Material, leider ohne brauchbares Register). - Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. 12, 103b bis

uib (M. G. Glazebrook s. v. Sunday. 12, 107: «In England, where religious changes were far less violent, the observance

of Sunday in the reigns of Henry VIII. and Elizabeth was considerably stricter.» Man denke in diesem Zusammenhang
an unsere englischen Feiertagschristus/Bilder). - Mir war nicht zugänglich: Jh. Konr. Irmischer, Staats/ und Kirchen/
Verordnungen über die christliche Sonntags/Feier, 2 Abtl. (Erlangen 1839/40) (enthält viel Material). - Die Weistümer/
Sammlungen zähle ich nicht auf.

1,0 Herausgegeben von der Geschichtforschenden Gesellschaft Graubünden (Chur 1831), S. 29. Nachtrag aus dem

18.Jahrhundert über das «Obst feil haben», S. 119. - Eine ähnliche, nur noch ausführlichere Aufzählung bietet das ausser/
rhodische Frühlingsmandat von 1764, abgedruckt bei: Joh. Gottfried Ebel, Schilderung der Gebirgsvölker der Schweitz,
Bd. 1 (Leipzig 1798), S. 341.

"* Jacob Grimm, Weisthümer, Bd. 1, S. 507.
121 Grimm (Anm. 121), Bd. 3, S. 439.

29



und feiertag mer eren, besonder an gebotnen festen und feiertagen gon mark wie ein andern tag
ziehen und faren, wollen wir, das niemants, wer der seie, an solchen gebotnen festen sonntag und
feiertagen nichts öttwan hin gon markt fuere oder sunst solche feiertag wider alten loblichen
cristlich gewonheit missbrauche on sondere rechtmessig eehaft und not» (Erneuerte Urbeisthal/
Ordnung, i536)I23. Von der gefühlstiefen Frömmigkeit der Feiertagsbilder ist gar nichts zu
spüren im Mörfelder Centweistum (ohne Jahr, etwa 1450?)"4: «wer sontags, oder andere hohe
feste im feld oder sonsten öffentliche arbeit thäte, dardurch den gottesdienst versäumt und die

gemeind geärgert werden.» Die Tiroler Landesordnungen von 1532 und 1573 betonen die positive
Seite des Gebotes wieder stärker1^: «das der hailig sontag, und ander nachgeschriben feyrtag
gefeyrt, unnd nit allain alle leipliche arbait (so die unuermeidlich notdurfft erleiden mag), sunder
auch alle sündtliche werck, als offen spilen unnd dergleichen, underlassen werden unnd vermuten
beleiben, unnd die Christenmenschen dieselben taeg (zue der eer gottes unnd seiner hailigen ge/
ordent) eeren und feyren.»

In all diesen Verboten schimmert aber doch ein Verständnis für einzelne Ausnahmefälle durch.
«Doch wellent mir hiemit niemants sin eehaft notturft abgestrickt, sunder ouch den höwet, die

ern und herbstzyt ye nach gestalt der geschaffen und gewitters hiemit vorbehalten haben» (Zürich,
Grosses Mandat von 1530)126. «Versteht sich für sich selbs, ist ein kirchengeboth, leidet doch eine
deine limitation, etwa bei einem armen ehehalten mit vorheriger anfrag» (Umhausen, Tirol,
I764)"7. Eine merkwürdige, aber doch sehr bezeichnende Ausnahme bildet es, wenn das Zürcher
Mandat von 1530 - nach altem Brauch - das Anbieten von Tauben erlaubt, allerdings nicht vor
zwölf Uhr128.

Wir dürfen aber annehmen, dass bis ins 17.Jahrhundert recht gründlich auf Innehaltung und
Durchführung dieser Erlasse geachtet wurde. Es kennen - um ein Beispiel zu erwähnen - tirolische
Dorfordnungen eigene Aufseher und « Pfänder», die sich durch einen Eid dem Richter gegenüber
verpflichteten, die Einhaltung der Feiertagsordnung zu überwachen1^. Als Bestrafung bei Nicht/
einhalten des Gebotes konnte sogar « die gros gloggen gleit werden wie gegen andern der statt un/
gehorsambe»; das geschah im kleinen Städtlein Glurns (im Vintschgau, Südtirol), wenn jemand
im Glurnserfeld die Äcker bewässern wollte: der Bach musste am Sonntag im natürlichen Bett
bleiben, «auf runst» gehend0. Es soll daran erinnert werden, dass in unmittelbarer Nachbarschaft
von Glurns die beiden Feiertagschristus/Orte Taufers und Tartsch liegen.

Da die staatlichen Bestimmungen offenbar ihren Zweck nicht immer erreichten, oder da sie

gelegentlich nach der Ansicht der Kirche zu wenig weit gingen und nicht mit dem nötigen
Nachdruck vertreten wurden, konnte die Sonn/ und Feiertagsarbeit auch auf andere Weise ver/
urteilt werden. So wiesen sicherlich die Prediger immer wieder auf die Sonntagsheiligung hin;
vor allem tadelte Bernhardin von Siena die Sonntagsarbeit mit scharfen Worten^1. Es gab Legen/
den und Strafwunder, die sich die Übertretung der gebotenen Arbeitsruhe zum Thema nehmen.

Gregor von Tours erzählt eine Reihe solcher geglaubten und hingenommenen «Predigtmärlein»;

I23 Grimm (Anm. 121), Bd. 5, S. 350.
"4 Grimm (Anm. 121), Bd. 1, S. 490. Weitere Beispiele Bd. 1, S. 352; Bd. 4, S. 472; Bd. 4, S. 510; Bd. 5, S. 270;

Bd. 5, S. 600.
I25 Grass (Anm. no), S. 165.
1:6 Stokar (Anm. 115), S. 50.
127 Grass (Anm. no), S. 168.
128 Stokar (Anm. 115), S. 44.
129 Grass (Anm. 110), S. 162. - Globus 81, 272 (1902): «Zuchtmeister», ebenfalls im hannoverschen Wendland um

1700. Übertreter mussten eine halbe oder eine ganze Tonne Bier geben. Dieses Kollektenbier wurde zu Michaeli getrunken.
Wer nicht gab, wurde ausgepfändet.

23° Grass (Anm. 110), S. i68f.
¦31 Karl Hefele, Die franziskanische Wanderpredigt in Italien während des 15. Jahrhunderts. Dissertation (Tübingen

1912), S. 26. - Der Traktat Thomas von Aquins «Von den zehn Geboten Gottes» ist nicht für die Volksprediger geschrie/
ben; er enthält auch keinen Hinweis auf unseren Feiertagschristus.

30



sie tauchen alle in Sagenform wieder irgendwo auf. Ein Bauer will sein Heu am Sonntag ein/
bringen; ein anderer Bauer sieht auf dem Wege zur Kirche, dass das Vieh seine Saat zertrampelt
und will rasch einen schützenden Zaun machen. Ein Mädchen kämmt sich: immer folgt die

Bestrafung auf dem Fuss. In einer Schrift eines katholischen Geistlichen aus dem Jahre 1774
finden wir die alten Beispiele hübsch vereint, die beweisen, dass bei Sonntagsarbeit Gottes Strafe

nicht ausbleiben werdet2: «Das hat erfahren ein Bauernknecht in dem Turonischen Gebiete,
welcher an einem Feyertage einen baufälligen Zaune wollte flicken, ihme aber die Hand an dem

Zaun und Holze also angehangen, dass er solche mit keinem Gewalt lange Zeit könnte frey/
machen. Es wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren jener Bauersmann, welcher an einem Feyer/

tage das Heu auf der Wiesen zusammengerächert (sie!), alsbald aber ein solcher Sturmwind ent/
stände, dass er alles Heu hinweggetragen und nicht eine Hand voll mehr ist gesehen worden. Es

wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren die Mutter des heiligen Petri Coelestini, als diese an dem

Festtage des heiligen Johannes Baptista den Teig angemachet in Willens, den anderen Tage zu
backen, so ist über Nacht alles zu Würmern worden, und der Backtrog voll mit Würmern ange/
füllet, nicht ohne höchste Verwunderung ist gesehen worden. Entheiligt nur die Feyertage, die
Strafe wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren Andulphus, ein Priester des Domstifts zu Paris,
welcher an einem heiligen Feiertage in seinem Weingarten die Nüsse von einem Baum herab/

geschüttelt von Gott alsobald bestrafet worden, dass er an beden Augen erblindet.» Am bekann/
testen ist wohl die Legende der heiligen Dienstmagd Notburga, die nur unter der Bedingung die
Arbeit bei einem Bauern antritt, dass sie niemals nach Feierabend arbeiten müsse. Als der Bauer
in der Eile der Erntezeit sie doch einmal dazu nötigte, hängte sie ihre Sichel in die Luft, wo sie

wunderbarerweise hängenblieb. Alte Rechtsauffassung und sozialer Gesindeschutz in überzeugen/
der Form vereinigt!

Die eigentlichen Arbeitsverbote im Brauchtum erklären wiederum manche Einzelzüge auf
unseren Bildern. Woher alle diese merkwürdigen Verbote und Tabuvorschriften stammen, ist im
einzelnen ausserordentlich schwierig zu entscheiden. Sie mögen teilweise zurückgehen auf alt/
jüdische und darüber hinaus aufbabylonische Quellen. Sie mögen aus keltischer oder germanischer

Mythologie abzuleiten sein; auch arbeitsethische oder sogar empirisch/praktische Erfahrungen
mögen hineinspielen. Wir können uns nicht in Einzelheiten einlassen. Wir können auch nicht
auf Verbote eintreten, die für einen einmaligen Tag, für ein ganz bestimmtes Fest, für eine be/

stimmte Handlung oder Tätigkeit und Derartiges ihre Gültigkeit haben. Uns geht es hier nur in
grossen Zügen um allgemein ausgedrückte Sonntags/ und Feiertagsverbote133. Eine Übersicht
über alle Arbeiten, die am Sonntag verboten waren (und teilweise noch sind), bietet JungbauerI34 ;

ich lasse seine Liste hier folgen: « Nähen und Spinnen, Schneiden mit der Schere, Schuhe schmie/

ren, Wäsche waschen, Haare kämmen während des Gottesdienstes, Hemd wechseln, Kleider
wechseln, Schnitzeln und Späne machen, Brunnentrog auswaschen, Nägel verfertigen, Kränze
für den Liebsten winden, Häcksel schneiden, Krautblätter hobeln, Grasen, Mähen, Jäten, Heu
machen, Besichtigen des Kornfeldes, Ernte heimführen, Dreschen, Korn in der Mühle mahlen,
Pflügen, Holz hauen, lesen und tragen, Nüsse pflücken, Beeren sammeln, Schlehdörner schneiden,
Obst verkaufen, Fischen, Hochzeit halten, Krankheiten behandeln und anderes. Auch eine un/

'3s Wolfgang Treutlein, Das Arbeitsverbot im deutschen Volksglauben (Bühl/Baden 1932 [Bausteine zur Volkskunde
und Religionswissenschaft, Bd. 5]), S. 19.

233 Am besten orientiert Treutlein (Anm. 132), vor allem S. 20-25.
"34 In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8, 104-114 s. v. Sonntagsheiligung; er bringt Belege zu

allen erwähnten Fällen. Man vgl. auch Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 7, S. 927-930 (Jungbauer s. v.
Samstag); Bd.9 (Nachtrag), S. 799-812 (Müller/Bergström s. v. Verbot); Bd. 1, S. 568-577 (Bächtold/Stäubli s.v. Arbeit).
- Siehe auch: Oskar Loorits, Grundzüge des estnischen Volksglaubens (viele Belege), Bd. 1, S. 510; Bd. 1, S. 569; haupt/
sächlich das eigenartige Badeverbot 2, Bd. 1, S. 1478". (Das Wasser in der Badestube wird am Samstagabend zu Blut;
Loorits führt den Glauben auf russische Missionare in der Wikingerzeit und später auf deutsche Priester und Mönche zu/
rück, welche das Baden am Samstagabend bekämpften.)

31



vollendete Arbeit durfte am Sonntag nicht vorhanden sein, zum Beispiel darf über den Sonntag
eine Fuhre Mist nicht im Hofe stehen. Demgegenüber ist verständlich, dass Vergnügungen wie
Jagd, Kegelspiel, Kartenspiel und Tanz als schwere Sonntagsschändung empfunden werden.»
Man wird bei dieser Liste sich an die einzelnen, früher beschriebenen Bilder erinnern und dabei
eine Menge der dort dargestellten Geräte hier wieder erkennen.

Gelegentlich werden den Strafandrohungen bei der Übertretung des Arbeitsverbotes auch

Grundangaben angefügt. Am zahlreichsten treten die Nähverbote auf: man wird vom Blitz er/
schlagen; man sticht dem lieben Gott in den Finger; am Sonntag genähte Kleider machen krank;
man näht das Leichenkleid; man kann nicht sterben (die Verbote sind hier besonders stark mit
dem Tod und dem Toten verknüpft). Zu Näharbeiten gehören auch Stricken, Flicken, überhaupt
die Anwendung der Schere, von denen der Volksglaube eine ungünstige Meinung hegt. Einen

grossen Raum nehmen auch die Holzarbeitsverbote ein: man heizt sich die Hölle damiti ; am

Sonntag geschnittene Bäume gehen ein. Und eine Bemerkung dabei interessiert uns nun ganz
besonders^6: «Dem personifizierten lieben Gott tut im Volksglauben diese Art der verbotenen
Arbeit ebenso wehe wie das Nähen am Sonntag; so wie man ihm dort mit der Nadel in den

Finger zu stechen fürchtet, so glaubt man ihn beim Schnitzeln in den Finger zu schneiden.»
Eine grosse Gruppe bilden auch die Spinnverbote, die meist von der «Frau Faste» auf ihre Ein/
haltung kontrolliert werden. All diese Verbote erhalten eine weitere Unterstützung in den Sonn/

tags/, Luft/ oder Himmelsbriefen^, denn der Hauptbestandteil dieser Briefe bildet ebenfalls das

Verbot der Sonntagsarbeit; bei einer Übertretung werden schwere Strafen in Aussicht gestellt.
Um der Forderung der Sonntagsheiligung noch mehr Nachdruck zu verleihen, wird ausdrücklich
hervorgehoben, dass der Brief - und somit der Befehl - von Gott komme, er sei zu einer genau
angegebenen Zeit bei einer genau angegebenen Ortschaft (die dann allerdings durch das öftere

Abschreiben und Weitergeben häufig arg entstellt und unauffindbar wird) am Himmel gehangen
und auf die Erde gefallen. Die Abfassung des Textes entspricht den etwas drastischen und lärmen/
den Tönen der Wanderprediger.

Gegenüber dem drohenden und eifernden Ton dieser Vorschriften stehen unsere Feiertagsbilder
auf einer anderen Stufe. Das Leiden Christi wird als so schmerzvoll hingestellt, seine Liebe zu
uns und unsere zu ihm als so gross, dass mit der Erinnerung, der Mahnung daran, doch eigentlich
schon alles ausgesprochen sein sollte. Da muss sich eine umwälzende Wandlung in der Einstellung
der spätmittelalterlichen Menschen vollzogen haben, denn wir dürfen nie vergessen, dass gerade

unsere Bilder ein Ausdruck der ländlichen Volksfrömmigkeit waren und nichts zu tun hatten mit
theologischem und rein dogmatischem Denken. Wir können nun an einer ganzen Reihe von klei/
nen und grösseren Zügen sehen, wie als Folge einer vagen Volksmystik die Gestalt und das Leiden
Christi, des Herrn, in den Mittelpunkt der Betrachtung, des Denkens rückt. Der Marien/Kult
tritt in den Hintergrund. Das 14. und teilweise noch das 15.Jahrhundert ist die grosse Zeit der

religiösen Bewegungen, die Christus als ihr Zentrum, ihren Pol haben. Es ist geradezu erstaunlich,
wie reich die Beispiele dafür sind. Wir haben hier eine der lebendig fliessenden Quellen, die bis

in unsere Zeit hinein in ländlichen Gebieten nicht versiegt sind. Und nur um diese, nur um volks/
tümliches Denken geht es uns hier, wie wir noch einmal betonen möchten. Wir müssen uns leider
damit begnügen, stichwortartig auf einige Erscheinungen und Zusammenhänge hinzuweisen.

¦35 Schweizer Volkskunde 15, 60 (1925): «Le bois que nous aurons bûché le dimanche sera brûlé sur notre langue en
enfer» (Jura bernois).

136 Treutlein (Anm. 132), S. 21.
J37 An Literatur darüber führen wir nur an: R.Stübe, Der Himmelsbrief. Ein Beitrag zur allgemeinen Religionsgeschichte

(Tübingen 1918). - Albrecht Dieterich, Himmelsbriefe, in: Kleine Schriften (Leipzig und Berlin 1911), S. 234-242
(und: Weitere Beobachtungen zu den Himmelsbriefen, S. 243-251). - Religion in Geschichte und Gegenwart, 1. Aufl.,
Bd. 3, S. 29-35 (W. Köhler, Himmels/ und Teufelsbriefe), 2. Aufl., Bd. 2, 1901-1902 (W. Köhler, Himmelsbrief). -
Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. 7, 897b-898a Sunday letter (Louis H. Gray s. v. Letters celestial and infernal).

32



Eucharistischer Kult und die Volksandachten, die daraus ihren Ursprung nahmen, sind im 14.
und 15. Jahrhundert die Formen der Frömmigkeit^8. Neben die Sinnenhaftigkeit und derbe

Diesseitigkeit des Lebens ist alles ausgerichtet auf die Mahnung an das Jenseits: Totentänze und
Beinhäuser wollen nur das eine : eine stete Erinnerung an das Sterben sein. Man hat Angst, un/
vorbereitet plötzlich sterben zu müssen. Im Anblick der mächtigen Christophorus/Bilder am
frühen Morgen, vor Beginn der Arbeit, glaubt der Bauer geschützt und gefeit zu sein gegen den

jäh ihn befallenden Tod. Wir haben bereits gesehen, dass sehr häufig unsere Feiertagsbilder in der
Nähe von oder neben Christophorus/Bildern stehen, denn auch sie haben eine eindringliche
Mahnung an den Menschen zu richten: das Jenseits nicht leichtsinnig aufs Spiel zu setzen. Doch
ihre Mahnung ist diejenige des 14. Jahrhunderts: verbunden mit dem Schmerz des blutenden Hei/
landes, der in der Elevatio der Eucharistie dem Menschen leibhaftig entgegengehalten wurde. -
Papst Urban IV. setzt 1264 das Fronleichnamsfest ein, «die erste offizielle Anbetungsfeier des

Sakraments ausserhalb der Messe»I39. Das Fest wird dann 1311 noch einmal bestätigt, und von
da an wird es zu einem der feierlichsten Feste, zunächst innerhalb der Kirche, bald aber auch
ausserhalb als eigentlicher Ausdruck der Volksfrömmigkeit; in vielen Teilen Europas ist es das ja
bis heute geblieben. Diese volksmässige Einstellung wird wesentlich begünstigt durch das öffent/
liehe Zeigen und Herumtragen der Eucharistie, eine Praxis, welche seit 1320 einsetzte. Die
Scheu vor dem Anblick der konsekrierten Hostie verliert sich, im Gegenteil, das Anschauen
der Hostie wird zu einer der am stärksten erlebten Frömmigkeitsäusserungen des ausklingenden
Mittelalters. In einer ganzen Reihe von Holzschnitten und sonstigen Darstellungen wird dieses

Erleben bildmässig zum Ausdruck gebracht. Nun wird auch auf diesem Wege das Verständnis
für unsere Bilder erleichtert: Christus steht erhoben da, mit der Handhaltung, die auch der Priester
während der Messe zeigt. Er kann also in volkstümlich/symbolhaftem Denken leicht für die Hostie
selbst stehen. Wie er durch Geräte verletzt wird, wurde damals auch die Hostie auf alle erdenk/
liehe Art und Weise verletzt: sie wurde mit Pfriemen zerstochen, mit Dornen zerkratzt, mit Mes/

sern zerschnitten, in Backöfen geworfen, auf Feuerhaufen verbrannt, mit Hämmern geschlagen
und auf jede nur erfindbare Weise geschunden. Dies alles, weil durch das gesteigerte Christus/
erleben bald die massvollen Betrachtungen schwanden und der Gebrauch der Hostie im weissen

und schwarzen Zauber überhandnahm und wucherte und üppig eklige Schosse trieb. Es ent/
stehen die Legenden über blutende Hostien, zunächst zurückhaltend und gläubig/fromm erzählt,
bald aber mit erregter Phantasie in überbordenden Einzelheiten ausgeführt.

Das gesteigerte religiöse Erleben der Eucharistie fand seinen ikonographischen Ausdruck vor
allem in zwei eigenartigen Bildgestaltungen: in der Hostienmühle und im Kelterbild. Mit ihnen
konnten sich schliesslich verwandte Vorstellungen mischen - die Leidenswerkzeuge, der Gnaden/
brünnen, der Lebensbaum, die Fünf Wunder und das Herz Jesu -, und wir sehen die eigen/
artigen, unruhvollen und überschwänglichen Blüten einer bereits wieder ersterbenden Zeit. Ein
weiteres Thema jener Zeit ist die Gregorius/Messe^0 ; sie findet sich häufig gemalt als Altarbild,

]38 Man vergleiche etwa: Peter Browe, Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter (München 1933). - Abbé Jules
Corblet, Histoire dogmatique, liturgique et archéologique du Sacrement de l'Eucharistie, 2 Bd. (Paris 1885 und 1886). -
Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. 5, 540-570 (J. H. Srawley and Hugh Watt s. v. Eucharist). - Hans Krömler,
Der Kult der Eucharistie in Sprache und Volkstum der deutschen Schweiz (Basel 1949 [Schriften der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 33]). - Maurice Vloberg, L'Eucharistie dans l'Art, 2 Bd. (Paris 1946) (auch Abb. über

Hostienwunder, die Gregorius/Messe, den Keltertreter u. a. m.). - Mir war nicht zugänglich: Thomas Edward Bridge«,
History of the Eucharist in Great Britain, 2 Bd. (London 1881, oder spätere Ausgaben).

J39 Browe (Anm. 138), S. 22.
M« Man vergleiche etwa: J. A. Endres, Die Darstellung der Gregorius/Messe im Mittelalter, in: Z. christl. Kunst 50,

146-156 (Düsseldorf 1917). - Romuald Bauerreiss, Der «gregorianische» Schmerzensmann und das «Sacramentum S. Gre/
gorii» in Andechs, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner/Ordens 44, 57-59 (19-26). - Corblet

(Anm. 138), Bd. 2, S. 520fr., mit Abbildung. - G. Samuellson, Gregorii mässa, in: Konsthistorisk tidskrift 4, 64-71
(1935). war mir nicht zugänglich.

s 33



an der Aussenseite der Kirchenwand (mit dem Bilde war ein Ablass verbunden, den man den

Toten zuwenden konnte), in Friedhöfen und auf Grabdenkmälern, und zwar im allgemeinen
eher in den Dörfern, auf dem Lande. Gerade weil der Darstellung nicht eine geschichtliche Tat/
sache oder ein dogmatischer Lehrsatz zugrunde lag, eignete sie sich ausgezeichnet für eine volks/
tümliche Ausgestaltung und zu einem Ansichziehen weiterer Motive (Schmerzensmann, « arma
Christi»), aber auch zu damit verbundenen volkstümlichen Andachten. Das ist auch der Grund
für die Beliebtheit der zahlreich vorhandenen Holzschnitte und Kupferstiche. Aber gerade das ist
auch der Grund, weshalb das Motiv mit dem Einsetzen der Reformation und ihrer Kritik, aber

auch mit der auf katholischer Seite neugeübten Besinnung, verschwand und aus der Kirche ent/
fernt wurde mitsamt der Ablassverheissung^1. Es ist dem Bild also wohl das genau gleiche Schick/
sal widerfahren wie dem ebenfalls undogmatischen Feiertagschristus.

Wir haben an einem Beispiel und seinen damit verwandten Beziehungsgruppen zu zeigen ver/
sucht, wie am Ausgang des Mittelalters in plötzlicher Aufwallung eigenartige Motive sich häufen
und miteinander verbinden: Angst vor dem plötzlichen Tode (als Folge der Pestzeiten?) und dem

Jenseits, primitiv/magische Bildwirkungen, verworrener Blutaberglaube, religiöse Inbrunst und
mystische Versenkung, tiefe Liebe und Fähigkeit zum Mitleiden, nüchtern didaktische, in ihrer
Einfachheit beinahe rührende und komische Mahnungen in Predigt und Bild. Dies alles aber ab/
seits der kirchlichen, dogmatischen Frömmigkeit und deshalb in strenger und kritischer Sicht in
Reformation und Gegenreformation verurteilt, verdammt, übertüncht und vernichtet. Aber be/
scheidene Blüten leben in der Volkskunst bis heute weiter.

Wir haben zugleich zeigen können, wie unser Feiertagschristus eigenartig verbunden ist mit
einem Tabumotiv, einem Arbeitsverbot, dessen Ursprünge in Verbindung mit dem Sonntag
wohl noch nicht bis in die letzten Gründe zu übersehen und geklärt sind. Aber wir können seine

Wirkungen auf Schritt und Tritt im Brauchtum, in Arbeitsvorschriften, in Verhaltungsmass/
regeln und Weistümern, aber auch in seiner sagen/ und legendenbildenden Kraft verfolgen. Es

beschäftigen sich Bild, Wort und Tat mit den gleichen tiefverwurzelten Gedanken und Vorstel/
lungen.

¦4i Endres (Anm. 140), S. 156.

Nachschrift der Redaktion : Die Redaktion freut sich, hier ankünden zu können, dass in einer der nächsten

Nummern dieser Zeitschrift eine knappe kunsthistorische Ergänzung des vorliegenden Aufsatzes erscheinen wird.

34



Tafel i

¦C
W*UBC

¦>

V> *** v
Rk"

km

T

HE.- ¦ ^* ¦ -m^- '"^jBB r J
.»¦>{^^*r'> /*

PKÏSSSjTAT/'" • •

¦ v"^ £.5** * v%* ,..1
1H0 Y#tH

r.Jlp* If '---^mÀ
«

^</VÉ
\ \: riSi

¦4§

«.%. " ¦ i

^^K^BK ^hÇ>-~:.i'j _' L.~m*4?f^f V^

y <S*QV H
qjffl.réfWlIBS^SBSL^K

'^in wftr^iy 'Y**^Tj*#* W ''
-^

y- '¦^Pri* jl

1

Kirchein St.Just-in-Penwith, Cornwall. 15.Jahrhundert Pfarrkirche zu Eriskirch am Bodensee. Um 1400. Ausschnitt
Copyright: lames Nelson. National Buildings Record, London N.W. i Aufnahme: Württembergisches Landesamt fiir Denkmalpflege

¦.

¦«-

um
Si '¦' U

VlKi*t--
rï

r;hjK
ïïk

«M*A-

1

St.-Jodoks-Kirche in Ravensburg. 15. Jahrhundert
Photographie des Restaurators Arthur Kalbhenn, Kaiserslautern

DER «FE IERÏAG SCH RI STU S»



atei 2

*..: ' f -\

W,* *

Kwtìi -^ C'7
¦¦¦ ;-

1 empi.'-*\ M
.*.

<*-A--
<< I•*0 KWB

*>*

fr 1/t

¦»

,'

Of

Kirche St. Johann Baptist in Frauenfeld-Kurzdorf. 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts. Fresko (heute zerstört)
Klischee aus: KD Kt. Thurgau I. S. 107. Abb. 79

.**-'

C'

J

252«^JÙ

0S fl
ir

i> 7 ifir

'

%

;

V. -

Kirche in Ormalingen (Kt. Baselland). 2. Hälfte
des 14. Jahrhunderts Photo: R. Spreng, Basel

Kirche in Reutigen (Kt.Bern). Anfang des 15

Nach Restauration von 1953 Photo:
Jahrhunderts.
A. Heiniger, Spiez

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel ß

£ ¦ m*t i.

r
fv\! * *7zc

H

V*?

\*
¥*jt

K
.&*

j**>

7^

**wp^

•/*

11 ¦#''"*","S
:«"

,J-

¦0 »•

#*

St. Georg bei Räzüns (Kt. Graubünden). Ende des 14. Jahrhunderts
Photo: Salzborn, Chur

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 4

^mmm^m
kffltÊLi&biSmaSmËÉWie* _>

!.$
15

i!
v -^^f/. * *" w-

•f '
"

v» •*

yr

; 7
¦ |¦ *

*j
:<£. ;

.1»

i» '.. «%
H*>ai

^i-r¦'>?/:'i'Wj* u« é r ¦ ini^-*

Kirche in Waltensburg-Vuorz (Kt. Graubünden). Mitte des 15. Jahrhunderts
Klischee aus: KD Kt. Graubünden IV, S. 337, Abb. 403

1# N;
«

^ >>'

¦m
«

t -

Kirche in Schlans (Kt. Graubünden). Ende des 14. Jahrhunderts
Klischee aus: KD Kt. Graubünden IV, S. 384, Abb. 453

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel J

wm. *.

%

7

m*

Pfarrkirche Tesserete (Kt. Tessin). Mitte des 15. Jahrhunderts. Restauriert 1953
Photo: Villa, Lugano

**

Aus:
Anzeiger für Schweiz.
Altertumskunde N F jp,
S. 25, Abb. 1 (1937)

Aus:
Razprave I. razred Slov.
Akademije znanosti in
innetnosti vLjubljani, 2.

Bd., 1949, Abb. 39.

V.-VVI
ur iäsmh¦ rC

f.- *¦{,.,... -v j ''

it \
» \

l7

.-'

.-

San Miniato al Monte, Florenz,
Frühes 15. Jahrhundert

Kirche San Martino, Castel S. Angelo (Umbrien). Fre:
des Paolo di Giovanni da Visso. Um 1470-1480

ko

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 6

.^:>*».

X
»f

' .-.•

o

-H--«.

St.-Johannis-Kirche in Taufers (Südtirol).
Um 1400

Aus: Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der K.K. Zentralkom-
mission für Denkmalpflege io (Wien 1916), S. 52. Abb. 2 \. photographient

durch Graphische Sammlung der Zentralbibliothek Zürich

J*cr

1

S***»**fc

is
St.-Andreas-Kirche in Tartsch (Südtirol).

16. Jahrhunderts
Photo: R. Wildhaber 1953

Anfang des

a-

Ä
#ftf

y
¦*••-r

19

St.-Jakobs-Kirche bei St. Ulrich in Gröden (S. Ulrico
di Gardena, Südtirol). 15. Jahrhundert

Photo: N. Rasmo. Bolzano

20

Pfarrkirche SS. Filippo e Giacomo in Campitello di
Fassa. 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts

Photo: Soprintendenza ai Monumenti e Gallerie di Trento

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 7

ji I
mì

6H

p- 1

i,it ç. •

Kirche S. Rocco in Tesero im Valle di Flemme. 16. Jahrhundert
Photo: Soprintendenza ai Monumenti e Gallerie di Trento

¦'

ï
?*S»

tSÉHÊÊÈm
i '¦¦'.

•-J

sw*"tsr

- »
-*?¦

X-r
'

y

*

M

I
J r

A

À "*¦

k
St.-Markus-Kirche in Mauthen, BH.Hermagor (Kärnten).

Anfang des 16. Jahrhunderts
Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fiir Kärnten. Klagenfurt

Pfarrkirche Mariae Himmelfahrt in Maria Rojach. BH.
Wolfsberg (Kärnten). 15. Jahrhundert

Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fur Kärnten, Klagenfurt

DER «FEIERTAGSCHR1STUS.



Tafel 8

1

_
*" ¦

fT.œ* s**g?
^H3F\^^M/ *, i# &r « ttj

• •

i£*
m

j

i 'Y,,./ ì
M1 **ï

»Y/
J§

¦ ^ À r^* V«Yr,

4 y^wfc-^.- ¦ jjy&i^
yf~- ; - l K "; 1 ir*^fel¦"-jjiAW 'jr' À&r jf^ a/jiS*L*.ÀVr ¦l .jr*** f^^7 ^^B m*, s^n,X^ttu^'A »A

¦ i *M^m- .-s * Air j^, y nhKP^Iïs ¦^r. ¦ aX^¦r-';'r ¦ tv* \i' 1-^ î. 4 •4. r Am^KSP?\ 'Il
-jitfcâvy- l% ; j .WJjÉ fi W Jm7~ 3^ " ' '

jKfc^s4T$^âr^ ' M(lfc¦ia^jR7i¦ Ì.MM ¦s
'

-tC"*- ¦ -mBinKj^.. W
¦p -

1 JfcB^
• a^^r 9S In '1

' 'i
1

s
*rHnh

Y- ¦
' ' r^^

Filialkirche St. Egid in Dellach, Gailtal (Kärnten). 14. Jahrhundert
Photo: Bildarchiv des Landeskonservators für Kärnten, Klagenfurt

g

I

*»».

r

t>

24a 24b

Ausschnitt aus Abbildung 24 Ausschnitt aus Abbildung 24
Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fur Kärnten, Klagenfurt

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 9

n 3
ïkmyB

~SS

*

Pfarrkirche von Slavëtin (Böhmen). Fresko um 1365-1375
Photo: Moravské Museum Brno (Tschechoslowakei)

^
3\w

^stJl
>. w

\ 7

SS

'^^..'_..rf*îj

Ausschnitt aus Abbildung 25 :

Der Hufschmied
Ausschnitt aus Abbildung 25 :

Der Metzger
Photo: Moravské Museum Brno (Tschechoslowakei)

Ausschnitt aus Abbildung 25:
Der Wagner

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel io

U «*
>•>'M

»1

\t 7

m »

"'!r

•-,' ..¦

r
{? -~te m? '%â

I * '%

i
«.y

«dPl «K*»

^y

>
>• fu* &y ï f.*.. -a, Txmm*^

Kirche von Crngrob (Ehrengruben), Slowenien.
Um 1460-1470

Ausschnitt aus Abbildung 26
Photo: France Stele. Ljubljana

-^

%

r
%i«

\ J
¦"w.

I *î' flf^ y.4m : -r

2S*

Ausschnitt aus Abbildung 26
Photo: France Stele, Ljubljana

DER «FEIERTAGSCHRISTUS.



Tafel ii

Kirche von Bodesce,
Slowenien. 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts
Photo: France Stele. Ljubljana

' ¦ 2M
^ iP*^^ -Vbb^ ¦

Ä ¦¦ ?" ¦

.->

>^J

7*

'ß
**f

Ì*
Kirche von Zanigrad im slowenischen Teil

Istriens. Um 1400

Photo: France Stele, Ljubljana

DER «FEIERTAGSCHRISTUS.:



Tafel 12

S Ê>

A\Q

w T^m *
r, .i

Y #V *'
ruwpiWpwtW

uns* n&m &~$-

<&-<Js

y£ feè^M«?
M<IH

' ii tel
ifciXVP

B2^.frinK 1.1,

¦Hm 5«' ••*
MM

*YY

tM*c*- YY
©

mèr
riiiii

ft»»!»)»« ,G * Ö gg' JL

ftt«si»npilK»i I - 1 »OSS" à^
diuifw*'»: skYSi ' y
ïbJ««»^ ¦ "iS&! /• W J

Tv " Z-5 C^\—

S 9

Federzeichnung in einem oberdeutschen Manuskript der I. Hälfte des 15. Jahrhunderts
(Biblioteca Casanatense Rom)

Klischee aus: Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde NF 39, S. '9. Abb. 2 (1937)

è\

rt £>aö ortete gebencke £&
ig^ fcas tw Den fîettag vn. n
te^ bciügcfl mit guten bz y

|_ zvöiüvr\omt:kz big«
th itgkii

KtìdU^ hAHì*p**i

Einblattdruck der Zehn Gebote, Basel. Um 1475

Aus: Campbell Dodgson, Woodcuts of the XVth century in the Department of Prints and Drawings. British Museum. 2. Bd. (1935). Tafel 99

DER .FEIERTAGSCHRISTUS..


	Der "Feiertagschristus" als ikonographischer Ausdruck der Sonntagsheiligung
	Anhang

