Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 16 (1956)

Heft: 1

Artikel: Der "Feiertagschristus” als ikonographischer Ausdruck der
Sonntagsheiligung

Autor: Wildhaber, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

W *F JUUY U M e,
v

Der «Feiertagschristus» als ikonographischer Ausdruck
der Sonntagsheiligung

Von ROBERT WILDHABER

(TAFELN 1-12)

Zu den héchst eigenartigen Bildthemen des ausklingenden Mittelalters gehort die Darstellung
des sogenannten «Feiertagschristus». Das Thema ist eigenartig in seiner geographischen Ver
breitung — soweit sie wenigstens bis heute wieder bekannt geworden ist —, es ist seltsam in seinem
beinahe plotzlichen Auftauchen, aber noch seltsamer in seinem geradezu erstaunlich wirkenden
Untergehen und Verschwinden; befremdlich wirkt es durch die unheimliche Geladenheit und
Unausgeglichenheit der Motive, die etwas von der Spannkraft, aber auch vom bedriickenden
Hins und Hergerissenwerden des Menschen und der Seele jener Zeit zwischen der tiefstempfunde-
nen Mystik und dem reformatorischen Kampf um niichtern-menschliche Klarheit ahnen lassen.
Es steht abseits jeglicher dogmatischer Bindung und Gesichertheit, aber auch abseits einer kiinst.
lerisch wohltuenden Harmonie; man hat das Empfinden, dass viele Vorstellungen hier sich hitten
einen wollen, sicherlich wenigstens blitzen andauernd Assoziationen auf, kurz und grell, unfass
bar und doch erahnt, und gerade deshalb so beingstigend unruhig und vielfiltig wirkend. Da.
neben zeigen sich aber auch Bindungen zu volkstiimlichem Brauchtum in Heiligungsgeboten
und Atbeitsverboten, zur befremdlichsten Verquickung von Sage, Predigtmirlein und sozials
therapeutischen Erlassen. Es scheint mir eines der Themen zu sein, die aus rein volkstiimlichem
Bediitfnis nach einer Art Mystik — einem biuerlichen Abglanz der «grossen» Mystik — ihren
Ausdruck suchten und fanden; mit einer Reinigung und einem Sichbesinnen auf dogmatische,
biblische, kirchliche Fundamente — sei es nun eine protestantisch-reformatorische oder eine
katholisch-gegenreformatorische Bewegung — musste dieses Feiertagschristus-Bild wohl als eines der
ersten fallen, weil ihm die michtige kirchliche Stiitze versagt war, und so ist wohl seine heutige
Seltenheit zu begreifen. Denkbar ist durchaus, dass gelegentlich noch das eine oder andere Bild
bei einer Dorfkirchen-Restauration wieder zum Vorschein kommt.

Es handelt sich um die Darstellung Christi, umgeben von einer Reihe von Arbeitsgeriten,
fiir welche die Bezeichnung Feiertagschristus heute ziemlich allgemein iiblich ist. Es ist aber klar
zu betonen, dass es nicht etwa die Leidenswerkzeuge, die «arma Christi», sind, die auf diesen
Bildern um Christus herum wiedergegeben sind. Ich méchte zunichst alle Orte der Reihe nach
auffiihren, in denen solche Wiedergaben sich fanden; im Zusammenhang damit gebe ich jedes-
mal die zugehérige Literatur mit den entsprechenden Deutungsversuchen an. Der eigentliche Sinn
der Bilder, aber auch die sich aufdringenden Vorstellungsverbindungen und Vermutungen sollen
in dem darauffolgenden Abschnitt geschildert werden. Es méchte damit ein Beitrag zur spit
mittelalterlichen Tkonographie und zur volkstiimlichen Religiositit gegeben werden.

Eine grossere Gruppe derartiger kirchlicher Wandmalereien findet sich in verschiedenen Graf

I

i
1962.- 1368, 320,

Q“ENFQP
N

MRCH,
NN

P A
88, g

ZS$ G,



schaften Siidenglands, in Cornwall und in der Grafschaft Pembroke in Wales. Sie sind zuerst
beschrieben worden von Borenius und Tristram?, spiter hat sich vor allem Rudolf Riggenbach
in einer Abhandlung iiber « Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen»? noch
einmal mit ihnen befasst, und kurz darauf haben sie E. Breitenbach und Th. Hillmanns3 iiber.
sichtlich zusammengestellt. Entstanden sind sie am Ende des 14. und im Laufe des 15. Jahrhun.
derts. Ublicherweise wird Christus nackt dargestellt, bekleidet mit dem Lendentuch; er breitet
die Arme leicht aus und zeigt dem Betrachter die inneren Handflichen. Es entspricht seine Hal-
tung ziemlich genau derjenigen der Oranten des Frithchristentums. (Wenn ich in der Folge den
Ausdruck « Orantenstellung» verwende, so meine ich damit nur die dusserliche Ubereinstimmung;
es handelt sich bei unseren Bildern um das Zeigen der Wundmale, den «Vorweisegestus».) Deut

Abb. 1. Marien-Kirche in Ampney, Gloucestershire. Spates 14. Jahrhundert
Aus: Borenius und E. W, Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 31, Abb. 1

lich erkennbar sind die Passionswunden an Hinden und Fiissen und auf der Seite, doch steht
vor uns nicht der Mitleid heischende « Schmerzensmann» der Ecce-Homo-Darstellungen und der
« Erbirmdebilder», sondern eine eher ruhigsmachtvolle Figur, die schon um ihrer Haltung willen
den Blick auf sich lenkt. Sie tut dies um so mehr, als sie umgeben ist von zahlreichen biuerlichen
und Dorfhandwerksgeriten, die sich gelegentlich wie eine Aureole um den Kopf gruppieren
kénnen. Auf mehreren englischen Bildern findet sich der Heiligenschein nicht. Man hat gerade
deshalb noch betont das Gefiihl, dass wir nicht vor einer offiziellen Christusdarstellung oder
einem anerkannten Heiligen stehen, sondern vor einer volkstiimlichen Religionsiusserung, die
einen Gedanken in bildlichen Symbolen zum kriftigen Ausdruck zu bringen sucht. Es finden
sich 14 Wandbilder dieser Art in weitverstreuten Landkirchen vor+; sie sind alle ziemlich unbe-

* Tancred Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters (Florenz und Miinchen 1927), S. 29-35.

* Rudolf Riggenbach, Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen, in: Jber. Freiw. Basler Denkmal.
pfege 1934/1935 (Basel 1936), vor allem 35—44. — Auch Von der Osten (Anm. 92) schliesst sich dieser Auffassung an.

3 E. Breitenbach und Th. Hillmann, Das Gebot der Feiertagsheiligung, ein spitmittelalterliches Bildthema im Dienste
volkstiimlicher Pfarrpraxis, in: Anz. schweiz. Altertumskde. N. F. 39, 23-36 (1937).

4 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 30: In Buckinghamshire, Suffolk, Berkshire, Sussex, Gloucestershire, Here-
fordshire; ferner Cornwall und Pembroke in Wales. Siehe auch Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 3o0.

2



holfen gemalt und gehéren auf keinen Fall der «hohen» Kunst an, sind also auch hierin eine
Ausserung biuerlichen Empfindens. Thre Erhaltung lisst leider oft zu wiinschen iibrig; teilweise
sind sie sogar zerstort. Das dlteste diirfte dasjenige in der Marien-Kirche in Ampney in der Grafs
schaft Gloucester sein; es stammt aus dem Ende des 14. Jahrhunderts (Abb. 1)5. An Handwerks-
zeug und Geritschaften sind, nach Borenius, zu unterscheiden: Schlegel, Rad, Hammer, Messer,
Striegel, Schiissel, Axt, Horn, Sattel, Seilkniuel, Beisszange — es sind so viele, dass es scheinbar
alle sind, die dem Maler vertraut waren®. Eine neue Aufnahme, die mir vorliegt, zeigt, dass der
Erhaltungszustand dieses Bildes bedenklich zu wiinschen iibrig lisst, zudem stimmen die noch
erkennbaren Gegenstinde nicht iiberall ganz mit denen auf unserer wiedergegebenen Zeichnung
iiberein. Deutlich lassen sich einige Geriite zur Holzbearbeitung erkennen: Beil, kleine Handsige

Abb. 2. Kirche von Stedham, Sussex (jetzt zerstort)
Aus: T. Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 33, Abb. 3

und grosse Waldsige; ferner lisst sich mit einiger Gewissheit ein Jagdhorn deuten. Zu beachten
ist, dass viele der dargestellten Werkzeuge mit der Spitze drohend und beingstigend nahe an
Christus herankommen, auf anderen Bildern sogar seine Haut ritzen, ja in sie eindringen. Es soll
also offenbar mit diesen Geritschaften Christus weh getan werden, so dass eine Deutung dieses
Bildtypus als «Heiland der Handwerker»7, « Christus als Patron der Handwerker»3 oder « Chri.
stus, die Arbeit segnend»9 kaum zutreffend erscheint. Wenn Christus weh getan werden soll,
oder wenn er gar verletzt werden miisste, liessen sich die etwas eigenartigen Gestalten links (mit
einem Bogen) und rechts (mit einem Blasrohr als Jagdwaffe?) einigermassen erkliren; sie wiren
dann auch dem bereits angeténten Thema der Jagd entnommen. Auf jeden Fall ist diese Ver.

5 Abgebildet bei Borenius und Tristtam (Anm. 1), S. 31, Abb. 1; danach auch bei Riggenbach (Anm. 2), S. 38,
Abb. 22.

6 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 32.

7 Botenius und Tristram (Anm. 1), S. 32.

§ Riggenbach (Anm. 2), S. 38.

9 Chr. Caminada, Steinkultus in Ritien, in: 65. Jber. Historisch-Antiquar. Ges. Graubiinden 1935 (Chur 1936), 311.



mutung nicht schlechter als der Deutungsversuch von Borenius: «ein alter Mann..., der einen
an einem Stab befestigten Kelch vor seine Augen hilt» (wobei noch in Betracht gezogen werden
muss, dass unsere Zeichnung mit dem heutigen Zustand nicht ganz iibereinstimmt).

Ein weiteres Bild (Abb. 2) war frither an der Wand eines Kirchenschiffes in Stedham in der
Grafschaft Sussex zu sehen; stirker tritt hier allerdings die Schutzmantelmadonna hervor, Wir
werden eine ganz dhnliche Zusammenstellung des Feiertagschristus mit der Madonna in Orma-
lingen (BL) kennenlernen. Auf unserem englischen Bild soll der Kérper Christi ganz mit Narben

po .

/.
) AN

Abb. 3. Kirche von West-Chiltington, Sussex. Um 1400
Aus: T. Borenius und E, W, Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 34, Abb. 4

bedeckt sein; er steht etwas im Hintergrund auf einer Unterlage, in der Borenius einen «kleinen
Karren» zu schen glaubtz. Ob diese Deutung richtig ist, wage ich nicht zu entscheiden; ich
méchte aber doch auf andere Darstellungen hinweisen, wo sich unter Christus ein Hostienkelch
oder auch das Herz Jesu befindet. Die Hostie wurde in der élteren Malerei in der gleichen Weise
wiedergegeben; es war iiblich, sie mit einem eingeritzten Kreuz zu versehen, um sie besser brechen
zu kénnen. Auch diese Vorstellung wiirde sich ohne weiteres in den ganzen Themenkreis ein-
fiigen lassen. Das Bild aus Sussex zeigt auch ein Gerit zwischen den Beinen Christi (es kénnte
sich um einen Schindelspalter oder ein Spaltbeil handeln); die meisten Bilder verwenden — in
kiinstlerisch geradezu hisslicher Art — diesen Platz zur Wiedergabe von Werkzeugen. Die Waage

1o Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 33.
11 Abb. 3 bei Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 33.
2 Borenjus und Tristram (Anm. 1), S. 34.



passt sehr gut zu unserem Thema, zu dem auch «Handel treiben» und «zu Markt gehen» gehért.
Falls der Krug mit dem Wirtshausbesuch zusammenhingt, ist er ebenfalls am richtigen Platz. Er
mag aber auch als Hinweis auf dic handwerkliche A nfertigung von Kriigen oder Kannen dastehen.
Das Gerit beim rechten Arm Christi kénnte ein Zugmesser eines Schreiners sein; auch es wiirde
hierher zu stellen sein. Eher ist allerdings eine Sichel denkbar, wobei der Griff mit einer Ornament~
linie zusammengeflossen wire. Dariiber ist vermutlich ein Badequast. Sehr schén ist auf diesem
Bilde die Anordnung der Mehrzahl der Gerite um die Aureole herum, so dass sie beinahe wie die

Abb. 4. Kirche in Breage, Cornwall. Spiates 15. Jahrhundert
Aus: T. Borenius und E. W. Tristram, Englische Malerei des Mittelalters, S. 34, Abb. 5

Strahlen der Sonne aussehen, wobei aber nicht verkannt werden darf, dass ihr spitzer, angriffiger
Teil sich gegen die Aureole richtet's.

Unsere Abbildung 3 stammt ebenfalls aus Sussex in England. Sie befindet sich an der Nord.
wand des Kirchenschiffes in West-Chiltington und ist offenbar schon sehr zerstort. Man sah
frither noch ein Weberschiffchen, ein Beil, ein Winkelmass, ein Messer und ein Rad®. Das
Messer, das bei diesem Bild in das rechte Bein von Christus eindringt, ist wahrscheinlich ein
Metzgerbeil; wir hitten mit ihm einen neuen Arbeitsbereich, der sich oft auf derartigen Dar.
stellungen findet: das herbstliche Einschlachten. Weitere englische Darstellungen sind vorhanden
in Oving (Buckinghamshire), Broughton (Buckinghamshire), Hessett (Suffolk; Christus deutet
hier auf seine Seitenwunde), Inkpen (Berkshire; etwa 1500, heute zerstort) und Michaelchurch-

13 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 30, zichen eine Parallele zur Sieben.Schwerter-Madonna.
14 Borenius und Tristtam (Anm. 1), S. 34f. und Abb. 4.



Eseley (Herefordshire; Christus weist mit der Rechten auf die Seitenwunde, die Linke ist im
Vorweisegestus ethoben)s. Vom Bilde in Gumfreston in der walisischen Grafschaft Pembroke ist
nur die untere Hilfte erhalten. In Cornwall gibt es mehrere Orte, in denen «bis vor kurzem»
Beispiele unseres Themas zu finden waren¢: Poundstock, Lanivet (Christus weist auf die Seiten-
wunde), Linkinhorne, St.-Just/in-Penwith und Breage (Abb. 4). Borenius gibt leider einzig das
Bild in Breage wieder'7, da die anderen «ungeschickt und weniger interessant als die fritheren
Beispiele» seien. Die cornwalisischen Malereien stammen aus dem Ende des 15. Jahrhunderts. Auf
unserer Abbildung aus Breage ist der nur mit dem Lendentuch bekleidete Christus mit der
Konigskrone dargestellt; er hat einen eigenartigen doppelten Spitzbart, auch sehen wir hier nicht
die vorweisend erhobenen Hinde, sondern er zeigt mit seiner Rechten auf die Seitenwunde. Die
Gerite scheinen ihm hier mehrfach neue Wunden zuzufiigen. Beim « Geritekatalog» finden sich,
mit einiger Wahrscheinlichkeit, Axt, Weberschiffchen, Garnhaspel, Spaten (auch die Brotein-
schieBschaufel wire moglich; die Darstellung ist zu ungenau, und proportionale Gréssenverhilt.
nisse gibt es auf diesen Bildern nicht), Schere, Rockenstab mit Werg (?), Doppelaxt. Auch das
Bild der Kirche von St.-Just-in-Penwith, Cornwall, das wir auf der Abbildung § zeigen, ist nicht
gut erhalten. Christus scheint hier als Jiingling dargestellt zu sein. Seine offenen Handflichen sind
bei der Seitenwunde, deren Blut iiber eine Hand fliesst (es gibt dhnliche Lebensbrunnen-Darstel,
lungen). Um ihn herum ist in regelloser Anordnung eine Menge von Geriten auf der Fliche
verteilt, deren Zuweisung und Bestimmung im einzelnen leider oft sehr unklar bleiben muss. Es
lassen sich einigermassen deuten: Zange, Hammer, Spatel, Waage, Dexel, Kamm, Sichel,
Schere, Rechen.

Borenius und Tristram bringen diese eigenartigen Bilder mit dem bedeutenden mittelenglischen
Gedicht des William Langland (oder Langley) «The Vision of William concerning Piers the
Plowman»*® zusammen, das in seiner ersten Fassung um 1362 erschien und 1377 cine erweiterte,
endgiiltige Redaktion fand. Die Wirkung dieses visioniren Gedichtes muss ungeheuer gewesen
sein; der einfache Bauer und Arbeiter sah sich hierin in seinen Néten und Sorgen verstanden und
geschildert. Wir wollen uns dabei auch vor Augen halten, dass héchstens eine Generation frither
Richard Rolle of Hampole, der wohl der einzige bedeutende englische Mystiker ist, die Worte

rigte:
e «When Adam dalfe and Eve spanne
To spire of thou may spede,
Where was then the pride of man,
That now marres his meed?» 19,

wobei die berithmte erste Zeile den Text von John Balls Rede bildete, die er 1381 in Blackheath
an die Bauern in Wat Tylers Aufstand richtete. Wir wollen uns auch an Robin Hood etinnern,
den Helden der drmeren Landbevslkerung, der ebenfalls im Piers Plowman erwihnt wird. Aber
trotz dieser ungeheuren Spannung beim einfachen englischen Volke hilt es schwer, eine Briicke
zu unserem Bildthema zu schlagen. Borenius und Tristram versuchen es auf die folgende Weise°:
«Offenbar hat der Maler eine Analogie zwischen der Kreuzigung Christi und dem Leiden des
Arbeiterdaseins aufstellen wollen, und nach der Anzahl der noch vorhandenen Bilder zu urteilen,

15 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 23 und 30, wo als Literatur der mir nicht zugingliche Artikel von E. W.
Tristram, Piers Plowman in English wallpainting, in: Burlington Magazme 31, 135-140 (1917), angegeben ist; ebenfalls
wird dort aufgefiihrt: T. Borenius and E. W. Tristram, English mediaeval painting (1927), dessen Ubersetzung ins Deutsche
ich in Anmerkung 1 anfiihre.

16 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 35, und Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), S. 30.

17 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 34, Abb. s.

8 Eine gute Ausgabe von Walter W. Skeat, Oxford (mehrere Auflagen).

19 Zitiert nach: Brewer’s Dictionary of Phrase and Fable, new edition (London), S. 12.

20 Borenius und Tristram (Anm. 1), S. 30.



muss es der Vorstellung des Bauern schr entsprochen haben, Christus als einfachen Mann mit
einem alltiglichen Menschenantlitz abgebildet zu sehen; so erklirt sich ihre Popularitit. Diese
Analogie ist das Urthema von Piers Plowman. Da alle diese Beispiele gleichzeitig mit der Ent-
stehung des Gedichtes oder nachher vorkommen, so ist anzunehmen, dass sie durch die Dichtung
angeregt wurden. Zudem besteht die Moglichkeit, dass frithe Bilder des gleichen Inhalts schon
vother existierten und Langland seine Idee eingaben.» Die Méglichkeit einer Beeinflussung
im Sinne einer grosseren Gewecktheit und Erregbarkeit mochte ich keineswegs von der Hand
weisen, denn solche Ideen lagen in der zweiten Hilfte des 14.Jahrhunderts in der Luft, aber
einesteils erwachsen unsere Bilder aus einer anderen Vorstellung, andernteils hilt es dann
schwer, die Verbreitung unseres Bildes in anderen europiischen Lindern ungezwungen zu
erkliren?.

In einer oberdeutsch-deutschschweizerischen Gruppe fassen wir vier Bilder in kleinen Land.
kirchen und ein weiteres Bild in einer siiddeutschen Stadt zusammen. Im Chor der Pfarrkirche
zu Eriskirch am Bodensee (Deutschland) befindet sich eine spitgotische Darstellung, die ungefihr
1400 entstanden sein 'diirfte (Abb. 6)22. Christus steht dornengekrént im Vorweisegestus vor uns.
Der Erhaltungszustand des Bildes lisst einige Gegenstinde mehr erahnen als bestimmt deuten.
Nur mit Zégern glauben wir links oben einen Kamm (2) zu erkennen. Der Gegenstand daneben
konnte ein Musikinstrument (Laute?) oder ein Topfhelm mit Helmzier sein23. Auch ein Spiegel
und eine Goldwaage diitften sich am oberen Rande links befinden. Die Gestalt, welche die
Zunge herausstreckt, mdchte ich im Gegensatz zu Eggart, der in ihr «ein Beispiel derber Kiinstler.
laune» sieht, eher als eine Ubernahme aus den «arma Christi» auffassen, wo in abgekiirztem Ver-
fahren « Personenbiisten» vorkommen. Daneben soll ein Teufel sich davonschleichen. Auch eine
Maurerkelle und ein Rad mit gut durchgeformter Nabe sind zu sehen. Auf der rechten Bildseite
unten sind ein Krug und ein Zimmermannsbeil, ferner glaubt Eggart ein Flachsbiindel zu er
kennen (ich kann es nicht sehen, doch wiirde es zur Bildbedeutung gut passen). Neben blossen,
alleinstehenden Geriten haben wir hier auch eine hiibsche, kleine Szenenschilderung: zwei Wein,
girtner, welche Trauben in ein Gefiss legen (Weinbau ist am Ort vorhanden). Weitere dargestellte
Objekte sind ein Boot, eine Sense, ein Dreschflegel (2), ein Stehruder und eine Fischreuse. Be-
sonders wichtig fiir unsere Betrachtung ist die Tatsache, dass das Bild einen Teil eines grosseren
Zyklus bildet, der neben anderen Szenen auch eine Hostienmiihle enthilt. Zur Sinngebung, die
Eggart dem Bilde zusprechen méchte, dass nimlich der Heiland die arbeitenden Stinde in seine
Hut nehme, muss ich Bedenken dussern. Sicherlich handelt es sich um das Verhiltnis der Berufe
und Stinde zu Christus, und zwar in sehr sinnenfillig, einprigsamer Art, aber diese Beziehung
ist doch wohl eher als warnende Aufforderung gemeint. Sie richtet sich in erster Linie an die
Berufe, die im Ort selbst titig sind (und lisst also wohl einen einheimischen oder mit der Gegend
vertrauten Maler voraussetzen): Fischer, Schiffer, Bauern und Weingirtner in erster Linie. Die
Aufforderung mag aber auch an viele andere Leute ergangen sein, wenn wir bedenken, «dass
Eriskirch im Mittelalter ein bedeutender schwibischer Muttergottes-Wallfahrtsort war, an dem

2t Erwin Panofsky, «Imago Pietatis». Ein Beitrag zur Typengeschichte des « Schmerzensmanns» und  der «Maria  Media-
trix», in: Festschrift fir Max J. Friedlinder zum 60. Geburtstage (Leipzig 1927), S. 261-308; vor allem S. 304, Anm. 95
[mit Beziehung auf ein bshmisches Bild]: «In Bohmen einem EinfAuss des ,Piers Plowman* zu begegnen, ist nach den Fests
stellungen Burdachs [...] keineswegs verwunderlich.» Selbst wenn der «Bauernmaler» in Bohmen Kenntnis von Piers
Plowman gehabt hitte, wire ihm der Bildtypus nicht erschlossen gewesen, da in Langlands Gedicht keine einzige Zeile steht,
welche die ikonographische Bildgestaltung zwangsmissig bedingen wiirde. Zudem miisste auch die Vertrautheit mit Piers
Plowman zum Beispiel fiir das Biindnerland nachgewiesen werden. — Vgl. auch Riggenbach (Anm. 2), 37.

22 Hermann Eggart, Die spitgotischen Wandmalereien in der Pfarrkirche zu Eriskirch, in: Schriften Ver. Gesch. Boden-
sees Umgebung 61, 66-79 (1934), besonders 73. Ferner: Hermann Eggart, Das spitmittelalterliche Bildthema vom Schmer-
zensmann inmitten von Arbeitsgeriten, in: Bodensee-Geschichtsverein, heimatkundl. Mitt. 2, 60-62 (1938) (mit Bezug auf
Breitenbach und Hillmann, unsere Anm. 3).

23 Ich verdanke diese Vermutung Herrn Prof. D. Schwarz in Ziirich. Abb. 6 zeigt leider nur einen Ausschnitt.



Angehorige aller Berufe Einkehr hielten»24, Wir werden spiter noch einmal von einem vielbe-
suchten Wallfahrtsort horen, an dem sich eines der grossartigsten Bilder unseres Themas befindet.

Im Herbst 1953 fand man im Chor der St.-Jodokus-Kirche von Ravensburg anlisslich von
Renovationsarbeiten hinter dem Baldachin des Chorgestiihls Reste eines alten Wandbildes
(Abb. 7)2s, die vom Restaurator zunichst als eine Darstellung des Schutzheiligen der Handwerke,
St.Jodokus, gedeutet wurden. Es handelt sich jedoch ganz eindeutig um unseren Bildtypus:
Christus (als ilterer, birtiger Mann) mit dem Lendentuch und herunterfallenden, leicht nach aus-
wirts gebogenen Armen, umgeben von einer Menge von Arbeitsgeriten, die sich um seinen Kopf
in Aureolenform gruppieren. Die Bildfliche selbst weist — nach Angabe des Restaurators — elf
Fehlstellen auf; auch sind zahlreiche Retuschen vorgenommen worden, so dass eine Wiederher-
stellung des Bildes sicherlich nicht leicht war und vielleicht auch mehr als nur eine Deutung zu-
lassen diirfte. Ob die Gerite der oberen Bildhilfte dem Weinbau zuzuweisen sind, scheint mir
nicht schliissig und selbstverstindlich festzustehen (Schere, Stechschaufel, Gabel, Besen, « Ligeli»).
Wenn in der Nihe des oberen linken Bildrandes ein Kelch mit einer dariiberschwebenden Hostie
zu erkennen ist, so diirfte dieses Motiv aus der « Gregorius-Messe» heriibergenommen sein, die mit
unserem Bild «verwandt» ist. Ich méchte auch fiir die folgenden Deutungen lieber nur die An.
gaben des Restaurators hier erwihnen: Links unten eine jugendlich-minnliche Gestalt mit einem
kronenihnlichen Schmuck auf dem Haupt, die auf einem Ruhebett liegt; dariiber ist ein Tier
(Reh?). «Rechts oben am Bildrand sind unter einer Pilgerfahne mit einer dariiberhingenden
Pilgertasche Geritschaften zu erkennen, die als Pestschutz, als sogenannter Pestkragen, anzu.
sprechen sind» (ich kann diese Objekte auf der mir zur Verfiigung stechenden Abbildung nicht
erkennen; mit unserem Bildtypus hitten sie keine Bezichung). Die Spuren einer einst vorhandenen
Schrifttafel sagen nichts mehr aus. Eine Beeinflussung zwischen Eriskirch und Ravensburg scheint
mir sehr wahrscheinlich zu sein. Kirchenarchive und Baurechnungen verméchten hier vielleicht
weitere Einblicke zu vermitteln.

Das nichste Bild fiihrt uns zu einer — allerdings nicht sehr bedeutenden — Wallfahrtskirche iber
den Bodensee in die Schweiz hiniiber, nach der Kirche St.Johann Baptist in Frauenfeld-Kurz.
dorf. Dort war ein — 1915 zerstdrtes — Freskofragment zu sehen, das vermutlich aus der ersten
Hiilfte des 1. Jahrhunderts stammte (Abb. 8)26. In der Kirche, die in ihren romanischen Bestand~
teilen bis in die Zeit um 1200 zuriickreicht, befand sich ein 1419 zu Pestzeiten gestifteter Altar.
Aussen war ein riesiges Christophorus/Bild neben dem Eingang gemalt. Unser Feiertags. oder
Werkstattchristus?7 diirfte vermutlich in der ersten Hilfte des 15.Jahrhunderts entstanden sein.
Christus ist in Orantenhaltung dargestellt, nackt, nur mit dem Lendentuch bekleidet. Der Zu-
sammenhang zwischen den aufgefithrten Geriten und Szenen und Christi Leib und Blut ist hier
in ganz eindeutiger Weise sichtbar gemacht durch Blutlinien, die aus Christi Kérper zu den
Gegenstinden um ihn herum fithren, denn es sind Gerite — und damit ist die Bedeutung des
Bildes ausgedriickt28 —, «die an heiligen Tagen zu ruhen haben, da sie sonst die Leiden Christi
erneuern». Man sieht, wie einzelne der Werkzeuge seine Haut verletzen und mit ihren spitzen
Teilen sich drohend gegen ihn richten: Christus war mit dicken roten Konturen gezeichnet. Die
«drei als Quadrate gezeichneten Holzstiicke»29, auf die Christus die Fersen seiner Fiisse stiitzt,

x4 Egeart (Anm. 22), 73.

25 Ich verdanke Photos und nihere Angaben der Licbenswiirdigkeit der Herren E. King, Stadtpfarrer, Ravensburg,
und Arthur Kalbhenn, Restaurator, Kaiserslautern (Rheinpfalz). Ich méchte auch hier den beiden Herren herzlich danken.

36 E. Leisi, Die Wandmalereien der Kirche St.Johann, in: Anz. schweiz. Altertumskde. N.F. 19, 184-191 (1917),
besonders 185f. Jetzt: Die Kunstdenkmiler des Kantons Thurgau, Bd. 1: Albert Knopfli, Der Bezirk Frauenfeld (Basel
1950), S. 102 und Abb. 79 auf S. 107. .

»7 Bezeichnung von Knépfli (Anm. 26), 102 (dort auch Literaturangaben).

2% Kndpfli (Anm. 26), S. 102. — Ob Beziechungen und Beeinflussungen zwischen diesen Blutlinienbildern und den
Aderlassminnchen bestehen, bediitfte einer eingehenden Untersuchung.

29 Leisi (Anm. 26), 186.



sind doch wohl die aus Passionsdarstellungen heriibergenommenen Wiirfel, die aber zugleich das
sonntigliche Wiirfel- und Brettspiel symbolisieren werden. An gegenstindlichen Darstellungen
liessen und lassen sich teilweise immer noch aus der Abbildung erkennen: «ein Rad, ein Spitz.
hammer, eine Sense, ein Dengelhammer, ein Rechen, die Biisten von zwei sich kiissenden Ger
stalten (Symbol fiir eine Badestube), ein Kochloffel (2), ein Kahn mit Ruder, cin Metzgerbeil,
zwei Metzgermesser, ein Handschuh, eine Kufe, eine Schafschere, ein Schlichtbeil, ein ausge-
breitetes Tierfell (2)»3. Zu dieser von Leisi beschriebenen Aufzihlung sind einige kleine Er-
ginzungen nétig. Unterhalb des Sensenblattes glaube ich einen Fisch zu erkennen, was zur Dar-
stellung des Bootes mit dem Ruder und zum méglichen Fischfang in der Thur nicht iibel passen
konnte. Beim Rechen handelt es sich um einen der vorne schén gerundeten Holzrechentypens:.
Ob die beiden sich kiissenden Gestalten nicht einfach den nach strenger Auffassung verbotenen
oder doch verponten Liebesverkehr am Sonntag oder an Feiertagen zu bedeuten haben, mége
dahingestellt bleiben; denkbar wire immerhin auch die Ubernahme des Judaskusses aus den
Passionsgemilden. Sicherlich aber ist das in Leisis Aufzihlung folgende Gerit kein Kochlsffel
(er hat selbst schon ein Fragezeichen gesetzt), sondern viel cher cine BroteinschieBschaufel, denn
das Backen am Sonntag wurde frither strenge geahndet. Rechts vom Boot dringt die Eisenspitze
eines Jagdspiesses in Christi Fuss ein. Zweifel hege ich wieder bei der Bezeichnung « Handschuh».
Es miisste schon in Frauenfeld Handschuhmacher gehabt haben, auf welche die Anspielung
geradezu perssnlich gemiinzt war, was doch nicht sehr glaubhaft klingt; viel eher scheint es die
Geste des Schwarens zu versinnbildlichen. Dass das an Sonntagen nicht geduldet war, leuchtet
mir cher ein. Rechts von der Schwurhand scheint ein Weintrichter abgebildet zu sein (in der
weiteren Umgebung wichst heute noch ein etwas siverlicher Landwein). Die iibrigen Gegen-
stinde sind auf den vorhandenen Reproduktionen so undeutlich dargestellt, dass mehr als vage
Vermutungen nicht gedussert werden konnen. Etwas oberhalb der Schere kénnten ein Zugmesser
und ein Bundhaken wiedergegeben sein. Das von Leisi mit einem Fragezeichen angefiihrte Tiers
fell kann ich nicht mit Bestimmtheit erkennen.

1007 sind an der Nordwand der Kirche von Ormalingen (BL) einige Malereien entdeckt wor-
den3, unter denen sich auch ein Feiertagschristus befindet (Abb. 9)33. Die Darstellung unter.
scheidet sich in verschiedenen Ziigen von den bisher beschriebenen Bildern. Christus ist bekleidet;
er ist nicht in frontaler Orantenhaltung gezeigt, sondern wendet sich halb nach links zu Maria.
Seine linke Hand umfasst einen (undeutlich sichtbaren) Gegenstand, der bis zu seinem Hals
herankommt. Riggenbach3¢ deutet diese Szene so, dass Christus einen michtigen Donnerkeil
fasse, den er auf die siindige Menschheit niederzuschmettern bereit sei, dass aber Maria ihm gegen-
iibertrete und ihn mit fiirbittender Gebirde davon abhalten wolle. «Es ist ein Votivbild daraus
geworden, das den Dank fiir die Errettung aussprechen sollte, die Basel und der Landschaft eben erst
zu Teil geworden war. Das Bild ist wenige Jahre nach dem Erdbeben entstanden.» Riggenbachs
Auffassung von der Maria als Fiirbitterin konnen sich Breitenbach und Hillmann3s nicht an
schliessen, sondern siec glauben — mir scheint, mit Recht —, «dass die hinweisende Geste der
Muttergottes anklagend ist: Sehet ihr Siinder, wie iht meinen Sohn mit euren Werkzeugen mar-
tert». Sie wollen dann in dem «Donnerkeil» auch eher ein Werkzeug erkennen, «das Christus
— wenn man schon eine Erklirung versuchen will — aus der Brust herauszuzichen sucht». Auf
jeden Fall scheint es mir ebenfalls, dass man in der eher sanften linken Handhaltung kaum die

30 Leisi (Anm. 26), 186.

31 Vgl. Oskar Moser, Der Heurechen. Versuch einer volkskundlichen Bestandsaufnahme des Arbeitsgerites in Kirnten,
in: Carinthia [I] 142, 463-494 (1952).

3 Siche den hiibschen «Entdeckungsbericht» bei Riggenbach (Anm. 2), 49-52.

33 Abbildung bei Riggenbach (Anm. 2), 35, Abb. 21, und 41, Abb. 24.

3+ Riggenbach (Anm. 2), 4o.

35 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 31f.



wuchtige Geste des Niederschmetterns cines Keiles erblicken darf. Eine Beziehung zum Erdbeben
mag vorhanden sein. Sie wiire vielleicht bereits etwas spit fiir ein eigentliches Votivbild; zum Ver.
stindnis und zut Etklitung des Bildes ist sie nicht nétig. Das Bild wird von Riggenbach3® in
Zusammenhang mit den englischen «Piers-Plowman/Bildern» gebracht, es zeige « Christus als
Patron der Handwerker und Bauern». Es komme auch sinnbildlich zum Ausdruck, «wie die
einzelnen Gewerbe durch ihren irdischen Sinn und ihre Berufslaster den Heiland verwunden».
Mit dieser letzten Bemerkung geraten wir wohl am nichsten zur eigentlichen Bedeutung hin.
Riggenbachs Datierung auf 1360-1370 diirfte vielleicht, im Vergleich mit der zeitlichen An.
setzung des gleichen Bildthemas in andern Kirchen, etwas zu frith sein, so dass die Fixierung
«gegen Ende des 14.Jahrhunderts» wohl vorsichtiger wire. Die gezeigten Gegenstinde hat sich
Riggenbach in einem Brief («nach Riicksprache mit Fachleuten») deuten lassen (von unten links
nach oben gesehen; ich gebe die Stelle wortlich wieder)37: « Wetzstahl, Kette (Giirtler) und zwei
Himmer (Schlosser oder Goldschmiede), Besen (Kaminfeger), Handpflug und Rechen (Land-
wirte), Sporn (Spornmacher), Schere (Schneider), Holznagel und Dachdeckerthammer, Zimmer-
mannsbeil und Hammer, Miihlrad (Miiller), Bohrer (Drechsler), unbekannter Gegenstand (offen-
bar bei der Restaurierung verzeichnet), Zimmeraxt, Winkel, Pfeil, Lanze, Sense und Hammer
(Sensenschmiede), Nagel im Munde des Heilandes (Nagelschmiede), Setzholz und Biumchen
(Girtner), Glocke (Rot- und Gelbgiesser), Rad (Wagner), Kochloffel (Loffelmacher), Sichel,
Glasbliser, Schabeisen (Gerber), Kamm (Kammacher), Sattlermesser, Amboss (wohl eher Schaf,
schere), Kérbe (Korbmacher), Strumpf (Strumpfwirker), Dolch mit Giirtel (Giirtler), Kelle
(Maurer), Hobel (Schreiner), Weberschiffchen (Weber), drei Messer (Waffenschmiede), Metzger-
beil (Metzger), Buchbindermesser (wohl eher Rebmesser).» Man erkennt aus dieser Zusammen.
stellung ohne weiteres, dass der Deutungsversuch von der Voraussetzung ausgeht, es miissten méog-
lichst viele Gewerbe ergriffen werden. Das wire fiir eine stidtische Kirche sicherlich am Platze,
es wire sogar fiir eine grossere lindliche Ortschaft mit dorflichen Zunftorganisationen begreiflich,
hingegen ist es bestimmt unangebracht fiir ein Bauerndorf. Damit soll nicht gesagt sein, dass nicht
der eine oder andere Vertreter eines Berufes als Dorfhandwerker ansissig und titig war oder dass
gar irgendein Zweig an einem Ort besonders blithte (zum Beispiel die Nagelschmiede), aber es
miisste in jedem Fall besonders belegt werden. Wir werden auszugehen haben von der Uber-
legung, welche Werkzeuge ein Bauer und ein Dorf handwerker brauchen; das Gerit kann dann
in der obigen Aufzihlung durchaus richtig bezeichnet sein, aber der Hinweis auf den «ziinftigen»
Hersteller miisste unterbleiben. Ich m&chte aber doch meine Zweifel an der Richtigkeit einiger der
angegebenen Geritedeutungen dussern: dass ein « Handpflug» dargestellt ist, glaube ich kaum;
beim « Dachdeckerhammer» handelt es sich vermutlich um einen Ketthammer, wie ihn der Bauer
im Stall brauchte zum Einschlagen und Herausziehen des Guntels an der Anbindkette; beim
«Bohrer» braucht nicht an den Drechsler gedacht zu werden, es kann ein gewdhnlicher Naben.
bohrer sein, wie ihn jeder Dorfwagner zur Hand hat; im «Kochléffel» sehe ich wieder die Brot-
einschieBschaufel (das Kochen am Sonntag war nicht verboten, wohl aber das Backen!); die
«Korbe» kénnten Beerensammelkérbe sein (das Beerensammeln am Sonntag war verboten); im
«Hobel» glaube ich eine Weblade zu erkennen; das « Buchbindermesser» endlich konnte ein Reb-
messer sein, doch wire ebensogut ein Gertel zum Schneiteln der Biume und zur Gewinnung des
Laubfutters denkbar.

Ein Beitrag zu unserem Thema ist erst ganz kiirzlich an der Ostwand des Schiffes im kleinen
Kirchlein von Reutigen (BE) gefunden und 1953 restauriert worden3s. Beim Kirchenausgang

3¢ Riggenbach (Anm. 2), 36-39.

37 Riggenbach (Anm. 2), 39.

38 Vgl. dazu die Notiz und die Abbildung in: Der Hochwichter g, 128 und 135 (Bern 1953). Ferner: Neue Ziircher Z.
6. Dezember 1952, Nr. 2754 (Artikel von Willy Zeller); darauf eine eher ungeschickte Entgegnung von ba. in der gleichen
Zeitung, 14. Dezember 1952, Nr. 2850 (¢Doch ist es nicht notwendig, das Bild in Tessercte, wie iibrigens auch das ihn-

10



stehen hier mahnend und tréstend nebeneinander der Feiertagschristus und der hl. Christophorus
(Abb. 10). Christus ist nackt, mit dem Lendentuch, in Orantenhaltung, mit Nimbus, die
Passionswunden zeigend; er steht nicht ganz frontal da, sondern wendet sich leicht zur Seite. Um
ithn herum gruppieren sich Minner und Frauen, die mit irgendeiner Arbeit beschiftigt sind und
so kleine, lebensnahe Szenen vermitteln. Es ergibt sich von selbst, dass die Gerite hier nicht spitz
und drohend auf Christi Leib sich richten, doch sind die Gestalten Christus zugewandt, Wir
erkennen den Schuhmacher mit einem Schuh in der Hand und den Schneider mit der Schere,
darunter das schéne PAuggespann, eine Spinnerin am Spinnrocken mit der Handspindel; die
Beschiftigung der neben ihr stehenden Frau ist unklar (da sie einen Hut trigt, wird es eine Arbeit
im Freien sein). Ob zwischen den beiden oberhalb des Windfanges noch sichtbaren Képfen ein
Dreschflegel dargestellt ist, kénnte denkbar sein; deutlich ist es nicht. Am rechten unteren Bildteil
befindet sich méoglicherweise eine Frau mit einem Heurechen; die Beschiftigung des iiber ihr
stehenden Mannes kann ich nicht erkennen. Ein Bauer hat den Stein aus dem umgegiirteten Wetz-
steinfass genommen und wetzt seine Sense, wihrend die gemihten Heuschwaden um ihn herum.
liegen. Dann sehen wir das Einschiessen von Brot auf der Schaufel in den Backofen (es diirfte
sich kaum um einen «Bicker» handeln; diese gab es damals auf dem Lande gar nicht, da jedes
Haus seinen eigenen Backofen hatte, oder dann besass wenigstens die Fraktion, die Nachbarschaft
oder die Gemeinde ein Backhiuschen mit Turnusbeniitzungsrecht), einen Soldaten mit Schwert
(2, sehr fraglich) und den Zimmermann, der mit seinem Beil einen Balken bearbeitet. Die ganze
Darstellung ist eine sehr anschauliche und frische Schilderung lindlicher Arbeit.

Im Kanton Graubiinden stossen wir in vier ritoromanischen Gemeinden auf unseren Feiertags.
christus. Das herrlich gelegene St.-Georgs-Kirchlein in Riziins birgt in seinem Innern einen er.
staunlichen Reichtum an eindrucksvollen Wandmalereien. An der Nordwand erblicken wir
neben der GregoriussMesse den Feiertagschristus (Abb. 11)39. Diese Darstellung weist wieder die
bereits bekannten Linien auf, welche die Wundmale in Christi Kérper mit den beanstandeten
Titigkeiten und Geriten verbinden. Das Bild erinnert ganz entfernt an die Zeichnungen der
Aderlassminnchen, bei denen von allen Kérperteilen ebenfalls Striche ausgehen. Neben den
immer wieder erscheinenden Messern und Gerteln, dem Hammer und dem Rechen, dem Kamm
und der Weblade schen wir einen primitiven Drehstuhl (rechts oben), eine schéne Schlachtbank
mit dem Metzgerbeil (links unten) und einen Holzpflug mit Eisenschar (rechts unten). Die Kopf-
figur, die einen michtigen Apfel zu essen scheint (2), ist offenbar entstanden aus den beiden sich
kiissenden Képfen aus anderen Darstellungen oder aus den zwei Kopfen, die sich dfters auf Pas-
sionsbildern finden.

Waltensburg-Vuorz, oberhalb von Ilanz gelegen, besitzt eine interessante alte Kirche. In der

liche in Ormalingen, fiir etwas anderes zu halten als fiir einen gewdhnlichen Schmerzensmann mit den arma Christi, die
durch einige minder iibliche Marterwetkzeuge, wie Weberschiffchen, bereichert sind.»); dazu Erwiderung von Willy
Zeller in der gleichen Zeitung, 19. Dezember 1952, Nr. 2904 (die Zeitungen wurden mir freundlicherweise von Herrn
Prof. Richard Weiss in Ziirich besorgt). — Hans Jenny, Kunstfihrer der Schweiz, 4. Aufl. (Bern 1945), hat bei Reutigen
(S. 246) leider nur die Notiz « Originelles Kirchlein mit derber mittelalterlicher Wandmalerei». — Siehe jetzt auch den Auf.
satz von B. Schmid, Die Wandmalereien in der Kirche von Reutigen, in: Berner Z. Gesch. Heimatkde. 1954, 82-89, und
Tafel IV (identisch mit unserer Abb. 10). Schmid geht auch auf die Zusammenhiinge des Feiertagschristus mit dem Chri
stophorus/Bild ein (S. 87f.). — Eine Abbildung findet sich ferner in Heimatschutz 49, 55 (1954).

39 Knappe Angabe in: Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd 3: Erwin Poeschel, Riziinser Boden, Dom-
leschg, Heinzenberg, Oberhalbstein, Ober- und Unterengadin (Basel 1940), S. s4. — Columban Buholzer, Das Gebot
der Sonntagsheiligung in der mittelalterlichen Malerei, in: Biindnerisches Mbl. 1948, 144—148. — Breitenbach und Hillmann
(Anm. 3), 30f,, verweisen auf die Beschreibung von Dietrich Jiklin. Danach will der Maler zeigen, «wie den verschiedenen
Stinden durch Christi Leiden und Blut Segen geworden ist». Alfons Maissen, Werkzeuge und Arbeitsmethoden des Holz-
handwerks in romanisch Biinden (Etlenbach-Ziirich 1943 [Romanica helvetica, Bd. 17]), S. LIIIf. und 214 (mit Abb.
173). — Abbildung bei Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. 1, S. 77. — Zur religiésen Lage im Biindnerland
vergleiche allgemein: Hercli Bertogg, Beitriige zur mittelalterlichen Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder, und Hinter.
thein (Chur 1937); Evangelische Verkiindigung auf ritoromanischem Boden (Chur 1940).

II



Nihe befinden sich auch die Jorgenburg und die zwei Rundpfeiler des Galgens der alten Herr-
schaft Jérgenberg. Im Innern der Kirche ist ein hervorragend schones Hl.-Sebastian-Bild zu sehen.
An der Aussenwand der Kirche — und somit jederzeit sichtbar — war ein hl. Christophorus, der
nun wieder iibertiincht ist; daneben findet sich die «Feiertagsheiligung» (Abb. 12)4. Die Male-
reien diirften ziemlich genau der Mitte des 15.Jahrhunderts zuzuweisen sein. Christus steht in
cigenartiger Haltung da. Er lisst die Arme, leicht gebogen und nach aussen gedriickt, herunter.
hingen (vergleiche das Bild von Ravensburg); sein Blick richtet sich auf zwei Figuren neben
seiner Seite, den anbetenden Bildstifter, hinter dem ein Heiliger (?) steht. Christus scheint frei im
Bildraum zu schweben. Bei niherem Zusehen lisst sich aber erkennen, dass er in leichter Gritsch-
stellung auf dem Quergriff (einer Wippe?) eines Stossels aufsitzt, der zu einem Butterfass (in einer
fiir das Biindnerland ungewshnlichen konischen Form), zu einer Stampfe oder einer Presse gehart.
Die Gruppe links oben soll eine Gruppe geputzter Jiinglinge darstellen, vor denen ein Ténzer
(der Tod?) seine Kiinste zeigt (wir miissen uns die unmittelbare Nihe der Jérgenburg vor Augen
halten!). Die Gestalten rechts oben haben eigenartige Deutungen erfahren: Poeschel4t bezeichnet
sie als « Spieler», Breitenbach und Hillmann4? glauben dort «drei Spieler» zu erkennen, wihrend
Buholzer4s — mir scheint, mit Recht — wieder «zwei Minner am Spiele» sicht. Eine vollkommen
andere A nsicht vertritt Caminada4, wenn er das Bild mit der Bezeichnung « Christus der Kelterer
(Weinlese2)» wiedergibt und dazu schreibt: « Das Bild zeigt uns eine Weinlese mit allen Waffen
der Feldarbeit und mit dem nackten Winzer, der die Trauben mit den Fiissen tritt, wihrend der
siisse Strom aus der Kufe fliesst. Von oben her kommt man mit einem ganzen Leib Kis zum
Winzermahl. Der Patron ist gerade im Begriffe, mit dem Messer in den Kis zu stechen.» Dass
Zusammenhinge mit dem Motiv des « Christus in der Kelter» oder Keltertreters bestehen, ist
sicher, hingegen glaube ich, dass das Bild — wenigstens in der heutigen Restaurierung — kaum in
diesen Zusammenhang gehort. An Geriten glaube ich bestimmen zu kénnen: Oben links Bade-
quast, Scheibe (2); das kleine Gerit vor Christi Gesicht hat die Form eines Brennkolbens (2);
Spinnrocken und darunter eine schone Hechel; Messer, Zimmermannsbeil, Jagdspiess, Spaten
(2), Rad (2), Haue, Sensenblatt, Schafschere (m der leichten, schmalen Form), Fischkescher (2),

also vorwiegend Gegenstinde aus dem biuerlichen Arbeitsbereich.

Der Weg von Waltensburg fiihrt uns hoch iiber dem Rhein zunichst iiber die an die Felswand
geklebte Ruine Kropfenstein hinweg nach Brigels. Ein Bild in der dortigen St.-Martins-Kapelle
gehort in den gleichen Ideenkreis. Man glaubte es friiher, als es noch nicht freigelegt war und nur
durch die Ubertiinchung durchschimmerte, als Feiertagsbild ansprechen zu diirfen, mit der Ein-
schrinkung allerdings, dass es sich wohl kaum um Christus handeln konnte, sondern um eine
weibliche Gestalt4s. Poeschel46, der diese Wandmalereien auf etwa 151§ ansetzt, dussert sich nun
aus eigener Anschauung folgendermassen dazu: Es stelle dar «die hl. Magdalena mit Lenden-
schurz, entblésstem Oberkdrper und betend erhobenen Hinden mit Rosenkranz; die Heilige
wird umrahmt von Symbolen der Arbeit: Werkzeugen aller Art, kleinen Figiirchen, einem
Schuster, einem pfliigenden Bauern, einer Hindlerin. Der Maler hat offenbar die Bilder der
Feiertagsheiligung in Waltensburg oder Schlans gesehen und — ikonographisch sinnlos — die dort
Christus umgebenden Symbole der hl. Magdalena zugeteilt». Das Bild muss also, streng genom.

40 Hinweis in: Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. 4: Erwin Poeschel, Die Tiler am Vorderrhein (Basel
1942), S. 334 und S. 337, Abb. 403. — Buholzer (Anm. 39), 146f.

41 Poeschel (Anm. 40), S. 334.

42 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 31.

43 Poeschel (Anm. 39), S. 147.

# Caminada (Anm. 9), 311f. Eine Abbildung auf S. 312.

45 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 31. Siche auch Columban Buholzer, Fassadenmalerei im nordwestlichen Teil
Graubiindens, in: Biindnerisches Mbl. 1930, 177. — Sollte etwa eine Kiimmernis-Darstellung gemeint gewesen sein?

46 Poeschel (Anm. 40), S. 368.

12



men, aus der Liste der Feiertagchristus-Bilder gestrichen werden. Es war aber der unmittelbare
Anlass fiir Rahn#7, bereits 1882 bei der Besprechung dieser Kirche die Bedeutung derartiger
Bilder zu erkennen. Er notierte sich nimlich fiir seinen Bericht: «Jetzt ist das Innere kahl; frither
waren an den Winden alle diejenigen Wetkzeuge gemalt, deren man sich des Sonntags nicht be.
dienen durfte.»

Gehen wir auf unserem Wege von Brigels nach Truns weiter, gelangen wir etwa auf halber
Hohe nach Schlans, wo sich an der Siidseite des Kirchturmes neben einer Gregorius-Messe
(schlecht sichtbar) und einem hl. Christophorus (heute verschwunden) auch eine eigenartige
Feiertagsmalerei vorfindet (Abb. 13)48. Sie diitfte ungefihr gleichzeitig anzusetzen sein wie die-
jenige in Riziins, also in das letzte Viertel des 14.Jahrhunderts. Es handelt sich um ein breites
Gemilde, in dessen Mitte Christus in Orantenhaltung steht. Wundmale sind nicht sichtbar. Eigen-
artig ist der Schnitt der Haare, die sich wie ein breites Hufeisen um sein Haupt legen. An Stelle
des Bartes ist das Kinn in roher Art gespalten. Es sind noch Reste von Blutlinien zu erkennen, die
vom Kaorper zu den dargestellten kleinen Figiirchen leiten, die alle irgendeiner biuerlichen Titig.
keit obliegen. Es mag zutreffen, was Buholzer meint49, dass auf der rechten Seite die vier Jahres-
zeiten iibereinander veranschaulicht werden: « der Winter mit der Flachsbearbeitung, der Frithling
mit der PAugschar, der Sommer mit der Heuernte und der Herbst als Sammler der Gaben». Die
Bildchen sind zu unklar erhalten (nicht nur auf der Photographie, sondern auch im Original), um
einwandftei in jedem Fall die Szene zu deuten. Wenn Buholzers Vermutung richtig ist, miisste
das Gerit rechts unten, neben dem Fuss, eine Hanfbreche (eine «Ritsche») sein. Daneben sind
bestimmt ein Stossbutterfass und ein Spinnrocken erkennbar, pfiigen, Heu rechen und einfahren,
Korn schneiden und binden. Auf der linken Seite sind mit etwelcher Sicherheit nur ein Drehstuhl
(auch in Riziins!) und ein Siumerross zu erkennen (der Verbindungsweg Chur—Disentis fiihrte
nicht dem Rhein entlang iiber Tavanasa, sondern oben hindurch iiber Schlans). Buholzer — und
ihm folgend Caminada — geben dem Bild die Bezeichnung « Christus, die Arbeit segnend»se.
Caminada weist auch darauf hin, dass hinter derartigen Bildern sich alter Glaube in verchrist-
lichter Form versteckt haben kénnte: « Dass man in der alten Herrschaft Jorgenberg - Waltensburg-
Brigels-Schlans mit einem tiefeingewurzelten, uralten Fruchtbarkeitsritus zu ringen hatte, der
in ingenidser Weise verchristlicht wurde, scheint mir durch die blossgelegten mittelalterlichen
Monatsbilder [sind es Monatsbilder2] am Turm der St.-Georgs-Pfarrkirche zu Schlans erwiesen
zu sein.»

Ein erst kiirzlich entdecktes Bild in der Kirche zu Tesserete (T1) méchte ich am besten gerade
hier einreihen. Die gleiche Kirche birgt auch ein Christophorus/Bild, ungefihr aus der Mitte des
15.Jahthunderts. Auf dem Feiertagsgemilde (Abb. 14) hat Christus den Nimbus; seine Haare
legen sich in schlangenihnlichen Windungen um den Kopf; der Kérper ist nackt. Die Arme
schmiegen sich bis zum Ellbogen eng an den Kérper an und breiten sich dann auswirts. Der
Rest der Fliche ist iiber und iiber mit Geriten besit, von denen einige sehr schén und klar erhalten
sind; es kommen auch Werkzeuge hinzu, die wir bisher noch nicht getroffen haben. Sicher ist
hier ein vollkommen selbstindig schaffender Maler am Werk gewesen, mit einem ausgesprochenen
Sinn fiir das Gegenstindliche. Einige Gerite richten sich spitz gegen den Kérper oder dringen
sogar in die Haut ein. Zu erkennen sind ein Pfriem (links, und dann rechts von oben nach unten:)
ein Geldbeutel (Reisebeutel, oder Ubernahme des Beutels mit den dreissig Silberlingen aus Dat-
stellungen der Leidenswerkzeuge), ein Rockenstab mit einem ganz reizenden Rockenhiitchen zum

47 J. R. Rahn, Zur Statistik schweizerischer Kunstdenkmiler, in: Anz. schweiz. Altertumskde. 4, 279 (1880-1883).

48 Poeschel (Anm. 40), S. 383f., Abb. 453. — Columban Buholzer, Mittelalterliche Wandmalerei in Graubiinden, in:
Anz. schweiz. Altertumskde. N. F. 34, 300f. (1932), Abb. 3 auf Tafel XV. — Buholzer (Anm. 39), 146. — Abbildung
auch bei Riggenbach (Anm. 2), 39, Abb. 23. — Caminada (Anm. 9), 311, mit Abbildung.

49 Buholzer (Anm. 48), S. 300.

5o Buholzer (Anm. 48), S. 300. — Caminada (Anm. 9), 311.

13



Festhalten des Werges, eine Handspindel, ein Klappmesser, eine prichtig geformte Schere, ein
Haspel (2), eine Schnellwaage, ein hélzerner, gekiiferter Weineimer mit dem schénen Ausguss-
rohr (wie er auch im Biindnerland zu finden ist), ein Holzmérser mit Stossel (der Mérser hat
allerdings die Form der sonst iiblichen Kornmasse, aber der Stdssel deutet doch wohl eher auf
die Verwendung als Mérser hin), eine Armbrust (Jagd und Wildern!) und ein Amboss mit
Hammers®. Ob die ritselhafte Kopfdarstellung in der rechten oberen Ecke, in deren Haare zwei
Hinde von oben her fahren, das Kopfwaschen bedeuten soll, weiss ich nichts2,

Das folgende Bild fiihrt uns noch weiter siidlich, zur Kirche San Miniato al Monte in Florenz
(Abb. 15)s3. Diese Darstellung aus dem frithen 15.Jahrhundert zeigt uns Christus mit dem
Nimbus und den Wundmalen. Er weist auf seine Seitenwunde, doch steht er durchaus nicht in
der Ecces-Homo-Haltung als Erbirmdemann da. Neben ihm befindet sich, eher nur als Erinne.
rung, der Kreuzesstamm. Gerite, in einfacher und iibersichtlicher Gestaltung, dringen in seinen
Kaorper ein; auf dem Nimbus sind sic wiederum strahlenférmig angeordnet. Es lassen sich, links
unten beginnend, erkennen: Gertel, Winkelmass, Ketthammer, Axt; dann auf dem Kopf: Laub-
messer, Schafschere, Messer. Rechts sind zu sehen (nach meinen Notizen auf Grund des Originals,
das mit der wiedergegebenen Photo nicht ganz eindeutig iibereinstimmt): Schneiderschere, Zug-
messer oder Gerbermesser, 2, 2, Beil, Metzgermesser. Zwischen den Fiissen scheint im Vorder-
grund ein Hufeisen zu liegen. Unten ist eine Inschrift, die nun zum erstenmal eindeutig den Sinn
dieser Bilder aufhellt: « Chino gvarda la domenica sca [sancta] et a XPO no a devotione Dio gli
dar[a] I[a e]terna danatione.» Damit ist klar die Sonntagsheiligung als strenges Gebot ausge-
sprochen; die Ubertretung kann ewige Verdammnis zur Folge haben. Wir begreifen nun, dass
fiir den mittelalterlichen Menschen ein unendlicher Wert, eben die Seligkeit selbst, auf dem Spiele
stand, und dass es deshalb vollkommen richtig war, ihn andauernd zu mahnen, so wie das An-
schauen des Christophorus-Bildes ihn vor dem «gichen tode» bewahren sollte. Auch hier in
San Miniato al Monte findet sich denn ein grosser hl. Christophorus gleich am A nfang des rechten
Seitenschiffes.

Noch einmal taucht das Bild in Italien auf, etwas weiter siidlich, in Castel S. Angelo in
Umbrien, wo in der Kirche San Martino ein Gemilde des Paolo di Giovanni da Visso sich be-
findet (Abb. 16), das etwa 1470-1480 entstanden sein diirftes+. Eine Beeinflussung durch das Bild
in Florenz scheint nahezuliegen, oder dann haben beide Maler eine gleiche Vorlage gekannt oder
geschen und sind von ihr inspiriert worden. Wiederum ist Christus, nackt, mit Lendentuch und
mit den Wundmalen, in der Bildmitte. Mit der Rechten hilt er den Kreuzesstamm. Auch hier ist
ein Fuss vorgestellt. Die Gerite sind siuberlich geordnet hingereiht: Striegel (2, oder Wollkamm 2),
Schliissel, Winkelmass, Zange, Hackmesser, Beil, Weberschiffchen, ein besonders schéner Drill,
bohrer, ein ebenso schéner Nabenbohrer, Handspindel mit Wirtel, Gertel, dann rechts: Hufeisen,
Goldschmiedkelch, Schafschere, Laubmesser, BroteinschieBschaufel, Ball, Beil, Bratspiess, Spaten,
Bogen, Musikinstrument, Waage. Die Inschrift links unten soll besagen, dass jeder, der die ab-
gemalten Gerite an einem Sonntag verwende, verdammt sein werdess.

Eine weitere grossere Gruppe, die in der Literatur bisher noch nicht in diesen Zusammenhang
gestellt wurde, findet sich im Siidtirol und den angrenzenden Gebieten. Bereits das erste Dotf jen-
seits der Miinstertaler Schweizergrenze, Taufers (heute italienisch: Tubre), weist einen Feiertags-

st Zeller (Anm. 38) in seinen Zeitungsberichten erwihnt auch PAugschar, Zange, Weberschiffchen. Auf der mir zur
Verfiigung stehenden Photographie kann ich diese Gerite zu wenig deutlich erkennen.

52 Kopfwaschen und Haarckimmen am Sonntag verboten; siche Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8,106.

53 Siehe dazu Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 23f, 32 und 25, Abb. 1.

s¢ France Stel¢, Tkonografski kompleks slike « Svete Nedeljen, v Crngrobu. Razprave I. razred Slov. Akad. znanosti in
umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, Abb. 39 (Ljubljana 1944).

55 Raimond van Marle, The development of the Italian Schools of Painting, Bd. 14 (Haag 1933), S. 13; auf S. 12 be-
findet sich ebenfalls eine Wiedergabe unserer Abb. 16.

14



christus auf. Am Ausgang des Dorfes steht die alte und ehrwiirdige kleine St.-Johannis-Kirchess,
die lingere Zeit als Schopf diente, aber gliicklicherweise nun restauriert wirds7. Aussen ist ein
hl. Christophorus aus dem 13. Jahrhundert, also eines der ltesten Christophorus-Bilder im Tirol.
Das Feiertagsbild im Inneren (Abb. 17) wird von Weingartner auf etwa 1400 datiert; er be-
zeichnet es als «sehr derbe Arbeit eines riickstindigen Lokalmeisters»s8. Da mir leider nur die sehr
undeutliche Photographie vorliegt (der Erhaltungszustand des Bildes soll allerdings ebenfalls
schlecht sein), gebe ich wohl am besten Weingartners Beschreibungss in seinen Worten wieder.
Er schildert das «Bild mit zwei merkwiirdigen Figuren» so: « Die erste trigt kurzes Lockenhaar
und einen roten Mantel mit ockerfarbenem Kragen (Kapuze). Die zweite Figur trigt lange Locken
und ist nur mit einem weissen Lendenschurze bekleidet. Beiden Gestalten fehlt der Heiligenschein.
Merkwiirdig ist aber auch der Hintergrund. Hinter der ersten Figur erblickt man eine rosafarbige
Architektur mit einem graublauen Dache. Die Quader- und Dachplattenfiigung ist mit dunkel
roten Strichen angedeutet. An der Fassade ist das Giebelfeld ebenfalls in Rosaténen gehalten.
Darunter sicht man noch den schwachen Uberrest einer ockergelben Holzmaserung, und an der
Lingswand zieht sich unter dem Dachgesims ein Masswerkfries hin. Die Quadern tragen in der
Mitte Scheibenornamente. Den rechtsseitigen Abschluss des ganzen Gebiudes, das wohl zweifel-
los eine Kirche sein soll, bildet eine nicht ganz klare Architekturform, die vielleicht eine halb-
runde Apsis darstellen soll, aber zeichnerisch arg missgliickt ist. Hinter der nackten Figur sicht
man regellos nebeneinander eine Menge Werkzeuge in Ocker und Schwarz, darunter deutlich er-
kennbar eine Egge und einen Spaten.» Es ist ohne weiteres ersichtlich, dass es sich um einen
Feiertagschristus handelt, und zwar — wenn Weingartners zeitliche Ansetzung richtig ist — um
einen ausserordentlich friihen.

Nur ganz wenig weit von Taufers entfernt, in Tartsch (italienisch: Tarces), oben im eigentlichen
Vintschgau, treffen wir bereits wieder eine derartige Darstellung (Abb. 18). An der Aussenseite
der Andreas-Kirche sehen wir ein Christophorus/Bild und den Feiertagschristusée. Er ist nackt,
mit dem Lendenschurz. Die Hinde hilt er Aach vor sich auf der Brust; er hat den Glorienschein.
Als Gerite, die mit einiger Gewissheit bestimmt werden kénnen, habe ich mir notiert: Flachs.
bliuel (oder Mistschlagbrett), Beil, BroteinschieBschaufel (2), Kurzstielsense, Rechen, Joch, Wiir-
fel (2), Krug und Glas (?), Kamm, Spaten, Hacke, Ketthammer. Tartsch und der Tartscherbiihel
gehoren vermutlich zu den iltesten Siedlungen des Gebietes61. Der Biihel erhebt sich mitten im
Tal und bietet einen prichtigen Weitblick. Oben steht ein altes Kirchlein. Im Berginnern ist ein
modernes Fort, und die Ortschaft Tartsch hat deswegen im Weltkrieg arg gelitten.

Der nichste Ort — wir kénnen leider keine Abbildung bringen — ist Jaufenthal bei Sterzing
(italienisch: Valle di Giovo) im Siidtirol62. Weingartner datiert das Fresko an der Aussenwand
der Ursula-Kirche wiederum sehr frith: um 1400 oder aus dem Beginn des 1. Jahrhunderts.
Christus ist umgeben von allerlet Werkzeugen (Schaufel, Besen, Schere, Rechen, Sense) und
ausserdem von Liebesszenen, denn man erblickt auch «in kleinen Figuren dargestellt einen Reigen
und ein in einem Bette liegendes, von einem Teufelchen angeeifertes Paar» (es handelt sich um ein
mit einer rot-weiss karierten Decke bezogenes Bett, in dem ein Menschenpaar liegt, wihrend da-

56 Vgl. dazu Josef Weingartner, Die friihgotische Malerei Deutschtirols, in: Jb. kunsthist. Inst. K. K. Zkomm. Denk-
malpflege 10, 1—78 (Wien 1916), besonders 5o und 52, Abb. 24. — Die Kunstdenkmiler Siidtirols, 2. Aufl,, 2 Bde. (Inns-
bruck-Wien 1951).

57 Ich konnte deshalb im Sommer 1953 die Bilder nicht ansehen.

s8 Weingartner (Anm. §6), Bd. 2, S. 330.

59 Weingartner (Anm. s6), Frithgotische Malerei, S. so.

6o Weingartner (Anm. s6), Bd. 2, S. 323, beschreibt ihn als «eine minnliche Gestalt mit Lendentuch (nicht der Typus
Christi!)», aber meine Abbildung, die ich an Ort und Stelle aufgenommen habe, zeigt einwandftei, dass es sich um den
gleichen Bildtypus handelt.

61 Vgl. etwa Karl M. Mayr, Ritische Votivinschrift vom Tartscherbiihel bei Mals, in; Der Schlern 27, 365-367 (1953).

62 ‘Weingartner (Anm. §6), Bd. 1, S. 180, und Friihgotische Malerei, S. so.

Is



neben Teufel stehen). — Ein weiterer Ort, von dem ich ebenfalls keine Abbildung beibringen
kann, ist Miihlbach (italienisch: Rio di Pusteria)®3, wo sich an der Fassade der Pfarrkirche zur
hl. Helena ein stark zerstdrtes Fresko aus dem Anfang oder der Mitte des 1. Jahrhunderts befindet;
es stellt den « Schmerzensmann von Werkzeugen umgeben» dar. — Weingartner erwihnt dann
weiters+ St. Ulrich in Grdden (italienisch, offiziell: S. Ulrico di Gardena, volkstiimlich: Ortisei
in Val Gardena), wo aussen an der St.-Jakobs-Kirche als Wandgemilde zu sehen sind: ein
Christophorus und ein «Schmerzensmann, umgeben von Darstellungen der verschiedenen
menschlichen Beschiftigungen, zu denen sein Blut hinfliesst und um die sich auch Teufel be-
miihen». Eine Datierung fiigt er nicht bei. Eine Abbildung (Abb. 19), welche ich der Liebens-
wiirdigkeit des Herrn Dr. Nicold Rasmo, des Direktors des Museo Civico in Bozen, verdankess,
zeigt den jetzigen Erhaltungszustand des Bildes (es ist aber vorgesehen, die Tiinche abzudecken,
laut brieflicher Mitteilung vom August 1954). Der Text der Schrifttafel sei, wie mir Herr Rasmo
schrieb, noch nicht einwandfrei zu entziffern. Dass es sich um die Wiedergabe kleiner Szenen
handelt, ist ersichtlich. Einzelheiten lassen sich nicht erkennen. Christus ist bekleidet; er steht mit
vorweisend erhobenen Hinden da¢®.

Aussen an der Pfarrkirche der Heiligen Philippus und Jakobus in Campitello di Fassa (Cana-
sei; Fascha-Tal) ist ebenfalls ein Fresko, das zu unserem Bildkreis gehort (Abb. 20); es diirfte der
zweiten Hilfte des 1. Jahrhunderts zuzuweisen sein. In der Beschreibung der dargestellten Gegen-
stinde und Szenen halte ich mich teilweise an die Angaben, welche Rasmo an Ort und Stelle
notiert hat. Die Objekte und die Personen sind mit einem Blutstropfen gekennzeichnet oder sie
haben einen Teufel als Begleiter. Eine Ausnahme davon machen nur die Leute, welche die Messe
anhéren. Es lassen sich feststellen: Pickel, Zimmermannsklammer, Dreschflegel, Lanzenspitze,
Zimmermannsbeil, Hammer und Amboss, Hufeisen, Schwert, Messer, Sige, Sichel, Schaf-
schere, Sense, Wetzsteinfass, Metzgerbeil (2), Holzschiissel (?). Darunter zwei figiirliche Darstel.
lungen: ein Paar im Bett und ein Mann, welcher mit dem Dechsel Zoccoli aushéhlt; eine Leiter.
Auf der rechten Bildseite sind mit Sicherheit zu erkennen: ein Verkaufsstand und eine Hindlerin
mit Kérben (wobei sich der schéne Langkorb befindet). Eine Frau scheint Kise in den Formreif
zu legen; ein kleines Sigewerk wird von einem Bach betrieben, welcher aus einer Miihle her-
kommt; zu dieser Miihle fiihrt ein Miiller ein Maultier mit einem Sack Getreide, auf welchem
auch noch ein musizietender Teufel hockt. Rechts oben kommt ein Bauer mit einem Heuwagen,
den zwei Ochsen ziechen, den steilen Hang herunter; damit es leichter geht, hilft ein Teufel am
Radwerk mit. An einzelnen Geriten finden sich hier noch: Weberschiffchen, Stossbutterfass,
Maurerkelle. Der auch auf anderen Bildern auftretende kreisfsrmige Gegenstand kann ein Hand-
spiegel sein, ein Miihlstein, ein Gerberschaber, der Vorderteil einer BroteinschieBschaufel : Etwas
Genaueres lisst sich meist wohl nicht aussagen.

Ein wohl ziemlich spites Bild — wenn die Datierung richtig ist — befindet sich iiber der Ein.
gangstiire des Rochus-Kirchleins in Tesero im Fleimstal (Valle di Fiemme) (Abb. 21). Es habe¢7
sich dabei die folgende Inschrift befunden (mit der Jahreszahl 1547):

Infra tutei li altri mali selerati [sic!]

la dominicha sancta voi non santifichati
anci ogni zorno [giorno] voi lavorati

¢ ogni mal la mia dominicha voi fati.

63 Weingartner (Anm. §6), Bd. 1, S. 221.

64 Weingartner (Anm. §6), Bd. 1, S. 301.

6s Ich habe ihm auch fiir die Hinweise auf die beiden nachfolgenden Orte, fiir die erklirenden Einzelangaben und fiir
die Vermittlung der Photographien herzlichen Dank zu sagen.

6 Ob die beiden Angaben von Weingartner und Rasmo wirklich identisch sind oder ob sich nicht eine kleine Ver-
wechslung zugetragen hat, wage ich nicht zu entscheiden; es ist ja auch der Bildzustand leider sehr bedauerlich,

67 Nach brieflicher Mitteilung von Herrn Rasmo.

16



Damit ist zum Bildinhalt und zur Bedeutung des Bildes alles Notwendige bereits gesagt. Die
Anordnung des Bildes wirkt in ihrer peinlichen Sorgfalt beinahe etwas pedantisch. Andrerseits
sind mehrere Gerite besonders schén gezeichnet; sie diirften wohl bereits einigen dokumentarischen
Wert besitzen. Die Werkzeuge sind eher in der oberen Bildhilfte verteilt. Die Szenen, welche
doch mehr des bodenstindigen Halts bediitfen, sind unten. Alle Gegenstinde zu bestimmen ist
mir auf Grund der Abbildung nicht gelungen. Es finden sich vor: Glas, Krug, Spiegel, Kamm,
3, 2, Rebmesser, 2, Zapin (Holzfuhrhaken?), Holzgabel, : Rechen, Schaufel, Beil, Wiirfel,
Schere, 2, Laubmesser, 2, Andichtige beim Anhéren der Messe, Mann mit Riickentragkorb,
Armbrust, Gewehr, Bett, sitzende Frau mit einem Stossbutterfass, pfiigender Bauver mit dem
Gespann, Tisch (wozu?), Holzfuhrwerk, Kiifer mit Fass, fischender Mann; ein Paar, dem ein
Musikant zum Tanz aufspielt, die Frau hilt ein Teufelchen an ihrer Rechten; Schliissel, Frau mit
Spiegel, Degen, Dreschflegel, Garnwinde mit Kniuelkiste, Sense, Gartenschere, Sichel, Kegel-
kugel und neun Kegel, Wiirfel, Gertel, Spitzhammer, Spaten (oder Maurerkelle?), Rockenstab
mit Hiitchen und Spindel, Karst (2), Garbenbindkniippel (2), Buch, Zange, Hammer, Sige,
Weberschiffchen. Man gewinnt durchaus den Eindruck, es kénnte sich um eine spitere
Malerei handeln, denn der Katalog der Gegenstinde und Titigkeiten hat sich doch um einiges
erweitert.

In einer letzten Gruppe fassen wir einige Darstellungen aus Kirnten, Bshmen und Slowenien
zusammen. Die beiden Orte in Kirnten, in denen unser Bild vorkommt, sind Mauthen im Gailtal
und Maria Rojach. Méglicherweise wire auch Dellach bei Mellweg hinzuzurechnen. Die Dar.
stellung in Mauthen (Abb. 22) findet sich an der Aussenwand der Pfarrkirche St. Markus; sie
diirfte vom Anfang des 16. Jahrhunderts stammen®8. An der gleichen Wand befindet sich auch
ein Christophorus/Bild. Christus wird in der Orantenhaltung geschildert, mit den Wundmalen.
Von den fiinf Wundmalen — aber nur von diesen, nicht vom ganzen Kérper — fithren Blutstrahlen
zu den Geriten. Demus% fasst das Bild mit den «Abzeichen zahlreicher Handwerke und Ge-
werbe» «als Stiftung einer simtliche Gewerbe umfassenden Zunft» auf, was schon wegen dieser
eigenartigen « Zunft» nicht sehr glaubhaft klingt; nach ihm bezeichnet Frodl7e Christus als «Be-
schiitzer der Handwerke und des Gewerbes». Auf dem Fresko in Mauthen steht Christus in einer
gemalten offenen Architekturnische, deren seitliche Pilaster in je vier Felder unterteilt sind. Ob die
darauf befindlichen kleinen Szenen Darstellungen einzelner Berufszweige gezeigt haben, lisst sich
infolge des schlechten Erhaltungszustandes nicht mehr erkennen. Als neues Motiv finden sich in
Wolkenbindern links und rechts von Christi Haupt Gottvater und Taube. An dargestellten
Gegenstinden lassen sich erkennen: Schloss, Schliissel, Winkelmass, Sige, Schlegel, Bundhaken,
Bretzel, Krug mit Glas, Laute, Egge, Pflug (2), Sense, Sichel, Heugabel, Pickel, Bundhaken,
Himmer, Weberschiffchen (2), Schere, Rad, Pickel und Hufeisen.

Im Jahre 1948 wurde im Turmgeschoss der Pfarrkirche Marii Himmelfahrt zu Maria Rojach
in Kirnten ebenfalls das Fresko eines Feiertagschristus entdeckt7r. Man sieht (Abb.23) Christus
in Orantenhaltung mit einem Nimbus voller Strahlen. Die Gerite sind sehr iibersichtlich und
greif bar angeordnet. Es lassen sich unterscheiden: Heuzupfer, schén gebogener Holzrechen,Heu-
gabel, Sichel, Schere, Schwert, Weberschiffchen, Bergmannsbeil, Spieltisch mit Wiirfeln, Back-

8 O. Demus, Neu aufgedeckte Wandgemiilde in Mauthen (Kérnten), in: Die Denkmalpflege (Berlin und Wien) 1933,
47-s1, Abb. s1 auf S. 49. — Walter Frodl, Die gotische Wandmalerei in Kirnten (Klagenfurt 1944), S. 20, §3, 120 und
222, Abb. 8o. — Siegfried Hartwagner, Gedanken zum Thema «Volkskunde und bildende Kunst in Kirnteny, in: Cas
rinthia [T] 141, 555565 (1951), Abbildung auf S. 563. — Ob das Buch von Otto Demus, Kunst in Kirnten (Klagenfurt
1934), etwas zu meinem Thema enthilt, weiss ich nicht; es war mir nicht zuginglich.

69 Demus (Anm. 68), 47, 48.

70 Demus (Anm. 68), 20.

7t Erwihnung bei Hartwagner (Anm. 68), s6s. — Abbildung bei Oskar Moser, Zur Geschichte und Kenntnis der
volkstiimlichen Gebirden, in: Carinthia [T] 144, 745 (1954).

3 17



mulde (2), Zapin oder Kehrhaken; dann rechts von oben nach unten: Pfriem, Dreschflegel (mit
deutlich sichtbarer Bindung), Winkelmass, Zimmermannsbeil, Rebmesser, Spinnrocken (der
Wocken ist mit einem Band siuberlich zusammengehalten), Saufeder, Garnhaspel mit Kniuel,
kiste, Handhaspel (2), BroteinschieBschaufel, Spiess, Hackmesser (2), Schaber fiir Gerber (2),
Sense (mit Doppelgriff) und Egge. Fiir die Geritekunde ist dieses Bild ein ausgezeichnetes
Dokument.

An der Aussenseite der Filialkirche St. Egid im Gailtal, in Dellach (oder Déllach) bei Mell
weg in Kirnten, eines gotischen Baues, der bereits 1347 und 1485 erwihnt wird, findet sich ein
Fresko, das zwar nicht Christus wiedergibt, sondern eine weibliche Heilige?; es lisst sich am
ehesten mit dem bereits erwihnten Bild in Brigels vergleichen. Da mir nur eine etwas verschwom.
mene Abbildung zur Verfiigung steht (Abb. 24), tibernehme ich am besten Frodls Beschreibung:
«In der Mitte thronend, weibliche nimbierte Figur, der ein herabschwebender Engel eine Krone
aufsetzt. Auf einer einfachen Bank sitzend, ist die Gestalt symmetrisch gebaut, trigt modisches,
weisses Gewand, dessen Siume in den Putz gestanzt sind, und griinen Mantel. Zu den Seiten je
zwei kreisrunde Medaillons, der Raum dazwischen ist mit verschiedenen Gegenstinden des tig-
lichen Lebens, wie Stab, Kanne, Flischchen, Waage, Kamm, Kérbchen, Rebmesser, Schere...
ausgefiillt. Die Medaillons... zeigen... 1. Kleine Kirche, vor deren Eingang ein Mann und eine
Frau knieend beten; im Vordergrund, von der Kirche durch einen Fluss getrennt, ein Knieender,
an den Hinden von zwei Damen gefasst, die ihrerseits wieder von zwei Teufelchen gefiihrt wer.
den. Darstellung der Heiligung des Sonntags. 2. Darstellung eines Fleischerladens. Auf einer
Stange und einem Tisch Fleischstiicke. Ein Metzger schwingt sein Beil, ein Knabe als Kiufer (2).
3. Vollig zerstort. 4. Darstellung eines Tuchladens. Erhalten nur ein Teil einer Stange, iiber
welche Tuch gehingt ist. ... 1903... entdeckt. Sonntags-Heiligung-Bild... Das Fresko ist derb
und gehort stilistisch zum friaulischen Kreis, um 1400.»

Aus Bshmen ist bis jetzt nur das Bild in Slavétin bekannt (A bb. 25), obgleich Breitenbach und
Hillmann?3 vermuten, dass in der Tschechoslowakei noch weitere derartige Darstellungen vor-
handen sein diirften. Das Beispiel aus Slavétin mag 1365 oder 1375 entstanden sein; es wird also
eine der iltesten, wenn nicht die ilteste uns bekannte Fassung des Feiertagsgedankens wieder.
geben74. In den kleinen, iibereinanderliegenden, seitlichen Rahmenfeldern werden uns Vertreter
der Berufszweige bei ihrer Arbeit vorgefiihrt: Sporenmacher (2), Wagner, Hufschmied, Schuh.
macher, Mann mit Feinwaage, Frau mit Krug und Gefiss; rechts von oben nach unten: Gold-
schmied mit Pokal, 2, Mann beim Schlachten, Mann mit einer Presse (2), 2, 2, Mann beim Balls
wetfen. Linien fithren von diesen Genrebildchen zu Christus; nur ein einziges Gerit, eine Schere,
dringt in seinen Arm ein. Zu seinen Fiissen sind drei kleine Einzelschilderungen: ein Mann sitzt
vor einem Tisch, ein zweiter Mann steht davor. Beim mittleren Bildchen, dessen Bedeutung ich
ebenfalls nicht erkennen kann, befinden sich zwei Minner (einer davon kniend) mit gekreuzten
Gegenstinden einander gegeniiber (dreschen sie?); sehr schén ist der pfiigende Bauer rechts mit
der umgegiirteten Tasche.

Wir lernen nun noch einmal ein Bild kennen, das in geradezu grossartiger Art Schilderungen
des tiglichen Lebens dem Betrachter vor Augen hilt. Es stammt aus der Krain, aus Slowenien.
Die slowenische Gruppe dieser Bilder ist bekannt geworden durch die Untersuchungen von

7 Frodl (Anm.68),S.76. Erwihnt bei Hartwagner (Anm. 68), s6s. — Paul Hauser, Kunstgeschichtliche Vorarbeiten
zur Topographie von Kirnten, in: Jb. K. K. Zkomm. Erforschung Erhaltung Kunst- u. hist. Denkmale N. F. 4 (Wien
1906), 2. Teil, Spalten 40-43, Abb. 27 und 28. Danach auch eine Abbildung in: Razprave I. razted Slov. Akademije
znanosti in umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, Abb. 36 (Ljubljana 1944).

73 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 27, 28, 29, 32. — Fiir die Beschaffung der Photographien habe ich Herrn
Dr. Ludvik Kunz vom Moravské Museum in Brno (Tschechoslowakei) sehr herzlich zu danken.

7+ Bohumil Matéjka, Topographie der historischen und Kunst-Denkmale im politischen Bezirke Laun (Prag 1897
[Topographie der historischen und Kunst-Denkmale im Kénigreich Bshmen, Bd. 2]), S. 82 und Abbildung auf Tafel III.

18



France Stele7s. Im Jahre 193§ wurde in Crngrob bei Skofja Loka (Ehrengrub bei Bischofslack,
an der Zaier, in Oberkrain) in der dortigen beriihmten Marien.Wallfahrtskirche, in einer der
schonsten Kirchen Sloweniens, das grosse Freskowerk entdeckt, das ungefihr 1460-1470 gemalt
wurde von einem Schiiler aus der Werkstatt des Jean aus Ljubljana (Johannes von Laibach). Als
iiberragende Gestalt steht Christus in der Mitte, nackt, mit dem Lendentuch, und weist mit der
Rechten auf seine Seitenwunde. Links oben ist Gottvater mit der Heiliggeist-Taube. Bei diesem
Bilde (Abb. 26)76 haben wir nun das Eigenartige, dass um Christus herum zunichst die «arma
Christi», die Leidenswerkzeuge, angeordnet sind: Kreuz (T-Balken) mit den Kreuznigeln, Geis-
selsiule mit Strick, Lanze, Stock mit Schwamm, Geissel, Rock; dann finden sich die Képfe der
aus der Passionsgeschichte bekannten Figuren: hl. Petrus, Annas, Kaiphas, Herodes, Pilatus und
Judas. Darum herum gruppieren sich auf neun horizontalen Streifen 47 erhaltene (von urspriing-
lich etwa 60) Szenen, die Arbeiten aus dem tiglichen Leben schildern. Rechts unten empfangen
Teufel im weitgesffneten Hollenrachen die Verdammten; damit wird die ernste Mahnung noch
eindriicklicher gemacht. Es ist geradezu eine bildlich ausgedriickte Predigt iiber die Heiligung der
Sonntage und Feiertage. Stel¢ wihlt denn auch fiir diese Bilder die Bezeichnung « Heiliger Sonn-
tag» (Svete Nedelje), da diese sich beim slowenischen Volke erhalten habe?7. In dem ikonogra-
phisch besonders reichen Bild von Crngrob haben wir die Vereinigung des Erbirmdemannes mit
den «arma Christi», die Andeutung der Dreifaltigkeit und der Hingabe des Sohnes fiir die Mensch-
heit, den Gnadenstuhl und das hl. Herz Jesu, das Jiingste Gericht und die ewige Verdammnis
und schliesslich die Bildzyklen des tiglichen Lebens als Mahnung in der Art der bildmissig
mnemotechnischen Systeme, wie sie das Mittelalter in der sogenannten Ars memorativa verwen-
dete. Christi Leiden wird andauernd erneuert und muss von ihm schmerzhaft wieder durch-
etlitten werden, wenn Menschen durch Arbeit sein Gebot und seinen Tag missachten; aber es
droht diesen Menschen dafiir die Hollenpein. In Einzelheiten mag die Durchfithrung dieses Bild.
typs beeinflusst sein von Kalenderbildern, von Planetendarstellungen, von frithen Holzschnitten
und Blockbiichern, als Ganzes sind sie auf jeden Fall zu etwas Neuem geworden. Sie sind der
Ausdruck eines Zeitalters zwischen innerlich zutiefst empfundener Mystik und klarem Streben
nach diesseitiger Begrenzung; sie versuchen die neue Christus-Mystik mit einprigsamer Didaktik
zu vereinen. Es lohnt sich, noch rasch einen Blick auf einige der dargestellten Bildchen zu werfen,
da sie das biuerliche Alltagsleben in frischer Weise schildern. Wir sehen unter anderem Jagd-
szenen, das Baden im Holzzuber, einen Mann, der Holz hackt oder Balken zurechtzimmert.
Sehr schén ist die Zusammenstellung von Spulrad, Garnhaspel und senkrecht stehendem Web-
stuhl. Darunter erblicken wir einen Schneider, der neben sich ein aufgehingtes Kleid hat; an
seiner Seite rithrt ein Firber mit der langen Holzkelle im Bottich. Besonders gut geraten ist der
Verkaufsstand, die Trodlerbude, mit der dahintersitzenden Frau; der Metzger hackt sein Fleisch-
stiick; der Tuchhindler sitzt bei seinem Stand; einige Minner erfreuen sich am Kegelspiel, und
als Abschluss kénnen wir uns noch vergniigen oder ereifern ob den Wirtshausszenen. Das kleine
Bildchen oberhalb des Spulrades stellt eine Szene dar, welche auch sonst im Mittelalter ofters zur
Darstellung gelangte: eine Frau schaut in den Spiegel, aber sie siecht nur den Teufel, der ihr sein

75 Francé Stelé, Monumenta artis slovenicae, I. Srednjeveiko stensko slikarstvo [La peinture murale au moyen-ige]
(Ljubljana 1935); Ikonografski kompleks slike «Svete Nedelje» v Crngrobu [Der ikonographische Komplex des «Heiligen
Sonntags» zu Crngrob]. Razprave I. razred Slov. Akademije znanosti in umetnosti v Ljubljani, Bd. 2, 401-438 (Ljubljana
1944); Sonderdruck paginiert 3-39. Mit Abbildung. — Emilijan Cevc, Etnografski problemi ob freski «Sv. Nedelje»
v Crngrobu [Problémes ethnographiques concernant la fresque de «Sv. Nedelja» 3 Crngrob], in: Slovenski etnograf 3/4,
180-183 (Ljubljana 1951), mit Tafel 27. — Neuerdings auch: F. Stel¢, Le byzantinisme dans la peinture murale yougoslave,
in: Atti dello VIII Congresso internazionale di Studi Bizantini, Bd. 2, 253-259 (Roma 1953 [Studi bizantini e neo-
ellenici 8]).

76 Ich verdanke die Abbildungen 26, 27 und 28 der Freundlichkeit von Herrn Prof. Fr, Stelé in Ljubljana.

77 Stelé (Anm. 75), Tkonografski kompleks, S. 435.

19



Hinterteil entgegenstreckt. Eine bekannte Illustration dieser Vorstellung befindet sich im Buch des
Ritters vom Turn, das 1493 bei Michael Furter in Basel gedruckt wurde?s.

Das ilteste Feiertagsbild in Slowenien setzt Stelé?9 ungefihr in das Jahr 1350. Wenn diese An-
gabe zutreffend ist, hitten wir in ihm wohl das iiberhaupt ilteste derartige Bild zu erblicken. Es
ist nur als Fragment erhalten, und zwar — sehr aufschlussreich und bezeichnend — im Kreuzgang
des Dominikanerklosters von Ptuj. Zwei weitere Bruchstiicke®e befinden sich auf der Aussenseite
der Peters-Kirche bei Trebelno (vom Ende des 15. Jahrhunderts) und in Gostece (aus der gleichen
Zeit). Ein letztes slowenisches Bild schliesslich stammt aus dem Anfang des 15. Jahrhunderts; es
ist auf der Aussenseite der Kirche von Bodesce zu sehen (Abb. 27)8:. In seiner Wirkung ist es
ausserordentlich spannungsgeladen, da aus einer satten Gefiilltheit von Geriten Christus hervor-
tritt, mit dem Lendenschurz und dem umgehingten Mantel bekleidet, aber als wirklicher Schmer-
zensmann, mit blutiiberstrtomtem Antlitz. Er steht wahrscheinlich vor dem Kreuz, dessen oberen
Teil man hinter ihm erblickt. Seine Handhaltung entspricht derjenigen des Bildes von Campitello
di Fassa: Die Linke ist im Ellbogen gebeugt und zeigt die offene Handfliche mit der Wunde, die
Rechte streckt zwei Finger in die Hohe; es diirfte vermutlich die Segensgeste darin zu erblicken
sein. Unter den Geriten erkennt man: Gertel, Weberschiffchen, Schnitzmesser, Jagdspiess, Rad,
Schafschere, Schere, Krug, Zimmermannsbeil, Rechen, Pfriem; das mit Zacken versehene Gerit
links oben diirfte eine Flachsriffel sein, die in dieser Art (zum Einstecken in den Boden) verwendet
wurde.

Erst neuerdings ist es Francé Stel¢ gelungen, in Zanigrad im slowenischen Teile Istriens ein
weiteres Feiertagsbild aufzufinden, das aber eher mit den Darstellungen von Brigels und Dellach
auf eine Linie zu stellen ist, denn es stellt eine reichbekleidete Heilige dar, welche von Engeln
gekront wird. In bunter, ungegliederter Form sind ringsherum Werkzeuge hingemalt: Hacke,
Gertel, Hammer, Winkelmass, Sige, Beil, Sense, Wassertragjoch. Stelé vermutetsz, dass diese
Ersetzung der Christusgestalt durch eine weibliche Figur eine interessante Kreuzung von west-
lichen ikonographischen Vorstellungen mit byzantinischen Ideen sein diirfte. Fiir das jugosla.
wische Gebiet und fiir die westlich anschliessenden Linder ist eine solche Vermutung durchaus
mdglich und naheliegend.

Wir haben damit einen Uberblick iiber die Wandmalereien gegeben und beschliessen diesen
Teil mit der Erwihnung einer Manuskriptzeichnung und eines Holzschnittes. Schon in den bis
jetzt angefithrten Bildern war auf jeden Fall zu erkennen: um Zunftwidmungen und um Seg-
nungen des Handwerks und der Gerite kann es sich nicht in erster Linie handeln, hochstens
etwa in missverstandenen, spiten Darstellungen als Nebengedanke. Es fand sich auf einigen
Wiedergaben aber bereits in Worten ausgesprochen, dass es sich um eine Sonntagsheiligung
handle, dass alle die aufgefithrten Gerite und Titigkeiten am Sonntag dem Herrn in den
Leib dringen und ihn verwunden und somit sein Leiden und Sterben erneuern. Sollten jetzt
noch Zweifel an dieser Auslegung bestehen, so beseitigen die beiden folgenden Belege die
letzten Bedenken.

In der Biblioteca Casanatense in Rom befindet sich ein oberdeutscher Kodex aus dem Anfang
des 15.Jahrhunderts, der eine reizvolle Federzeichnung enthilt, die zu unserem Thema gehort
(Abb. 29)8. Der gesamte Kodex ist eine eigenartige Sammlung von Allegorien mit Bildern zur
Moraltheologie, vom Gliicksrad, den Tugenden und Lastern, dem Leben und Sterben des

78 Siche dazu: Wildhaber, Spiegelbilder und Nonnenspiegel, in: Schweizer Volkskunde (Korrespondenzblatt) 44, 1-6
(Basel 1954), mit Abb. 6.

7 Stelé (Anm. 75), Monumenta, S. 28.

8o Stele (Anm. 75), Monumenta, S, 28.

8t Stele (Anm. 75), Monumenta, S. 44.

8 Stele (Anm. 75), Le byzantinisme, 257.

83 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 24ff. und 32.

20



Menschen®4. Die Bilder finden ihre Erliuterung und Deutung durch Textstellen, die den Kirchen~
vitern, Scholastikern und weiteren Quellen entnommen sind. Der Text soll jeweils die theologi-
sche Seite beleuchten, wihrend das Bild in seiner praktischen Nutzanwendung im « Dienste volks.
tiimlicher Pfarrpraxis»®s zu stehen hat. Im Textteil ist zunichst ein Sermon iiber die Heiligkeit
des Sonntags wiedergegeben, in dem die Gliubigen ermahnt werden, diesen Tag zu ehren; es
werden auch alle Ereignisse aus der Bibel erwihnt, die an einem Sonntag stattfanden. Dann folgen
im Textteil eine Anzahl von Florilegien®s, in denen der Gedanke von dem immer von neuem
sich vollziechenden Leiden Christi als Folge der Siinden der Menschen ausgesprochen wird. Nun
ist dieser Gedanke allerdings nicht kirchlich sanktioniert, da die Passion Christi mit seinem leib.
lichen Tode beendet war, aber es ist ein Gedanke, der immer und immer wieder in Wort und
Bild zum Ausdruck kam und aus dem heraus die zahlreichen Darstellungen der Passion, der
«arma Christi», des Herzens Jesu, der blutenden Hostien ihre Erklirung finden. Das Leitmotiv
dazu wird bei den Florilegien ausgesprochen®7: «Passus est Christus in corpore suo vero, patitur
eciam cottidie in corpore suo mistico. ... En morior pro te, quid agas homo, inspice pro me.» Die
beiden Gedanken der Heiligung des Sonntags und des Leidens Christi, das sich durch die Siinden
der Menschheit wiederholt, sind in unserem Bild vereinigt. Es fithrt den Erbirmdemann vor
Augen und verbindet ihn mit den ihm wehtuenden Geriiten und Arbeiten durch Blutlinien oder
dadurch, dass diese Gerite in seine Haut eindringen, oder endlich nur durch ein mahnend-
erinnerndes Aufzihlen aller (biuerlichen oder handwerklichen) Méglichkeiten. Arbeiten und
Lustbarkeiten haben am Sonntag zu ruhen, aus Liebe zu Christus, der fiir uns das Leiden auf
sich genommen hat. Wenn diese Vorstellung allein nicht ausreicht, wird auch die Drohung der
ewigen Hoéllenpein direkt bildlich gezeigt (im Bild von Crngrob); es kann auch das Motiv des
Totentanzes angedeutet werden (Waltensburg). Weil das Thema immer am Rande der offiziellen
Lehre stand und offenbar nur geduldet, aber nie eigentlich gebilligt oder gar empfohlen wurde,
unterlag es Schwankungen in seiner Ausgestaltung. Es wurde sicherlich nicht immer die gleiche
Sinngebung hineingelegt und herausgelesen. Aber die ganze Fassung und Ausgestaltung ist
kennzeichnend fiir eine Periode, in welcher die Vorstellung und das Nach- und Miterleben der
Passion Christi zuerst in der Mystik und den Kléstern aufflammt und von dort ihren Weg zur
Weltgeistlichkeit und in die volkstiimliche, oft beinahe hiretische Mystik nimmt.

Auf unserer Abbildung 29 sehen wir Christus mit vor der Brust leicht verschrinkten Armen.
Sein Nimbus wird von Geriten bedroht; einzelne spitze Gerite stechen in seine Haut. Die Aufr
zihlung der weitverstreuten Werkzeuge ist hier besonders reichhaltig und eindrucksvoll. Wir
kénnen erkennen: Sattel, Rebmesser, schreibende Hand, Zimmermannsbeil, Doppelkamm,
Klammer (2), Laute, Weberschiffchen, Pfriem, Sichel (in einer besonders typischen Form), Beil,
Rad, Klappmesser, Hammer, Badequast, Doppelpokal, Krug, Warzenglas, Kelch mit Gold-
schmiedhammer, Spiegel (2), Topf auf Tépferscheibe, Hufeisen, Sporn, Heutechen, Giirtel (?),
Wiirfel, Dolch, Bille, Helm, Zugmesser, Hacke, Sense, Fischreuse, Weblade (2), Schwert,
PAugschar, Blasinstrument, 2, Schuh (2), Miihlrad, Haue, Bretzel, Schere, Hammer und Ruck-
sack eines Bergmanns (?), Wollschere, Dreschflegel, malende Hand, Hammer, Metzgerbeil,
Waage, Farbtiegel (2), Spinnrocken mit Spindel und Wirtel. Es handelt sich also um einen aus-
gesprochenen Katalog als Gedichtnisstiitze.

Etwas spiter, wohl aus den siebziger Jahren des 15. Jahrhunderts, stammt ein Einblattdruck eines
unbekannten Basler Druckers. Dieser Holzschnitt ist bis jetzt nicht beachtet worden; er zeigt je-

8 Beschreibung bei: Fritz Sax], « Aller Tugenden und Laster Abbildungy, in: Festschrift fiir Julius Schlosser (Ziirich
1927), S. 104-121. — Mit einem dhnlichen Gebiet, das aber nichts fiir unser Thema enthilt, befasst sich Paolo D’ Ancona,
L’uomo e le sue opere nelle figurazioni italiane del medioevo (miti, allegorie, leggende) (Florenz 1923).

85 So der Titel der Abhandlung von Breitenbach und Hillmann (Anm. 3).

8 Siehe Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 33-36.

87 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 33.

21



doch einwandfrei, worum es geht (Abb. 30)%®. Je zwei Holzstdcke illustrieren je fiinf der zehn
Gebote Gottes mit einer kleinen Szene und einem darunterstehenden Begleittext. Auf dem unteren
Teil des Blattes schliessen sich Gebete an. Das einzige bekannte Exemplar des Druckes befindet
sich im Britischen Museum. Es wire wegen der englischen Bilder interessant zu wissen, wann es
nach England gelangt ist, aber das lisst sich nicht feststellen. Wir sehen auf der rechten Bildhilfte
Christus in Orantenhaltung, mit dem Nimbus, nackt, mit dem umgewundenen Lendentuch.
Am rechten Bildrand sind iibereinander Geriite angeordnet: Hammer, Klappmesser, Weber-
schiffchen (2), Wiirfel, Zimmermannsbeil, Schere, Schuh und Ketthammer. Der Vorstellungs-
kreis ist insofern erweitert, als auf der linken Bildseite ein Geistlicher von der Kanzel herunter
zwei Zuhérern predigt. Ob seine Handhaltung bewusst oder unbewusst von Christi Oranten.
haltung daneben beeinflusst ist, wird schwer zu sagen sein. Unter dem Bilde steht: « Das dritte
[nimlich: Gebot] gedencke, das dv den fiertag heiligest mit guten worte vind wercke.» Damit be-
stitigt ein Dokument der Zeit, was damals mit dem Bilde gemeint war und darunter verstanden
wurde. Die Ausdriicke « Sonntagsheiligungsbilder» und « Feiertagschristus» finden also ihre volle
Berechtigung.

Wir haben damit unseren Uberblick iiber die uns bekanntgewordenen Bilddarstellungen dieses
Themas abgeschlossen und haben immerhin die seinerzeit von Breitenbach und Hillmann gege-
bene Liste von 25 Nummern% um 20 weitere Angaben vermehren konnen, wobei allerdings
Brigels, Dellach und Zanigrad (evtl. auch St. Ulrich in Gréden) nur sehr bedingt hierher zu
zihlen sind, da sie nicht Christus, sondern eine weibliche Heilige in den Mittelpunkt stellen. Die
neu hinzugekommenen Belege stammen aus Siiddeutschland und der Schweiz, zur Hauptsache
aber aus Siidtirol und Norditalien, Kirnten und Slowenien. Damit verschiebt sich das Schwer-
gewicht doch eindeutig in jene Gegenden, um so mehr als die iltesten derartigen Bilder aus Ptuj
(Slowenien, etwa 1350) und Slavetin (Tschechoslowakei, etwa 1370) stammen, immer unter der
Voraussetzung natiirlich, dass die Datierungen einigermassen zuvetlissig sind. Es wiirden dann
dem Ende des 14.Jahrhunderts noch angehdren: Riziins, Schlans, Ormalingen und Ampney.
Um die Jahrhundertwende wiirden folgen Zanigrad, Dellach, Taufers, Jaufental, Eriskirch und
Chiltington. Dem frithen 1§.Jahrhundert wiren zuzuzihlen Frauenfeld, Florenz, Miihlbach,
Bodesce und der oberdeutsche Kodex in Rom, wihrend man Hessett, Waltensburg und Tesserete
zur Mitte des Jahrhunderts rechnen miisste. Es wiirden dann in der zweiten Hilfte des Jahrhunderts
folgen: Breage (und die iibrigen cotnwalisischen Orte), Castel S. Angelo, St. Ulrich in Gréden,
Campitello di Fassa, Crngrob, Trebelno, Gostece und der Einblattdruck. Brigels, Tartsch,
Tesero und Mauthen wiirden den Beschluss machen am Anfang des 16. Jahrhunderts (die Datie-
rung der restlichen Orte ist mir nicht bekannt). Daraus nun weitere Abhingigkeitsverhiltnisse
abzuleiten, diirfte schwerfallen. Innerhalb verhiltnismissig nahe beieinanderliegenden landschaft-
lichen Gruppen wird man sicherlich an eine Beeinflussung denken miissen und diirfen. Es liesse
sich auch ein Weg denken von Slowenien her bis zu den mitteleuropiisch nérdlichsten Orten
Eriskirch, Ravensburg, Frauenfeld und Ormalingen. Aber die ganze englische Gruppe bleibt fiir
sich; innerhalb dieser Gruppe gibt es bestimmt wiederum Stammbiume. Es ist auch sehr wohl
anzunehmen, dass weitere derartige Bilder in kleinen Landkapellen und Dorfkirchen bei einer
griindlichen Inventarisierung zum Vorschein kimense; einzelne mégen auch unter einer Uber-

88 Albert Schramm, Der Bilderschmuck der Frithdrucke, Bd. 22: Die Drucker in Basel, 2. Teil (Leipzig 1940), S. 40
und Tafel 191, Abb. 1277. — Campbell Dodgson, Woodcuts of the XVth Century in the Department of Prints and Draw-
ings. British Museum. Bd. 2 (London 1935), Tafel 99. - Vgl. dazu Hans Koegler, in: Basler Z. Gesch. Altertumskde. 10,
3 (1911), der Bernhard Richel als Drucker vermutet, wihrend Schramm eher an Michael Wenssler denkt.

89 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 30-32.

9 Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 32, haben versucht, in der Tschechoslowakei weitere Beispiele zu finden,
aber ergebnislos. — Wenn F. Stel¢, der hervorragende Kenner, in Slowenien keine neuen Bilder findet, wird es wohl kaum
sonst jemandem gelingen. — Ob die beiden folgenden Biicher etwas zum Thema geboten hitten, weiss ich nicht, da sie

22



tinchung ihrer Neuentdeckung harren. Man wird annehmen miissen, dass irgendwo in der
Predigtliteratur Anregungen zur Bildgestaltung vorhanden sind, die nur auf den Moment warte.
ten, wo die « Ideen in der Luft» lagen9t. Wir diirfen auch nicht ausser acht lassen, dass das Mittel.
alter innerhalb des Rahmens der katholischen Kirche durchaus international war, und dass die
nationalen Besonderheiten hauptsichlich erst durch das Renaissance-Bewusstsein gefordert wurden.

Einen Versuch, von der formalen Bilddurchfithrung einen Stammbaum herzuleiten, muss ich
der Kunstgeschichte iiberlassen, doch zweifle ich, ob er bei diesem rein volkstiimlichen Thema zu
einem Ziele fithren wiirde. Zwar ist Christus in verschiedener Haltung wiedergegeben, aber es
sind Haltungen, die in Christusbildern auch sonst iiblich sind. Etwas befremdlich mag zunichst
die Orantenhaltung sein, doch diirfen wir in ihr sicherlich Vorstellungsverbindungen vom Vor-
weisegestus erblicken. Diese Haltung mag volkstiimlich noch stark als «richtig» empfunden wor-
den sein und wurde deshalb gerade in Dorfkirchen als der eigentliche Ausdruck eines tiefen,
starken Empfindens angesehen. Es muss schon sehr friih ein Zusammenhang erblickt worden sein
zwischen der Orantenhaltung und der Haltung des gekreuzigten Heilandes. Dazu wird, iiber den
Umweg des Etldsungstodmotivs, die Fiirbitte fiir die Menschen in der Haltung gesehen worden
sein92. Es ist also ein ganzer Komplex von gefithlsmissig bedingten Vorstellungen, die sich aus
dem Betrachten dieser Geste ergeben.

Es ist auch denkbar, dass mit dem Bild nicht nur immer die Mahnung an die Sonntagsheiligung
verbunden war, sondern dass sich andere Beziehungen hier noch einschlichen, bewusst oder unbe-
wusst. Gerade weil es hiufig mit dem Christophorus/Bild zusammen gemalt wurde, dessen Be-
trachtung am Morgen vor dem pldtzlichen Tod Schutz bieten sollte, oder in Zusammenhang
stand mit der Ablass gewihrenden Gregorius-Messe, scheinen solche Uberlegungen nicht ganz
abwegig zu sein. Man sollte eigentlich fiir jedes Bild urkundliche Abrechnungen einsehen konnen,
aus denen dann méglicherweise sich ergibe, was die betreffenden Auftraggeber oder die Maler
unter dem Bild sich vorgestellt hatten, welchen Namen sie ihm gaben, und ob ein eigentlicher
Anlass zur Bestellung des Bildes vorlag. Es wire zum Beispiel ein Sithnebild denkbar an einer
Mordstitte (man denke auch an die schaurigen Hostienfrevelprozesse) oder an einer Richtstitte
mit dem Galgen (wie es fiir Waltensburg zutrife). Schmerzensmannbilder wurden auf jeden Fall
an solchen Stellen aufgerichtet93, denn hier lag «letzterdings kein anderer Gedanke zugrunde als
sonst bei der Verwendung an Friedhofen oder sonstigen Stitten des Schmerzes: die intercessio
durch den in der Messe sich opfernden Christus. Es waren Fiirbittbilder.» Dass die Aufstellung
von Schmerzensmannbildern eine Folge von Naturkatastrophen war, ist ebenfalls sehr wahr.
scheinlich: Bauerreiss?* nimmt es an fiir St. Salvator in Mainburg, und wir haben bereits gehért,
dass Riggenbach einen Zusammenhang zwischen dem Ormalinger Bild und dem Basler Erd-
beben fiir denkbar hilt. Man kénnte auch die Maglichkeit in Betracht ziehen, dass etwa Sagen

mir nicht zugiinglich waren: Louis Albert Gaffre, Les portraits du Christ. Etude d’iconographie religicuse (Paris 1903).
Anna Jameson, The History of Our Lord in Works of Art, Bd. 2 (London 1864) (oder eine andere Auflage). — Die
Bonner Dissertation (1934) von Wouter Jacobus Antonius Visser, Die Entwicklung des Christusbildes in Literatur und
Kunst in der frithchristlichen und frithbyzantinischen Zeit, enthilt nichts zu meinem Thema. Auch die tiblichen ikono-
graphischen und kirchlichen Nachschlagbiicher (Kiinstle, Buchberger, Detzel, Molsdorf, Kraus, Dict. de théologie catho-
lique, Dict. d’archéologie chrétienne et de liturgie, Herzog-Hauck, Mile) schweigen sich aus. In Otto Schmitts Reallexikon
zur deutschen Kunstgeschichte ist das Stichwort «Feiertagsheiligung» vorgesehen, zur Zeit der Abfassung dieses Aufr
satzes aber noch nicht erschienen.

9t Auch Breitenbach und Hillmann (Anm. 3), 29, kommen zum Ergebnis, dass «ein international verbreitetes Thema
der praktischen Theologie in diesen Denkmilern Gestalt gewonnen hat».

92 Gert Von der Osten, Der Schmerzensmann. Typengeschichte eines deutschen Andachtsbildwerkes von 1300-1600
(Berlin 1935 [Forschungen zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 7]), S. 114 und S. 115: «Der Oranskruzifixus und der
Oransschmerzensmann hiingen durch dogmatische Gedankenginge zusammen, in denen vielleicht auch das uralte Gebir-
denmotiv mitgeschleppt ist.»

93 Romuald Bauerreiss, Pie Jesu (Miinchen 1931), S. 103.

94 Bauerreiss (Anm. 93), S. 104.

23



oder sagenhafte Ziige darauf hindeuteten, wie die Dorf bewohner sich zu einem solchen Bild stell
ten und ob seine Entstehung von dieser Seite erschlossen wiirde. Leider aber versagen hier die er-
reichbaren Auskiinfte. Einzig in der Kirche von Ormalingen spukte ein Mann, der wenigstens
in Verbindung mit der Arbeitstuhe am Abend stund. So lautet diese Sage9s: «Als der Sigrist
oder Kiister, Mesmer, wie man diese Kirchendiener an einigen Orten nennt, eines Abends sich
aufmachte, die Betglocke, die allen Leuten Ruhe verkiindigt, zu liuten, nahm er ein etwa drei
jahriges Kniblein mit sich. ,Vater! Vater! schau da den Mann!‘ sagte das Kind, als der Sigrist
seines Amtes pflegte. ,Wo ist denn der Mann?‘ fragte der Vater sein Kniblein. ,Schau! dort in
der Ecke steht er. Der Vater fragte weiter das Kind nicht, in welcher Gestalt und Kleidung sich
der Thurmbhiiter reprisentirt habe.» Dass der spukende Mann in der Kirche ein gewdhnliches
Sagenmotiv ist, ist bekannt, aber es scheint doch, dass hier die Erinnerung an das iibertiinchte
Bild und vor allem auch an dessen Sinn sich schwach erhalten habe und dass der « Mann»
wenigstens in Andeutungen die Funktion des « Arbeitszeitiiberwachers» iibernommen habe, wie
sie ja in vielen Fillen von der Frau Holle bei den Spinnstuben ausgeiibt wird.

Es wire natiirlich auch vorstellbar, dass die Gerite eine Ausweitung der mannigfaltigen Werk-
zeuge boten, wie sie etwa auf Passionsdarstellungen als die sogenannten «arma Christi» aufgefiihrt
sind. Vor allem fillt uns auf spiteren Passionsbildern die Reichhaltigkeit der Marterwerkzeuge
auf, die mit einer geradezu erstaunlichen Fabulierlust dargestellt werden und damit das Volk
wohl in ganz besonderem Masse angesprochen haben diirften. Neben den eigentlichen Heils-
reliquien sehen wir nun auch die Laterne der Hischer, Morgenstern, Schwert Petri, Ohr des
Malchus — ja sogar der Judaskuss wird gelegentlich «abgekiirzt» dargestellt —, den Hahn Petri
(hiufig steht er auf der Geisselungssiule), die dreissig Silberlinge im Beutel oder fein siuberlich
aufgereiht auf einem Zihlbrett (sie sehen aus wie Eier in der Pfanne), die Wasserkanne des Pilatus,
das Essiggefiss, Rute, Leiter, Wiirfel, Purpurmantel, Schweisstuch der Veronika, den Sarg, eine
brennende Fackel (Johannes 18, 3), Ketten, eine Hand, die Backenstreiche zu geben im Begriff
ist (Johannes 19, 3), gelegentlich sogar eine Hand voll ausgeraufter Haare, das Waschbecken mit
sich waschenden Hinden (Matthius 27, 24), Hammer, Bohrer, Zange, Beil und Axt, Spiel-
becher (zum Ausschiitteln der Wiirfel), das Messer, mit welchem die Kleider Christi zerteilt
wurden, Salbenbiichsen, Korb fiir die Nigel. Dann werden fast regelmissig Sonne und Mond
oben am Bilde angebracht. Daneben finden sich auch eine Reihe von Képfen oder Brustbildern,
welche die in der Passionsgeschichte erwihnten Personen datstellen sollen: Pilatus und seine Frau
(Matthius 27, 19), Herodes (oft mit Krone), der Hohepriester (oft mit Bischofsmiitze) und dann
vor allem die derben, ausspeienden oder hohnenden und die Zunge herausstreckenden Kopfe
der Henkersknechte. In der Tat kommen einige der hier wiedergegebenen Geritschaften auch auf
unseren Bildern vor. Auch die vereinfachten Kopfbiisten als abstrahierte Darstellung einer Geste
oder Titigkeit oder biblischen Handlung finden sich auf beiden Bildtypen. Dass die auf unseren
Bildern auftretenden Ketten (oder Giirtel), Badequaste, Miihlrider und Scheiben manchmal eine
verbliiffende Ahnlichkeit mit den Geisseln, Essigschwammstocken, Sonnen und Monden auf
den «arma Christi»~Darstellungen haben, lisst sich ebenfalls nicht von der Hand weisen. Doch
wird unseren Geritezusammenstellungen wohl eine andere Sinngebung zugrunde liegen. In
unseren Feiertagsbildern ist eine klare Bezichung zwischen dem Schmerzensmann und den Geriten
entweder durch die Blut- oder sonstigen Verbindungslinien hergestellt, oder dann dringen die
Werkzeuge in Christi Korper ein, ritzen, schneiden und verletzen ihn auf alle erdenklichen
Arten. Mit Vorliebe werden natiirlich spitzige Geriite dazu verwendet, wie diese denn auch sonst
im Volksglauben eine bedeutsame Rolle spielens. Dass auch im biuerlichen Denken die Gerite
nicht schlechthin « Objekte» sind, sondern dass mit ihnen geheimnisvolle Glaubensvorstellungen

95 Hs. Georg Lenggenhager, Volkssagen aus dem Kanton Baselland (Basel 1874), S. so.
9 Siehe dazu Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 9, Nachtrag, Sp. s79: Haberlandt, s. v. Spitziges.

24



verbunden sein kénnen, hat in jiingster Zeit sehr schén Leopold Schmidt aufgewiesen in seinem
Buch « Gestaltheiligkeit im biuerlichen Arbeitsmythos»97.

Bei der Beniitzung derartiger Bilder mit Werkzeugen fiir die Geritekunde wird man kritisch
und mit Vorsicht an das Problem herantreten. Der Maler kann durch Vorlagen beeinflusst ge-
wesen sein; er kann sich — besonders in festen, religiosen Themen — ikonographisch gebunden
und verpflichtet gefiihlt haben (das geht ja auch modernen Malern in der Behandlung solcher
Themen manchmal noch so); es kann sich auch um Maler aus anderen Gegenden handeln, die
mit den Werkzeugen und Arbeitsvorgingen des betreffenden Ortes nicht vertraut waren. Zieht
man die erwihnten Einschrinkungen aber in Erwigung, ist diesen Bildwiedergaben ein gewisser
dokumentarischer Wert nicht abzusprechen, besonders dann nicht, wenn rezente Belege aus der
Gegend vorliegen und damit einen Schluss nach riickwirts sicher zulassen9.

Die in unseren Bildern dargestellten Gerite und Beschiftigungen sind im wesentlichen dem
Unmkreis des Bauern und des Dorfhandwerkers entnommen. Sie zeigen Méglichkeiten, wie er
durch Sonntagsarbeit Christi Leiden erneuern miisste; sie wollen ihn also eindriicklich auf die
Forderung der Sonntags. und Feiertagsheiligung hinweisen. Wir werden uns also mit dieser
Frage etwas ausfiihtlicher zu beschiftigen haben. Woher schliesslich die fiir uns heute selbstver.
stindliche Forderung nach der Arbeitsruhe an einem Tag der Woche kommt (die iibrigens auch
schon wieder ins Wanken geraten ist) und welchen Sinn sie urspriinglich hatte, werden wir kaum
mehr mit volliger Gewissheit ermitteln konnenss. Es ist anzunehmen, dass sie erst nachtriglich
verquickt wurde mit christlichen Vorstellungen und mit moderneren sozialen und arbeitsethischen
Ideen. Bei den Babyloniern und Assyrern gab es einen Tag, «welcher der Versshnung der Gétter
diente und diesen Zweck ... durch Ruhenlassen gewisser Berufstitigkeiten zu erreichen suchte»,
in jenen Kalendern aber, die speziell fiir den Kénig bestimmt waren, wurden «in immer gleicher

Ausfithrlichkeit die Gebote eingeschirft, dass an ihnen der ,Hirt der grossen Volker kein gebra.

97 Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit im biuerlichen Arbeitsmythos (Wien 1952). — Betont anders eingestellt: H. Kothe:
Die Wirtschaftsstufen und ihre zeitliche Eingliederung, in: Die Nachbarn, Jb. vergl. Volkskunde 1, 87 (Géttingen 1948),
«Jede Sanktifizierung (d. h. von Arbeitsgeriten) ist etwas Sekundires. Es ist wohl in erster Linie das Niitzlichkeitsprinzip,
das den Fortschritt bedingt.» — Versshnlich iiberbriickend: Hanns Koren, Volkskunde in der Gegenwart (Graz 1952),
S. 19: «Die Beschiftigung mit den ,Sachen‘ zeigt uns, dass im Verhiltnis Mensch und Gerit viele Kreise volkstiimlicher
Geistigkeit sich abzeichnen, die mit dem Volksglauben im eigentlichen Sinn wenig oder nichts zu tun haben. Man denke
an die Arbeitsweisen, an die Gedankenarbeit und Erfahrung, die in der technischen Gestaltung der Gerite sichtbar wird.
Sie alle kénnen, aber missen nicht glaubensmissig iiberhsht sein, und dennoch sind auch sie ein Spiegel volkstiimlicher
Geistigkeit. Und darum sind auch sie fiir sich legitime Aufgaben der Volkskunde. Der volkstiimliche Mensch ist doch
auch Rationalist.» Im ganzen Fragenkomplex ist das letzte Wort sicherlich noch nicht gesprochen, und man wird fiir
weitere Beitriige zu dieser Frage dankbar sein.

98 Fiir den kirntnerischen Heurechen hat Oskar Moser (Anm 31), 490, dies kiirzlich nachgewiesen. Man vergleiche
auch: Beitrige zur sprachlichen Volksiiberlieferung, in: Festschrift A. Spamer (Berlin 1953): Joseph Maria Ritz, Bild-
quellen zur Volkskunde als Erginzung sprachlicher Quellen, besonders im spiteren Mittelalter, S. 121-125.

99 Sieche dazu: Dict. de théologie catholique 4, 1308-1348 (E. Dublanchy s. v. Dimanche). — Dict. d’archéologie
chrétienne et de liturgie 4, 858—994 (H. Dumaine s. v. Dimanche). — Herzog-Hauck, Realencyklopidie fiir protestantische
Theologie und Kirche, 3. Aufl. (Leipzig 1896ff.), Bd. 18, s21—-529 (Zéckler s. v. Sonntagsfeier), und Bd. 24, 522 (Nach-
trag: v. Dobschiitz). — Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl. (Tiibingen 1926fF.), Bd. 5, 608f. (Schéttler
s. v. Sonntagsruhe. Moderne Arbeitsruhe und Gesetzgebung). — Franz Schmid, Die Gewalt der Kirche iiber die Sonntags-
ruhe, in: Z. kath. Theologie 25, 436451 (Innsbruck 19o1) (Die Kirche hat das Recht, Gebote iiber die Sonntagsruhe
und deren Durchfiihrung zu erlassen). — G. Forster, Die christliche Sonntagsfeier bis auf Konstantin den Grossen, in:
Deutsche Z. Kirchenrecht[3] 16, 100-113 (1906). — K. A. Heinrich Kellner, Heortologie, 3. Aufl. (Freiburg i. Br. 1911). -
Wilhelm Thomas, Der Sonntag im frithen Mittelalter (Géttingen 1929). — P. E. Braun, Die geschichtliche Entwicklung
der Sonntagsruhe (Ein Beitrag zur Soziologie des Arbeiterschutzes), in: Vjschr. Sozial: Wirtschaftsgesch. 16, 325-369
(1922). — Anton Joseph Binterim, Die vorziiglichsten Denkwiirdigkeiten der Christ-Katholischen Kirche aus den ersten,
mittleren und letzten Zeiten, 5. Bd., 1. Teil (Mainz 1829), S. 123ff. — Richard Andree, Der Ruhetag, in: Globus 43, 138
(1883) (ethnologisch). — Die folgenden drei Werke waren mir nicht zugiinglich: L. R. Conradi, Die Geschichte des Sabbats
und des ersten Wochentages im Lichte der HI. Schrift (Hamburg 1912). — Robert Cox, The Literature of the Sabbath
Question, 2 Bde. (Edinburgh 1865). — Peter Heylyn, History of the Sabbath (London 1636).

4 25



tenes Fleisch essen, seinen Leibrock nicht wechseln, nicht opfern, der Konig den Wagen nicht
besteigen, keine Entscheidung fillen, der Magier nicht prophezeien, ja selbst der Arzt seine Hand
an den Kranken nicht bringen solle»tec. Auch Altisrael kennt die Feiertage, an denen die Arbeit
ruhen muss, aber «der Gedanke, dass Arbeitsenthaltung Jahvedienst sei, liegt dem alten Israel
ganz fern». Meinhold nimmt sogar anrer, dass das Sabbatgebot des Dekalogs noch durchscheinen
lasse, «dass der Tag der Ruhe urspriinglich fiir die dienende, arbeitende Bevélkerung, nicht aber
zur Feier fiir Jahve bestimmt war... Es war also eigentlich ein Tag fiir das Gesinde und nicht fiir
Jahve, eine soziale, nicht eine religiése Einrichtung». Die verbotenen Arbeiten miissen also solche
der irmeren lindlichen Bevolkerung, des Gesindes, des Knechtes sein, und wir miissen sie uns
einmal vorfithren lassen. Wir finden sie im 1. Mischna-Traktat, im 7. Kapitel, im 2. Abschnitt;
sie lauten soroz:
«Die verbotenen Hauptarbeiten am Sabbat.
Die [verbotenen] Hauptarbeiten sind vierzig weniger eins:
wer pfliigt und siet und erntet und Garben bindet, wer drischt
und worfelt und ausliest,
und mahlt und siebt und knetet und backt;
wer die Wolle schert, sie bleicht, und sie hechelt und sie firbt
und sie spinnt, webt,
und wer zwei Weberfiden zieht, zwei Fiden webt und zwei
Fiden spaltet,
wer einen Knoten kniipft und 16st und zwei Stiche niht und
aufreisst in der Absicht zwei Stiche zu nihen;
wer ein Reh jagt, es schlachtet und das Fell abzieht und es
einsalzt und es gerbt und es abschabt und es zerschneidet;
wer zwel Buchstaben schreibt und [wieder] auswischt in der Absicht
zwel Buchstaben zu schreiben;
wer baut und niederreisst und 18scht und anziindet und wer mit dem
Hammer schligt und aus einem Gebiet ins andere trigt.
Das sind die Hauptarbeiten, vierzig weniger eins.»

Wenn wir die in unseren Feiertagsbildern wiedergegebenen Gerite und dargestellten Arbeiten
im Hinblick auf diese Verbote ansehen, werden wir iiberrascht sein, wie viele wir nun auf einmal
anders anschen und begreifen. Es hat ja auch die alttestamentliche und altisraclische Tradition nie
ganz abgerissen; wir werden nun auch spitere christliche Erlasse uns unter diesem Gesichtspunkt
anzusehen haben. Das Alte und das Neue Testament bringen eine ganze Reihe von A nweisungen
zur Sabbatheiligung3. Im Unterschied dazu legt das vorkonstantinische Christentum Wert dar-
auf, dass der Besuch des sonntiglichen Gottesdienstes das Wichtige und Entscheidende sei, dass
aber die Sonntagsarbeit damit nichts zu tun habes. Jede volksmissig verankerte Religion ver-
langt aber dussere Formen und Symbole; gedankliche Uberlegungen allein — und mégen sie noch
so rein und tief sein — geniigen auf die Dauer nicht. Tertullian fordert als erster auch die Sonntags-
ruhe (etwas nach 200). « Das Aussetzen der Arbeit (negotia) wird als Symbol der Freiheit von
der Siinde angeraten. Es ist aber mehr als ein Symbol. Mit den Worten ,ne quem diabolo locum

100 Hans Meinhold, Sabbat und Sonntag (Leipzig 1909 [ Wissenschaft u. Bildung, Bd. 45]), S. s.

1ot Meinhold (Anm. 100), 10, 12 und 19.

102 Wilhelm Nowack, Schabbat, in: Die Mischna, 1. Traktat (Giessen 1924), S. 69.

103 Z. B. 2. Buch Mos. 16, 23, 29; 34, 21; 35, 3; Jeremias 17, 21; Nehemia 10, 32; 13, 15ff.; 1. Makk. 2, 31ff; 2. Makk.
6, 11; Matth. 12, 10; Lukas 13, 14.

104 Es ist sehr wohl denkbar, dass vor Konstantin die dussere Notwendigkeit, im Geheimen Christ zu sein miissen — es
waren ja meist die unteren Schichten —, zu dieser Schlussfolgerung zwang.

26



demus‘ gibt Tertullian der Befurchtung Ausdruck, dass der Christ, der am Sonntage der Alltags-
arbeit nachgeht, Gefahr liuft, ein Sklave seiner Arbeit zu werden und das Bewusstsein der durch
Christus erlangten Freiheit zu verlieren» s, Es ist wohl der Gedanke, der auch in unseren Bildern
steckt, aber wenn bei Tertullian noch ausgesprochen der Verlust des eigenen Seelenheils im Vor-
dergrund steht, so sind unsere Bilder als Nachhall der Mystik doch viel verinnerlichter: die Er.
neuerung des Leidens des geliebten Herrn soll den Menschen von der Siinde abhalten. Als unter
Konstantin das Christentum Staatsreligion wurde, ja, bald auch Weltreligion, wurde der Besuch
des sonntiglichen Gottesdienstes auf dem Wege der bindenden Vorschrift geregelt; dies setzte aber
auch die Méglichkeit zum Besuche voraus, das heisst mit anderen Worten: dem Gebot zum
Gottesdienste musste ein Verbot der Arbeit Nachachtung verschaffen. Dieses erste Sonntagsgesetz
kam 321 heraus; es wurde darin nicht nur die Vornahme der gerichtlichen Geschifte am Sonntag
verboten, sondern auch angeordnet, dass alle geriuschvolle Arbeit der Handwerker ruhen miisse;
nur die Feldarbeit wurde fiir zulissig erklirt, da der Bauer in seinen Betitigungen von Wind und
Wetter abhingig ist'°6, Wir sehen also auch hier wieder Gedanken, die bis in unsere Zeit auf
dem Land ihre Giiltigkeit nicht verloren haben. Diese etwas laxe Handhabung verschirfte sich
aber, besonders seit dem 6. Jahrhundert und vor allem bei den franko-germanischen und germaniv
schen Vélkern, und immer mehr versuchte sich die Auffassung durchzusetzen, dass die strengen
mosaischen Sabbatvorschriften auch auf den christlichen Sonntag anzuwenden seien und dass
dementsprechend jegliche Atbeit eine Entweihung des Sonntags datstelle und bestraft werden
miisse. Doch waren grosse Widerstinde zu iiberwinden, und wir kénnen verfolgen, wie sich eine
Reihe von Synoden mit der Sonntagsarbeit und Sonntagsheiligung befassen und Erlasse und Rat.
schlige herausgeben. So wird §38 zu Orléans beschlossen®7: « De opere tamen rurali, id est arata
vel vinea vel sectione, messione, excussione, exarto (= Rodung) vel saepe censuimus abstenendum,
quo facilius ad ecclesiam venientes orationes gratiae vacent. Quod si inventus fuerit quis in operibus
suprascriptis, quae interdicta sunt exercere, qualiter emundari debeat, non in laici districtione, sed
in sacerdotis castigatione consistat.» Es geht also im Grunde genommen auch jetzt noch nur dar-
um, den Kirchenbesuch zu erleichtern. Im Anschluss an diesen Synodalerlass hebt Childebert I.
spitestens 58 die kirchliche Bestrafung wieder auf. Er versucht, nichtliche Gelage und Tanzereien
an Festnichten und in der Sonntagsnacht zu verhindern; darum verwendet er in der Begriindung
einen Ausdruck, der schon unsere Bilder vorwegnimmt. Er spricht nimlich von «sacrilegia, unde
deus ledatur» und noch einmal «unde deus agnoscitur laedi» 08, Von hier aus lisst sich auf jeden
Fall eine Briicke zu den Feiertagsbildern, mit den verletzenden Geriten, spannen. Es eriibrigt sich,
das Hins und Herschwanken in den Auffassungen zu schildern, aber wenn in einer Muster.
predigt «de correctione rusticorum» auch iiber den Sonntag gesprochen wird, miissen wir das
doch erwihnen, weil die Predigten bestimmt mannigfache A nregungen fiir Bild- und Erzihlungs.
formulierungen gaben. Martin, Erzbischof von Braga, schrieb in der zweiten Hilfte des 6. Jaht-
hunderts s: « Opus seruile, id est agrum, pratum, uineam, uel si qua grauia sunt, non faciatis in
die dominico, practer tantum quod ad necessitatem reficiendi corpusculi pro excoquendo pertinet
cibo et necessitate longinqui itineris. Et in locis proximis licet uiam die dominico facere, non
tamen pro occasionibus malis, sed pro bonis, id est ad loca sancta ambulare, aut fratrem uel ami.
cum visitare, uel infirmum consolari, aut tribulanti consilium uel adiutorium pro bona causa
portare. Sic ergo decet christianum hominem diem dominicum uenerare.»

Die Sonntagsordnungen finden ihren Niederschlag auch in den germanischen Rechtsbiichern.

105 Forster (Anm. 99), 110. — Tertullian, de oratore, Kap. 23.

16 Edgar Loening, Geschichte des deutschen Kirchenrechts, Bd. 2 (Strassburg 1878), S. 454.

17 Thomas (Anm. 99), 25f. — Loening (Anm. 106), S. 456. — Andreas Ludwig Veit, Antik-Sakrales Brauchtum im
merowingischen Gallien, in: Volk u. Volkstum, Jb. Volkskde. 1, 134 (herausgegeben von G. Schreiber, 1936).

108 Thomas (Anm. 99), 27.

109 Thomas (Anm. 99), 29.

27



Die Lex Baiuvariorum bestimmt®: « Wenn ein freier Mann am Sonntag knechtliche Arbeit ver-
richtet, wenn er Ochsen einspannt und mit dem Wagen ausfihrt, soll er den rechtsgehenden
Ochsen verlieren. Wenn er aber Heu miht und einbringt oder Korn schneidet und es einsammelt
oder irgendwie knechtliche Arbeit am Sonntag vornimmit, so soll es ihm ein- oder zweimal ver.
wiesen werden. Und wenn er sich nicht bessert, soll er mit so Rutenstreichen geziichtigt werden.
Und wenn er sich noch einmal untersteht, am Sonntag zu arbeiten, wird ihm ein Drittel seines
Besitzes genommen. Und wenn er auch dann noch nicht aufhért, dann verliere er seine Freihett,
und es werde der zum Knecht, der am heiligen Tage nicht hat ein Freier sein wollen. Wenn aber
ein Knecht (solches tut), der soll wegen solcher Missetat Stockschlige empfangen. Bessert er sich
nicht, so verliere er seine rechte Hand.» In der Lex Alamannorum geschicht die Regelung folgen-
dermassen*™: « Ut die dominico nemo opera servilia praesumat facere, quia hoc lex prohibuit, et
sacra scriptura in omnibus testavit.» Als «opera servilia» werden in einer spiteren Zusatzerliute,
rung ausdriicklich angefiihrt’’z: «Bovem jungere, cum carro ambulare, fenum et messem secare
vel collegere.» In solchen Verfiigungen war bereits die Grundlage gegeben fiir das Sonntags-
gesetz der «admonitio generalis» Karls des Grossen, das 789 herauskam und das verfiigter:3:
«... gemiss dem, was auch der Herr im Gesetz vorgeschrieben hat, dass knechtliche Arbeiten an
Sonntagen nicht verrichtet werden... nimlich, dass die Minner weder Feldarbeiten verrichten,
noch im Weinberg sich beschiftigen, noch auf den Feldern pfliigen, mihen oder Holz schneiden,
oder einen Zaun errichten, noch in den Wildern roden, oder Biume fillen, oder im Felsgestein
arbeiten, noch Hiuser bauen, noch im Garten arbeiten, noch zu Gerichtsverhandlungen zusam-
menkommen, noch die Jagd ausiiben diirfen. Und nur in drei Fillen darf man Transporte am
Sonntag ausfithren, nimlich im Kriegsfalle oder fiir die Herbeischaffung von Lebensmitteln, oder,
wenn es sehr notig sein sollte, fiir die Bestattung eines Toten. Ebenso sollen die Frauen nicht
weben, Kleider weder auftrennen noch nihen oder Stickereien anfertigen. Auch haben sie keine
Erlaubnis, Wolle zu rupfen, Flachs zu schlagen, Kleidungsstiicke &ffentlich zu waschen und
Himmel zu scheren, damit auf jede Weise die Ehre und die Ruhe des Sonntags gewahrt werde.»
Diese verbotenen Arbeiten und die Geritschaften, die zu ihrer Ausiibung bendtigt werden, finden
wir nun in mehr oder weniger zahlreicher Gruppierung — je nach den Einfillen des Malers, viel-
leicht auch je nach den értlichen Erfordernissen — auf unseren Bildern wieder. Zur Erginzung
miissen wir vielleicht noch auf einen weiteren Punkt rasch hinweisen. Manche hiusliche Ge-
schifte konnen zwar nicht als knechtliche Arbeiten betrachtet werden, kommen aber doch unter
den verbotenen vor, weil sie leicht auf einen andern Tag kénnen verschoben werden. Unter diese
rechnet der Verfasser der unter dem Namen Theodors von Canterbury bekannten Kapitel «das
Brod backen, Schuhe putzen, Kleider ausklopfen, schreiben»®4. Dass diese Sonntagsverbote,
gemiss der iibernationalen kirchlichen Einstellung, nicht etwa nur in germanische Gesetzbiicher
Eingang fanden, mége ein irisches Gesetz, Cain Domnaig, das vor 886 abgefasst wurde, be-
zeugen. Es lautet in englischer Ubersetzung™ss: « The sanctity of the Lord’s day is from vespers on
Saturday till after matins on Monday. It shall be without riding, without beginning a journey,
without selling, without covenant, without suing, without giving of judgment, without cropping
of hair or shaving, without washing, without bathing, without any unrighteous deed, without

o Ludwig Andreas Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter (Freiburg i. Br. 1936),
S. 80. — Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistiimer Tirols (Innsbruck 1950), S. 163.
Grass (Anm. 110), 164. — Thomas (Anm. 99), 66.
Loening (Anm. 106), Bd. 2, S. 459, Anm. 1.
3 Braun (Anm. 99), 339f. — Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8, 106 (Jungbauer s. v. Sonntags-
heiligung).

4 Binterim (Anm. 99), 15T.

15 Thomas (Anm. 99), 72f. — Helene Stokar, Sonntagsgesetzgebung im alten Ziirich. Jur. Dissertation (Ziirich 1949),
S. 18f.

-
Ao
B

-
.

28



aimless running, without grinding of corn, without baking, without churning, without splitting
of wood, without house-cleaning, without load on ox or horse or man, without any work which
is the due of servitude, without going by any one outside the boundary of the district in which
he resides, except for a proper reason.» Es ist hier auch eindeutig erklirt, dass die Feiertagsruhe
bereits am Sabbat, am Samstagabend beginnt, eine Einstellung, die auf dem Lande heute noch
als selbstverstindlich gilt. Die Synode von Vique (994) verbot ausdriicklich die Arbeit am
Samstagabend und gestattete Kauf und Verkauf nur fiir Dinge, die am selben Tage verbraucht
wurden™6, Papst Alexander III. (T 1181) gestattete jedoch, dass der jeweilige Ortsgebrauch fiir
die Auslegung des Sonntagsbegriffes massgebend sein solle, was mit der Zeit die mechanische
Auffassung von Mitternacht zu Mitternacht herausbildeter™7. Im Volksglauben hat sich die Er-
innerung an das Gebot der Arbeitsruhe am Samstagabend in zahlreichen Geschichten erhalten.
" Der fiir die Katholiken verbindliche Codex Juris Canonici von 1917 lautet in Canon 1248:8:
«Festis de praecepto diebus Missa audienda est; et abstinendum ab operibus servilibus, actibus
fotensibus, itemque, nisi aliud ferant legitimae consuetudines aut peculiaria indulta, publico met-
catu, nundinis, aliisque publicis emptionibus et venditionibus.»

Diese frithmittelalterlichen Bestimmungen gehen nun mehr oder minder abgewandelt und den
ortlichen Verhiltnissen angepasst, verkiirzt oder erweitert, in die staatlichen und kirchlichen Ver-
ordnungen der spiteren Zeit iiber, in die Weistiimer, Rodel, Landbiicher und wie sie sonst heissen.
Die Literatur dariiber ist sehr grosst9; es wird ausreichend sein, einige ausgewihlte Belege hier
anzuftihren. Das « Landbuch der Landschaft und Hochgerichts-Gemeinde Davos» 20 gebietet:
« Sonntag feyren. Es solle niemand am Sonntag einich Werkh thuon, weder Vichstellen, Saumen,
Fiihren, noch Roben, in keinerley Wiss, Form noch Gestalt, wie das Namen haben méchte, bey
Buoss R. 3 [d. h. Gulden, rheinisch] ohne Gnad. — Fail haben am Sontag. Item solle niemand
am h. Sontag gar niid (vorbehalten Win und Brodt) kauffen noch verkauffen, bey obgemelter
Buoss der R. 3. — Man solle auch Brodt oder anders, so am Sontag am Platz feil gehalten wiird,
zuvor in der Wochen, vnd nit erst am Sontag, an den Plaz fiiehren oder tragen, bey vorgemelter
Buoss der R. 3, vnd erst nach der Predig das Brodt feil haben.» Gelegentlich ergeht eine besondere
Mahnung an einzelne Berufe; diese Bestimmungen werden im allgemeinen mehr in stidtischen
Verordnungen erlassen worden sein. « Auch als die metzeler an den sontagen und heilgen tagen
stechen und metzelen, die haben die burgermeister zu strafen (Seligenstidter Sendweistum, 143 )21,
«Item das die méller uf die sontage, wann mann in der Kirchen sunge, nicht mahlen» (Weistum
zu Bingenheim, 1441)22. « Item, nachdem und vil sind, so weder got noch seine heiligen sonntag

116 Meinhold (Anm. 100), 73.

117 Kellner (Anm. 99), 9.

8 Stokar (Anm. 115), 15.

119 Johannes Wilken, Die niederdeutschen evangelischen KlrchcnzOrdnungen des 16.Jahrhunderts als Quelle zur
deutschen Kulturgeschichte, in: Niederdeutsche Z. Volkskde. 4 (1926); Sonntagsheiligung insbesondere 149-152. —
Joseph Marzohl und Joseph Schneller, Liturgia sacra oder die Gebriuche und Alterthiimer der katholischen Kirche, Bd. 4
(Luzern 1840), S. 6-41. — Aemilius Ludwig Richter, Die evangelischen Kirchenordnungen des 16.Jahrhunderts, Bd. 2
(Weimar 1846) (viel Material, leider ohne brauchbares Register). — Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. 12, 103b bis
111b (M. G. Glazebrook s. v. Sunday. 12, 107: «In England, where religious changes were far less violent, the observance
of Sunday in the reigns of Henry VIIL and Elizabeth was considerably stricter.» Man denke in diesem Zusammenhang
an unsere englischen Feiertagschristus-Bilder). — Mir war nicht zuginglich: Jh. Konr. Irmischer, Staats» und Kirchen.
Verordnungen iiber die christliche Sonntags-Feier, 2 Abtl. (Erlangen 1839/40) (enthilt viel Material). — Die Weistiimer-
sammlungen zihle ich nicht auf.

20 Herausgegeben von der Geschichtforschenden Gesellschaft Graubiinden (Chur 1831), S. 29. Nachtrag aus dem
18. Jahrhundert @iber das « Obst feil haben», S. 119. — Eine dhnliche, nur noch ausfiihrlichere Aufzihlung bietet das ausser-
thodische Friihlingsmandat von 1764, abgedruckt bei: Joh. Gottfried Ebel, Schﬂdcrung der Gebxrgsvolkcr der Schweitz,
Bd. 1 (Leipzig 1798), S. 341.

1 Jacob Grimm, Weisthiimer, Bd. 1, S. 507.

22 Grimm (Anm. 121), Bd. 3, S. 439.

29



und feiertag mer eren, besonder an gebotnen festen und feiertagen gon mark wie ein andern tag
zichen und faren, wéllen wir, das niemants, wer der scie, an solchen gebotnen festen sonntag und
feiertagen nichts dttwan hin gon markt fuere oder sunst solche feiertag wider alten loblichen
cristlich gewonheit missbrauche 6n sondere rechtmessig eehaft und not» (Erneuerte Urbeisthal
Ordnung, 1536)™23. Von der gefiihlstiefen Frommigkeit der Feiertagsbilder ist gar nichts zu
spiiren im Morfelder Centweistum (ohne Jahr, etwa 14502)*24: «wer sontags, oder andere hohe
feste im feld oder sonsten offentliche arbeit thite, dardurch den gottesdienst versiumt und die
gemeind geirgert werden.» Die Tiroler Landesordnungen von 1532 und 1573 betonen die positive
Seite des Gebotes wieder stirkerr2s: «das der hailig sontag, und ander nachgeschriben feyrtag
gefeyrt, unnd nit allain alle leipliche arbait (so die unuermeidlich notdurfft erleiden mag), sunder
auch alle siindtliche werck, als offen spilen unnd dergleichen, underlassen werden unnd vermitten
beleiben, unnd die Christenmenschen dieselben taeg (zue der eer gottes unnd seiner hailigen ge-
ordent) eeren und feyren.»

In all diesen Verboten schimmert aber doch ein Verstindnis fiir einzelne A usnahmefille durch.
«Doch wellent mir hiemit niemants sin eehaft notturft abgestrickt, sunder ouch den howet, die
ern und herbstzyt ye nach gestalt der geschiften und gewitters hiemit vorbehalten haben» (Ziirich,
Grosses Mandat von 1530) 26, «Versteht sich fiir sich selbs, ist ein kirchengeboth, leidet doch eine
cleine limitation, etwa bei einem armen chehalten mit vorheriger anfrag» (Umhausen, Tirol,
1764)™7. Eine merkwiirdige, aber doch sehr bezeichnende A usnahme bildet es, wenn das Ziircher
Mandat von 1§30 — nach altem Brauch — das Anbieten von Tauben erlaubt, allerdings nicht vor
zwolf Uhrr28,

Wir diirfen aber annehmen, dass bis ins 17.Jahrhundert recht griindlich auf Innehaltung und
Durchfiihrung dieser Erlasse geachtet wurde. Es kennen — um ein Beispiel zu erwihnen — tirolische
Dorfordnungen eigene Aufseher und « Pfinder», die sich durch einen Eid dem Richter gegeniiber
verpflichteten, die Einhaltung der Feiertagsordnung zu iiberwachen29. Als Bestrafung bei Nicht.
einhalten des Gebotes konnte sogar «die gros gloggen gleit werden wie gegen andern der statt un.
gehorsambe» ; das geschah im kleinen Stidtlein Glurns (im Vintschgau, Siidtirol), wenn jemand
im Glurnserfeld die Acker bewissern wollte: der Bach musste am Sonntag im natiirlichen Bett
bleiben, «auf runst» gehen*se. Es soll daran erinnert werden, dass in unmittelbarer Nachbarschaft
von Glurns die beiden Feiertagschristus-Orte Taufers und Tartsch liegen.

Da die staatlichen Bestimmungen offenbar ihren Zweck nicht immer etreichten, oder da sie
gelegentlich nach der Ansicht der Kirche zu wenig weit gingen und nicht mit dem nétigen
Nachdruck vertreten wurden, konnte die Sonn- und Feiertagsarbeit auch auf andere Weise ver.
urteilt werden. So wiesen sicherlich die Prediger immer wieder auf die Sonntagsheiligung hin;
vor allem tadelte Bernhardin von Siena die Sonntagsarbeit mit scharfen Worten3*. Es gab Legen-
den und Strafwunder, die sich die Ubertretung der gebotenen Arbeitsruhe zum Thema nehmen.
Gregor von Tours erzihlt eine Reihe solcher geglaubten und hingenommenen « Predigtmirlein»;

3 Grimm (Anm. 121), Bd. 5, S. 350.

@4 Grimm (Anm. 121), Bd. 1, S. 490. Weitere Beispicle Bd. 1, S. 352; Bd. 4, S. 472; Bd. 4, S. s10; Bd. 5, S. 270;
Bd. s, S. 600.

125 Grass (Anm. 110), S. 165.

126 Stokar (Anm. 115), S. s0.

27 Grass (Anm. 110), S. 168.

128 Stokar (Anm. 115), S. 44.

129 Grass (Anm. 110), S. 162. — Globus 81, 272 (1902): «Zuchtmeister», ebenfalls im hannéverschen Wendland um
1700, Ubertreter mussten eine halbe oder eine ganze Tonne Bier geben. Dieses Kollektenbier wurde zu Michaeli getrunken.
Wer nicht gab, wurde ausgepfindet.

130 Grass (Anm. 110), S. 168f.

3t Karl Hefele, Die franziskanische Wanderpredigt in Italien wihrend des 15.Jahrhunderts. Dissertation (Tiibingen
1912), S. 26. — Der Traktat Thomas von Aquins «Von den zehn Geboten Gottes» ist nicht fiir die Volksprediger geschries
ben; er enthilt auch keinen Hinweis auf unseren Feiertagschristus.

30



sie tauchen alle in Sagenform wieder irgendwo auf. Ein Bauer will sein Heu am Sonntag ein-
bringen; ein anderer Bauer sieht auf dem Wege zur Kirche, dass das Vieh seine Saat zertrampelt
und will rasch einen schiitzenden Zaun machen. Ein Midchen kimmt sich: immer folgt die
Bestrafung auf dem Fuss. In einer Schrift eines katholischen Geistlichen aus dem Jahre 1774
finden wir die alten Beispiele hiibsch vereint, die beweisen, dass bei Sonntagsarbeit Gottes Strafe
nicht ausbleiben werdets?: « Das hat erfahren ein Bauernknecht in dem Turonischen Gebiete,
welcher an einem Feyertage einen baufilligen Zaune wollte flicken, thme aber die Hand an dem
Zaun und Holze also angehangen, dass er solche mit keinem Gewalt lange Zeit kénnte frey-
machen. Es wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren jener Bauersmann, welcher an einem Feyer-
tage das Heu auf der Wiesen zusammengerichert (sic!), alsbald aber ein solcher Sturmwind ent
stinde, dass er alles Heu hinweggetragen und nicht eine Hand voll mehr ist gesehen worden. Es
wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren die Mutter des heiligen Petri Coelestini, als diese an dem
Festtage des heiligen Johannes Baptista den Teig angemachet in Willens, den anderen Tage zu
backen, so ist iiber Nacht alles zu Wiirmern worden, und der Backtrog voll mit Wiirmern ange-
fiillet, nicht ohne héchste Verwunderung ist geschen worden. Entheiligt nur die Feyertige, die
Strafe wird nicht ausbleiben. Das hat erfahren Andulphus, ein Priester des Domstifts zu Paris,
welcher an einem heiligen Feiertage in seinem Weingarten die Niisse von einem Baum herab-
geschiittelt von Gott alsobald bestrafet worden, dass er an beden Augen erblindet.» Am bekann.
testen ist wohl die Legende der heiligen Dienstmagd Notburga, die nur unter der Bedingung die
Arbeit bet einem Bauern antritt, dass sie niemals nach Feierabend arbeiten miisse. Als der Bauer
in der Eile der Erntezeit sie doch einmal dazu nétigte, hingte sie ihre Sichel in die Luft, wo sie
wunderbarerweise hiingenblieb. Alte Rechtsauffassung und sozialer Gesindeschutz in iiberzeugen.
der Form vereinigt!

Die eigentlichen Arbeitsverbote im Brauchtum erkliren wiederum manche Einzelziige auf
unseren Bildern. Woher alle diese merkwiirdigen Verbote und Tabuvorschriften stammen, ist im
einzelnen ausserordentlich schwierig zu entscheiden. Sie mégen teilweise zuriickgehen auf alt,
jildische und dariiber hinaus auf babylonische Quellen. Sie mégen aus keltischer oder germanischer
Mythologie abzuleiten sein; auch arbeitsethische oder sogar empirisch-praktische Erfahrungen
mégen hineinspielen. Wir kénnen uns nicht in Einzelheiten einlassen. Wir kénnen auch nicht
auf Verbote eintreten, die fiir einen einmaligen Tag, fiir ein ganz bestimmtes Fest, fiir eine be-
stimmte Handlung oder Titigkeit und Derartiges ihre Giiltigkeit haben. Uns geht es hier nur in
grossen Ziigen um allgemein ausgedriickte Sonntags. und Feiertagsverboterss. Eine Ubersicht
tiber alle Arbeiten, die am Sonntag verboten waren (und teilweise noch sind), bietet Jungbauerts+;
ich lasse seine Liste hier folgen: « Nihen und Spinnen, Schneiden mit der Schere, Schuhe schmie-
ren, Wische waschen, Haare kimmen wihrend des Gottesdienstes, Hemd wechseln, Kleider
wechseln, Schnitzeln und Spine machen, Brunnentrog auswaschen, Nigel verfertigen, Krinze
fiir den Liebsten winden, Hicksel schneiden, Krautblitter hobeln, Grasen, Mihen, Jiten, Heu
machen, Besichtigen des Kornfeldes, Ernte heimfiihren, Dreschen, Korn in der Miihle mahlen,
Pfliigen, Holz hauen, lesen und tragen, Niisse pfliicken, Beeren sammeln, Schlehdorner schneiden,
Obst verkaufen, Fischen, Hochzeit halten, Krankheiten behandeln und anderes. Auch eine un.

132 Wolfgang Treutlein, Das Arbeitsverbot im deutschen Volksglauben (Bithl-Baden 1932 [Bausteine zur Volkskunde
und Religionswissenschaft, Bd. s]), S. 19.

133 Am besten orientiert Treutlein (Anm. 132), vor allem S. 20-25.

134 In: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 8, 104-114 s. v. Sonntagsheiligung; er bringt Belege zu
allen erwihnten Fillen. Man vgl. auch Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 7, S. 927-930 (Jungbauer s. v.
Samstag); Bd. 9 (Nachtrag), S. 799-812 (Miiller-Bergstrdm s. v. Verbot); Bd. 1, S. §68—577 (Bichtold-Stiubli s.v. Arbeit).
— Siehe auch: Oskar Loorits, Grundziige des estnischen Volksglaubens (viele Belege), Bd. 1, S. §10; Bd. 1, S. 569; haupt-
sichlich das eigenartige Badeverbot 2, Bd. 1, S. 147ff. (Das Wasser in der Badestube wird am Samstagabend zu Blut;
Loorits fiihrt den Glauben auf russische Missionare in der Wikingerzeit und spiter auf deutsche Priester und Ménche zu-
riick, welche das Baden am Samstagabend bekimpften.)

3I



vollendete Arbeit durfte am Sonntag nicht vorhanden sein, zum Beispiel darf iiber den Sonntag
eine Fuhre Mist nicht im Hofe stehen. Demgegeniiber ist verstindlich, dass Vergniigungen wie
Jagd, Kegelspiel, Kartenspiel und Tanz als schwere Sonntagsschindung empfunden werden.»
Man wird bei dieser Liste sich an die einzelnen, frither beschriebenen Bilder erinnern und dabei
eine Menge der dort dargestellten Gerite hier wieder erkennen.

Gelegentlich werden den Strafandrohungen bei der Ubertretung des Aurbeitsverbotes auch
Grundangaben angefiigt. Am zahlreichsten treten die Nihverbote auf: man wird vom Blitz er-
schlagen; man sticht dem lieben Gott in den Finger; am Sonntag genihte Kleider machen krank;
man niht das Leichenkleid; man kann nicht sterben (die Verbote sind hier besonders stark mit
dem Tod und dem Toten verkniipft). Zu Niharbeiten gehoren auch Stricken, Flicken, iiberhaupt
die Anwendung der Schere, von denen der Volksglaube eine ungiinstige Meinung hegt. Einen
grossen Raum nehmen auch die Holzarbeitsverbote ein: man heizt sich die Holle damit®3s; am
Sonntag geschnittene Biume gehen ein. Und eine Bemerkung dabei interessiert uns nun ganz
besonders36: « Dem personifizierten lieben Gott tut im Volksglauben diese Art der verbotenen
Arbeit ebenso wehe wie das Nihen am Sonntag; so wie man ithm dort mit der Nadel in den
Finger zu stechen fiirchtet, so glaubt man ihn beim Schnitzeln in den Finger zu schneiden.»
Eine grosse Gruppe bilden auch die Spinnverbote, die meist von der «Frau Faste» auf ihre Ein-
haltung kontrolliert werden. All diese Verbote erhalten eine weitere Unterstiitzung in den Sonn-
tags-, Luft- oder Himmelsbriefen'37, denn der Hauptbestandteil dieser Briefe bildet ebenfalls das
Verbot der Sonntagsarbeit; bei einer Ubertretung werden schwere Strafen in Aussicht gestellt.
Um der Forderung der Sonntagsheiligung noch mehr Nachdruck zu verleihen, wird ausdriicklich
hervorgehoben, dass der Brief — und somit der Befehl — von Gott komme, er sei zu einer genau
angegebenen Zeit bei einer genau angegebenen Ortschaft (die dann allerdings durch das oftere
Abschreiben und Weitergeben hiufig arg entstellt und unauffindbar wird) am Himmel gehangen
und auf die Erde gefallen. Die Abfassung des Textes entspricht den etwas drastischen und lirmen-
den To6nen der Wanderprediger.

Gegeniiber dem drohenden und eifernden Ton dieser Vorschriften stehen unsere Feiertagsbilder
auf einer anderen Stufe. Das Leiden Christi wird als so schmerzvoll hingestellt, seine Liebe zu
uns und unsere zu ihm als so gross, dass mit der Erinnerung, der Mahnung daran, doch eigentlich
schon alles ausgesprochen sein sollte. Da muss sich eine umwilzende Wandlung in der Einstellung
der spitmittelalterlichen Menschen vollzogen haben, denn wir diirfen nie vergessen, dass gerade
unsere Bilder ein Ausdruck der lindlichen Volksfrommigkeit waren und nichts zu tun hatten mit
theologischem und rein dogmatischem Denken. Wir kénnen nun an einer ganzen Reihe von klei
nen und grosseren Ziigen sehen, wie als Folge einer vagen Volksmystik die Gestalt und das Leiden
Christi, des Herrn, in den Mittelpunkt der Betrachtung, des Denkens riickt. Der Marien Kult
tritt in den Hintergrund. Das 14. und teilweise noch das 15.Jahrhundert ist die grosse Zeit der
religidsen Bewegungen, die Christus als ihr Zentrum, ihren Pol haben. Es ist geradezu erstaunlich,
wie reich die Beispiele dafiir sind. Wir haben hier eine der lebendig fliessenden Quellen, die bis
in unsere Zeit hinein in lindlichen Gebieten nicht versiegt sind. Und nur um diese, nur um volks-
tiimliches Denken geht es uns hier, wie wir noch einmal betonen mé&chten. Wir miissen uns leider
damit begniigen, stichwortartig auf einige Erscheinungen und Zusammenhinge hinzuweisen.

135 Schweizer Volkskunde 15, 60 (1925): «Le bois que nous aurons bliché le dimanche sera brGlé sur notre langue en
enfer» (Jura bernois).

136 Treutlein (Anm. 132), S. 21.

137 An Literatur dariiber fithren wir nur an: R.Stiibe, Der Himmelsbrief. Ein Beitrag zur allgemeinen Religionsgeschichte
(Tibingen 1918). — Albrecht Dieterich, Himmelsbriefe, in: Kleine Schriften (Leipzig und Berlin 1911), S.234-242
(und: Weitere Beobachtungen zu den Himmelsbriefen, S. 243—251). — Religion in Geschichte und Gegenwart, 1. Aufl.,
Bd. 3, S.29-35 (W. Kohler, Himmels- und Teufelsbriefe), 2. Aufl., Bd. 2, 1901-1902 (W. K&hler, Himmelsbrief). —
Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. 7, 897b—898a Sunday letter (Louis H. Gray s. v. Letters celestial and infernal).

32



Eucharistischer Kult und die Volksandachten, die daraus ihren Ursprung nahmen, sind im 14.
und 15. Jahrhundert die Formen der Frommigkeit'3®. Neben die Sinnenhaftigkeit und derbe
Diesseitigkeit des Lebens ist alles ausgerichtet auf die Mahnung an das Jenseits: Totentinze und
Beinhiuser wollen nur das eine: eine stete Erinnerung an das Sterben sein. Man hat Angst, un-
vorbereitet plstzlich sterben zu miissen. Im Anblick der michtigen Christophorus/Bilder am
frithen Morgen, vor Beginn der Arbeit, glaubt der Bauer geschiitzt und gefeit zu sein gegen den
jih ihn befallenden Tod. Wir haben bereits geschen, dass sehr hiufig unsere Feiertagsbilder in der
Nihe von oder neben Christophorus/Bildern stehen, denn auch sie haben eine eindringliche
Mahnung an den Menschen zu richten: das Jenseits nicht leichtsinnig aufs Spiel zu setzen. Doch
ihre Mahnung ist diejenige des 14. Jahrhunderts: verbunden mit dem Schmerz des blutenden Heir
landes, der in der Elevatio der Eucharistie dem Menschen leibhaftig entgegengehalten wurde. —
Papst Urban IV. setzt 1264 das Fronleichnamsfest ein, «die erste offizielle Anbetungsfeier des
Sakraments ausserhalb der Messe»*39. Das Fest wird dann 1311 noch einmal bestitigt, und von
da an wird es zu einem der feierlichsten Feste, zunichst innerhalb der Kirche, bald aber auch
ausserhalb als eigentlicher Ausdruck der Volksfrdmmigkeit; in vielen Teilen Europas ist es das ja
bis heute geblieben. Diese volksmissige Einstellung wird wesentlich begiinstigt durch das offent.
liche Zeigen und Herumtragen der Eucharistie, eine Praxis, welche seit 1320 einsetzte. Die
Scheu vor dem Anblick der konsekrierten Hostie verliert sich, im Gegenteil, das Anschauen
der Hostie wird zu einer der am stirksten erlebten Frommigkeitsiusserungen des ausklingenden
Mittelalters. In einer ganzen Reihe von Holzschnitten und sonstigen Darstellungen wird dieses
Etleben bildmissig zum Ausdruck gebracht. Nun wird auch auf diesem Wege das Verstindnis
fiir unsere Bilder erleichtert: Christus steht ethoben da, mit der Handhaltung, die auch der Priester
wihrend der Messe zeigt. Er kann also in volkstiimlich-symbolhaftem Denken leicht fiir die Hostie
selbst stehen. Wie er durch Gerite verletzt wird, wurde damals auch die Hostie auf alle erdenk-
liche Art und Weise verletzt: sie wurde mit Pfriemen zerstochen, mit Dornen zerkratzt, mit Mes~
sern zerschnitten, in Backéfen geworfen, auf Feuerhaufen verbrannt, mit Himmern geschlagen
und auf jede nur erfindbare Weise geschunden. Dies alles, weil durch das gesteigerte Christus-
erleben bald die massvollen Betrachtungen schwanden und der Gebrauch der Hostie im weissen
und schwarzen Zauber iiberhandnahm und wucherte und iippig cklige Schosse trieb. Es ent
stehen die Legenden iiber blutende Hostien, zunichst zuriickhaltend und gliubigAromm erzihlt,
bald aber mit erregter Phantasie in iiberbordenden Einzelheiten ausgefiihrt.

Das gesteigerte religiose Erleben der Eucharistie fand seinen ikonographischen Ausdruck vor
allem in zwei eigenartigen Bildgestaltungen: in der Hostienmiihle und im Kelterbild. Mit ithnen
konnten sich schliesslich verwandte Vorstellungen mischen — die Leidenswerkzeuge, der Gnaden-
brunnen, der Lebensbaum, die Fiinf Wunder und das Herz Jesu —, und wir sehen die eigen.
artigen, untuhvollen und iiberschwinglichen Bliiten einer bereits wieder ersterbenden Zeit. Ein
weiteres Thema jener Zeit ist die Gregorius-Messe'#°; sie findet sich hiufig gemalt als Altarbild,

138 Man vergleiche etwa: Peter Browe, Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter (Miinchen 1933). — Abbé Jules
Corblet, Histoire dogmatique, liturgique et archéologique du Sacrement de I'Eucharistie, 2 Bd. (Paris 1885 und 1886). —
Encyclopaedia of Religion and Ethics, Bd. §, s40-s70 (J. H. Srawley and Hugh Watt s. v. Eucharist). — Hans Kromler,
Der Kult der Eucharistie in Sprache und Volkstum der deutschen Schweiz (Basel 1949 [Schriften der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Volkskunde, Bd. 33]). — Maurice Vloberg, L’Eucharistie dans I’ Art, 2 Bd. (Paris 1946) (auch Abb. iiber
Hostienwunder, die Gregorius-Messe, den Keltertreter u. a. m.). — Mir war nicht zugiinglich: Thomas Edward Bridgett,
History of the Eucharist in Great Britain, 2 Bd. (London 1881, oder spitere Ausgaben).

139 Browe (Anm. 138), S. 22.

1o Man vergleiche etwa: J. A. Endres, Die Darstellung der Gregorius-Messe im Mittelalter, in: Z. christl. Kunst 30,
146156 (Diisseldorf 1917). — Romuald Bauerreiss, Der «gregorianische» Schmerzensmann und das «Sacramentum S. Gre-
gorii» in Andechs, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens 44, $7-59 (1926). — Corblet
(Anm. 138), Bd. 2, S. s20ff,, mit Abbildung. — G. Samuellson, Gregorii missa, in: Konsthistorisk tidskrift 4, 64-71
(1935), war mir nicht zuginglich.

5 33



an der Aussenseite der Kirchenwand (mit dem Bilde war ein Ablass verbunden, den man den
Toten zuwenden konnte), in Friedhéfen und auf Grabdenkmilern, und zwar im allgemeinen
cher in den Dérfern, auf dem Lande. Gerade weil der Darstellung nicht eine geschichtliche Tat.
sache oder ein dogmatischer Lehrsatz zugrunde lag, eignete sie sich ausgezeichnet fiir eine volks-
tiimliche Ausgestaltung und zu einem Ansichzichen weiterer Motive (Schmerzensmann, «arma
Christi»), aber auch zu damit verbundenen volkstiimlichen Andachten. Das ist auch der Grund
fiir die Beliebtheit der zahlreich vorhandenen Holzschnitte und Kupferstiche. Aber gerade das ist
auch der Grund, weshalb das Motiv mit dem Einsetzen der Reformation und ihrer Kritik, aber
auch mit der auf katholischer Seite neugeiibten Besinnung, verschwand und aus der Kirche ent-
fernt wurde mitsamt der Ablassverheissung4:. Es ist dem Bild also wohl das genau gleiche Schick-
sal widerfahren wie dem ebenfalls undogmatischen Feiertagschristus.

Wir haben an einem Beispiel und seinen damit verwandten Beziehungsgruppen zu zeigen ver-
sucht, wie am Ausgang des Mittelalters in plétzlicher A ufwallung eigenartige Motive sich hiufen
und miteinander verbinden: Angst vor dem plétzlichen Tode (als Folge der Pestzeiten?) und dem
Jenseits, primitivemagische Bildwirkungen, verworrener Blutaberglaube, religise Inbrunst und
mystische Versenkung, tiefe Liebe und Fihigkeit zum Mitleiden, niichtern didaktische, in ihrer
Einfachheit beinahe rithrende und komische Mahnungen in Predigt und Bild. Dies alles aber ab-
seits der kirchlichen, dogmatischen Frommigkeit und deshalb in strenger und kritischer Sicht in
Reformation und Gegenreformation verurteilt, verdammt, iibertiincht und vernichtet. Aber be.
scheidene Bliiten leben in der Volkskunst bis heute weiter.

Wir haben zugleich zeigen kénnen, wie unser Feiertagschristus eigenartig verbunden ist mit
einem Tabumotiv, einem Arbeitsverbot, dessen Urspriinge in Verbindung mit dem Sonntag
wohl noch nicht bis in die letzten Griinde zu iibersehen und geklirt sind. Aber wir konnen seine
Wirkungen auf Schritt und Tritt im Brauchtum, in Arbeitsvorschriften, in Verhaltungsmass-
regeln und Weistiimern, aber auch in seiner sagen- und legendenbildenden Kraft verfolgen. Es
beschiftigen sich Bild, Wort und Tat mit den gleichen tiefverwurzelten Gedanken und Vorstel.
lungen. '

14t Endres (Anm. 140), S. 156.

Nachschrift der Redaktion: Die Redaktion freut sich, hier ankiinden zu konnen, dass in einer der nichsten
Nummern dieser Zeitschrift eine knappe kunsthistorische Erginzung des vorliegenden Aufsatzes erscheinen wird.

34



5 6

Kirchein St. Just-in-Penwith, Cornwall. 15. Jahrhundert Pfarrkirche zu Eriskirch am Bodensee. Um 1400. Ausschnitt
Copyright: James Nelson, National Buildings Record, London N. W. 1 Aufnahme: Wiirttembergisches Landesamt fiir Denkmalpflege

7

St.- Jodoks-Kirche in Ravensburg. 15. Jahrhundert
Photographie des Restaurators Arthur Kalbhenn, Kaiserslautern

DER «FEITERTAGSCHRISTUS»



Tafel 2

8
Kirche St. Johann Baptist in Frauenfeld-Kurzdorf. 1. Hélfte des 15. Jahrhunderts. Fresko (heute zerstort)
Klischee aus: KD Kt. Thurgau I, S. 107, Abb. 79

9 10
Kirche in Ormalingen (Kt. Baselland). 2. Hilfte Kirche in Reutigen (Kt.Bern). Anfang des 15.Jahrhunderts.
des 14. Jahrhunderts Photo: R. Spreng, Basel Nach Restauration von 1953 Photo: A. Heiniger, Spiez

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



St. Georg bei Réziins (Kt. Graubiinden). Ende des 14. Jahrhunderts
Photo: Salzborn, Chur

DER «FEITERTAGSCHRISTUS»



Tafel 4

12
Kirche in Waltensburg-Vuorz (Kt. Graubiinden). Mitte des 15. Jahrhunderts
Klischee aus: KD Kt. Graubiinden IV, S. 337, Abb. 403

13

Kirche in Schlans (Kt. Graubiinden). Ende des 14. Jahrhunderts
Klischee aus: KD Kt. Graubiinden IV, S. 384, Abb. 453

DER «(FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 5

14

Pfarrkirche Tesserete (Kt. Tessin). Mitte des 15. Jahrhunderts. Restauriert 1953
Photo: Villa, Lugano

Aus:

Anzeiger fiir Schweiz.
Altertumskunde N F 39,
S. 25, Abb. 1 (1937)

Aus:

Razprave I. razred Slov.
Akademije znanosti in
umetnostiv Ljubljani, 2.
Bd., 1949, Abb. 39.

15 16
San Miniato al Monte, Florenz. Kirche San Martino, Castel S.Angelo (Umbrien). Fresko
Frithes 15. Jahrhundert des Paolo di Giovanni da Visso. Um 1470-1480

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 6

17
St.- Johannis-Kirche in Taufers (Stidtirol).
Um 1400

Aus: Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der K.K. Zentralkom-
mission fiir Denkmalpflege 10 (Wien 1916), S. 52, Abb. 2.4, photographiert
durch Graphische Sammlung der Zentralbibliothek Ziirich

19

St.- Jakobs-Kirche bei St. Ulrich in Groden (S. Ulrico
di Gardena, Siidtirol). 15. Jahrhundert

Photo: N. Rasmo, Bolzano

18

St.-Andreas-Kirche in Tartsch (Siidtirol). Anfang des
16. Jahrhunderts
Photo: R. Wildhaber 1953

20

Pfarrkirche SS. Filippo e Giacomo in Campitello di
Fassa. 2. Hélfte des 15. Jahrhunderts

Photo: Soprintendenza ai Monumenti e Gallerie di Trento

DER «FEITERTAGSCHRISTUS»



Tafel 7

Kirche S. Rocco in Tesero im Valle di Fiemme. 16. Jahrhundert

Photo: Soprintendenza ai Monumenti e Gallerie di Trento

22 23
St.-Markus-Kirche in Mauthen, BH.Hermagor (Kirnten). Pfarrkirche Mariae Himmelfahrt in Maria Rojach, BH.
Anfang des 16. Jahrhunderts Wolfsberg (Karnten). 15. Jahrhundert
Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fiir Kirnten, Klagenfurt Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fir Kirnten, Klagenfurt

DER «FEITERTAGSCHRISTUS»



Tafel §

24
Filialkirche St. Egid in Dellach, Gailtal (Kédrnten). 14. Jahrhundert
Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fiir Kirnten, Klagenfurt

Ausschnitt aus Abbildung 24 Ausschnitt aus Abbildung 24

Photo: Bildarchiv des Landeskonservators fiir Kiarnten, Klagenfurt

DER «(FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 9

Pfarrkirche von Slavétin (Bohmen). Fresko um 1365-1375
Photo: Moravské Museum Brno (Tschechoslowakei)

20a 25b 25¢
Ausschnitt aus Abbildung 25: Ausschnitt aus Abbildung 25: Ausschnitt aus Abbildung 25:
Der Hufschmied Der Metzger Der Wagner

Photo: Moravské Museum Brno (Tschechoslowakei)

DER «(FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 10

26 26a
Kirche von Crngrob (Ehrengruben), Slowenien. Ausschnitt aus Abbildung 26
Um 1460-1470 Photo: Francé Stele, Ljubljana

260

Ausschnitt aus Abbildung 26
Photo: Franceé Stelé, Ljubljana

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 11

27
Kirche von Bodesce,
Slowenien. 1. Hilfte des 15. Jahrhunderts

Photo: Franceé Stelé, Ljubljana

28

Kirche von Zanigrad im slowenischen Teil
Istriens. Um 1400

Photo: Franceé Stele, Ljubljana

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



Tafel 12

g s s

Federzeichnung in einem oberdeutschen Manuskript der 1. Hélfte des 15. Jahrhunderts
(Biblioteca Casanatense Rom)
Klischee aus: Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde NF 39, S.29, Abb. 2 (1937)

30

Einblattdruck der Zehn Gebote, Basel. Um 1475
Aus: Campbell Dodgson, Woodcuts of the XVth century in the Department of Prints and Drawings. British Museum. 2. Bd. (1935), Tafel 99

DER «FEIERTAGSCHRISTUS»



	Der "Feiertagschristus" als ikonographischer Ausdruck der Sonntagsheiligung
	Anhang

