
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 15 (1954-1955)

Heft: 2

Artikel: Daniel und der Bel zu Babylon

Autor: Schneider, Jenny

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel und der Bei zu Babylon

Von JENNY SCHNEIDER

(TAFELN 35-38)

In den apokryphen Zusätzen zu Daniel, Kapitel 14, 2-21, lesen wir folgende Geschichte: «Die
Babylonier hatten einen Götzen, genannt Bei, für den jeden Tag zwölfScheffel feines Mehl, vierzig
Schafe und sechs Mass Wein verwendet wurden. Cyrus, der König der Babylonier, verehrte jenen
Gott, Daniel jedoch nicht. Da sprach der König zu ihm: ,Siehst Du nicht, wie er jeden Tag isst

und trinkt?' Doch Daniel erwiderte: ,Er ist von innen Lehm und aussen Erz und hat noch nie
gegessen.' Cyrus wurde zornig und rief seine Priester und sprach zu ihnen: ,Wenn Ihr mir nicht
sagt, wer alle diese Speisen verzehrt, so müsst Ihr sterben. Beweist Ihr mir aber, dass Bei sie ver'
speist, so soll Daniel sterben.' Die Priester, siebzig an der Zahl, rieten dem König, er solle Speisen
in den Tempel stellen und hernach die Türe mit seinem eigenen Siegelring versiegeln. Sie aber

waren sorglos, da sie unter dem Tisch, bzw. dem Altar, aufdem der Götze stand, einen geheimen
Eingang gemacht hatten, durch den sie immer hineingingen und alle Speisen wegnahmen. Daniel
jedoch streute vor des Königs Augen im ganzen Tempel Asche auf den Boden, worauf sie zu'
sammen die Türe versiegelten. In der Nacht kamen die Priester nach ihrer Gewohnheit mit ihren
Frauen und Kindern und assen und tranken alles. Am folgenden Morgen erschien der König und
überzeugte sich, dass die Siegel unversehrt und im Innern die Speisen verschwunden waren. Da
rief Cyrus:,Gross bist du, Bei, und kein Trug ist bei dir!' Daniel aber zeigte dem König die Fuss'

spuren auf dem Boden; und da Cyrus dort Spuren von Männern, Weibern und Kindern be'
merkte, liess er zornig jene ergreifen, die ihm den verborgenen Zugang zeigten. König Cyrus tötete
sie und gab Daniel den Bei preis, welcher ihn sowie den Tempel zerstörte.»

Diese Geschichte wurde in der bildenden Kunst äusserst selten dargestellt. Auf schweizerischen

Glasgemälden trifft man eher noch die sich anschliessende Erzählung aus den Danielapokryphen
an, nämlich jenes Ereignis, das vom Drachen in Babylon berichtet. Wiederum glaubt König Cyrus
in diesem Tier einen Gott vor sich zu haben, mit der Begründung, es esse und lebe ja. Letzteres
konnte Daniel nicht leugnen, doch macht er aus Pech, Fett und Haaren Kuchen, die er dem
Drachen zu fressen gibt, welcher sogleich zerplatzt.

Es ist wohl kaum verwunderlich, dass die Geschichte vom Bei und den schlechten, betrügeri'
sehen Priestern gerade auf drei Schweizer Scheibenrissen rund um die Mitte des 16.Jahrhunderts
auftritt. Diese sonst so seltene Darstellung hat sicherlich in jener Zeit ihre Begründung; wird sie

doch durch die Reformatoren aufgegriffen, um das nach ihm verworfene Pfaffentum anzuprangern
und den Triumph der Reformation zu schildern. Calvin hat sich zum Beispiel in der 1536
gedruckten « Institutio religionis christianae » eingehend mit der Frage der Bilder in der christ'
liehen Religion beschäftigt. Er wettert unter anderm gegen die «Götzenbilder» in den Kirchen
und klagt an, man würde Gott unter der Gestalt von Stein und Holz fleischlich verehren1.

1 Vgl. Jul. v. Végh: Die Bilderstürmer, Strassburg 1915, S. 3off.

93



Die bisher gefundenen Risse mit der eingangs erzählten Geschichte sind 1542, 1546 und 1564
datiert. Der älteste Entwurf (Abb. 1) ist von der Hand eines unbekannten Berner Meisters und
befand sich im Berliner Kunstgewerbemuseum, zur Zeit im Hessischen Landesmuseum in Wies'
baden2. Es handelt sich dabei um die Vorzeichnung für eine Wappenscheibe von Peterlingen
(Payerne, Kanton Waadt), denn zwei Bären halten im Vordergrund den Schild, auf dem sich

Farbangaben befinden in Form von zwei Buchstaben, unten am Sockel steht «Die Stat Beter'
linggen». Der Aufbau des Ganzen ist noch ganz der Holbeinschen Tradition verpflichtet: schwere
seitliche Stützen, ein runder Abschluss oben mit dem beliebten Kassettendeckenmotiv sowie
schliesslich in den entstandenen Eckzwickeln noch keine bildlichen Darstellungen, sondern eine
runde Öffnung, eine Stelle, an der die damals so häufig verwendeten Imperatorenmedaillons gerne
angebracht wurden. Wichtig ist allerdings die Hauptdarstellung in der Mitte des Bildes; man blickt
in das Innere des Tempels, wo soeben die Priester mit ihren Frauen und Kindern beim Verzehren
der Speisen sind. Neben Bei steht hier ausnahmsweise noch ein weibliches Götzenbild. Ganz links
vor der verriegelten Türe ist der junge Daniel mit dem König, während rechts aussen der geheime
Tempelzugang sichtbar wird, aus dem soeben die Schar der Bösewichter herauskommt. Wie sicher
und originell auch der Künstler die Zeichnung komponiert hat, so kann man sich doch der Frage
nicht erwehren, ob er nicht irgendeine Vorlage, wahrscheinlich einen Holzschnitt, eine Bibel'
illustration zur Hand gehabt hat. Diese Vermutung wird womöglich noch bestärkt durch den zwei
Jahre jüngeren Scheibenriss von Grosshans Thomann mit seinem Wappen und demjenigen seiner

Frau, geb. Funk, datiert 1546 und signiert, Zürich, Schweizerisches Landesmuseum (Abb. 2)3.
Denn wiederum füllt die uns bekannte Erzählung das Hauptbild; wir sehen den jungen Daniel
diesmal in erregter Diskussion mit dem König im Tempel, während der Prophet zugleich durch
ein Sieb die Asche auf den Boden streut. Ganz ähnlich wie auf dem Berliner Blatt bildet die
Architektur ein Mittelbild: der Tempel mit dem Altar und dem Götzen rechts, ein gotisches Kreuz'
gewölbe oben und zwei gleiche Rundbogenfenster in der hintern Wand. Schliesslich hat Thomann
hier dieselben seitlichen Ausblicke nach links und rechts gegeben, wo wir einerseits Daniel er'
kennen, der soeben im Begriffe ist, dem Drachen die fatalen Kuchen zu verabreichen, während der

König zuschaut; andererseits erblickt man rechts aussen eine Versammlung von Geistlichen: einen
Bischof sowie einen Papst, welcher auf einen Mönch einspricht.

Die Tatsache, dass die beiden Berner Meister beinahe zur gleichen Zeit das gleiche, sonst so aus'
gefallene Thema aufgegriffen und es beide Male aufsolch ähnliche Weise wiedergegeben haben - ein
Mittelbild flankiert von zwei seitlichen Ausblicken mit weiteren Darstellungen des Geschehens -,
drängt einem unweigerlich die Frage auf, ob ihnen nicht ein gemeinsames Vorbild, am ehesten ein
Holzschnitt einer Bibelillustration zugrunde liegen könnte. Bis jetzt ist mir leider nichts begegnet.
Alle zugezogenen Bibeln bringen unter ihren Illustrationen aus dem Buch Daniel immer nur
Nebukadnezars Traum vom glänzenden Bild in menschlicher Gestalt, die drei Männer im Feuer'
ofen, das Mene, mene, tekel, Daniel in der Löwengrube und Daniels Traumgesicht von den vier
Weltreichen. Die Geschichte vom Tempel, wie wir sie in den beiden vorliegenden Rissen sehen,
kommt nicht vor. Erst in der Mitte des 17. Jahrhunderts stiess ich wieder auf unsere apokryphe
Erzählung, und zwar in einem niederländischen Bibelbüchlein, von dem weiter unten noch aus'
führlicher die Rede sein muss.

2 Schwarze Federzeichnung, grau laviert und mit Wasserfarben koloriert, 27,5 X 33,2 cm. - Paul Ganz: Handzeichnun'
gen schweizerischer Meister III/12. - Kleine Abbildung bei Hermann Schmitz: Die Glasgemälde des Königlichen Kunst'
gewerbemuseums in Berlin, Berlin 1913, Textband S. 189, Abb. 320. - Ganz nennt den unbekannten Künstler den
«Meister der Bärenputten» und weist aufeine Scheibenrissfolge von 1542, wovon zwei Blätter in München und in Berlin sind.
Eine grosse Zahl von Zeichnungen derselben Hand seien bekannt, unter andern ein Riss für eine Scheibe des Peter im Haag
von 1550 für das Berner Münster. Auf unserem Blatt (Abb. 1) steht mit Silberstift in alter Schrift unten «Werner Zwirner».

3 Bericht des Schweizerischen Landesmuseums 1935, Tafel XI, Text S. 76. H. Lehmann äussert sich hier keineswegs
über die Darstellung, sondern er sagt bloss: «... wir vermögen aber den Inhalt des Risses nicht restlos zu deuten...».

94



Der Vollständigkeit halber sei noch einmal aufden Scheibenriss von 1546 (Abb. 2) hingewiesen,
sind dort doch sämtliche rahmenden Darstellungen oben und seitlich des Hauptbildes der damals
besonders häufig zugezogenen Literatur entnommen, denn alle kleinen Szenen und Tiere illustrieren
Fabeln des Äsop. Es gab wahrscheinlich schon um 1539 eine deutsche Ausgabe dieser Erzählun'
gen<»; auch zeigt jenes Bändchen kleine Illustrationen, die allerdings viel primitiver und auch
schlechter als die reizenden Bilder aufdem vorliegenden Riss sind. Die einfachen Darstellungen, wie
Fuchs und Affe (Mitte oben), Kranich und Fuchs (unten links) und Löwe und Affe (unten rechts)
sind genau gleich wie die entsprechenden Holzschnitte in der genannten frühen Äsopausgabe. Die
übrigen Szenen auf dem Scheibenriss sind hingegen völlig verschieden.

Aus Interesse am Ikonographischen sei kurz aufdie verschiedenen Bilder hingewiesen. Im obern
linken Zwickelbild wird die Geschichte vom eifersüchtigen Esel erzählt, der beobachtet hatte, wie
das Hündchen seines Herrn jenem immer aufden Schoss sprang und sodann liebkost wurde. Der
Esel versuchte dies eines Tages auch, doch erntete er nur eine Tracht Prügel, die ihm - wie wir auf
unserem Blatt sehen können - ein Knecht mit einer gewaltigen Keule verabreicht. Das Zwickelbild
auf der rechten Seite berichtet die Geschichte vom Affenkönig, eine Fabel, die beweist, dass die
Schmeichler und Lügner mehr belohnt werden als die Frommen und Ehrlichen. Denn es waren
zwei Burschen, ein Lügner und ein Ehrlicher, die kamen ins Affenland. Da entbot sie der Affen'
könig vor seinen Thron und befragte jeden um seine Meinung über ihn. Zuerst fragte er den

Lügner: «Wer bin ich ?» Dieser antwortete: « Du bist der Kaiser», und weiter fragte der Affe, indem
er auf die ihn umringenden Artgenossen wies: «Wer sind diese?» Und er erhielt die Antwort:
«Deine Ritter, Räte, Hauptleute, Marschälle usw.» Darauf liess ihn der Affenkönig reich besehen'
ken. Der Wahrhafte erwiderte aber auf die Frage des Affen, wer er sei und wen er um sich sehe:

« Du bist ein Äff, und all diese sind deinesgleichen», worauf ihn der Affenkönig zerreissen und
zerkratzen liess.

In den rahmenden, kleinen Tierdarstellungen werden wir unten links an die Fabel vom Wolf
und dem Kranich erinnert, mit dem Motiv «Wer dem Bösen wohl tut, wird selten belohnt». Denn
einWolf, dem ein verschlungener Knochen im Halse steckengeblieben war, versprach dem Retter
aus seinen Qualen einen Lohn. Als nun aber der Kranich nach getaner Arbeit um die ver'
sprochene Belohnung anhielt, bekam er nur zur Antwort: «Wie undankbar bist du, anstatt dass

du froh bist, dass ich nicht zugebissen habe, während du mir den Knochen herausgeholt hast.»

Auf der runden Platte über diesen beiden sieht man einen Löwen sitzen, der eine Maus unter der
Tatze hält. Äsop erzählt von beiden folgende Geschichte: Mäuse tummelten sich um einen
schlafenden Löwen; eine besonders vorwitzige sprang auf den König der Tiere, der sie bei seinem
Erwachen packte. Doch liess er sie auf ihr inständiges Bitten wieder springen. Später geriet der
Löwe in eine Falle, bestehend aus einem Netz. Da kam die dankbare Maus und nagte die Schnüre

entzwei, so dass der Löwe wieder in Freiheit gelangen konnte.
Zuoberst auf der linken Säule sehen wir schliesslich zwei Vögel, die wahrscheinlich Äsops

Fabel vom Falken und den Tauben illustrieren sollen. Die Tauben, ohnmächtig sich der Anfälle
der Geier zu erwehren, beschlossen, sich unter den Schutz des Falken zu stellen und ihn zu ihrem

König zu erwählen. Die Folgen waren jedoch verhehrend, denn er verschlang sie allesamt. Moral:
Besser wäre es gewesen, den Krieg mit den Geiern aufzunehmen als die Tyrannei des Falken
zu erdulden.

Es folgt in der Mitte vermutlich die etwas derbe Fabel vom Affen und vom Fuchs, die sich auf
unserem Blatt im Profil gegenüberstehen. Der Affe wollte nämlich den Fuchs überreden, ihm einen
Teil seines doch gar zu langen Schwanzes zur Bedeckung seines Hintern zu leihen. Der Fuchs

4 Esopus, Leben und Fabeln mit sampt den fabeln Aniani Adelfonsi, und etlichen schimpffreden Pogij. Darzu usszüge
schöner fabeln und exempeln Doctors Sebastian Brant. Erschienen bei S. Graff in Freiburg im Breisgau 1539 Mit
Holzschnitten von B. K. i.e. Benedict Kumpt (î).

95

Schweizerisches Institut

für Kunstwissenschaft
Lindenstrasse 28 Zürich 8



liess sich aber nicht dazu herbei und meinte, der Schwanz sei ihm nicht im geringsten beschwerlich,
und er kehre lieber die Erde damit, als den Hintern eines Affen damit zu bedecken.

Schliesslich kommen wir zur rechten Seite des Blattes, die im architektonischen Detail nicht mehr
ausgeführt ist, jedoch zwei Figuren zeigt, oben einen sitzenden Fürsten, unten einen Mann mit einer
Keule, der eben im Begriff ist, zu einem gewaltigen Schlag auszuholen. Da es mir recht unwahr'
scheinlich vorkommt, dass diese beiden Gestalten einer andern Quelle als Äsop entnommen sein

könnten, so möchte ich sie zwecks Deutung zu einer einzigen Szene zusammenfassen, denn es gibt
eine Fabel, die von einem Bauer berichtet, welcher ein Götzenbild besass, dem er alltäglich Ehre
erwies und es bat, ihm Reichtümer zu schenken; doch der Bauer wurde nicht erhört. Voll Zorn
versetzte er eines Tages der Figur Schläge und zertrümmerte sie. Da fiel eine Menge Gold' und
Silbermünzen heraus. Der Bauer sprach: «Du bist ein sehr geiziger Gott, du hast mich nie erhört
solange ich dir Ehre angetan, und jetzt erweist du mir Gutes, da ich dich zerschlagen habe. Allein
dies geschieht mit Gewalt und wider deinen Willen.» Ich möchte diese beiden Figuren aufunserm
Riss besonders gern mit der soeben geschilderten Fabel in Verbindung bringen, würde doch eine
solche Götzengeschichte gar zu gut zum Hauptthema der Zeichnung passen, nämlich der Er'
Zählung vom schändlichen Götzenbild im Beistempel.

Der Kreis der Erzählungen wird in der rechten untern Ecke mit der Fabel vom Löwen, der den
Affen verschlingt, geschlossen. Denn als der Löwe König war, versprach er, keine Tiere mehr zu
fressen. Doch ward er alsbald reuig, lockte Tiere zu sich und fragte sie, ob sein Maul stinke. Wer
dies bejahte, den zerriss er, und wer verneinte, den zerriss er ebenfalls. Da fragte er einen Affen, ob
ein übler Geruch aus seinem Rachen käme. Der Affe aber antwortete, er schmecke wie Weihrauch,
worauf der Löwe ihn nicht frass. Doch liess es ihm keine Ruhe, und er täuschte eine Krankheit vor.
Die Ärzte sagten, es sei nichts los, doch solle er leichte Speisen essen, damit ihm der Appetit wieder
komme. Da sprach der Löwe: « Ich habe noch nie Affenfleisch versucht» und verzehrte den Affen.
Moral: Tyrannen töten Menschen ohne jegliche Ursache, ganz nach ihrem Willen, ob jene schwei'

gen oder reden.

Wir haben bisher unser Thema auf zwei Rissen aus den Jahren 1542 und 1546 verfolgt; es sei

nun noch auf einen dritten aus dem Jahre 1564 hingewiesen, der nochmals die gleiche Geschichte
berichtet. Das Blatt befand sich 1933 in Weimarer Privatbesitz und ist von Jost Amman signierts.
Wieder handelt es sich um einen hochrechteckigen Scheibenriss mit einem Mittelbild, in dem König
Cyrus und Daniel mit einem Sieb in der Hand in einem phantastischen, kirchenartigen Raum
stehen. Beide sind die für Amman so bezeichnenden überlangen, schlanken Gestalten ; rechts steht
noch ein Soldat des Königs mit den gleichen Körperdimensionen. Im Mittelgrund hinten erblickt
man vor einem Pfeilerbündel das Bild des Götzen auf einem runden, tischähnlichen Altar, zu
seinen Füssen Weinkrüge und Teller mit Speisen. Die beiden Zwickelbilder schliessen sich der

Erzählung an, indem das linke die Geschichte von Daniel und dem babylonischen Drachen zeigt,
während das rechte Daniel in der Löwengrube erkennen lässt.

So weit das so selten dargestellte Motiv auf schweizerischen Glasscheibenentwürfen. Im Gegen'
satz zum 17.Jahrhundert bin ich ihm im io.Jahrhundert sonst bisher nur noch ein einziges Mal
begegnet, und zwar aufStichen nach Maerten van Heemskerk. Von ihm gibt es nämlich eine Serie

von zehn Darstellungen aus der Geschichte von Bei und dem Drachen6. Die erste Ausgabe dieser
Stichreihe erfolgte 1565 durch Hieronymus Cock, eine weitere durch Theodor Galle. Mit je einem

Beispiel haben wir es im Vorliegenden zu tun (Abb. 3 und 4). Sehr interessant ist, dass bei Heems'

s Feder in Schwarz, 31x21,5 cm, Weimar, Prof. Dr. Redslob f. - Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde
N.F. 35, 1933, Tafel VI, Text S. 293, Nr. 46.

6 Thomas Kerrich: A Catalogue of the Prints which have been engraved after Martin Heemskerk, Cambridge 1829,
S. 39/40, Nr. 1-10. Eine eigenhändige Federzeichnung von Heemskerk, auf der die in Abb. 3 gegebene Darstellung zu
sehen ist, befindet sich im Kupferstichkabinett des Rijksmuseums zu Amsterdam (Hoogewerff IV, S. 379). - Vgl. auch
Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte III, Sp. I046f.

96



kerk die Geschichte des Daniel mitsamt den apokryphen Zusätzen so ausführlich entstand und
jeder Szene ein einzelnes Blatt gewidmet ist, während doch die drei Schweizer Scheibenreisser vor
ihm gleich mehrere dieser Szenen auf einen Riss brachten. Denn Heemskerk hat die folgenden
Momente einzeln dargestellt: i. Daniel vor König Cyrus, z. Cyrus zeigt seinen Gott Bei dem
Daniel sowie die täglich verspiesene Menge an Speisen, 3. Daniel streut Asche in Bels Tempel und
der König versiegelt die Türe (Abb. 3), 4. die Priester des Bei mit ihren Frauen und Kindern beim
Essen und Trinken im Tempel, 5. Daniel entdeckt dem König den Betrug der Priester (Abb. 4),
6. Zerstörung des Bei und seines Tempels, 7. Zerstörung des Drachen, 8. Daniel in der Löwen/
grübe, 9. Daniel aus der Löwengrube befreit, 10. die Männer, die Daniel verklagt hatten, werden
in die Löwengrube geworfen und von den Tieren zerrissen. Für uns sind hier Nr. 3 und Nr. 5

von besonderem Interesse, denn sie dienten als Vorlagen zu Illustrationen in einem hundert Jahre
später entstandenen Bibelbüchlein, nämlich den um 1659 erschienenen «Historien des Ouden en
Nieuwen Testaments, vermaeckelyck afgebeeld, en geetst door Pieter H. Schut, ende nieulyckx
uytgegeven door Nicolaes Visscher». Dieses kleine, querformatige Büchlein zeigt 192 Stiche
alttestamentlichen Inhalts und 144, die sich auf das Neue Testament und die Apokalypse bc
ziehen. Pieter Schut, Zeichner und Kupferstecher, lebte von 1618 bis nach 1660 in Amsterdam
und arbeitete vor allem unter Claes Visscher, für dessen Verlag er viel lieferte, eben auch diese Bibel/
illustrationen, die eine wahrhaft spannende Musterkarte von Entlehnungen nach Vorlagen anderer
Meister bilden. Schut hat nicht nur nach Matthäus Merian d.Ä. kopiert, der sich seinerseits

wiederum seine Motive und Szenen bei Tobias Stimmer und anderen geholt hatte, sondern auch
nach zahlreichen andern, wie zum Beispiel Marten de Vos, Pieter de Jode I, Johann Theodor de

Bry, Rubens und Maarten van Heemskerk. Bei letzterem hat Schut besonders viele seiner Vor/
bilder geholt, und so illustriert auch er die Geschichte des Daniel, indem er ausnahmsweise die
apokryphen Zusätze dazu gibt. Schut widmet dieser Geschichte vier Blätter, die alle eindeutig auf
Heemskerk zurückgehen. Seite 181 des Bibelbüchleins zeigt links König Cyrus in Begleitung
Daniels die Tempeltüre versiegelnd (Abb. 5). Rechts blicken wir in das Innere des Tempels, wo
Daniel vor dem Götzenaltar Asche streut, während Cyrus ihm dabei zuschaut. Unter der Dar/
Stellung steht eine kurze Deutung in niederländischer Sprache sowie der Hinweis auf die zu/
gehörige Bibelstelle. Dies hat Schut ganz nach dem Vorbild Heemskerks getan, auf dessen Blätter
ebenfalls am untern Rand eine kurze lateinische Inschrift zu erkennen ist. Seite 182 des Bibel/
büchleins (Abb. 6) ergänzt unsere Danielgeschichte, wie wir sie als Ganzes aufden schweizerischen
Scheibenrissen gesehen haben; hier zeigt Daniel dem König die Fußstapfen der Priester, ihrer
Frauen und Kinder in der Asche. Bezeichnend ist auf diesem Bild wie auch bei Heemskerk die
wahrheitsgetreue Wiedergabe grosser sowohl wie ganz kleiner Fussabdrücke. Aufder rechten Seite
des Stiches blickt man in den Tempel, wo Daniel dem König Cyrus den geheimen Zugang weist,
welcher durch Beseitigung der Altardecke freigelegt worden ist. Vergleichen wir die Blätter von
Schut mit ihren um hundert Jahre älteren Vorbildern, so sehen wir wie Schut recht getreulich die

Anordnung des Gebäudes und der Hauptfiguren und /gruppen übernommen hat, um hingegen
viele der Figuranten und zahlreiche feine Details wegzulassen. Schut hat alles sehr vereinfacht und
nur die zur Erzählung strikte nötigen Personen verwendet. Vergleicht man zum Beispiel den Aus/
blick, den man durch den Tempeleingang über Daniels Haupt erhält, in derjenigen Szene, wo der

Prophet dem König die Fußspuren zeigt (Abb. 4 und 6), so ist dies charakteristisch für den ganzen
Vorgang, alles, was bei Heemskerk so preziös und fein bis ins letzte Detail ausgearbeitet ist, hat Schut
entweder beiseitegelassen oder dann aber aufein Minimum reduziert. Der Amsterdamer Stecher nahm
nicht nur für diese Geschichte des Daniel und Bei Blätter von Heemskerk zum Vorbild, sondern in
seinem Bibelbüchlein finden sich noch viele Beispiele für den soeben geschilderten Vorgang, so unter
anderm mehrere Blätter aus der Geschichte des Josef, Joas, Josia, Esther, Jonas und andere mehr.

Aus dem 17. Jahrhundert sind mir bisher nur noch ein Holzschnitt und ein Ölgemälde be/

gegnet, die die apokryphe Geschichte des Asche streuenden Daniel zeigen. Der Holzschnitt be/

13 97



findet sich sowohl in «Bibels Tresoor», Amsterdam 1646, Seite 739, Figur 759, als auch in der

zum grössten Teil von Christoph van Sichern illustrierten Bibelausgabe von 1657. Es ist ein recht

primitives Bild mit einer perspektivisch schwachen Innenansicht des Tempels, in dem der Jugend/
liehe Daniel die Asche streut und der König ihm den Götzen zeigt, welcher aufeinem mit Krügen
und Tellern umgebenen Altar sitzt.

Als letztes und zeitlich jüngstes Dokument fand sich ein flämisches Gemälde aus dem Jahre 1677
(Abb. 7)7. Die Komposition des Bildes ist recht einfach und entbehrt jeglichen Raffinements. Die
rechte Bildseite wird gänzlich von der Gestalt des Königs eingenommen. In der Mitte leitet der
diesmal bärtige Daniel zum Götzen bzw. zu dessen reich aufgetischten Speisen über. Bei thront

ganz wie bei Heemskerk mit Reichsapfel und Zepter versehen, doch jetzt völlig in den Hinter/
grund versetzt. Der Tisch mit den kulinarischen Herrlichkeiten spielt nun die Hauptrolle, er steht

im Licht und ist ganz der niederländischen Stillebentradition des 17. Jahrhunderts verpflichtet:
Silber/, Zinn/ und Glaswaren, eine schöne Goldschmiedearbeit, im Vordergrund das Messer mit
dem sorgfältig verzierten Griff sowie die halb geschälte Zitrone wurden alle mit besonderer Liebe
dargestellt. Auch hier ist wohl noch der Moment gegeben, wo Daniel die Asche streut, doch sind
auf Kosten des Stillebens und der reichen, stofflich so eindrucksvollen Gewandung des Königs
Spannung und Vehemenz, wie wir sie in den Darstellungen des 16. Jahrhunderts gesehen haben,
verschwunden.

Wir sahen also unser speziell beleuchtetes Thema im 17. Jahrhundert als Illustration einer Bibel
bisher nur zweimal in Erscheinung treten, nämlich bei Schut und bei van Sichern, hingegen im
io.Jahrhundert leider nie, obschon gerade damals, und vor allem noch in der ersten Hälfte des

Jahrhunderts, eine Holzschnittvorlage besonders erwünscht gewesen wäre, können wir uns doch
des Gedankens nicht erwehren, dass alle drei Scheibenrisse aus der Mitte des Jahrhunderts durch
ein bestimmtes Bild beeinflusst worden sind. Hauptsächlich die beiden Risse aus den vierziger Jahren
lassen immer wieder diese Vermutung aufkommen, sind sie doch nach dem gleichen Prinzip kom/
poniert, indem sie nämlich die Hauptszenen in der Mitte jeweils links und rechts durch zwei
weitere, kleinere Darstellungen aus der gleichen Geschichte ergänzen lassen. Pieter H. Schut be/
weist mit seinen Stichen nur zu deutlich, dass eine eigene, schöpferische Arbeitsweise - und das

bewahrheitet sich bei der Illustration der Heiligen Schrift immer wieder - höchst selten auftritt,
hingegen ein Kopieren oder teilweises Übernehmen von Formen, Motiven und Figurengruppen
das Alltägliche war.

i Antwerpen, Koninklijk Museum voor Schone Künsten, Kat. 1920, Nr. 792, als P. van Avondt, Kat. 1948, Nr. 792,
als Th. van Loon. Signiert auf dem Sieb «VAN DEN AVONDT F. 1677» - 153 X 214 cm - Foto Neth. Art Inst. L.
No. 7121. Die spätere Zuschreibung an van Loon mag wohl auf die Tatsache zurückgehen, dass sich in der Eglise du

Béguinage zu Brüssel eine Anbetung der Könige von diesem Meister befindet, auf der die Figur des einen Königs gänzlich
mit derjenigen des Cyrus im Antwerpener Museum übereinstimmt. Vgl. Th. Cornil: Théodore van Loon et la peinture
italienne, Bull. Inst. Belge de Rome, 17, 1936, Tafel IX.

98



¥ i

Vt.HH

*«Miam mm.

O rO
9

m

*z ¦BZEKrrzTxxzrz

I 71

« &-¦7,

rr

p

C
ä

Ä
DANIEL UND DER BEL ZU BABYLON

/ Berner Meister. Entwurf für eine Wappenscheibe von Payerne, 1542. Früher Berlin, Kunstgewerbemuseum
Grosshans Thomann. Entwurf für eine Allianzscheibe Thomann-Funk, 1546. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum

3



Tafel 36

IM

I^ar*

*
g?-

I
_ v

r*-

••¦•;•

m

- ÄS

êsês V

,•>

'*€%*»%.«-rt> H.mk-1rxn.Ù#

Dirne! ieacficio eritriti e inerti interiium feccrJoiùm mecfinatur

l>

W

'Y:
y

m
-

m
'Maxst&t^ imntnr

UHt4*tTht&kr
iefim<Rjg kmmum introltiiitiOK '»ceriotiim »périt

DANIEL UND DER BEL ZU BABYLON
3 Hieronymus Cock nach Maarten van Heemskerk. Stich mit dem Asche streuenden Daniel

4 Theodor Galle nach Maarten van Heemskerk. Stich mit Daniel, welcher König Cyrus die Fußspuren zeigt



Tafel 37

:¦ ¦¦¦:¦.

r**

S»
\1

Ms-.

ÏÏan^ê^ctâi^Cl^gel3eùmetafâ

1 ï

î^S

HC\

n
k N

ys
:r..r) ti ¦^TfTZ^j? d?e"-.

>«ä<«*<i«3S.f-V:-'-?iV.-r

CDamel Js^ft aen Je vaet/ktgjfm JerCPrteßerenCCBeif enentdecktfiaer teJrocÄ

DANIEL UND DER BEL ZU BABYLON
5 Daniel streut Asche auf den Fussboden des Tempels. Aus Pieter H. Schuts Bibelbüchlein von 1650, S. LSI

6 Daniel zeigt König Cyrus die Fußspuren. Aus l'ieter H. Schuts Bibelbüchlein, S. 1S2



Tafel ß

¦'.t

V

f

A

%--*

DANIEL UND DER BEL ZU BABYLON

P. van Avondt. König Cyrus und Daniel im Tempel. Gemälde im Koninklijk Museum voor Schone Künsten,
Antwerpen


	Daniel und der Bel zu Babylon
	Anhang

