
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 13 (1952)

Heft: 3

Artikel: Les fresques de la Maison de Ville de Genève

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les fresques de la Maison de Ville de Genève
Par W. DEONNA

(PLANCHES 41-46)

HISTORIQUE

On ornait volontiers jadis les maisons de ville de peintures dont les thèmes et les inscriptions
rappelaient aux magistrats et aux citoyens les devoirs de ceux qui gouvernent et qui sont gouvernés,
tout particulièrement la nécessité d'observer une justice équitable1 ; les exemples, connus dès le

XIVe siècle, sont nombreux aux XVe, XVIe et encore au XVIIe siècles3.

A la Maison de Ville de Genève3, la salle du Conseil'' aménagée après 1488;, a reçu un décor
de cette nature, œuvre d'un artiste inconnu6 de la fin du XVe ou peut/être même du début du
XVIe siècle7. La frise peinte, haute de 1 m 60 environ, court tout autour de la salle, juste au/
dessous de la moulure inférieure du plafond. Elle était interrompue jadis sur une grande partie de
la paroi nord par une cheminée, qui fut démolie au cours du XVIe siècle8. Une taque en fonte,

aux armes de Genève et de l'Empire, dont les tenants sont la Justice et la Paix, qui date du milieu
du XVIe siècle à peu près, et qui a été acquise récemment par le Musée de Genève, pourrait en

provenir. Mutilée par cette démolition, la décoration de la paroi nord fut complétée en 1604 par
César Giglio10: il intercala dans la série primitive, dont il a sans doute fait disparaître certaines

figures, le thème des «Juges aux mains coupées» (n° 3), qui, par son style plus récent et plus mé/
diocre, rompt l'unité de l'ensemble.

Ces fresques furent recouvertes au XVIIIe siècle par une boiserie11 - actuellement au Musée de

Genève12 -, celle/ci à son tour par une étoffe de reps vert^. En 1901, la réfection de la salle du
Conseil d'Etat rendit au jour^ le décor peint, qui fut restauré sous la direction du peintre L.GaudJ5.

") U. Lederle, Das mittelalterliche Rathaus als Gerichtshaus, op. 1, 4.
') U. Lederle, Gerechtigkeitsdarstellungen in deutschen und niederländischen Rathäusern (Philippsburg 1937, Phil.

Diss. Heidelberg); G. Troescher, Weltgerichtsbilder in Rathäusern und Gerichtsstätten, Wallraf/Richartz/Jahrbuch 11,

p. 139 (1939); J. Lavalleye, Le Jugement dernier de Franz Sanders à l'ancienne Maison scabinale de Malines (1525/1526),
Cercle archéologique, littéraire et artistique de Malines i%o, 163ss.; Zdekauer, L'idea della Giustizia e la sua immagine
nelle arti figurative (1909); G. Frommhold, Die Idee der Gerechtigkeit in der bildenden Kunst (Greifswald 1925).

3) Sur l'administration de la justice à Genève au XVe siècle: L. Micheli, Les institutions municipales de Genève au

XVe siècle, Mém. Soc. Hist. Genève 32, p. 114 (1912), De la Justice.
4) C. Martin, La Maison de ville de Genève (1906) [sera cité: Martin], p. 37, Salle du Conseil, planche XXII.
5) Date: Martin, p. 37.
6) On a songé, sans raisons convaincantes, à Hugues Boulard, reçu bourgeois de Genève en 1472, qui l'aurait exécutée

en 1502. Cf. Deonna, Les arts à Genève (1942), p. 206 et note 6, références.

') Date de ce décor: Martin, p. 53 ; son style: Martin, p. 53/54.
8) Martin, p. 41, 46.
9) Deonna, La Justice et la Paix, I: Plaque de cheminée aux armes de Genève, Archives héraldiques suisses, LXVI, 1952,

P- 51-55. %•
I0) Martin, p. 54; Thieme/Becker, s. v. Gillio.
") Martin, p. 45, note 1; p. 46; p. 54, note 2.

") Deonna, Musée d'art et d'histoire, Collections archéologiques et historiques, Moyenâgeettempsmodemes(i929),p. 37.
¦3) Martin, p. 45, note 1 ; p. 46.
'*) Journal de Genève, des 8, 9, 10, 11, 13 août 1901; Martin, p. 45, note 1.

¦s) Martin, p. 45, note 1.

'7 129



E. Dunant a eu le mérite de restituer les légendes qui accompagnent les personnages, d'en attri/
buer quelques/unes à leurs auteurs16. C. Martin a décrit cette composition, et les reproductions
qu'il en a données sont précieuses, parce qu'elles utilisent des photographies prises avant la restau/
ration1?. Mais celles/ci sont mauvaises et nous en avons fait exécuter de meilleures en 195118. Ces
études toutefois sont insuffisantes. J'ai déjà identifié l'emblème de l'Amitié (n° 2)^, le thème des

juges aux mains coupées (n°3)20. Il est possible de préciser d'autres points encore, et de rectifier
des erreurs de nos devanciers21.

Les personnages entourent l'image centrale de la Justice, qui trône en majesté. Ils s'enlèvent sur
des rinceaux verts à fond rouge clair, et, isolés les uns des autres, de face, de trois quarts, sont posés

4-
4

101.

Il 11

12

4 13

i.le (JvieK
2.1'Amirie'
5jucje£aux
tnautf couper
4GraUfet>u<5,

5.0Yacc.
6.6â\\u5Ye,
7.fa<rran«,
£.tulliU£.

-M.Vwyile.
l2,ÛftV0R.
15.^1 afo

fci$«rie'. 1° I' !»¦ |> |4™

Fig. 1. Plan de la salle du Conseil d'Etat, Genève, Maison de Ville

sur un carrelage de couleur brique, quelques/uns sur un monticule de verdure (nos 1, 2, 12, 13,
14). Les phylactères qu'ils tiennent en main ou qui les accompagnent renferment des sentences qui
ont trait à l'exercice de la Justice et du gouvernement. Renvoyant pour plus de détails aux des/

criptions de M. C. Martin, examinons/les l'un après l'autre, dans l'ordre où ils se suivent autour
de la salle - à partir de l'entrée, de gauche à droite - et en leur conservant provisoirement les noms
qu'on leur a donnés; leurs numéros correspondent à ceux du plan (figure 1).

l6) E. Dunant, Les fresques de l'Hôtel de Ville (1902) [sera cité: Dunant] (extrait de la Suisse, 18 juillet 1902).
¦7) Martin, p. 45, Les peintures de la salle du conseil, planches IV-VI. Clichés au Service du Vieux/Genève, Musée

d'art et d'histoire.

¦8) Clichés négatifs au Musée d'art et d'histoire.
'») Deonna, Peintures murales du XVe siècle, Genava 21, p. 102 (1943); Rev. suisse Art Arch. 4, p. 182/183 (1942),

planche 74.
10) La Justice à l'Hôtel de Ville de Genève et la fresque des juges aux mains coupées, Rev. suisse Art. Arch, u, p. 144

(1950), planche 52.

") Cf. encore sur ces peintures: Deonna, Pierres sculptées de la vieille Genève (1929), p. 165, n° 387, références; Les
arts à Genève (1942), p. 206; Genava 24, p. 88 (1946); L. Gielly, L'école genevoise de peinture, p. 17/18.

130



DESCRIPTION

i. Le Guet11 (figure 2). - Au dessus de la porte d'entrée, un homme d'armes, dague à la cein/

ture, s'appuie de la main droite sur une hallebarde, et de la gauche sur un cartouche aux armes
de Genève. C'est le «guet», un des gardes de la ville, à la fois huissiers et agents de policed. Deux
guets se tenaient en effet à la porte du Conseil pendant les séances ordinaires, mais au bas de l'esca/

lier, et ils ne pouvaient pénétrer dans la salle, pour éviter les indiscrétions2«. Celui/ci veille, prêt à

en interdire l'accès à ceux qui n'ont pas le droit d'y siéger, à ceux qui ne voudraient pas observer
les règles de la Justice.

M. le professeur P. Oltramare a reconstitué comme suit l'inscription mutilée:

«[Justitiae si quis non vult impejndere vitam
Hanc aulam indignam noverit esse sibi»

«Quiconque n'applique pas sa vie à la recherche de la justice
n'a pas qualité pour siéger dans cette salle.»

«C'est - dit Dunant - la fin d'un distique qui ne semble emprunté à aucun auteur. Il a été

composé par un contemporain du peintre et doit comporter une allusion à la salle du Conseil
d'Etat, puisque les mots hanc aulam se rapportent certainement à cette salle... Le distique se com/
pose d'un hexamètre et d'un pentamètre. La restitution de l'hexamètre, tel que le propose M. Oltra/
mare, est de beaucoup la plus vraisemblable, vu que la grande majorité des textes retrouvés se rap/
portent à l'exercice de la justice; toutefois, le sens et la teneur exacte du texte primitif disparu
resteront toujours problématiques2?.»

Comme tous les textes de ces peintures sont empruntés à des auteurs connus, directement, ou

par des intermédiaires qui les ont plus ou moins altérés et modifiés, nous pouvons supposer qu'il
en est de même de celui/ci, et qu'il n'a pas «été composé par un contemporain du peintre».

J'avais admis tout d'abord la restitution proposée, qui demande aux juges de consacrer leur vie
à la recherche de la justice, et dont le sens convenait parfaitement ici. J'avais songé à la Satire IV
du Juvénal, sur le turbot de Domitien. Pour discuter la meilleure manière de faire cuire cet énorme

poisson, l'empereur a convoqué son conseil26 composé de flatteurs vils et tremblants, prêts à toutes
les compromissions. Car le tyran, pour un propos banal, est prêt à sacrifier un ami2'. Sous son

gouvernement, aucun citoyen ne peut s'exprimer librement, et consacrer sa vie à la vérité, «vitam
impendere vero»28, mots devenus célèbres, dont J./J. Rousseau a fait sa devise. Ce Conseil impérial
aurait évoqué celui de Genève, dont le Guet avertit les membres de ne point suivre l'exemple
antique. Domitien fait fi de l'amitié? Voici que l'Amitié est représentée à côté du guet (n° 2),

") Dunant, p. 11, n° 8; Martin, p. 46, planche IV; Genava 21, p. 108 (1943); Rev. suisse Art Arch. 4, p. 182 (1942),
planche 74.

'•>) Sur le Guet de Genève: L. Micheli, Les institutions municipales de Genève au XVe siècle, Mém. Soc. Hist. Genève

32, p. 96 (1912); Genava il, p. 108 (1943).
2') Micheli, p. 96/97.
's) Dunant, loc. cit.

") «... Vocantur
Ergo in consilium proceres.»

*>) «... Sed quid violentius aure tyranni,
Cum quo de pluviis, aut aestatibus, aut nimboso
Vere locuturi fatum pendebat amici?»
«Mais quoi de plus irritable que l'oreille d'un tyran qui, pour un mot dit à propos de la pluie, de la chaleur, ou des

orages du printemps, sacrifiait un ami?»

>8) «... nee civis erat, qui libera posset
Verba animi proferre, et vitam impendere vero.»
«Et quel était le citoyen capable de faire parler librement sa conscience, de produire la vérité au péril de ses jours?»

131



et nous en dirons le sens précis. Amitié et Vérité vont de pair29. L'une et l'autre sont indispen/
sables à la Justice. L'Amitié n'est du reste qu'un aspect de la Justice3°, et la Justice se confond
avec la Vérités1. Dès l'Egypte, la déesse Mât était celle de la Justice et de la Vérité3*; le grand
juge en portait l'insigne sur la poitrine33. Ce symbolisme a été repris par les humanistes de la
Renaissance34. Sur un tableau de Lille, du milieu du XVIe siècle, un vieillard offre à la Justice
une statuette de la Vérité35. Le cœur humain, comme la pêche à laquelle il ressemble, est l'emblème
de la Vérité36. Un collier avec cœur, sur lequel est figurée l'image de la Vérité, est porté par l'homme
de bien, qui ne sait mentir37, par le Juste Jugement38, par le Bon Conseil.

Tout ceci convenait et s'enchaînait fort bien, mais avait le grave tort d'être erroné. Je dois à

M. F. Gysin, directeur du Musée national suisse, de m'avoir signalé la véritable restitution et la
source de ce texte, ce dont je lui suis reconnaissant. Dunant avait déjà remarqué que l'on pouvait
supposer: «..ndere vitam» ou «onere vitam», et c'est en réalité «odere» qu'il faut lire. M. Gysin
s'est souvenu que le Musée national possède une table d'origine zurichoise, datée de 1570, avec
l'inscription: _*¦ «Quisquis amat dictis absentum rodere vitam

Hanc mensam vetitam noverit esse sibi.»

Il l'a retrouvée dans l'ouvrage du Zurichois Guillaume Stucki, «Antiquitatum convivialium
libri très», dont la première édition a paru en 1582. Stucki indique sa source, saint Augustin,
mais sans préciser davantage: «S.Augustinus vero, ut erat vir sanctus et doctus, mensae suae hanc
saluberrimam admonitionem inscripsit:

«Quisquis amat dictis absentum rodere vitam
Hanc mensam indignam noverit esse sibi -> ".»

2s) Brunetto Latino, Li Livres dou Trésor (éd. Chabaille, 1863) [sera cité: Brunetto Latino, Trésor], livre II, part II,
chapitre XLIII, p. 322: «Et por ce doit on amer son ami comme soi/meisme, par amitié de vérité non pas de délit corporel
qui s'afîert a l'ame bestial et as choses qui sont hors de la vérité... selonc les meillors choses et plus hautes et ordenées, selonc

vérité.» Sur cet auteur du XIIIe siècle, dont la renommée fut grande au moyen âge, cf. Th. Sundby, Della Vita e delle opere
di Brunetto Latini (traduction de Renier, 1884); Langlois, La connaissance de la nature et du monde au moyen âge (1911),

p. 328.
3°) Voir plus loin, n° 2.
3") Brunetto Latino, Trésor, livre III, part III, chapitre X, p. 593: «La citez qui est governée selonc droict et selonc

vérité...»; livre II, part II, chapitre LXXVII, n° 2, p. 409: «Li Juges doit touzjors suirre la vérité.» - Gautier de Lille,
Moralium Dogma, chapitre XIII; cf. Sundby, p. 419: «Judicis est semper verum sequi.» - Justice et Vérité portent toutes
deux la balance; exemple: Ripa, Iconologia (éd. Padoue 1625) [sera cité: Ripa, Iconologia], p. 712, s. v. Verità.

3») Fondation Piot, Monuments et mémoires, vol. XXV, p. 95/96 (1921/1922).
33) Diodore I, p. 75; Grdseloff, L'insigne du grand juge égyptien, Annales Serv. Ant. Egypte 40, p. 185 (1940/41).
34) Pierius Valerianus, Hieroglyphica (Bàie 1556); traduction de Montlyart (Lyon 1615) [sera cité: Valerianus, trad.

Montlyart], livre XLI, chapitre IV, p. 539: La Vérité. «Quand les Egyptiens disent que la Vérité est hiéroglyphiquement
démonstrée par le cœur humain porté au col, ils entendent cette Bulle, et récitent que d'iceluy fut orné le Juge ».

35) De Tervarent, Les énigmes de l'art, vol. III: L'héritage antique (1947), p. 42.
36) Valerianus, trad. Montlyart, livre LIV, chapitres 19 et 20; cf. de Tervarent, loc. cit., p. 42.
3?) Valerianus, trad. Montlyart, livre XXXIV, chapitre I, p. 430: «Selon les Egyptiens. Pour commencer doneques au

cœur, ils l'agençoient de telle sorte qu'attaché d'une perite chaine et pendant du col sur l'estomach, il signifioit la parole
d'un homme de bien, comme de celui qui ne sçait ni mentir ni tromper.»

38) Ripa, Iconologia, p. 277, s. v. Giudizio giusto; Boudard, Iconologie (éd. Parme 1759), p. 148, s. v. Jugement.
(Vieillard debout près du tribunal de justice, «sa dignité est indiquée par une chaine d'or qu'il a au cou, à laquelle est attaché

un cœur sur lequel est empreinte l'image de la Vérité.»)
39) Valerianus, trad. Montlyart, livre XXXIV, chapitre II, p. 430, Conseil; Ripa, Iconologia, p. 121, s. v. Consiglio;

Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 51, s. v. Conseil: «Il porte son cœur pendu au côté, d'autant qu'au rapport de Pierius,

cette noble partie de nostre corps, qui vit la première et meurt la dernière, est un symbole du bon conseil que Platon appelle

une chose religieuse et sacrée.» - On voyait au Rathaus d'Augsbourg la représentation des sept dons du Saint Esprit sous

forme d'anges. L'un «Spiritus Consilii», l'esprit du bon conseil, tenait un cœur dans sa main, avec les paroles: «Pectora

sunt potiora manu.» Lederle, loc. cit., p. 72.
<°) Cité d'après l'édition de Leyde et Amsterdam (1695), p. 595.

132



Saint Augustin n'a pas cité lui/même cette sentence dans l'une ou l'autre de ses œuvres; elle a
été relevée par son disciple S. Possidius, nommé en 397 évêque de Calama en Numidie, qui a
écrit une Vie de saint Augustin*1. Parlant de la table modeste, mais hospitalière, de son maître, il
ajoute, en témoin oculaire: «Et in ipsa mensa magis lectionem vel disputationem, quam epula/
tionem potationemque diligebat. Et contra pestilentiam humanae consuetudinis in ea scriptum
ita habebat: _« Quisquis amat dicus absentum rodere vitam

Hanc mensam indignam noverit esse sibi»

et ideo omnem convivam a superfluis et noxiis fabulis et detractionibus sese abstinere debere

monebat. Nam et quosdam suos familiarissimos coepiscopos illius scripturae oblitos, et contra
earn loquentes, tarn aspere aliquando reprehendit, commotus ut diceret, aut delendos esse illos de

mensa versus, aut se de media refectione ad suum cubiculum surrecturum. Quod ego et alii, qui
illi mensae interfuimus, experti sumust2.» «Les vains propos de table lui paraissaient détestables;

il avait proscrit la médisance et fait graver sur sa table le distique suivant:

«Celui qui aime à déchirer par ses paroles la vie des absents,

qu'il sache que cette table lui est interdite.»

Augustin priait ses convives de s'abstenir de paroles inutiles, de discours moqueurs, et de tout
ce qui pouvait blesser la charité. Il lui arriva de reprendre vivement des évêques de ses amis, qui
avaient oublié ou blâmé ses leçons sur ce point. On l'entendait dire avec émotion qu'il fallait
alors effacer les deux vers; ou bien il menaçait de quitter la table pour regagner sa chambre. Possi/
dius avait plus d'une fois assisté à des scènes de ce genre«.»

Pour le second vers, les manuscrits de Possidius44 présentent quelques variantes45. Trois d'entre

eux donnent: «Hanc mensam indignam noverit esse suam.» L'édition de Jean Salinas, Rome 1731
(et 1764), d'après le Cd. Reg. 541: «Hanc mensam indigne noverit esse suamt6»; celle d'Ulim/
merius: «Hanc mensam vetitam noverit esse sibi.» Poujoulat et Raulx remarquent: «Quelques
versions portent indignam au lieu de vetitam, mais indignam nous a paru n'avoir pas de sens47.»

L'inscription de la table zurichoise (vetitam), celles de Stucki et de la fresque genevoise (indignam)

admettent chacune une version différente, provenant donc de deux sources. La vie de saint Augustin
par Possidius a été imprimée avec les œuvres de saint Augustin, déjà à Venise en 148448. Celui
qui a choisi ce distique pour en accompagner le Guet de Genève a pu se référer à cette impression,
plutôt qu'aux manuscrits eux/mêmes, à moins que - ce qui est fort plausible, puisque ce texte a

été vulgarisé au point d'être gravé sur une table de 1570 - il n'ait été relevé dans un recueil de

sentences d'alors.
Le texte du Guet procède donc, par cet intermédiaire, de saint Augustin, auquel nos fresques

ont fait un autre emprunt, celui qui accompagne la Sibylle Erythrée (n° 14). Il faut le restituer

comme suit: r_«[Quisquis amat dictis absentum rjodere vitam
Hanc aulam indignam noverit esse sibi.»

41) Migne, Patrol, lat., tome XXXII, p. 34. Vita Sancti Aurelii Augustini hipponensis episcopi.
¦t1) Migne, Patrol, lat., tome XXXII, chapitre 22, p. 51/52. - Ce texte a été repris sans changement dans la «Vita Sancti

Aurelii Augustini hipponensis episcopi, ex ejus potissimum scriptis conconnata», Migne, Patrol, lat., livre IV, chapitres

4 et 21, p. 66.

«) Poujoulat, Histoire de Saint Augustin, vol. II (Paris 1845), p. 261/262; Poujoulat et Raulx, Œuvres complètes de

saint Augustin, vol. I (Bar/le/Duc 1864), p. 169.
44) Migne, Patrol, lat., tome XXXII, p. 34.
45) Migne, Patrol, lat., tome XXXII, p. 52, n° 3.

46) Migne, Patrol, lat., tome XXXII, p. 31, 34, 52, n° 3.

47) Poujoulat et Raulx, loc. cit., n° 3.

48) Venise, «per A. de Bonetis», 40. - Cf. les différentes éditions, Catalogue général des livres imprimés de la Biblio/
thèque Nationale, Paris, tome CXLI, s. v. Possidius.

I33



Toutefois, pour adapter à une destination différente cette sentence qui était prévue pour une
salle à manger, on a changé le mot «mensam» en «aulam», qui a trait à la salle du Conseil. Elle
ne saurait entendre des médisances, et ceux qui s'y prêteraient ne sont pas dignes d'y siéger. La
Justice doit être impartiale, «sans acception de personnes», comme d'autres passages de ces fresques
le recommandent.

2. L'Amitié^ (figure 3). - A gauche du Guet, sur le pan coupé de l'escalier, un jeune homme
beau et élégant est entouré par trois banderoles. On lit au dessus de sa tête: «Ver(us) amic(us) est

alter ego»; à sa droite: «Longe. Prope. Mors. Vita»; à sa gauche: «Yems. Estas».

MM. Dunant et Martin se contentent de qualifier ce personnage de «jeune homme»; le second

suppose de plus que ces textes, sans nom d'auteur, ont été composés, comme celui du Guet, à

l'occasion de ces peintures, et qu'ils n'ont qu'«une portée générale»5°. Tout ceci est inexact. «Un
véritable ami est un autre soi/même.» Ne disons/nous pas aujourd'hui encore un «alter ego»5J,
«Est enim, ut dicere solemus, amicus alter ego» (Erasme), locution dont certaines semblent ignorer
l'origine52 Nous la devons aux Grecs, qui recommandent de considérer l'ami comme un autre
soi/même: tòv cpiXov ì'teqoc èyw... %òv cpiXov ëteqov atfróV»53

Cicéron la leur a empruntée: «Verus amicus... est enim is quidem tanquam alter idem54.»

«... Verum enim amicum qui intuetur, tanquam exemplar aliquod intuetur sui55.»

Ces paroles ont été depuis maintes fois répétées: «Et que ton ami soit un autre toi - écrit au

XIIIe siècle Brunetto Latino - se prueve par un proverbe qui dit: Entre amis est un sane et une
âme, et ont toutes choses communes selonc droit; et est l'un à l'autre come li genoils à la jambe,
et si come li nés à la face et le doi à la main. Et por ce doit on amer son ami comme soi/même56.»

«Li Filosofi - rapelle Ripa - han detto che Amicus est alter idem57.» «... les Anciens n'en ont

pas exprimé les effets (de l'amitié) assez puissamment, quand ils ont dit: «Qu'un vray Amy est

un autre soy mesme» (Bacon)58, etc.

Ce «jeune homme» est le «verus amicus», le symbole de l'amitié, que j'ai identifié ailleurs59.

Les autres paroles qui l'accompagnent en disent le caractère. Les véritables amis demeurent unis,
qu'ils soient près ou éloignés les uns des autres: «Longe, Prope»; dans la bonne et la mauvaise
fortune: «Hiems, Aestas»; la mort ne rompt pas cette union, car les défunts vivent dans la mé/
moire des survivants: «Mors, Vita». C'est encore à Cicéron que nous devons cette définition,
toutefois autrement exprimée. Reprenons l'un des deux textes cités plus haut60:

49) Dunant, p. 10, n°7; Martin, p. 47, planche IV; Deonna, Genava 21, p. 104 (1943); Rev. suisse Art Arch. 4,

p.182 (1942), planche 74, figure 6.

5°) Martin, p. 52.
5») Cf. pages roses du Larousse, Dictionnaire illustré de la langue française, s. v. Alter Ego: «Fiez/vous à lui, c'est mon

alter ego. - Ephestion était l'alter ego d'Alexandre.»
s») Bescherelle, Dictionnaire national (i860), s.v. Soi/même: «Un ami est un autre soi/même (Chézur).» Benoist et

Goelzer, Dictionnaire latin/français, s. v. Alter.
53) Erasme, Adagiorum chiliades juxta locos communes digestae(éd. Genève 1606; ire édition 1508), p. 106 ss., «Ami/

citia»; p. no: «Amicitia aequalitas. Amicus alter ipse. Hanc quoque ad Pythagoram autorem referunt, quod eandem

complectantur sententiam... tòv iplÂov êiegog èyù>, id estAmicitiam aequalitatem esse, et ac eandem animam, et amicum

alterum ipse...» Cite aussi Aristote: « Moralium liber II: Tòv cptÄov Szegov aòcóv. Est enim ut dicere solemus, amicus alter ego.»
54) Cicéron, De l'Amitié, tome IV, chapitreXXI (éd.Nisard), p.565: «Un ami n'est/il pas en effet un autre nous même?»

ss) Cicéron, De l'Amitié, tome IV (éd. Nisard), chapitre VII, p. 553: «Avoir un ami, c'est avoir un autre soi/même.»

56) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part I, chapitre XLII, p. 322. - Sundby, p. 144 et 147, a montré que quelques
détails de ce texte ont été empruntés par Brunetto Latino à la traduction latine de l'Ethique d'Aristote, par Robert Grosthead,

évêque de Lincoln, en 1253: Liber Ethicorum, qui fut commenté par saint Thomas d'Aquin (soit Liber Ethicorum, 1,

IX, lection 8 f.).
57) Ripa, Iconologia, s. v. Legge Naturale.
s8) Baudoin, Recueil d'emblèmes divers (Paris 1647), p. 383, Des véritables amys, p. 390/391.
59) Deonna, Rev. suisse Art Arch. 4, p. 182 (1942); 11, p. 147/148 (1950); Genava 21, p. 104 (1943).
60) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre VIL

134



«Verum enim amicum qui intuetur, tanquam exemplar aliquod intuetur sui. Quocirca et ab/
sentes adsunt, et egentes abundant, et imbecilli valent, et, quod difficilius dictu est, mortui vivunt:
tantus eos honos, memoria, desiderium prosequitur amicorum. Ex quo illorum beata mors vide/

tur, horum vita laudabilis. Quod si exemeris ex rerum natura benevolentiae conjunctionem, nee
domus ulla nee urbs stare poterit; ne agri quidem eultus permanebit. Id si minus intelligitur,
quanta vis amicitiae concordiaeque sit, ex dissensionibus atque discordia pereipi potest. Quae
enim domus tarn stabilis, quae tarn firma civitas est, quae non odiis atque dissidiis funditus possit
everti? ex quo, quantum boni sit in amicitia, judicari potest.»

«Avoir un ami, c'est avoir un autre soi/même. Grâce à l'amitié, les absents sont près de nous,
les pauvres sont comblés, les faibles sont forts, et, ce qui est le chef/d'œuvre, les morts vivent: ils
vivent dans la piété, les regrets, le souvenir de leurs amis. Le culte que l'on rend à ceux qui ne

sont plus semble embellir la mort même, et du moins il honore ceux qui survivent. Otez de ce
monde la bienveillance et l'amitié, plus de famille, plus de cité; il faut même renoncer à cultiver
les champs. Si de cette manière on n'apprécie pas encore tous les bienfaits de l'amitié et de la con/
corde, les discussions et la discorde les peuvent faire connaître. Est/il une maison assez solide,

une cité assez puissante, pour ne pas périr sous les coups des divisions et des haines? On peut
juger par là quels sont les heureux fruits de l'amitié6l.»

Ces lignes de Cicéron développent toutes les notions que notre peinture résume en quelques
mots, et le rôle de l'amitié dans la vie publique, sur lequel nous reviendrons, n'y est pas omis.
C'est assurément la source à laquelle on a recouru. Tulle dit: «Veoir ton ami ou sovenir toi de lui,
est autressi comme veoir toi meisme en i mireor; et de ce avient que cil qui est loing de nos est

autressi comme en présent, et cil qui est mors est autressis comme vivans62.» De telles pensées

sont du reste anciennes, et souvent redites fragmentairement. «Omni tempore diligit qui amicus

est», proclame déjà le livre des Proverbes63. «Tous jors aime qui est ami», répète le Roman de la

Rose (XIVe siècle)64. «Omni tempore diligit qui amicus est», est la devise de Jehan Pullon, dit
Trin, libraire et imprimeur à Lyon (1543 à 1551), qui ajoute en exergue «Amicitiam distantia
loci non separat»65. C'est celle de Gilles de Gourmont, libraire et imprimeur à Paris (1507 à

1533): «Tost ou tard, près ou loing, a le fort du faible besoing66.» Et après les anciens67 le Roman
de la Rose évoque l'éternité des liens que la mort ne peut briser68:

«Si sai/ge bien certainement

Que, se loial amor ne ment,

6l) Œuvres de Cicéron (traduction Nisard), tome IV, p. 553.
<") Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre LXXXVIII, p. 430.
63) Proverbes, XVII, 17: «L'intime ami aime en tout temps, mais dans la détresse il devient un frère.»

64) Roman de la Rose, vers 5651.
6,;) Silvestre, Marques typographiques [sera cité: Silvestre, Marques], vol. II (1867), p. 645, n° 1108; p. 428, n° 762.
66) Silvestre, Marques, vol. I (1853), p. 43, n° 83.
67) Exemple: L'élégie sur la mort de Mécène, attribuée jadis à tort à Virgile, mais postérieure. Cf. Baudoin, Recueil

d'emblèmes divers (Paris 1647), p. 383ss. Des véritables amis, p. 384: «C'est dis/je, la solennelle protestation que fait Vir/
gilè à Mécène:

«Dans mes afflictions t'ayant eu pour soustien,
le seray tousiours tien;
Et ie ne pense pas que la Parque sépare,

Une Amitié si rare.
Quand mesme on aura mis mon corps sur le Bûcher,
Tu me feras revivre;
Et mon esprit charmé par un objet si cher,
N'aimera qu'à le suivre.»

Cf. aussi H. Green, Withney's Choice of Emblèmes (Londres 1866), p. 62, emblème «Amicitia edam post mortem
durans».

68) Vers 8890 ss.

135



Se vous vives et ge moroie,
Tous jors en vostre euer vivroie;
Et se devant moi moriés,
Tous jors au mien reviviés

Après vostre mort par mémoire,
Si cum vesquist, ce dist l'histoire,
Pirithous après sa mort,
Que Theseus tant ama mort.»

Toutefois, si la source cicéronienne paraît indubitable, nous n'avons pas retrouvé d'exemple
antérieur à notre fresque, qui condense et réunit ces pensées en ces quelques mots significatifs:
«Verus amicus est alter ego. - Longe. Prope. - Mors. Vita. - Hiems. Aestas», dès lors souvent répétés.

Celui qui les a dictés au peintre genevois n'en était assurément pas l'auteur, mais qui était/ce?

De quand date cette personnification figurée de l'amitié ì En 1548, Lilius Gregorius Gyraldus
(Giraldi), bien qu'il ne connaisse pas d'image antique de cette déesse, en attribue l'origine aux
Romains, d'après une source douteuse, et sans doute récente, qu'il ne précise pas69:

«Amicitiam etiam deam, quam Graeci cpiUav vocant, iure inter sua numina gestes collocavere.
Et quamvis eius aras non legamus, nec imagines, nuper tarnen cum Haebreas quasdam sententias

interpretatas additis scholiis evoluerem, in haec verba incidi: «Apud Romanis, inquit, Amicitiam
pictura antiquitus pulchre demonstrabat. Pingebatur enim iuvenis forma, detecto capite, quae erat
tunica rudi induta, in cuius fimbria scriptum erat, Mors et Vita: in fronte, Aestas et Hyems: habe/
batque latus apertum usque ad cor, et brachium inclinatum, digito cor ostendens, ibi scriptum
erat, Longe et Prope. Suberat et picturae explicatio, quae ita legitur: Forma iuvenilis indicat,
amicitiam semper recentem, nullaque temporis diuturnitate tepescentem. nudum caput, ut omni/
bus pateat, et amicus nullo unquam tempore amicum publice suum fateri erubescat. Rude autem
indumentum ostendit, ut amicus nulla ardua, extremamque inopiam pro amico subire non
recuset. Vita et Mors in vestimento scripta, quod qui vere diligit, usque ad mortem amat. Aestas
et Hyems, quia et in prosperis et in adversis aeque amicitiam servat. Latus apertum habet usque
ad cor, quia nihil amico celat. Brachium inclinât, et digito cor ostendit, ut opus cordi, et cor
verbis respondeat. Longe et Prope quod scriptum est, quia vera amicitia nullo tempore aboletur,
nec locorum intercapedine disiungitur. Haec ferme totidem verbis ascripsi, quae exoticam scilicet

sapientiam ac peregrinam redolere videntur. Porro et Amicitiam post mortem durare, elegans

graecum epigramma ostendit, in quo Ulmus describitur arida, quam vitis opaca viridi coma
complectitur: docetque, homines debere officii memores esse: exemploque monet, taies nos quae/
rere amicos, quos neque disiungat foedere summa dies.»

De nos jours et après d'autres, Larousse répète cette explication: « Chez les Romains, l'Amitié
était représentée sous l'emblème d'une jeune fille, simplement vêtue d'une robe blanche, la gorge
à moitié nue, couronnée de myrte et de fleurs de grenadiers, tenant dans sa main deux cœurs
enchaînés, la frange de sa tunique portant ces mots: «La mort et la Vie». Sur son front on lisait:
«Hiver et été». De la main droite elle montrait son côté gauche ouvert jusqu'au cœur; on y lisait :

«De près et deloin»7°.
Bescherelle donne une définition analogue: « Iconol. Femme jeune et belle, couronnée de myrte

et de fleurs de grenadiers entrelacés, avec ces mots sur son front: «L'hiver et l'été». La frange de

sa tunique porte ces deux autres: «La mort et la vie». De la main droite elle montre son côté

ouvert jusqu'au cœur; on y lit les mots « De près et de loin». Quelquefois un chien est à ses pieds7'.»

69) L. G. Gyraldus, De Deis gentium varia et multiplex Historia, in qua simul de eorum imaginib. et cognominib.
agitur, ubi plurima etiam hactenus multis ignota explicantur, et pleraque clarius tractantur (Bàie 1548; éd. princeps), p. 73.

7°) P. Larousse, Grand Dictionnaire universel du XIXe siècle, s. v. Amitié, p. 278.
7') Bescherelle, Dictionnaire national (i860), s. v. Amitié.

136



Les Romains ont connu l'«Amicitia» dans leurs relations sociales, politiques7* ; ils ont maintes
fois célébré les vertus de l'amitié qui doit unir les hommes, mais ils ne l'ont pas personnifiée de

cette façon, qui est une création de la Renaissance.

L'Amitié est tout d'abord un personnage masculin, sans doute parce qu'il représente le «verus
amicus», et l'union nécessaire entre les citoyens. La fresque genevoise l'offre sous son aspect le

plus simple; le jeune homme ne fait que montrer de ses mains les banderoles qui l'entourent, et qui
portent les inscriptions relevées plus haut. En 1523, l'imprimeur de Strasbourg Wolfgang Köpfel,
soitWolfiusCaephalaeus73( en fait sa marque, avec quelques modifications74 (figure iö): Le jeune
homme, qui tient de la main gauche une lance levée, montre de la main droite sur sa poitrine
son cœur mis à nu. La légende «verus amicus est alter ego» a disparu, et nous ne la retrouverons
plus, mais les autres subsistent en quatre cartouches à droite et à gauche: «Prope. Longe. Estas.

Hiems.», et sur le bas du vêtement on lit: «Mors et Vita» 75. Il montre son cœur, parce que le cœur,
nous l'avons vu76, est l'emblème de la Vérité, de la Justice, de la Concorde77, sans lesquelles il ne

peut y avoir de véritable amitié. Il le fait aussi, parce qu'il faut aimer son ami de tout son cœur.
«Ubi ilia sancta amicitia, si non ipse amicus per se amatur toto pectore, utdicitur»78. «Que devient
enfin cette sainte amitié, si nous n'aimons plus notre ami pour lui-même, de tout notre cœur,
comme on dit.» «In pectore amicus quaeritur», «c'est dans le cœur qu'il faut chercher un ami»,
dit Sénèque; on parle d'un cœur d'ami, «pectus amicitiae». Le jeune homme montre le sien

dans sa poitrine ouverte: «apertum pectus videre», «voir le fond du cœur», disaient en proverbe
les Latins79. «Cicéron appelle cela, parlant de la sincérité, commente Pierius Valerianus, parler de

toute sa poitrine, ceux qui font profession de parler naïvement et sans rien déguiser ont ordi/
nairement ce terme en la bouche, «A cœur ouvert»80. Et J./J. Rousseau dira: «L'ami véritable
donne son cœur sans réserve81.»

Ce sont les exemples les plus anciens que nous connaissons de cette figure de l'Amitié; il est

vraisemblable qu'ils procèdent de prototypes antérieurs, que d'autres pourront peut/être repérer.
Plus tard, l'Amitié change de sexe; elle devient une jeune femme: serait-ce parce que ce

mot est du genre féminin dans la plupart des langues, ou parce qu'on a oublié l'origine du

symbole, le «verus amicus»? En même temps, elle acquiert de nouveaux accessoires. U Iconologie

de Ripa, dont la première édition date de 1593, sans figures, et la première avec images de i6oj8ï, en
fait une jeune femme dont la robe blanche porte au bas en bordure les mots «Mors et Vita» ; elle em/
brasse un orme desséché autour duquel s'enroule une vigne; elle montre d'une main son cœur à nu,

?») Pauly/Wissowa, s. v. Amicus; Saglio'Pottier, Dictionnaire des antiquités, s. v. Amicitia; Amici Augusti.
") Silvestre, Marques, vol. II, p. 543, n° 941 (1524-1527).
74) Heitz, Elsässische Büchermarken (1892), planche XVI, n° 1.

?s) La jambe droite du jeune homme est remplacée par une patte de fauve, sans doute de loup, ce qui est une allusion

au prénom «Wolfgang», «démarche de loup». De même, les trois têtes de putti ailées, meubles de l'écusson, rappellent le

nom «Köpfel» (Kopf= tête).
?<>) Cf. n° 1.

n) Stace, Silves, livre V, n° I, vers 43: «Nec mirum si vos collato pectore mixtos

Junxit inabrupta concordia longa catena?»

«Et faut/il s'étonner si la concorde enchaîne vos deux cœurs par des liens tellement indissolubles!». - Ripa, Iconologia,

p. 113, s. v. Concordia maritale: Deux époux unis par un collier, auquel est attaché un cœur, qu'ils tiennent chacun d'une
main. - Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 105, s. v. Concorde dans le mariage. - Baudoin, Iconologie, vol. II
(Paris 1677), p. 151, s. v. Concorde: «La concorde estant une mutuelle union de volontez, n'est pas peinte icy sans raison,

en femme qui tient d'une main deux épis de bled, et de l'autre une coupe pleine de cœurs.»

'8) Cicéron, Des Lois, livre I, chapitre XVIII, tome IV (éd. Nisard), p. 374.

") Cicéron.
80) Valerianus, trad. Montlyart, livre XXXIV, chapitre I, Du cœur, p. 430.
81) Larousse, Grand Dictionnaire universel du XIXe siècle, s. v. Ami.
8!) Sur les diverses éditions de Ripa et sur la très grande influence de son Iconologie, cf. Mâle, L'art religieux après le

Concile de Trente (1932) [sera cité: Mâle, Concile], p. 383 ss. (date des éditions, p. 387, n° 1).

18 137



d'où part une banderole avec «Longe et Prope»; elle est couronnée de myrte et de fleurs de grena/
diers, avec les mots «Hyems, Aestas »83 (figure 17). Ces détails nouveaux ont leur signification. La
blancheur du vêtement dit la candeur de l'âme, qui préserve l'amitié de tout dissentiment. Le

myrte et les fleurs de grenadiers - sur ce point Ripa se réfère à Pierius Valerianus, et par lui au

pseudo/Démocrite - sont les symboles de l'amitié et de la concorde: «car ils s'entraiment fort; et

pourtant, comme dit Démocrite, ils se portent telle amitié, que bien qu'ils soyent un peu eslongnez,
ils s'entortillent leurs racines ensemble, ainsi estans entez ils fructifient merveilleusement. Si quel/
qu'un veut doncques exprimer ou représenter une amitié profitable à la manière des Egyptiens, il
fera commodément un chapeau de myrte orné de grenades, car ceste manière de chappeau de/

monstre l'amitié mutuelle, et ces pommes, le fruict et l'utilité qui en provient84.» L'orme desséché

qu'enlace la vigne est, déjà chez les anciens, et Gyraldus l'a relevé, l'image de l'amitié, de la

concorde, de l'union qui dure en tout temps, en toute circonstance, dans la prospérité comme
dans l'adversitéSe<. «Faut/il s'étonner si la concorde a enchaîné vos deux cœurs par des liens
tellement indissolubles? Ainsi l'orme chérit la vigne dont il a vu les branches mariées à ses

rameaux du même âge; il croise les deux feuillages...»

«Qualiter aequaevo sociatam palmite vitem
Ulmus amat, miscetque nemus...86»

A eux seuls, l'orme et la vigne enlacés sont les emblèmes d'éternelle amitié87.
Les continuateurs et imitateurs de Ripa, tels Baudoin88, Boudard89 (figure 18), etc.9°, ontperpé/

tué ce type. L'Amitié que grave Mme de Pompadour dans sa Suite d'Estampes s'en inspire?1,

comme aussi la statue de l'Amitié par Falconet (1716 à 1791): une jeune femme tient son cœur
à deux mains, près d'un ormeau autour duquel s'enroule un lierre, ou plutôt une vigne?3. Au
XIXe siècle encore, on la voit sur une médaille de la loge maçonnique de l'Amitié à Genève

(figure 19): une jeune femme, aux deux seins découverts, se tient près d'un arbre sec, autour duquel

83) Ripa, Iconologia, p. 25, s. v. Amicitia.
gi) Valerianus, trad. Montlyart, livre LIV, chapitre XXXII, p. 727.
8>") Ripa, Iconologia, p. 26; Baudoin, Recueil d'emblèmes divers (Paris 1647), p. 383, Des véritables amis. «Cet ormeau,

qui est presque tout desséché, auroit de la peine à se soustenir, si la Vigne qui restreint ne luy servoit d'estançon, comme
elle/mesme encore tendre l'a eu pour appuy, durant qu'elle a pris accroissement. Ceci nous apprend qu'en matière d'Amis,
il les faut eslire tels, s'il est possible, que ny le Temps, ny la distance des lieux, ny la Mort mesme ne soient pas capables de

les séparer d'avecque nous.» - Boudard, Iconologie (Parme 1759), p. 29, s. v. Amitié: «L'orme sec qui soutient une vigne
abondante est un emblème qui signifie que dans la prospérité comme dans l'adversité les vrais amis sont toujours les mêmes.»

86) Stace, Silves, livre V, n° I, vers 43 ss.

8?) Alciat, Emblèmes (éd. Anvers 1584), Emblema CLIX, «Amicitia etiam post mortem durans»; Lodovico Dome'
nichi, Ragionamento (Venise 1556); G.Whitney, A choice of Emblèmes (Leyde, Plantin, 1586); cf. H. Green, Whitney,
A choice ofEmblèmes, a fac simile reprint (Londres 1866), p. 62, figure, «Amicitia, etiam post mortem durans»; p. 409. -
Avec la devise «Non solus», marque d'Isaac Elzevier (Leyde 1620) et d'autres imprimeurs de ce nom au XVIIe siècle,

marque dite du «Solitaire». - Delalain, Marques d'imprimeurs et de libraires, vol. 2 (1892) [sera cité: Delalain], p. 294/95.
88) Baudoin, Iconologie, vol. I (Paris 1643), planche I, n° IV; (Paris 1677), p. 10, planche I, n° IV; Mâle, Concile,

p. 424, figure 246.
89) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 29, s. v. Amitié.
9°) Erneuerte Bildersprache (Francfort 1669), p. 41, figure, d'après Ripa. - Abbé de Tressan, La mythologie comparée

avec l'histoire (Paris, an XII, [1S04]), I, p. 317, pl., n° 68. L'amitié. Jeune femme près d'un orme sec, autour duquel s'enroule

une vigne, tenant une banderole avec «De loin et de près»; p. 325:...» les Romains la peignoient sous la forme d'une jeune
femme, la tête découverte et vêtue d'un habit très simple, avec ces mots écrits au bas du vêtement: La mort et la vie. Sur

son front on lisoit: L'hiver et l'été. Une de ses mains tenoit une légende, sur laquelle etoit écrit: De loin et de près. Ces

paroles et ces symboles signifioient que l'Amitié ne vieillit point; qu'elle est égale dans toutes les saisons, pendant l'absence

comme pendant la présence, à la vie et à la mort; qu'elle s'expose à tout pour servir un ami, et qu'elle n'a rien de caché

pour lui. Cette dernière pensée étoit exprimée par l'une des deux mains appuyée sur son cœur.»

'¦) Mâle, Concile, p. 424.
9a) Mâle, Concile, p. 424, figure 247 (un lierre).

I3S



grimpe un plant de vigne; elle tient une banderole avec les mots « Longe et Prope»; et sur la base

qui supporte le tout, on lit «Mors et Vita»93.
On pourrait s'étonner que l'Amitié apparaisse dans un thème consacré à la Justice94; à la

réflexion, on comprend que sa présence y est justifiée, même nécessaire.

L'amitié est une des principales vertus95, comme la Justice96, et, comme elle, inséparable de

beaucoup d'autres97. Elle procède de l'amour98, d'origine divine??, qui doit unir les cœurs hu/
mains en une parfaite communauté de pensées et de sentiments100, entente qui toutefois ne peut
exister qu'entre hommes de bien101 ; il ne peut y avoir d'amitié entre les méchants102.

Communauté spirituelle entre les hommes, l'amitié est indispensable à toute communauté poli/
tique, à tout gouvernement, à moins de tomber dans le désordre et dans la discorde. «Otez de ce
monde la bienveillance et l'amitié, plus de famille, plus de cité, il faut même renoncer à cultiver
les champs. Est/il une maison assez solide, une cité assez puissante, pour ne pas périr sous les

coups des divisions et des haines...I03 ?» Dans son Livre du Trésor, Brunetto Latino parle longue/
ment de l'amitié, de ce qu'elle doit être, du rôle qu'elle joue dans la cité, et son chapitre sur l'amitié
précède immédiatement celui De Seignorie, où il énumère les devoirs du gouvernement, du prince I04.

«Amistiez est une des Vertus de Dieu et de l'orne, et est molt besoignable à la vie de l'orne; car
li hom a besoing d'amis autressi, comme d'autres biens. Et li puissant home et riche et li princes
de la terre abesoignent l'ami as qel il facent bien, et de cui ils reçoivent service, honor, grace10*.»

«Amor doit être en l'un et l'autre, car li sires doit amer ses subgiez de grant euer et de clere foi,
et veillier de jor et de nuit au commun profit de la vile et de tous homes, tout autressi doivent il
amer lor seignor a vrai euer et a veraie entencion de doner li conseil et aide a maintenir son office106.»

93) Blavignac, Armoriai genevois (1849), p. 356, n° 245. Un lierre, selon Blavignac, mais les feuilles découpées sont
aussi bien celles de la vigne. En exergue: «Loge de l'Amitié. O'de Genève. Fondée 5797». Musée de Genève, Cabinet de

numismatique, n° 1881, diam. 0,034.
9-t) Rev. suisse Art Arch. 11, p. 147 (1950): «Dont la présence étonne quelque peu dans cet ensemble.»

95) Cicéron, De l'Amitié, tome IV (éd. Nisard), chapitre V, p. 551: «Ut amicitiam omnibus rebus humanis ante/
ponatis»; «mettre l'amitié avant toute chose au monde»; chapitre XXVII, p. 570: «Vos autem hortor ut ita virtutem coletis,
sine qua amicitia esse non potest.»

96) Cf. n° 4.
97) Martianus Capella, De Aritmetica (éd. Kopp, Francfort 1836), p. 585, n° 731: «De Monade... Hanc quoque alii

concordiam, hanc pietatem amicitiamque dixere, quod ita nectatur, ut non secetur in partes.»
9a) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre VIII, p. 554: «Amor enim a quo amicitia nominata, princeps est ad

benevolentiam conjungendam.» «C'est de l'amour que vient le nom de l'amitié, et l'amour est artisan par excellence de toute
union des cœurs.»

99) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre VI, p. 552: «Quidquam melius homini sit a dus immortalibus datum.»
«Le don le plus précieux que les dieux aient fait à l'homme.». - Brunetto Latino, Trésor, p. 310: «Amistiez est une des

vertus de Dieu et de l'orne.»
,0°) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre VI, p. 552: «L'amitié elle/même n'est autre chose qu'un accord parfait

de sentiments sur toutes les choses divines et humaines, joint à une bienveillance et une tendresse mutuelles.» - Cicéron,
Des Devoirs, tome IV (éd. Nisard), chapitre XVII, p. 439: «Pour ce commerce intime, cette communauté de sentiments

et de pensées... c'est dans l'amitié qu'il faut les chercher.» - Brunetto Latino,Trésor, p. 312/313: «Amistiez est aussi comme
une communité.»

,01) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre V, p. 551: «Sed hoc primum sentio, nisi in bonis amicitiam esse non
posse.» «Mais je pense d'abord que l'amitié ne peut exister qu'entre les hommes de bien.». - Brunetto Latino, Trésor, p. 430:
«Car Tulles dit: Je sai bien que amistiez ne dure se entre les bons non»; p. 312: «La droite amistié bone et complie est

entre les homes bons qui sont semblables en vertus, et s'entr'aident et vuelent bien par la semblance des vertus qui entre eus

est... Et por ce tele amistiés ne puet estre entre bons et mauvais, ne entre les mauvais ensemble, mais entre les bons seulement.»

I0>) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre XX, p. 564.
I03) Cicéron, De l'Amitié (éd. Nisard), chapitre VII, p. 553. Cf. ci/dessus.

"4) Brunetto Latino, Trésor, chapitre XL, p. 310, De l'Amistié; chapitre XLI, p. 313, De Seignorie. - Plusieurs

chapitres sur l'Amitié, en grandes parties inspirés de Cicéron et d'autres auteurs anciens; chapitre LXXXVI, p. 427:
Comment nous devons amer nos amis; chapitre LXXXVII, p. 428: De la veraie Amistié, etc.; cf. table, Amitié.

105) Brunetto Latino, Trésor, p. 310.
106) Brunetto Latino, Trésor, livre III, part II, chapitre II, p. 578.

139



C'est l'amitié qui unit les sujets et le prince, les gouvernants et les gouvernés: «L'amor qui est

entre l'un commun et l'autre»I07. Partout où règne ce «tutus amor», dit un texte de nos fresques108,

la cité peut se passer de gardes et d'hommes armés.

Toutefois cette amitié entre citoyens ne peut exister qu'avec la loyale pratique de la Justice, de

son équité, de sa recherche de la véritéI09. Ainsi Amitié ou Amour, Justice ou bon gouvernement,
sont des termes étroitement associés, dépendant l'un de l'autre110. «Mes sans Amors Justice non:
Por ce Amors a meillor renon», dit le Roman de la Rose. Sur une peinture de Lille, du XVIe siècle,
la Justice siège; l'un des plateaux de sa balance porte le mot «Fidus», l'autre le mot «Amor»,
soit«fidus Amor»111. On peut résumer comme suit ces rapports réciproques:

«Justice doit estre au seignor...
Révérence doit estre entre ses borjois et en ses subgiez...
Amor doit estre en l'un et en l'autre111»

et conclure que «Amistiez est semblable à Justice»1^.

">?) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part III, chapitre X, p. 596.
lo8) Cf. n° 5, Stace.

¦»9) Cicéron, Des Lois, tome IV (éd. Nisard), livre I, chapitre XVIII, p. 374: «Quod si amicitia per se colenda est,

societas quoque hominum, et aequalitas, et justitia, per se expetenda. Quod ni ita est, omnino justitia nulla est...» «Mais
si l'amitié mérite par elle/même d'être cultivée, la société des hommes, l'égalité, la justice sont aussi essentiellement désirables.

Que si le contraire est vrai, la justice n'est rien.» Cicéron, De Officiis (éd. Nisard), livre I, chapitre XVI, p. 437: «A ce

titre, la justice nous oblige à maintenir la communauté de toutes les choses que la nature a faites pour le commun usage des

hommes... tout en observant ce qui est prescrit par les lois et déterminé par le droit civil. En dehors du cercle tracé par les

lois, il faut avoir pour maxime constante ce qui est exprimé par ce proverbe grec: Entre amis, tout est commun.»
"•) Brunetto Latino, Trésor, p. 311: «Cil qui fait la loi conforte plus citeiens a avoir charité et amor ensemble que en

justice, porce que se mit li home fussent juste, encor lor conviendroit avoir charité et amistié, porce que charité est garderesse

d'amistié, selonc sa nature, et la deffent de touz assaus de descorde et destruit toutes meslées et malvoillance » ; p. 314 : « L'amor
des frères est aussi comme amour de compaignons, parce que ils sont vesqu et norri ensemble et ont semblance de passion,
mais quant tiranie i sorvient, la justice est perdue et l'amor faut.» - Le Roman de la Rose, vers 6207ss.:

Ge demant Et fust autresine bien tenue

Que me faciès un jugement Au jor d'ui cum eie estoit lores,

D'Amors et de Justice ensemble: Si serohvil mestier encores

Lequel vaut miex, si cum vous semble? As gens entr'eus qu'ils s'entr'amassent,

vers 626OSS.: Combien que Justice gardassent:
Se Justice dormoit gisans, Car puis qu'Amors s'en vodroit fuire,
Si seroit Amors soffisant, Justice en feroit trop destruire;

Que tu vas ci moult despisant, Mais se les gens bien s'entramoient,

A mener bêle vie et bone, Jamais ne s'entreforferoient,
Sans justicier nule persone; Et puisque forfait s'en irait,
Mes sans Amors Justice, non: Justice de quoi serviroitî
Pour ce Amors a meillor renon. vers 6297:

vers 6278ss.: Dont di/ge que miex vaut amor
S'ele iert en terre revenue Simplement que ne fait Justice.

,lr) De Tervarent, Les énigmes de l'art, vol. III; L'héritage antique (1947), p. 46, figure 22: «Le peintre a considéré

qu'une certaine somme de sympathie et de confiance est indispensable à l'exercice d'une bonne justice. Bien que le fléau

soit horizontal, le plateau où se lit «Amor» est attiré comme par un aimant vers le cœur de la femme.» - Ovide, Héroïdes,
vol. II, p. 21: «Denique fidus amor.» - Cf. Gautier de Lille, Alexandreidos liber VIII, Migne, Patrol, lat, t. 209, p. 546,
B: «Vera fides, et amor, fiducia, consiliique, Libertas veri...»

"») Brunetto Latino, Trésor, livre III, part I, chapitre II, p. 577: Du gouvernement des cités. - L'auteur s'inspire d'un
écrit latin paru vers 1222 : «Oculus pastoralis sive libellus rudiens futurum rectorem populorum»; cf. Muratori, Antiquitates
italicae medii aevii, vol. IV, p. 95; Sundby, Della Vita e delle opere di Brunetto Latino (traduction de Renier, 1884),

p. 371: «... tribus est praecipuis vallata praesidiis, quibus féliciter adjuvatur: Justitia videlicet, reverentia et amore. Jusritia
in rectore... Reverentia in subjectis... Amor in utrisque reciprocus affectatur.»

"3) Brunetto Latino, Trésor, p. 316: «Amistiez est semblable à Justice, et si comme Justice est en ij manières, une de

nature et autre de loi, tout autressi est Amistiez en ij manières, une de loi et autre de nature.»

140



3. Le Tribunal de Thèbes11* (figures 5 et 6). - Les figures que César Giglio peignit sur la paroi
nord, en 1604, dans les circonstances dites plus haut1'5, font suite aux précédentes. Le président
du tribunal siège au centre de la composition, entouré de chaque côté par trois juges assis; une de

ses mains est coupée, l'autre tient un sceptre; il était aveugle, mais le restaurateur, qui ignorait le

sens du sujet, en complétant le haut de la tête qui manquait, lui a ouvert les yeux116 ; les mains de

tous ses collègues sont coupées.

J'ai identifié ailleurs cette scène curieuse, que les auteurs antérieurs n'avaient pas comprise1'7.
Elle illustre une donnée égyptienne, signalée tout d'abord par Diodore de Sicile"8, dans sa des/

cription des immenses constructions de Thèbes, attribuées au roi légendaire Osymandyas: «On
entre dans un édifice posé sur de hautes colonnes, qui a l'air d'un magnifique théâtre de deux
cents pieds de profondeur. Il y avait là une infinité de figures en bois qui représentaient un grand
auditoire attentif aux décisions d'un sénat occupé à rendre la justice. Sur un des murs étaient les

sénateurs au nombre de trente. Au milieu d'eux était le chef de la Justice ayant un amas de livres
à ses pieds et portant pendue à son cou la figure de la Vérité, qui avait les yeux fermés. Cela signi/
fiait que les juges ne doivent point recevoir de dons, et que leur président ne doit rien voir que la
vérité1^.» A vrai dire, Diodore ne précise pas que les juges avaient les mains coupées, mais ceci
résulte de l'affirmation qu'ils ne doivent rien recevoir, et d'un passage analogue de Plutarque;
aussi a/t/on apporté au texte la correction nécessaire120. «Or à Thèbes, dit Plutarque, il y avait

un tableau qui représentait des juges sans mains, et leur président avait les yeux fermés; c'était
faire comprendre que la Justice ne doit ni accepter de présents, ni laisser approcher personne jus/
qu'à elle121.» Cette donnée a été relevée par les humanistes de la Renaissance: Alciat122, qui l'il/
lustre en un de ses emblèmes «In Senatum boni Principis»I23; en 1522 l'auteur des Genialium
dierum libri11*; Pierius ValerianusI25 ; Cartari126.

"4) Dunant, p. 13, n° 10; Martin, p. 54, planches V et VI.
"5) Cf. Historique.
116) Rev. suisse Art Arch. 11, p. 148 (1950).
">) Deonna, La Justice à l'Hôtel de Ville de Genève et la fresque des juges aux mains coupées, Rev. suisse Art Arch. 11,

p. 144SS (1950). - Sur ce thème, Lederle, p. 64, Gerichtssitzungsbilder.
Il8) Diodore de Sicile, I, 48/49 (éd. F. Vogel, Teubner, Leipzig 1888), tornei, p. 84 ss.; cf. Lederle, p. 64. —

'Ev TovT(p ô'etvai 7TÂfjd-og àvÒQlaviov ÇvAôvwv, ôiaorjfiaivov Toi'g aficpioßijTijcreig è'%oviag xal ncoaßAeTiovTag Toìg

rà$ Slxag xqîvovoi, Tovzovg â'êcp' èvò$ t&v toî%(ùv êyyeyAvip&ai TQidxovTa tòv àoid-fióv, xal xacà tò ftéoov tòv
àg%iôixaoiirjv, Hyovza t\v àX/jd-eiav ê^QT-ijfiév-rjv êx tov TQa%fjÀov xal Tovg ôçp&aÂftovg ènipvovia, xal ßißAitav aÛTip

naçaxeifievov nAfjd-og ' Taînaç âè Tag elxóvag êxôetxvva&ai ôià tov ayitfiaTog Sic Toig ftèv Sixaaiàg oiôiv ôeî
Âttfifidveiv, tòv àçfj/loïxamfjv ôè Tiçàg fióv-rjv ßXeneiv t\v àÀfj&eiav.

"9) Cf. n° 1, l'insigne du grand Juge égyptien, avec l'image de la Vérité.

"°) Diodore de Sicile (éd. Vogel, Teubner, Leipzig 1888), tome I, p. 84SS., note: àçi&fiov a%etçag supplet Hertlein

(ex Plut. De Iside 10).

"') Plutarque, Isis et Osiris, chapitre 10; cf. Wilkinson, Manners and Customs of the ancient Egyptians, vol. II (1837),

p. 28; Lederle, p. 65; Rev. suisse Art Arch. 11, p. 147 (1950).
,l1) Edition princeps (Augsbourg 1531). Sur Alciat et les diverses éditions de ses emblèmes: H.Green, Whitney's

Choice of Emblèmes (Londres 1866), p.278ss; Genava 14, p. 163 (1936); von Moeller, Andreas Alciat, Das Recht 11,

p. 119(1907)-
"3) Rev. suisse Art Arch, n, p. 148 (1950); Lederle, p. 65. - Sur l'emblème que j'ai reproduit dans la Rev. suisse Art

Arch. 11 (1950), planche 52, n°4, d'après l'éd. d'Anvers (1584), le dessinateur a omis de couper les mains des juges, bien

que le texte l'indique; elles le sont dans des éd. antérieures, d'Augsbourg (1531), de Lyon (1550), de Francfort (1567), etc.

"«) Lederle, p. 65: «In dem berühmten .Genialium dierum libri' des Alexanders ab Alexandro. Lib. Ill, c. 5. Ed. Par.

1532, fol. 62b.» Je n'ai pu vérifier cette citation.

"5) Valerianus, Hieroglyphica (ire édition, Bâle 1556), livre XXXV, chapitre XXVII, p. 255; Cf. Rev. suisse Art
Arch. 11, p. 148, note 38 (1950) (texte latin); Valerianus, trad. Montlyart, p. 455: «Les mains couppées ont aussi leur hiéro/

glyphique, lequel il ne faut pas oublier. Car l'on voyoit à Thèbes les statues des Juges sans mains, comme dit Plutarque,
et celle qui representoit le Prince avoit les yeux destournéz, pour monstrer que la Justice ne se doibt corrompre par presents
ni se laisser aller aux belles parolles...»

,l6) Cartari, Le imagini con la spositione de i dei de gli antichi (Venise 1556). - Cartari, Les images des dieux des

141



La Justice doit avoir les yeux ouverts, pour tout voir et pour faire observer les lois; aussi l'œil
qui est jadis celui du soleil, le grand justicier à qui rien n'échappe, est/il de tout temps son em/
blèmeI27. Mais, et malgré cette contradiction ophtalmologique128, elle doit avoir les yeux fermés à

toute considération étrangère à la recherche de la vérité, à toute compromission; aussi la représente/

t/on les yeux clos, ou avec un bandeau sur les yeuxI29, ou encore la tête invisible dans les nuages,
et même sans tête^0.

Le thème des juges thébains a été utilisé parfois dans les maisons de ville et les salles de justice.
On le voyait à Ulm, avec le Jugement de Salomon, et le Jugement dernier, toutes trois œuvres du

peintre Georg Rieder, avec l'inscription datée de 1562: «Thebis iudicium imagines visuntur se/
dentés absque manibus et summi iudicis oculi coeci / eo quod iustitia nee levitate mentis delec/

tetur nec muneribus capiatur nec hominum vultu flectatur»^1 ; à Augsbourg^2 ; àl'Artushof de

Dantzig, un vieillard trône, le «Judex terrarum», en opposition avec le jugement dernier - aussi

figuré -, entre deux femmes qui tiennent le livre de la loi et la balance; il est entouré par douze
échevins assis, qui n'ont pas de mains'33. La fresque de Genève n'est donc point unique, bien que
ces représentations soient rares134.

César Giglio a encadré ces juges thébains par les figures en pied de deux législateurs juifs. Sur
le phylactère de David (figure 5), à gauche, on lit un passage mutilé du Psaume 82, dont il est

l'auteur: « Quel de nous demeurera avec les ardeurs éternelles. Dieu assiste en l'assemblée, il juge
au milieu des juges. David, Psal. 82»i3'î. On lit sur celui de Moïse, à droite (figure 4): «Tu ne

anciens (Lyon 1581), p. 169: « Le mesme Plutarque dit qu'en la ville de Thèbes y avoit des images de iuges, qui n'avoient

point de mains, pour donner a entendre que les iuges et ministres de Iustice doibvent estre sans mains, c'est a dire n estre

point concussionnaires, et ne prendre point d'argent, ny autres presens, affin que cela ne leur face après faire tort a aucun,
et bailler gain de cause et droit qui n'en a point. Et entre autres de ces images, y en avoit une du president d'iceux iuges,

qui n'avoit point d'yeux, ou bien qui les avoit bandez. Laquelle representoit que tout President, ou bien le Prince, qui est

par dessus les iuges, doit estre délivré de toute passion et de hayne et d'amour, n'avoir acception de personne...»
"') Chez les Egyptiens, les Grecs, les Romains (cf. Apulée, Métamorphose, livre II, «l'œil du Soleil et de la Justice»);

à la Renaissance, Valerianus, Hieroglyphica (ire édition, Bâle 1556), p. 233, v°; Valerianus, trad. Montlyart, livre XXXIII,
chapitre I, p. 414, Justice. - E. von Moeller, Das Auge der Gerechtigkeit, Das Recht 12, p. 304 (1908).

Il8) Le symbolisme ne se préoccupe pas de telles contradictions; le même motif a souvent deux sens opposés. - Cartari,
Les images des Dieux des anciens (Lyon 1581), p. 167, mentionne, selon Plutarque, une statue de Jupiter en Crète, qui
n'avait pas d'oreilles, parce que le dieu «ne doibt prester l'oreille à tout ce qu'on luy vient dire, pour le croire», et au con/
traire, à Lacedèmone, une statue de Jupiter à quatre oreilles, parce que le dieu écoute et entend tout.

"9) Déjà en Egypte, la déesse Mât, de la Vérité et de la Justice, cf. Wilkinson, Manners and Customs of the ancient

Egyptians, vol. II (1837), p. 28, figure. - Ripa, Iconologia, p. 279, s. v. Giustizia. - E. von Moeller, Die Augenbinde der

Justitia, Z. christl. Kunst îyoç,, p. 143, note 5.
'3°) Caeli Augustini Curionis hieroglyphicorum libri duo, en appendice à Pierius Valerianus dès 1575. - Valerianus,

trad. Montlyart, chapitre LU, p. 795, Astrée, La Justice: «Mais ce qu'Alexandre Aphrodise écrit est fort galand: que la

Justice se representoit par les Aegyptiens sans chef. Il me semble qu'ils ne luy ostoyent point tant la teste comme ils la ca/
choyent dedans les nues, pour montrer que le luge ne doit voir ni respecter personne... Elle cache donc sa teste entre les

estoilles, et n'advise que Dieu seul; et pourtant ne la pouvons nous pas voir. Car le luge doit cacher son intention iusques
à ce qu'il ait à la fin prononcé la sentence, à fin qu'il n'y soit faict aucune tromperie.» La figure donnée par Curion repré/
sente l'antique Astrée, assimilée à Thémis, la Justice, comme une jeune femme assise, sans tête, entre les signes astrologiques
du Lion et de la Balance. «Au reste, elle est mise entre le Lion et la Balance, pour ce que le luge doit estre d'un vaillant et

généreux courage, et ne fléchir pour quelque chose que ce soit du bien et de la raison, auquel convient examiner et peser à

la balance les crimes et les mérites de chacun.» - Cf. G. de Tervarent, Les énigmes de l'art, vol. III: L'héritage antique
(1947), P- 39/40.

'3') M. Bach, Das Rathaus zu Ulm und seine Fresken, Denkmalpflege 1901, p. 260; Lederle, p. 65, d'après l'ouvrage
de Haid sur Ulm (1786).

¦3») Lederle, p. 65.
¦33) Lederle, p. 70.
¦34) Lederle, p. 64, dit à tort: «Von diesem Bildthema existiert heute kein einziges Bild mehr, so dass man sich von der

Komposition keine Vorstellung machen kann.»
¦35) Dunant, p. 14, nos n et 12; Martin, p. 55.

142



prendras point de don, car le don aveugle les prudens et renverse les paroles des justes. Moïse,
Exod. 23 »'36. On voyait aussi à l'Hôtel de Ville de Genève, au dessus de la porte de la salle des

Audiences, où le lieutenant de Justice exerçait ses fonctions, l'inscription suivante, extraite des

Chroniques, II, chapitre XIX, 7: «Le roy Josaphat'37 dit aux juges: Regardez que c'est que vous
ferez. Car vous n'exercez pas le jugement de par les hommes, mais de par l'Eternel, lequel est

parmy vous en jugement. Maintenant donc que la crainte du Seigneur soit sur vous, prenez garde
à cecy, et le faites, car il n'y a point d'iniquité en nostre Dieu, ni acception de personnes, ni récep/
tion de présents'38.» Ces exhortations aux juges de ne pas se laisser corrompre sont anciennes, et

sont toujours renouvelées. «Sénèque dit: Maintenant que li horn vest persone de juge, doit/il de/
vestir persone d'amis et garder que ses paroles ne forcloent les autres'39.» Et Brunetto Latino
ajoute: «Et pour ce m'en irai/je parmi le droit et parmi les cours de justice, en tel maniere que je
n'abaisse ne a dextre ne a senestrer 4°. »

Cette recommandation de ne pas recevoir de présents, de ne faire acception de personne11»1, se

retrouve dans une des inscriptions qui accompagnent l'image de la Justice (n° 9), et peut/être
qu'en choisissant ce thème des juges thébains, et les textes de David et de Moïse qui expriment la
même notion, César Giglio ou son conseil s'en est souvenu.

4. Galterus1*1 (figure 4). - Paroi nord. Avec le personnage suivant, tourné de trois quarts à

sa gauche, reprend la fresque du XVe siècle momentanément interrompue par celle de Giglio.
Il tient de la main droite un petit rouleau de papier, et de la gauche un cartouche où on lit:

«He tibi sint artes, paci imponere mores,

parcere subjectis et debellare superbos. Galterus.»

Ce texte, incorrect, est emprunté à Virgile1^;
«Tu regere imperio populos, Romane, memento;
Hae tibi erunt artes: pacisque imponere morem,
Parcere subjectis, et debellare superbos.»

«Toi, Romain, souviens/toi de régir les nations (ce seront là tes arts), et de leur imposer la paix,
d'épargner ceux qui se soumettront, et de réduire les superbes.» Ces vers bien connus sont souvent
cités, et inspirent des devises1«.

Le peintre les rapporte à tort à Galterus, comme, avec le personnage suivant (n° 5), il attribue
à Stace une sentence qui n'est pas de lui. Simple étourderie, ou peut/on expliquer cette erreur?
Bien que ce nom soit fréquent au moyen âgeJ45, ce Gautier est assurément1^ Gautier de Lille,

¦3«) Dunant, p. 13, n° 10; Martin, p. 55.
¦37) L'histoire du roi Josaphat, qui a établi des Juges en Israël, figure dans le répertoire des thèmes de justice représentés

dans les maisons de ville, par exemple à Bâle; Lederle, p. 34, Geschichte des Königs Josaphat.
¦38) Flournois, ms. - Blavignac, Armoriai genevois, p. 199. - Deonna, Pierres sculptées delà vieille Genève, n° 618,

références; Genava 24, p. 89 (1946); Rev. suisse Art Arch. 11, p. 146 (1950).
¦39) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre LXXVII, n° 2, p. 409, Des Juges.
¦4") Brunetto Latino, Trésor, livre III, part II, chapitre X, p. 593.
'4") P. Bersuire, Dictionarium seu Repertorium morale, fol. XXIV, Acceptio personarum; L. Lessius, De justitia et jure

(Lyon 165 3), p. 3 3 2, caput XXXII, « De acceptione personarum. Dubitatio I. Quid sit acceptio personarum et quale peccatum. »

¦4») Dunant, p. 10, n° 6; Martin, p. 47, planche VI.
¦43) Aeneid., VI, 853.
¦44) «Hae tibi erunt artes», devise d'Henry d'Anjou, de Champeaux, Devises, cris de guerre, légendes, dictons (1890)

[sera cité: Champeaux, Devises], p. 9, jeton de 1572; «Parcere subjectis, debellare superbos», devise de la famille duBreil
de Montbriant, en Bretagne, Champeaux, Devises, p. 48.

¦45) Exemple: Gautier de Metz, auteur d'une «Image du monde», en 1248, qui eut une vogue considérable. - Langlois,
La connaissance de la nature et du monde au moyen âge (1911), p. 49ss; date, p. 62; attribution à Gautier de Metz, p. 63 ss.;
influence, p. 65; sur Brunetto Latino, p. 66. - Sundby, Della vita e delle opere di Brunetto Latini (1884), p. 82.

¦46) Dunant, p. io: « Galterius paraît être le nom de quelque plagiaire du moyen âge, qui aurait latinisé son nom de Gautier »;
Martin, p.47, note 1, remarque qu'il existait, à la fin du XIIe siècle, un poète latin nommé Gautier de Lille ou de Chastillon.

Hi



de la fin du XIIe siècle^, auteur de divers ouvrages dont certains ont exercé une grande influence,
tel le Liber qui dicitur Moralium Dogma réunissant un grand nombre de citations et de sentences

morales, de sources diverses1'»8.

Les paroles qu'Anchise adresse à Enée, lui faisant entrevoir l'avenir glorieux de Rome, sont
ici appliquées à la Justice, qui doit faire régner la paix, être miséricordieuse à ceux qui se soumettent
à ses lois, mais impitoyable à ceux qui lui résistent. Car la sévérité d'une part, et la libéralité, soit
la pitié, la clémence, de l'autre, sont les deux branches de la Justice: « Dividitur autem Justitia in
severitatem et liberalitatem», dit Gautier de LihV+9.

Or une des maximes qui entourent la figure de la Justice (n° 9), «Si lis inciderit, te judice...»,
sans nom d'auteur, est en réalité extraite, comme nous l'avons découvert, d'un poème de Gautier
de Lille sur Alexandre le Grand: Alexandreis, she Gesta Alexandri Magni libri X comprebensa1^0. Ce
sont les trois premiers vers d'un passage qui a trait à la Justice, comme ceux qui les suivent; le

dernier «Parce humili, facilis oranti, frange superbum» exprime la même pensée que le texte de

Virgile et en est certes inspiré15 ' :

« Si lis incident, tejudice, dirige libram

Judicii, necfiectat amor, nec munera palpent;
Nec moveat stabilem personae acceptio mentem.

Muneris arguitur accepti censor iniquus;
Munus enim a norma recti distorque, acumen
Judicis, et tetra involvit caligine mentem.
Cum semel obtinuit vitiorum mater in aula

Pestis avaritiae, quae sola incarcérât omnes
Virtutum species, spreto moderamine juris
Curritur in facinus, nec leges curia curat.
Parce humili, facilis oranti, frange superbum.»

On a donc signé du nom de Gautier les vers de Virgile qu'il s'était borné à imiter, les résumant

en un seul, avec quelques mots semblables qui rappellent leur origine^2. Cette attribution, volon/
taire ou non, a été facilitée parce qu'on a utilisé ailleurs (n° 9) ce passage de Gautier qui se termine

par le vers en question, d'origine virgilienne. Peut/être, parce qu'on ne l'avait pas nommé ailleurs,

aura/t/on voulu reconnaître sa part, en plaçant ici son nom.

5. Stace1Si (figure 7). - Paroi nord. Le personnage, de face, tient de la main droite un rou/
leau, et on lit sur le cartouche voisin: «Non sit custodia, non sint circumstantia tela ubi tutus
amor. Staci(us).» «Partout où l'affection est sûre, on peut se passer de gardes et de satellites.»

¦47) Gautier de Insulis, ab Insulis, Insulanus, ou de Castellione; cf. Migne, Patrol, lat., tome 209, p. 419.
m8) Sundby, p. 158, Gualtieri ab Insulis Moralium Dogma; texte, en appendice, vol. III, p. 391 ss.

¦49) Moralium Dogma, chapitre IX, «De severitate»; chapitre X, «De liberalitate»; cf. Sundby, p. 411. - Brunetto
Latino, Trésor, livreII, partii, chapitre LXXVII, p. 408: «DeRoidor, qui est la première branche de Justice»; chapitre

LXXVIII, p. 409; «De libéralité, qui est la seconde branche de justice»; Pitié, forme de libéralité, livre II, partii, cha/

pitre LXXXII, p. 423 ; livre III, part II, p. 610: «Tulles dit que la plus bêle chose qui est en seignorie, si est clémence et

pitiés, se elle est jointe avec droit, sans quoi la citez ne puet estre governée.»
J;°) Migne, Patrol, lat., tome 209, p. 466, livre I, D.
¦s1) Cette pensée virgilienne, qui unit la sévérité et la clémence, revient plus d'une fois dans ce poème de Gautier de Lille:

Migne, Patrol, lat., tome 209, p. 471:
«Disce pius victis, vincendis esse cruentus
Instabile est regnum, quod non dementia firmat.»

p. 505: «Et Dea quae leges armât, quae jura tuetur
Justitia...
Sola decens miseri misereri et parcere victis...»

¦s») Virgile: «Parcere subjectis.. debellare superbos.» - Gautier: «Parce humili... frange superbum.»
¦53) Dunant, p. 9, n° 5; Martin, p. 47, planche VI.

144



«L'attribution à Stace de ce passage semble être, ou erronée, ou fictive», dit Dunant; «texte
non identifié», dit Martin. En effet, il ne se trouve pas dans l'œuvre de Stace (40 à 96 environ
après J./C), pas plus que chez son commentateur des Ve et VIe siècles, Lactantius Placidus!54.

Sénèque a exprimé la même pensée^:
« Securitas securitate mutua pasciscenda est. Non opus est instruere in altum éditas arces nec in ad/

scensum arduos colles munire, nec latere montium abscidere, multiplicibus se mûris turribusquesepire ;

salvum regem in aperto dementia praestabit. Unum est inexpugnabile munimentum, amor civium. »

«La sécurité ne s'achète que par une sécurité réciproque. Il n'est pas besoin de construire dans
les airs de hautes citadelles, ni de fortifier les rudes escarpements des collines, ni de couper à pic
les flancs des montagnes, ou de s'enfermer dans les enceintes multipliées des tours et des murailles.
La clémence garantit la sûreté des rois en champ découvert. Il n'y a qu'un seul rempart inex/
pugnable, l'amour des citoyens.»

Pline le Jeune écrit aussi: « Quanto nunc tutior, quanto securior eadem domus, postquam non
crudelitatis, sed amoris excubiis, non solitudine et claustris, sed civium celebritate defenditur!
Ecquid ergo discimus experimento fidissimam esse custodiam principis, ipsius innocentiam? Haec
arx inaccessa, hoc inexpugnabile munimentum, munimento non egere. Frustra se terrore suc/
cinxerit, qui septus caritate non fuerit; armis enim arma irritantur.»

«Combien plus sûr et plus tranquille est ce même palais, depuis que ce n'est plus la cruauté,
mais l'amour, qui veille à sa garde; depuis qu'il n'est plus défendu par une enceinte de solitude
et par une multitude de barrières, mais par 1'affluence des citoyens. L'expérience nous apprend
donc que la garde la plus fidèle d'un prince est l'innocence de sa vie. C'est une forteresse inacces/
sible, un rempart inexpugnable, que de n'avoir pas besoin de rempart. Vainement il s'entourera

d'épouvante, celui que l'affection ne protégera pas; car les armes provoquent les armes^3.»
Il est vraisemblable que ces textes, résumés, sont la source du nôtre.

6. Salluste1^ (figure 8). - Paroi nord. Ce personnage est tourné de trois quarts à sa droite;
l'aumônière qui pend à sa ceinture - un des rares attributs de ces figures - veut/elle rappeler la
sentence du cartouche, que la fortune de l'Etat fructifie avec la concorde, et que la discorde
l'anéantit? Sur le cartouche: _«Concordia parve res crescunt.

Discordia maxime dilabuntur.
Salusti(us).»

Ce texte de Salluste157 est extrait du discours que le vieux Micipsa, près de sa fin, adresse à

Jugurtha, lui vantant la force de l'amitié, de la concorde. Les soutiens d'un Etat «ce sont les amis,

qu'on ne peut conquérir par la force des armes ou acheter au poids de l'or; les bons offices seuls et

l'affection nous les donnent... Je vous laisse un trône inébranlable si vous êtes vertueux, bien
chancelant si vous êtes pervers. L'union fait prospérer les Etats les plus faibles, la discorde détruit
les plus puissants: «Nam concordia parvae res crescunt, discordia maximae dilabuntur»^8. De
telles paroles de sagesse conviennent bien au bon gouvernement, tel que le désirent nos fresques,

¦54) P. Papinius Stacius (éd. R. Jahnke, Teubner, Leipzig 1899), tornelli, Lactantii Placidi qui dicitur comment, in
Statii Thebaida et comm. in Achilleida. - Sur ce scoliaste: Lubker, Reallexikon, s. v. Placidus; Pichon, Histoire de la

littérature latine, p. 599.
¦ss) Sénèque, De dementia (éd. Nisard), chapitre XIX, p. 344.
¦ss») Pline le Jeune, Panégyrique de Trajan, chapitre XLIX (éd. Nisard, p. 753). - Cf. L'esprit des Romains considéré

dans les plus belles sentences, maximes, etc. (Paris 1768), p. 235: «La plus fidèle garde du Prince, c'est l'innocence de sa vie:

une citadelle, un retranchement qui ne se force jamais; c'est de n'en avoir aucun besoin. En vain se veut/on faire craindre,

quand on n'est pas aimé (de ses sujets).»

m') Dunant, p. 9, n° 4; Martin, p. 48, planche VI.
¦57) E. Bolaffi, Sallustio e la sua fortuna nei secoli (Rome 1949).

¦s«) Salluste, De Bello jugurthino, X, 6. - L'esprit des Romains, considéré dans les plus belles sentences, maximes, etc.

(Paris 1768), 226.

I9 I45



fondé sur l'amitié (n° 2), l'amour (n° 5) mutuels des citoyens, leur concorde (n° 13)I59, nécessaires

à la justice. Elles sont devenues proverbiales, et déjà Sénèque les met dans la bouche de M. Agrip/
pal6°. Parlant de la concorde, Gautier de Lille101, Brunetto Latino, les répètent: «Salustes dit:
Par concorde croissent les petites choses, et par discorde se destruisent les grandismes162.» Ripa les

rappelle à propos de ses emblèmes de la Concordel63, femme qui tient en mains un faisceau de

verges, en signe d'union, de l'aristocratie, qui est le gouvernement des meilleursl6*. Elles sont la
devise de nombreux imprimeurs et libraires des XVe au XVIIe siècles: Pierre Regnault (Paris,
1496 à i546)l65 (figure 21); Louis I Elzevier (Leyde, 1583 à 1617)166; Louis Cloquemin (Lyon,
1572 à i582)l67; Jean Steelsius (Anvers, 1534 à 1562)168; Hermann Hoberg (Cologne, i628)l69;
Pierre Gosse junior (La Haye, i74o)I7°; de villes1?1 et de familles1?2. P. Regnault accompagne
cette devise sur banderole d'un curieux rébus: deux avant/trains, et deux arrière/trains d'éléphants,
à chacun desquels une fourmi est accrochée; un caducée, deux coupes, l'une pleine d'eau, l'autre
de feu. Il serait malaisé d'en donner la solution exacte, si Pierius Valerianus n'avait eu la complai/
sance de nous l'offrir^. Pierre Regnault a emprunté cette étrange image au Songe de Polypbile, par

!59) Pauly/Wissowa, Realencyclopâdie, s. v. Concordia; Saglio'Pottier, Dictionnaire des antiquités, s. v. Concordia. -
Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XX, De Concordia; cf. Sundby, p. 425: «Concordia est virtus concives et

compatriotas in eodem jure et cohabitatione spontanea vinciens»; Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre XLI,
p. 434, De Concorde: «Concorde est une vertu qui lie en un droit et en une habitation ceulx d'une cité et d'un pais.» Cf.
à Sienne, la fresque du bon gouvernement par Ambrogio Lorenzetti; au bas de l'estrade, un cortège de 24 citoyens porte au
bon gouvernement une corde que leur tend Concordia, et qui part des plateaux de la balance de Justice. - Gielly, Les

primitifs siennois (1926), p. 90.
l6°) Sénèque, Epîtres à Lucilius, XCIV (éd. Nisard, p. 766); «M. Agrippa... avait coutume de dire qu'il était bien

obligé à cette sentence: «La concorde agrandit les petites choses, et la discorde abat les grandes», que cela l'avait fait bon
frère et bon ami», «Nam concordia parvae res crescunt, discordia maximae dilabuntur.»

I(") Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XX; cf. Sundby, p. 425/426: «Nam concordia parvae res crescunt,
discordia res maximae dilabuntur.»

,6j) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre XLI, p. 434.
,63) Ripa, Iconologia, p. 114/415, s. v. Concordia; motif répété par ses successeurs. - Baudoin, Iconologie, vol. II (Paris

1677), p- 49. Concorde; Boudard, Iconologie, vol. I (Parme 1759), p. 104, figure.
164) Ripa, Iconologia, p. 47, s. v. Aristocratia.
,6s) Silvestre, Marques, vol. I, p. 43, n° 85 ; L. Volkmann, Bilderschriften der Renaissance (Leipzig 1923), p.119, figure 97.
l66) Silvestre, Marques, vol. I, p. 277, n° 510; p. 279, n° 511; Delalain, p. 295 (1595).
l6?) Silvestre, Marques, vol. I, p. 343, n° 624; vol. II, p. 469, n° 824.
l68) Silvestre, Marques, vol. II, p. 385, n°697; P- 387> n°698; Delalain, p. 205 (1538, 1547); veuve et héritiers de

Jean Steelsius (1568, 1569, 1570, 1572).
,69) Delalain, p. 157.
¦7») Delalain, p. 293.
¦71) Champeaux, Devises, p. 57, ville de Cambrai.
¦7J) Champeaux, Devises, p. 50, Bromhead, Angleterre; p. 178, Martin de Boudard, Provence.

¦73) Valerianus, trad. Montlyart, livre II, chapitre XVI, p. 22/23: «Effects de concorde et de discorde. Aucuns, par une
nouvelle invention, non toutefois mal à propos, se sont advisez d'exprimer cette sentence de Salluste: Par concorde les petites
choses croissent, par discorde les plus grandes choses déchéent, figurant d'une part une Formi qui croitr et grossit en forme

d'Eléphant par l'opposition du caducée; et de l'autre, un Eléphant s'appetisse et déchet en Formi par l'adiuntion du feu et

de l'eau, créatures du tout contraires. Mais si de cette fiction vous mettez à quartier le Caducée, l'eau et le feu, elle pourra
signifier aussi l'homme accompli en science; sçavoir est celuy lequel auroit acquis une parfaite cognoissance des plus petites

et des plus grandes choses, et qui de plusieurs sciences n'en auroit par manière de dire faict qu'une seule.» - Le caducée

est l'hiéroglyphe de la Concorde, Valerianus, trad. Montlyart, livre XV, chapitre XLV, p. 194 C. - De Tervarent, Les

énigmes de l'art, vol. III: L'héritage antique (1947), p. 40, note 4, références (symbole de paix). - Noter que l'éléphant est

le symbole de l'équité (Valerianus, trad. Montlyart, livre II, chapitre IX, p. 21); la Fourmi celui de la piété (livre VIII,
chapitre IV, p. 92 B). Or Piété et Equité, unies ici à la Concorde, sont comme elle inséparables de la Justice, cf. plus loin,
n°7 (Lactance). - L'encensoir ou tout autre vase à feu, et le pot à eau, associant des éléments contraires, sont symboles de dis'
corde; on dit de ceux qui promettent des choses impossibles «qu'ils assemblent l'eau et le feu». Valerianus, trad. Montlyart,
livre XLVI, chapitre XXIX, p. 620.-Un motif analogue, celui d'un éléphant, avec une queue d'écrevisse, signifie de grands
desseins tournés en fumée, équivalent de la montagne d'Horace qui accouche d'une souris, Valerianus, trad. Montlyart,
chapitre XIX, p. 355.

146



Francesco Colonna^, où elle est aussi accompagnée du texte de Salluste, quelque peu altéré:

«Pace ac Concordia parvae res crescunt, discordia maximae discrescunt^s.» Elle a été aussi

utilisée par les fresques de S. Giustina à Padoue, exécutées par Bernardo Parentino, jusqu'en
1498, continuées après sa mort par Girolamo del Santo, vers 1540-46, reproduites en gravure
par Francesco Mengardi à la fin du XVIIIe siècle, avec la même légende1?6.

7. Lactance1^ (figure 9). - Paroi est. Le cartouche près du personnage de face porte: «Justitia
habet duas venas, pietatem et equitatem. Lactanci(us).» «La piété et l'équité sont les deux veines
de la Justice1?8.» Ce texte est tiré de Lactance (Caecilius ou Caelius Firmianus Lactantius), qui
vécut au début du IVe siècle après J./C. sous Dioclétien et Constantin. Il a consacré tout le livre V
de son traité Divinarum Institutionum à la Justice^, et on y lit, au chapitre XV: «Justitia quamvis
omnes simul virtutes amplectatur, tarnen duae sunt omnium principales, quae ab ilia divelli se/

pararique non possunt... Pietas vero et aequitas quasi venas sunt eiusl8°.» Les anciens ont asso/
eie la Piété181 et la Justice. Cicéron le répète maintes fois: «Est enim pietas justitia adversus deosl8j.»

«Justitiam cole et pietatem»'83... «Justitia... eaque erga deos, religio, erga parentes, pietas...
nominatur» 84. «Atque haud scio, an pietate adversus deos sublata, fides etiam et societatis humani
generis, et una excellentissima virtus, Justitia, tollatur»l85, etc.186. «Justitia, pietas, religio, et omnis
alius comitatus virtutum consertarum, et inter se cohaerentium»l87, dit Sénèque. Elles demeurent

toujours unies188. «Qui sectatur justitiam et pietatem, inveniet vitam, justitiam et honorem»l89.
Elles inspirent des devises d'ordres et d'institutions: «Pietate et Justitia»^0; «Amantibus justitiam,

¦74) Hyperotomachia Poliphili, ire édition (Aide, vers 1499).

¦75) Volkmann, Bilderschriften der Renaissance (Leipzig 1923), p. 20 et 21, figure 12; selon cet auteur, ce motif serait

inspiré par le proverbe de l'éléphant et du cousin (Mücke).
¦76) Volkmann, loc. cit., p. 23, 25, figure 19 (decrescunt au lieu de discrescunt).

¦77) Dunant, p. 8, n° 3 ; Martin, p. 48, planche V.
'78) Cf. Martianus Capella, De Nuptiis Philologiae et Mercurii (éd. Kopp, Francfort 1836), livre VII, par. 732, p. 585,

De Dyade: «In bonis vero eadem justitia, quod duobus aequis gaudeat pariter ponderatis.» De même pour la Libéralité,
partie de la Justice (cf. n° 4). Valére Maxime, livre IV, chapitre VIII: «Cujus duo sunt maxime probabiles fontes, verum
Judicium et honesta benevolentia.»

'79) Traduction: Les divines institutions contre les Gentils et les idolâtres (éd. J. de Tournes, 1555), p. 381, De Justice.

l8°) Traduction de Tournes (1555), p. 428: «Combien que justice embrasse et contient toutes les vertus, néanmoins il
y en ha deux principales de toutes, c'est piété et équité, qui ne peuvent nullement estre séparées ne arrachées d'elle, parce

que Foy, Tempérance, Probité, Innocence, Intégrité, et autres semblables vertus, peuvent par nature ou par l'institution des

parens estre en ce mesme homes qui ne savent ne congnoissent que c'est que Justice, ainsi qu'il est tousiours advenu... Mais
piété et équité sont quasi aussi comme les veines, d'autant que justice est composée et consiste en ces deux. Or son chef et

origine est en la première, et en la seconde est toute sa force et substance. Sans doute, piété n'est autre chose que congnoissance
de Dieu...»; p. 431: «L'autre partie de Justice est équité. Je ne dis pas cest équité de bien juger, louable en l'homme juste,
mais équité à se faire semblable et égal à tous autres, que Cicéron appelle équalité; car Dieu, qui engendre les hommes et

inspire en eux les âmes, a voulu qu'ils fussent tous égaux et pareils.»

l81) Pauly/Wissowa, Realencyclopâdie, s.v. Pietas; Röscher, Lexikon, s. v. Pietas; Saglio'Pottier, Dictionnaire des

antiquités, s. v. Pietas.

l8s) Cicéron, De la Nature des dieux (éd. Nisard), livre I, chapitre XLI, p. 106.

,83) Cicéron, De la République, VI (éd. Nisard), chapitre X, p. 344.
l84) Cicéron, Dialogue sur les partitions oratoires, tome I (éd. Nisard), chapitre XXII, p. 522.
,8s) Cicéron, De la nature des dieux, I, chapitre II (éd. Nisard), p. 80.

,86) Cf. Roscher, loc. cit., textes.
,87) Sénèque, Epitres à Lucilius, n° XC (cf. éd. Nisard, p. 738).
l88) Gautier de Lille, Moralium Dogma (éd. Sundby), chapitre XVI, p. 423, De pietate; L. Lessius, De Justitia et

Jure (Lyon 1653), sectio septima, caput XLVI, De reliquiis virtutibus Justitiae annexae. Dubitatio I, p. 552, Quid sit pietas.
,89) Sententiae morales Ben Syrae (Jesus Sirach) (Isnae 1532), X, X.
190) Avec un bras armé tenant une épée et une croix, jeton de 1623, parlement de Dôle, Champeaux, Devises (1890),

p. 89; ordre du Danebrog fondé par Charles V de Danemark, en 1672, Champeaux, Devises, p. 203.



pietatem et fidem»1?1; de libraires et d'imprimeurs: «Pietate et Justitia»1?2; «Pietatis et Justitiae
cultus pacifiais verete»I?3, etc.1?"!.

Quant à l'Equité, elle n'est qu'un aspect de la Justice, et dès Rome, en porte l'attribut, la
balance J?5.

8.Tullius1^ (figure io). - Paroi est. Le personnage est tourné vers la Justice (n° 9), qu'il semble

indiquer de l'index de sa main gauche. Sur le cartouche que cette main tient: «Nullum autem

tempus est quo justitia vacare debeat. Tullius.» «Ce qui est certain, c'est que la justice est de tous
les temps.»

Pour Dunant: «Tullius semble se rapporter à Cicéron; mais, sur le panneau n° 2 (notre n° 12),
le nom de cet auteur est écrit Cicero, tandis qu'ici nous trouvons le nom dit gentilice Tullius;
ce texte, ainsi prétendu être de Cicéron, n'est probablement pas de lui.» Martin répète cette opi/
nion, et suppose que Tullius pourrait être mis pour Tertullianus. L'un et l'autre ont tort. Tullius,
Tulles, est le nom habituel de Cicéron chez les auteurs médiévaux, et le texte, du reste incorrect
ici, se trouve dans le De Officiis de Cicerone: «Nullum est enim tempus, quod justitia vacare
debeat», idée que cet auteur répète encore dans le même chapitre: «Nihil honestum esse potest,
quod justitia vacat»1?8, «Sans la justice il n'est point d'honneur». D'autres ont exprimé cette

pensée que la justice est universelle et éternelle: «Justitia perpetua est et immortalis», dit le livre
De Sapientia, de Salomon1??, que citent Guillaume Perrault, archevêque de Lyon, en 1245200, et

Brunetto Latino201.

9. LaJustice101 (figure 10). - Paroi est. Elle est assise sur un trône à haut dossier, couronnée,
la balance dans la main gauche, l'épée levée dans la droite.

a) On lit, sur une banderole horizontale au/dessus du siège203: «Justitia sum, unicuique quo
suum est tribuens»: «Je suis la Justice, qui attribue à chacun ce qui lui est dû.» «Ce texte, dit
Dunant, est clair, et a été composé ad hoc.» Ce n'est pas exact, car c'est un adage usuel de la juri/
diction antique, répété jusque dans les temps modernes. «Esse enim hoc boni viri et justi, tribuere
id cuiq ue, q uod sit q uoq ue dignum... »10*. « Justitia autem praecipit... suum cuiq ue reddere.. .20 5 »

«Justitia porro ea virtus est, quae sua cuique distribuit...306» «Plurimi cuidem philosophorum,
sed maxime Plato et Aristoteles, de justitia multa dixerunt, asserentes et extollentes earn summa

'9') Champeaux, Devises, p. 206, ordre de sainte Anne, fondé par Charles de Russie, 1739.
¦9») Silvestre, Marques, vol. I, p. 131, n°262, Pierre Davantes, libraire à Bâle, 1572; p. 265, n0483; vol. II, p. 691,

n° 1194, Nicolas Nivelle, libraire à Paris, 1583-1594. - Delalain, p. 67 (1585).
•93) Heitz, Basler Büchermarken (1895), P- I07> n° 2I6> IS9S> i599> Pierre Davantes.

¦94) «Pietate et Justitia», Delalain, p. 127, Jean de Minières, Angoulême, 1571; p. 67, F. Noël, Paris 1648. - Heitz,
Genfer Buchdrucker/ und Verlegerzeichen (1908), p. 45, n° 146, Jacques Stoer, 1597, avec balance, sur le socle Pax.

195) Pauly/Wissowa, s. v. Aequitas (sur des monnaies, 604, n°2); Saglio/Pottier, s. v. Aequitas. - Ripa, Iconologia,

p. 203, s. v. Equità; Boudard, Iconologie (Paris 1759), p. 186, s. v. Equité. - De même l'Egalité, Ripa, Iconologia, p. 712,
s. v. Ugualità; Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 74, s. v. Egalité.

'9') Dunant, p. 8, n° 3 ; Martin, p. 48 et planche V.
'97) Cicéron, Des Devoirs (éd. Nisard), livre I, chapitre XIX, p. 440.
'9S) Ibid.
"99) De Sapientia I, p. 15.

"°) Gulielmi Paraldi, Summa aurea de virtutibus et vitiis (Brixiae 1494), fol. q V v°; cf. Sundby, p. 179SS., 183.
>01) Brunetto Latino, Trésor, p. 406; cf. Sundby, p. 183: «Salemons dit: Justice est perpétuel et sans mort.»
>OJ) Dunant, p. 7, c. d.; Martin, p. 48, planche V.
"3) Dunant, d.
2°4) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre III, chapitre XI, p. 325.
10s) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre III, chapitre XII, p. 326.
Jo6) Saint Augustin, De civitate Dei, XIX, p. 21; cf. Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre IV, n. II, p. 335.

148



laude virtutem, quo suum cuique tribuat...207 » «Justitia est virtus jus suum cuique confe/
rens208.» «La citez qui est governée selonc droit et selonc vérité, si que chascuns ait ce qu'il doit
avoir20?.» «Definitur ab Ulpiano L.Justitia II, de Justitia et jure, hoc modo: «Justitia est constans
et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi.» «Sensus est, Justitia est virtus inclinans et
firmans voluntatem ad perpetuo cuique tribuendum ius suum», rappelle au XVIIe siècle L.
Lessius210, etc.211. Dans son Iconologie, Ripa n'oublie pas cette définition: La Justice «è una
costante et perpetua volontà di rendere a ciascuno quello, che gli si deve»212; et l'Egalité tient
comme elle la balance, signifiant «la retta e vera giustizia che da a ciascuno quanto deve2I3.»

Raphaël a représenté en 1509-1511 la Justice, au Vatican, dans la Chambre de la Signature:
elle est assise sur un nuage2I4, balance et épée en main; à ses côtés deux petits anges tiennent des

tablettes, avec les mots «Jus suum cuique tribuens»2I5. Des imprimeurs/libraires font de ce thème
leur marque: La Justice trône, tenant glaive et balance, entourée de personnages, avec la devise

«Cuique suum»: marque de Benoit Rigaud (Lyon, 1572, 1580, 1584, 1595)216; avec la devise

«Unicuique suum»: marque de Gabriel Cartier (Genève, i604)2I7. Une main sort des nuages,
tenant la balance au dessus de Minerve et de Mercure, avec la devise «Suum cuique tribue»:

marque de Jean Broedelet (Utrecht, 1739)218. Au Rathaus de Dantzig, le prince est assis sous un
baldaquin, au dessus duquel on lit le mot «Jus»; divers personnages l'entourent, et dans un angle
est le mot «Aequitas»2I9. Au XVIIIe siècle, dans son Iconologie, inspirée de Ripa et d'autres au/
teurs, Boudard (figure 20) figure encore la Justice, couronnée, avec épée et balance, « assise majes/
tueusement dans un tribunal», sur lequel l'inscription: «Jus suum cuique tribuens220.»

b) L'inscription mutilée de la banderole qui court horizontalement aux pieds de la Justice a
été restituée par Dunant comme suit: «Si [lis] inciderit [de] judice, dirige libram Judicii, nec
flectat amor nec munera palpent. Nec moveat stabi[lem] personae acceptio mentem221.» «Si quel/
que controverse se produit au sujet du juge, tiens bien droit la balance du jugement; ne te laisse
fléchir ni par l'affection, ni influencer par les présents, et que (le juge) à l'esprit ferme ne fasse

acception de personne. »

«Pour autant qu'on en peut juger, ajoute Dunant, ce texte n'est pas emprunté à un auteur
connu.» C'est encore une erreur, que nous avons déjà relevée, montrant que ce passage est extrait
de YAlexandreis par Gautier de Lille222. Nous avons cité ce texte au n° 4, et nous y renvoyons ;

pour la recommandation de ne point recevoir de présents, de ne faire acception de personne, nous

"7) Lactance, Epitom. c. 55; cf. Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre III, chapitre VII, p. 323: «Un grand
nombre de philosophes, Platon et Aristote en tête, ont dit mille choses à la louange de la justice, dont ils faisaient le plus
magnifique portrait. C'est, disaient/ils, une vertu qui rend à chacun ce qui lui appartient...»

2oS) Gautier de Lille, Moralium Dogma (éd. Sundby), chapitre II, p. 405.
2°9) Brunetto Latino, Trésor, livre III, part II, chapitre X.
110) L. Lessius, De Justitia et jure ceterisque virtutibus cardinalibus (Lyon 1653), p. 12 (cite les textes mentionnés plus

haut).
a") Erasme, Adagia Chiliades (éd. Genève, 1606), p. 1115, «Suum servare» (ire édition 1508).
3I!) Ripa, Iconologia, p. 64, «Beatitudine quarta», qui «è la fame e la sete della Giustizia. Beati, qui esuriunt, et sitiunt

Iustitiam».

"3) Ripa, Iconologia, p. 713, Ugualità.
"4) Cf. plus haut, n° 3, la Justice, la tête dans les nuages.
"5) Klassiker der Kunst, Raffael (1909), planche 48. Plafond de la Chambre de la Signature: quatre médaillons, avec

les personnifications de la Poésie, de la Justice, de la Théologie, de la Philosophie; planche 49, Médaillon avec la Justice.
*l6) Delalain, p. 115.
"7) Heitz, Genfer Buchdrucker/ und Verlegerzeichen (1908), p. 9, n° 26.

"8) Delalain, p. 301.
J,9) Lederle, p. 77.
»«) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. II, p. 150, figure.

"') Dunant, p. 7c.
"") Il faut corriger, dans la restitution de Dunant, «de judice», «au sujet du juge», en «te judice», «toi étant juge».

149



renvoyons à notre commentaire du thème des Juges aux mains coupées (n° 3), qui exprime la
même notion.

10. Aristote11^ (figures 10, 11).-Paroi est. Le personnage est tourné de trois quarts à sa droite, vers
la Justice (n° 9). Sur la banderole, à son côté: «Justitia est praeclarissima virtutum. Aeles» (Aristo/
teles). «La Justice est la plus belle de toutes les vertus.»

Aristote est en effet l'auteur de cette affirmation, dans son Ethique ï Nicomaque22^: xçatiai-r] %ùv

àqsTbyv Élvai fj ôiy.aioavvi]. Les Latins l'ont répétée225, entre autres Cicéron: «Justitia, in qua
virtutis est splendor maximus»226... «una excellentissima virtus, justitia»227...«summamillam
virtutem»228.

UEthique d'Aristote a eu plusieurs traductions latines au moyen âge329, et l'on sait combien

son autorité fut grande à cette époque. Notre texte a pu être emprunté à l'une d'elles, ou à un auteur
latin de l'antiquité. Au XIIIe siècle, Guillaume Perrault, que nous avons déjà cité, énumère dans

sa Summa aurea de virtutibus-i0 plusieurs sentences sur la justice, parmi lesquelles celle de Tullius,
De Offrais, I, 7, 20: «Maximus est splendor honestatis» (in justitia)^1, et Brunetto Latino, qui le

copie, répète docilement, mais en attribuant à tort ces paroles à Sénèque: «Sénèques dit: En justice
est la très grans resplandissors des vertus^2...» «Justice est la plus noble vertuz et la plus fors qui
soit233...» «Et Justice n'est pas partie de vertu, ancois est trestoute vertu»234, dit/il encore235.

M. C. Martin remarque que presque tous les gestes sont gauches et dépourvus de signification.
Lactance «comme la plupart des autres personnages... ne sait que faire de ses mains». Tullius
«se frappe la poitrine avec la main droite, on ne sait trop pourquoi236.» Cependant Salluste semble,
de son index gauche tendu, attirer l'attention sur le cartouche qui l'accompagne; Tullius pointe
le sien vers la Justice, pour la même raison; Cicéron croise ses deux mains sur son bâton, dont
nous dirons le sens. Il serait assurément excessif d'exiger de ces figures immobiles, qui ne partici/
pent à aucune action, des gestes d'une portée bien déterminée^. Toutefois, cette gaucherie, ces

gestes anormaux, pourraient avoir une explication que M. le Dr H. Schneider/Christ a bien
voulu me suggérer. Les mains, relève/t/il, sont parfois hors de proportions, et maladroitement

ajustées. C'est que le peintre a adapté à ses personnages des prototypes picturaux - nous y revien/
drons - qu'il a utilisés avec quelque maladresse. Ainsi Aristote semble être le second roi d'une
Adoration des Mages, auquel on se serait borné à enlever le vase qu'il tenait de ses mains, ce qui
expliquerait la position curieuse des mains du philosophe. Je crois cependant que le peintre a

"3) Dunant, p. 6, n° 3 b; Martin, p. 49, planche V.
"4) V, 1125, 15. - Erasme, Adagiorum chiliades (éd. Genève 1606), p. 1109, «Justitiae. Justitia in se virtutem complec/

titur omnem», textes.

"s) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre III, chapitre VII, p. 324: «Alter (Aristoteles) autem de ipsa justitia
quator implevit sane grandes libros»... «Aristote a parlé de la justice seule dans quatre livres assez étendus.»

"6) Cicéron, Des Devoirs (éd. Nisard), livre I, chapitre VII, p. 430: «La justice, où la vertu éclate dans tout son lustre.»

"7) Cicéron, De Natura Deorum, vol. I, p. 2.

"8) Lactance, Epitom. c. 55; cf. Cicéron, Des Lois (éd. Nisard, IV), p. 324.
"9) Sundby, p. 139. L'Ethica nicomachea di Aristotile. Traductions, p. 144, entre autres le«Liber Ethicorum» de Robert

Grosthead, évêque de Lincoln, mort en 1253.
J3°) Sundby, p. 179SS. (édité en 1494).
»31) Sundby, p. 183 ; G. Paraldi (Perrault), Summa, fol. q V v°.
•3J) Sundby, loc. cit.; Brunetto Latino, Trésor, p. 406.
J33) Brunetto Latino, Trésor, p. 293.
»34) Brunetto Latino, Trésor, p. 294.
J35) Bien qu'ailleurs il lui donne un autre rang; p. 403: «Justice vient après toutes les autres vertus; et certes, justice ne

porroit rien faire, se les autres vertus ne li aidoient»; p. 406: «Justice est li complimens des autres vertuz.»
J3«) Martin, p. 48.
*3î) Les attributs sont aussi quelconques, et rares: rouleau de papier tenu par Galterus, Stace, aumônière à la ceinture de

Salluste. Seul, le bâton de Cicéron est justifié par le texte.

I50



donné à ce geste, devenu incompréhensible, une signification nouvelle, en rapport avec son sujet,
et qu'il a pu la demander à d'autres prototypes. Aristote tient devant lui ses deux mains, tournées

l'une vers l'autre: la droite a l'index tendu, le médius, l'annulaire, l'auriculaire sont repliés; la

gauche est à plat, paume en haut, doigts tendus. Il semble compter sur ses doigts, selon la méthode
du comput digital (figure il). Cette méthode est ancienne^8. Les Grecs239,les Orientaux24°
l'ont pratiquée; elle est en usage dans la Rome impériale, signalée par divers auteurs2«1. Au
VIIIe siècle de notre ère, Bède écrit un traité sur ce sujet, et en codifie les règles2«2; ses manuscrits
sont parfois243 illustrés de figures indiquant les divers chiffres ainsi formés, par exemple un manus/
crit latin n° 7418 de la Bibliothèque nationale à Paris, écrit à la fin du XIIIe ou au début du XIVe
siècle244. La méthode de Bède n'est du reste pas la seule 245, et il y a des variantes^6.

Les peintres ont souvent représenté des personnages qui comptent ainsi247. Selon Léonard de

Vinci (1452 à 1519), dans son Traité de la peinture, pour représenter un orateur qui s'adresse à

une assemblée «il te faudra faire celui que tu veux montrer parlant au milieu de nombreux per/
sonnages, dans l'acte de considérer la matière qu'il a à traiter et d'accommoder en lui/même les gestes

qui appartiennent à cette matière... Si c'est une matière où il faut déclarer diverses raisons, fais

que celui qui parle prenne, avec les deux doigts de la main droite, un doigt de la main gauche
dont il aura serré les deux mineurs». Mme Chomentovskaja, qui a étudié ce geste dans les œuvres
de la Renaissance, conclut^8 : « Le geste de compter sur les doigts est le même chez tous les maîtres,
et ne s'écarte pas de la règle de Léonard de Vinci. Les doigts de la main droite, l'index et le mé/
dius, ou l'index et le pouce ensemble, touchent tour à tour les doigts de la main gauche, dont la

paume est visible. Le geste, qui sert de procédé mnémotechnique, évoque le compte des arguments
dans une discussion, ou un sermon scolastique, ou bien apparaît comme attribut d'un portrait de

*38) Sur le comput digital: E. A. Bechtel, The Finger/counting among Romans, Class. Phil. 4, p. 25 (1909); Fröhner,
Annuaire Soc. franc. Numism. Arch. S, p. 232 (1884); D.E.Smith, History of mathematics (Boston 1925), vol.11,

p. 196; L. Lemoine, Les anciens procédés de calcul sur les doigts en Orient et en Occident, Rev. Etudes islam. 6, p. 1

(1942); Florence A. Yeldham, An early method of determining Calendar dates by finger reckoning, Archeion g, p. 324
(1928) ; A. Cordiolani, Etudes de comput, Biblioth. Ecole des Chartes 105, p. 61 (1942) ; H. I. Marrou, Histoire de l'éduca/
tion dans l'antiquité (1948), p. 517, références; Elworthy, The Evil Eye (1895), P- 236SS., figures 93 à 95, d'après Abate
Vincenzo Requeno, Scoperta della Chironomia, ossia dell'arte di gestire con le mani (Parme 1797).

339) Hérodote, VI, p. 63, 65; Marrou, loc. cit. - Sur une péliké à f. n., une marchande semble former des doigts
de la main gauche un nombre, de Waele, Rev. Arch. 25, p. 282 (1926); Pernice, Jb. dtsch. arch. Inst. 8, p. 181 (1893);
Marrou, loc. cit. - Pline mentionne une statue de Chrysippe, par Eubulidès II, vers 204 avant J./C, qui comptait sur ses

doigts. Pline, Histoire Naturelle, livre XXXIV, 88; Pauly/Wissowa, Realencyclopädie, s.v. Eubulidès, n° io; Marrou,
loc. cit. - Cf. encore Anthologie palatine, vol. XI, p. 72.

J4°) Une anecdote semble indiquer qu'on le connaissait déjà au IVe siècle avant J./C. Oronte, gendre du roi Artaxerxès II
(404 à 358), comparaît les amis des rois, tour à tour puissants ou misérables, suivant qu'ils sont en faveur ou non, aux doigts
de la main qui, tour à tour, signifient les dizaines de mille ou les simples unités. Marrou, loc. cit.

24') Marrou, loc. cit., références. - Des tessères romaines, au Cabinet des Médailles de Paris, d'art alexandrin et d'époque
impériale, montrent une main dont les doigts forment divers chiffres, Fröhner, loc. cit.; Marrou, p. 518, 216, planche. -
Cf. Valerianus, trad. Montlyart, p. 479 ss. (textes).

h*) Migne, Patrol, lat. tome 90, p. 685.
'?s) Coriolani, Biblioth. Ecole des Chartes 103, p. 63 (1942), références, exemples.
;44) Biblioth. Ecole des Chartes iöj, p.6i (1942), I, Note sur le manuscrit latin 7418 de la Bibliothèque nationale, planche II.
J4s) Principe de cette méthode, Biblioth. Ecole des Chartes 103, p. 63/64 (1942): Pour compter les unités et les dizaines, on

utilisait les doigts de la main gauche; pour compter les centaines et les milliers, ceux de la main droite; pour les nombres

supérieurs à dix mille, on combinait diverses positions de la main gauche ou de la main droite, avec certaines parties du

corps humain, poitrine, nombril, ou fémur.
'46) Cf. Valerianus, trad. Montlyart, livre XXXVII, chapitre 1, p. 478 ss., avec figures des nombres formés; livre XXXV,

chapitre XXXV, p. 457, hiéroglyphe de la Dialectique, selon Zenon: «Car quand il vouloit signifier la Dialectique, il
avoit accoustumé de peindre la main fermée qui retrousse les doigts vers le poignet...»

•47) Sur ce sujet en peinture, Chomentovskaja, Le comput digital. Histoire d'un geste dans l'art de la Renaissance ita/
henne, Gaz. Beaux/Arts 2, p. 157 (1938).

*48) Chomentovskaja, loc. cit., p. 170 ss.

151



scoliaste. Le geste habituel se perpétue dans l'art de la Renaissance italienne durant deux siècles,

du XIVe au XVIe, dans toutes les écoles... Vers 1500, le motif est canonique dans les ateliers

italiens, et trouve sa place dans le traité de Léonard de Vinci... Il est du reste utilisé par des maîtres
d'autres régions, allemands, flamands. Puis il disparaît dans l'art classique, son histoire prend fin
avec le déclin inéluctable de la scolastique et de ses méthodes de raisonnements.» M"10 Cho/
mentovskaja cite et reproduit de nombreux exemples où l'on voit des personnages illustres, en

discussion, qui comptent ainsi sur leurs doigts pour sérier leurs arguments2?0.
Aristote compte donc sur ses doigts. Debout près du trône de la Justice, tourné vers elle et la

regardant, il ressemble à un avocat qui plaide devant elle sa cause, à un juge qui lui énumère

ses raisons de punir ou d'absoudre, ou à un philosophe qui lui dit les vertus qu'elle doit pratiquer.
Dans la partie de la fresque qui a été peinte au début du XVIIe siècle par Giglio, le roi David
(n° 3, figure 5), debout devant les Juges aux mains coupées, fait un geste analogue à celui d'Aris/
tote, auquel on peut donner la même signification.

11. Virgile2^1 (figure 12). - «Discite justitiam moniti, et succurrite fessis Virgi(lius)», dit le

cartouche près du personnage.
Enée est descendu aux enfers, il entend Phlégyas, le plus misérable des damnés, s'écrier: «Aver/

tis par moi, apprenez la justice et ne bravez pas les dieux.» «Discite justitiam moniti, et non tem/
nere divos252.» Ce vers célèbre, ou son premier hémistiche, a été souvent redit253 ; il est devenu la
devise de familles^, de libraires et imprimeurs de la Renaissance^. Mais «succurrite fessis»,

«secourez les affligés», a remplacé ici le second hémistiche «et non temnere divos». Selon Dunant,
que suit C. Martin, «le passage relatif aux dieux du culte romain a été changé pour faire place à

un texte quelconque compatible avec les croyances des chrétiens du XVe siècle. On peut dire du
texte qu'il a été christianisé». Les auteurs de ces peintures genevoises ont pris bien de libertés avec
les textes qu'ils ont choisis - nous en avons vu des exemples -, mais il s'agirait ici d'une substitu/
tion, de sens tout différent, et sans rapport avec Virgile, sous l'autorité de qui elle est toutefois

placée. Auraient/ils agi avec une telle désinvolture: On sait quelle fut la vogue de Virgile dans

l'antiquité et au moyen âge256, au point qu'il devint un être de légende et de magie257 ; on a érigé
certains de ses vers en sentences, et dès la Rome impériale on a combiné entre eux des hémistiches

249) Cf. les railleries de Rabelais, quand il raconte l'apprentissage de Gargantua chez le maître de théologie Tubal Holo/
ferne.

Js») Nous ne mentionnerons ici que les peintures de Juste de Gand, appelé en 1470 à Urbino pour décorer la bibliothèque
du duc Federigo da Montefeltro, avec des portraits de grands hommes de l'antiquité, du moyen âge et de la Renaissance;

exemples: saint Thomas d'Aquin, figure 3; Scot, figure 4; Boèce, figure 5.
»s«) Dunant, p. 5, n° 3 a; Martin, v. 49, planches V et VI.
J5") Virgile, Aeneid., VI, p. 620.
a53) Ainsi, par les auteurs de «centons», O. Delepierre, Tableau de la littérature du centon chez les anciens et chez les

modernes, vol. I (1874), P- 2l6> 1" Capilupi, 1540 (le vers entier); vol. II (1875), p. 14, auteur inconnu, XVIIe siècle

(Discite justitiam moniti et spes discite vestras); vol. II, p. 44, Aegidius Bavarius (1622) (le vers entier). - L'esprit des Ro/
mains considéré dans les plus belles sentences, maximes et réflexions des auteurs célèbres de l'ancienne Rome (Paris 1768), p. 14.

J54) Champeaux, Devises (1890), p. 140, d'Hoop, Flandre (le vers entier).
35s) Heitz, Basler Büchermarken (1895), p. 103, n° 203, marque d'Arnold Gymnicus, 1562 (Discite justitiam moniti);

Delalain, p. 155, marque de Johannes Gymnicus, Cologne, 1572, 1585; de la veuve Gymnicus, 1599; p. 47: «Marque de

Nicolas Jacquard, 1649, La Justice, les yeux bandés, devise «Discite Justitiam moniti.»- Heitz, Kölner Büchermarken,
1898, planche XXXss., n° 95ss. (Officina Gymnica); Volkmann, 121, figure 99 (héritiers d'Andreas Wechel, Francfort,
Joh. Gymnicus, Cologne).

a56) Comparetti, Virgilio nel medio evo, vol. I (1872), p. 3, Virgilio nella tradizione letteraria fino a Dante; chapitre VI,
p. 98, au moyen âge. - La dernière édition de Comparetti est de 1946.

•57) Cecchelli, La leggenda romana di Virgilio, Studi Virgiliani, vol. I (1931) (20, bibliographie); P. Schieger, Der
Zauberer Virgil (Berlin 1897); Spargo, Vergil the necromancer, Studies in Virgilian Legends (Cambridge 1934); Loane,
The sortes Virgilianae, Class. Weekly 21, p. 185; G. Gessler, A propos des Sortes virgilianae et de leur survivance,

Hommage à J. Bidez et à F. Cumont, Coll. Latomus 2, p. 107 (1949).

152



pour en créer de nouvelles258. On lit, dans un recueil de centons virgiliens du XVIIe siècle, par
un auteur inconnu: «Discite justitiam moniti, et spes discite vestras2?9.» Il semble que ce soit le

cas ici, et que «succurrite fessis» soit dérivé d'un autre vers de l'Enéide160. Didon répond à Enée:

«Non ignara mali miseris succurrere disco.» «Malheureuse, j'ai appris à secourir les malheureux.»
Gautier de Lille utilise ce vers pour qualifier la Miséricorde, qui est une des vertus de la Justice261.

«De Misericordia... Haec virtus nihil humanum a se alienum existimat, unde Virgilius: «Non
ignara mali miseris succurrere disco202», et Brunetto Latino le répète: «Je n'ai pas les mauls, mais

je vois secorre les tormentez263.» «Succurrite fessis», «succurrere miseris», sont proches parents, et
les deux vers virgiliens ont encore en commun le même verbe: «discite», «disco». Nous ne savons
si le peintre ou celui qui lui a dicté ce texte est l'auteur de cet arrangement, ou s'il l'a trouvé, ce qui
est plus vraisemblable, dans quelque recueil de sentences.

12. Cicéron16* (figure 13). - A l'angle sud/est, un vieillard, courbé, s'appuie des deux mains

sur un bâton, à poignée horizontale comme celle d'une béquille. «Nichil afferunt in Republica
qui in rebus agendis versari senectutem abnegant. Cicero ï65.» «Ils sont dans l'erreur, ceux qui
n'accordent aux vieillards aucune part dans la gestion des affaires publiques.» La présence de

vieillards dans le gouvernement est nécessaire, car ils y apportent leur expérience, leur maturité de

jugement, leur modération, que ne possèdent pas les jeunes266.

«Si cum Tulles le determine

Au livre qu'il fist de Veillesce,

Qu'il loe et vaut plus que Jonesce26'.»

En symbolisant le Juge sous les traits d'un homme âgé, assis, vêtu sévèrement, Ripa rappelle

que, selon Aristote, il ne faut pas, pour ces raisons, désigner des juges jeunes268. «Consiglio», le
«Bon Conseil», est aussi un homme âgé, portant au cou un collier auquel un cœur est attaché2^.
Il est vieux, dit Ripa, parce que le vieillard est de meilleur conseil que le jeune homme, comme
le reconnaît saint Ambroise: «Senectus est in consiliis utilior27°.» L'expérience2?1 est une vieille

!?8) Comparetti, vol. II (1872), p. 69SS. - Le plus ancien recueil de sentences virgiliennes se trouve dans un codex du

VIIIe siècle, p. 70, n° 3. - Travaux modernes sur ces recueils de sentences, ibid., p. 71, note, références. Cf. note 253.
JS9) O. Delepierre, Tableau de la littérature du centon, vol. II (1875), P- x4-
26°) Aeneid., I, v. 630.
361) Enée est l'homme juste et pieux par excellence. Sur Virgile et la justice: Lactance, Inst. (traduction de Tournes,

Lyon 1555), livre V, chapitre X, p. 413 ; «Eneas, de qui il est dit qu'il n'y ha point esté aucun plus iuste en piété que lui»
« Quels enseignements de justice ha il baillé (Virgile).»
'«») Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XXI; cf. Sundby, p. 426.
,63) Brunetto Latino, Trésor, livreII, partii, chapitreXCII, p. 434.
l64) Dunant, p. 4, note 2 ; Martin, p. 49, planche VI.
ï6î) Cicéron, De Senectute (éd. Nisard), chapitre VI, p. 526.
266) Cicéron, De Senectute (éd. Nisard), chapitre XI: «Ut adolescentem, in quo senile aliquid; sic senem, in quo est

adolescentis aliquid, probo.» «J'aime que le jeune homme tienne un peu du vieillard, et que le vieillard tienne un peu du

jeune homme.»
167) Le Roman de la Rose, vers 5151 (XIVe siècle). - Sententiae morales Ben Syrae (Isnae 1532): «Senex in domo,

signum bonum est in domo.»
168) Ripa, Iconologia, p. 277, Giudice: «Dicendo Aristotele nel terzo della Topica, che non si debba eleggere Giudici

giovani, non essendo nell'età giovenile esperienza, ne moderationi d'affetti.» Boudard, Iconologie (Parme 1759), voi. II,
p. 146, Juge.

»fi») Boudard, Iconologie (Parme 1759), voi. II, p. 146, Juge.
l7») Ripa, Iconologia, p. 121, Consiglio. Ripa cite divers textes dans ce sens. - Boudard, Iconologie (Parme 1759),

vol. I, p. 113, s. v. Conseil.
27«) Ripa, Iconologia, p. 207, s. v. Esperienza. - Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 84, s. v. Expérience. - Boudard,

Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 203, Expérience («on la représente âgée»).

153



femme, parce qu'elle vient avec les années: « On la peint d'un âge rassis, pour faire voir que la

prudence et le jugement sont nécessaires au gouvernement de la République2?2.»
Le vieillard s'appuie ici sur une béquille, qui est le soutien delà vieillesse, de ses infirmités273.

13. Alain1*1* (figure 14). - Entre les deux fenêtres du côté sud, donnant sur la terrasse de la
Treille. C'est le seul texte qui comporte le rappel à l'ouvrage d'où il est extrait: «Concordia...
Si mea jura, meas leges, mea federa mondus olim servasset vel adhuc servaret amores vincula non
tantum gemeret sub cladibus orbis. Alanus in Anthiclaudiano.» «La Concorde. Si le monde
avait jadis respecté le droit, les lois et les contrats que j'ai établis, ou s'il observait encore les liens
créés par l'amour, l'univers ne gémirait pas tant sous le poids des malheurs (de la guerre). Alain,
Anticlaudianus. » Ce passage est en effet tiré de YAnticlaudianus d'Alain de Lille (vers 1128 à

I202)275:
« Concordia loquitur. Enumerantur plurima mala quae in mundo contigerunt defectu concor/

Si mea jura, mea foedera, mundus
Olim servasset, vel adhuc servaret amoris

Vincula, non tantis gemeret sub cladibus orbisi6.»

14. La Sibylle Erythrée1^ (figure 15). - A l'angle sud/ouest, en face de l'entrée où veille le

Guet (n° 1), la Sibylle Erythrée prophétise: « Judicii signum: [tellus sudore madescet]. [E ca]elo

r[ex] veniet [per saejcla futurus. [Et tuba] tum so[nitum demitt]et ab alto. Erythrea.»
Le texte, très mutilé, a été identifié par M. P. Oltramare avec un passage de saint Augustin2?8:

«Judicii ad signum tellus sudore madescet.

E caelo rex adveniet per saecla futurus.

Sed tuba tum sonitum tristem demittet ab alto.»

«Voici le signe du Jugement dernier: La terre sera mouillée de sueur, Il (le Christ) viendra du
ciel pour régner en roi au siècle des siècles, et la trompette fera entendre alors du haut des airs un
son lugubre.»

Elle annonce le Jugement dernier, auquel seront soumis tous les mortels, grands et petits, puis/
sants et misérables. Et les juges de la terre, ceux qui administrent la justice dans cette salle, se sou/
viendront qu'ils auront à répondre de leurs actes devant le tribunal divin: « Quid tibi tunc animus
dictabit, o princeps terrae, cum pauper te judicabit in die judicii, si male rexeris orbem, si

27j) Ripa, Iconologia, p. 47, s. v. Aristocratia: «donna d'età virile». - Ripa, Erneuerte Bildersprache (Francfort 1669),

p. 75, Aristocratia. - Baudoin, Iconologie (Paris 1643), p. 92; (Paris 1677), p. m.
»73) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. III, p. 198, Vieillesse, femme qui s'appuie sur une béquille.
274) Dunant, p. 3, note 1 ; Martin, p. 49, planche VI. — Doumergue, La Genève calviniste, p. 319, fig.
27s) W. H. Cornog, The anticlaudian of Alain de Lille, prologue, argument and nine books translated, with an intrcv

duction, and notes (Philadelphia 1935). (189, manuscrits, XIIe au XIVe siècles; 191, ire impression, Bâle 1536; 185,

bibliogr.)
3T>) Migne, Patrol, lat., tome 210, p. 502, Anticlaudianus, caput V. - Cf. ibid., n° 339:

«Quis nexus, qui verus amor, quod foedus amoris

Quae pietas, quae pura fides, quae linea recti,
In rebus reliq uis saltern vestigia pacis
Servabit, si nostra manet concordia discors

Si nostram pacem discordia dissuit, imo

Rumpit, nostra perit virtus...»
277) Dunant, p. 12, n° 9; Martin, p. 49, planche IV.
2?8) Cité de Dieu (éd. Nisard), livre XVIII, chapitre XXIII, p. 595: «De Sibylla Erythraea, quae inter alias Sibyllas

cognoscitur de Christo evidentia multa cecinisse.»

154



injuste judicaverispauperem379.» On comprend ceque signifie la présence, dans les maisons de ville
et les prétoires, de cette Sibylle du Dies Irae28° et du Jugement dernier281. Dans cette salle du Con/
seil de Genève, il semble que trois tribunaux siègent simultanément: celui des magistrats genevois;
sur les murs, celui de la Justice et de ses vertus, celui du Jugement dernier, le plus redoutable
de tous:

«Judex enim cum sedebit

Quidquid latet apparebit
Nil inultum remanebit282.»

CONSIDERATIONS GENERALES

M. C. Martin suppose que les personnages «représentent les auteurs des sentences qui les ac/
compagnent»283. S'il en était ainsi, pourquoi aurait/on figuré deux fois Cicéron, et sous des

aspects différents: jeune et imberbe284, puis vieux, barbu et claudicant285 M. Martin remarque
du reste avec raison que les sentences occupent la place principale, et que les personnages ne sont
en quelque sorte qu'un accessoire286. A notre avis, ils sont impersonnels28?, supports symboliques
des qualités et des vertus de la Justice288, que les inscriptions énoncent. Ils sont aussi anonymes que
le Guet289, personnification de la police genevoise, que l'Amitié29°, personnification de l'amour
qui doit unir les citoyens et les magistrats. Le geste de comput digital n'est pas particulier à Aris/
tote29T, mais signifie l'argumentation devant la Justice. Le prétendu Cicerone3 est moins l'ora/
teur romain que l'emblème de la vieillesse évoqué, nécessaire au gouvernement, ce qui explique
son âge, la béquille qui le soutient. Autour de lui, certains sont âgés, avec barbe grisonnante^ ;

>79) Alain de Lille, Summa de arte predicatoria, caput XLII, «Ad principes et judices». - Migne, Patrol, lat., tome
210, p. 188.

28°) Cf. à Genève, la Sibylle Erythrée sur les stalles de la cathédrale Saint/Pierre, Genava 28, p. 85 (1950), n° n, planche
X;p. 88.

28') G. Troescher, Weltgerichtsbilder in Rathäusern und Gerichtsstätten, Wallraf/Richartz/Jahrbuch il, p. 139 (1939)
(p. 157, catalogue des représentations); H. Schrade, Das Weltgericht in der deutschen und niederländischen Kunst des

Spätmittelalters (thèse d'habilitation, Heidelberg 1926); Lederle, p. 14, Das Jüngste Gericht; J. Levalleye, Le Jugement
dernier de Frans Sanders, à l'ancienne maison scabinale de Malines (1525/26), Cercle archéologique, littéraire et artistique
de Malines ig$o, p. 163. - Les Sibylles accompagnent, non seulement les prophètes et les apôtres du Credo, mais parfois
aussi les personnifications des vertus et les hommes illustres de l'antiquité. Vers 1500, Pérugin peint dans la Sala del Cambio
à Pérouse les vertus cardinales avec trois héros antiques; sur la paroi à l'opposite, les prophètes et les Sibylles. Sur les stalles

d'Ulm, on voit Secundus, Quintilien, Sénèque, Ptolémée, Térence, Cicéron, Pythagoras, en face de sept Sibylles, le tout
surmonté des saints de l'ancien Testament et de l'Eglise. Von Simson, Zur Genealogie der weltlichen Apotheose im Barock,
1936, 143/44-

s8ä) Dies Irae.

l83) Martin, p. 47; je l'avais admis, Genava 21, p. 106 (1943).
284) Tullius, n° 8.

a8s) Cicéron, n° 12.
286) Martin, p. 51.
a87) Martin, p. 50: «Les costumes de ces personnages ne permettent pas de les attribuer à un état plus qu'à un autre;

à l'exception de la Justice, du Guet, et de Salluste, qui porte à la ceinture une aumônière, ils ne sont pas accompagnés d'attri/
buts qui permettent de les distinguer.»

a8S) Lederle, p. 74, Symbolische Darstellungen (exemple 77, symboles des Vertus; «Jus civile» entouré de la Justice, de
la Prudence, etc.).

2«9) N° 1.

»9») N° 2.
*9') N" 10.

292) N° 10.

"93) Galterus, n° 4; Salluste, n° 6. - Martin, p. 48.

155



d'autres, plus jeunes, ont une barbe encore foncée294; d'autres sont imberbes295, mais d'âge mur.
C'est dire que l'administration de la Justice est entre les mains de magistrats qui, de la maturité
à la vieillesse, ont acquis l'expérience du gouvernement. La jeunesse est l'attribut de la seule Ami/
tié296, qui doit les unir tous.

M. Martin reproche au peintre de n'avoir pas groupé ses personnages, de les avoir campés les

uns à la suite des autres, «aussi raides que des figures de stalles» ; il lui dénie toute intention symbo/
lique dans le choix des auteurs des sentences, et tout lien entre celles/ci297. Toute tentative de groupe/
ment n'est cependant pas absente. La Justice trône entre Tullius et Aristote, qui se tournent vers
elle; ils lui disent quelle est sa nature essentielle: sa primauté, son éternité. Stace est de face, en/
cadré par Galterus et par Salluste298, tournés de son côté, et leurs sentences sont apparentées,

opposant la concorde et la discorde, l'amour et la violence: la Justice doit épargner ceux qui lui
sont soumis, combattre les orgueilleux, dit Galterus; pour Stace, l'amour des citoyens supprime la

présence d'hommes en armes; selon Salluste la concorde amène la prospérité de l'Etat, la discorde

sa ruine. La séquence de ces maximes n'est donc pas tout à fait arbitraire.
Peut/on d'autre part reprocher ce manque de composition homogène à des figures qui sont des

idées et des symboles, plus que des êtres réels? Leur unité et leurs liens sont dans les pensées qu'elles
expriment, et non dans leurs apparences picturales. Il faut savoir lire ce qu'elles disent, en com/
prendre le sens. A l'entrée de la salle, le Guet (n° i) n'y laisse pénétrer que ceux qui veulent vivre
selon la justice. La Justice (n° 9) trône, prête à répartir à chacun ce qui lui est dû, sans acception
de personnes, sans compromission (Juges aux mains coupées, n°3). Eternelle (n°8), elle est la

plus illustre des vertus (n° 10). Elle rappelle à ceux qui l'entourent et qui sont ses ministres, jeunes
et vieux (n° 12), qu'ils doivent observer ses lois (n° 11 et 13). Elle veut que règne la paix (n° 4);
elle l'obtient par l'amitié (n° 2), l'amour (n° 5 et 13) entre les citoyens et les magistrats, par la
concorde (n° 6 et 13), la piété (n°7), l'équité (n°7). Elle saura terrasser ses adversaires (n°4),
mais elle est miséricordieuse à ceux qui la révèrent (n° 4), aux malheureux (n° 11). Elle sait qu'en
définitive le véritable jugement est entre les mains de Dieu (n° 14). Ainsi sont clairement exposés
les droits et les devoirs de la Justice, par suite de ceux qui la représentent sur terre, et qu'une phrase
de Gautier de Lille semble résumer299: «Reddit enim Deo jus suum religio, pietas parentibus,
innocentia minoribus, amicitia aequalibus, reverentia majoribus, concordia concivibus, miseri/
cordia egenis.»

Parmi les auteurs des maximes, deux appartiennent au moyen âge (Galterus, n°4; Alain,
n° 13); un aux origines chrétiennes (saint Augustin, par deux fois, n° 1 et 14). Tous les autres

sont des anciens classiques: Aristote (n° 10), le seul grec, et encore par un intermédiaire latin;
Cicéron, par trois fois (l'Amitié, n°2; Tullius, n°8; Cicéron, n°i2); Virgile, par deux fois

(sous le nom de Galterus, n° 4; n° 11); Stace (par erreur, n° 5); Salluste (n° 6); Sénèque (n° 5);
Lactance (n° 7), le dernier en date.

J94) Lactance, n° 7; Aristote, n° 10; Alain, n° 13.

29<) Stace, n° 5; Tullius, n° 8; Virgile, n° 11.
»9«) N°2.
297) Martin, p. 50, 52: «La composition est presque nulle, à peine quelques/unes de ces figures sont/elles timidement

groupées; la plupart sont aussi raides que des figures de stalles» «On ne peut donc établir un lien entre ces maximes, ni
les grouper d'une façon ou d'une autre. On ne peut davantage voir un symbolisme quelconque dans le choix des auteurs

et leur position respective. Il y a trois Pères de l'Eglise (Lactance, Tertullien et saint Augustin), cinq écrivains ou philo/
sophes antiques (Cicéron, Virgile, Salluste, Stace et Aristote), deux auteurs du moyen âge (Galterus et Alanus). Ces per/
sonnages ne sont pas groupés par nombre égal, ni placés selon une alternance quelconque; tout au plus pourrait/on voir
une tentative de groupement dans le fait que la Justice est flanquée d'un côté d'écrivains profanes, et de l'autre d'écrivains

ecclésiastiques; encore n'est/on pas très sûr de l'identité de Tertullien. Les sentences sont donc bien le point de départ de

l'œuvre; elles n'ont pas été choisies dans un ordre voulu.»
>9») Martin, p. 47: «C'est un des timides essais faits par l'artiste pour grouper ses personnages.»
299) Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XIV; cf. Sundby, p. 421.

156



Les noms des auteurs accompagnent en général les textes ; ils sont parfois omis (le Guet, n° i ;

l'Amitié, n° 2; la Justice, n° 9, texte de Galterus). Certaines attributions sont fausses (Stace, n° 5;
Galterus, n°4); les textes sont souvent incorrects, altérés; deux vers de Virgile sont fusionnés en

un seul (n° 11). On pourrait croire qu'ils ont été cités de mémoire, et d'une mémoire infidèle. Il
est plus vraisemblable de penser qu'ils ont été empruntés, non pas directement à leurs auteurs,
mais par l'intermédiaire d'écrivains et de compilateurs du moyen âge, aux citations inexactes. Au
début du XVIIe siècle, Giglio ne s'est pas non plus référé directement à Plutarque, mais aux
auteurs de la Renaissance qui ont relevé le thème des Juges aux mains coupées (n° 3).

M. C. Martin suppose que les magistrats genevois ont choisi ces sentences dans un recueil, ou
qu'ils se sont adressés à un humaniste3°°. Les artistes eux/mêmes se faisaient volontiers conseiller

par les érudits pour le choix des thèmes301. Nous avons peut/être ici la preuve d'un tel emprunt.
Tullius (n° 8) et Aristote (n° 10) se font face, encadrant la Justice (n° 9) ; le premier proclame que
la Justice est de tous les temps, éternelle, le second qu'elle est la plus illustre des vertus. Or ces

sentences se suivent chez G. Perrault et chez son copiste Brunetto Latino302 :

G. Paraldi, Summa, fol. q. V v° Li Livres dou Tresor, 406

«Sapientia, I, 15: Justitia perpetua est et im/ «Salemons dit: Justice est perpétuel et sans
mortalis. Tullius, De Officiis, I, 7, 20: Maxi/ mort. Senèques dit: En Justice est la très grans
mus est splendor honestatis (in justitia).» resplendissors des vertus.»

Celui qui a dicté au peintre de Genève ces textes s'est/il souvenu de ces auteurs médiévaux, en
rectifiant les attributions à Tullius et à Aristote: Ne serait/ce qu'une coïncidence; A/t/on recouru
à un ou à plusieurs recueils de ces «sentences», qui étaient en vogue à la basse latinité et au moyen
âge3°3 ; La source n'est peut/être pas unique, ce qui expliquerait pourquoi Cicéron paraît sous
deux noms différents (Tullius, n° 8, Cicéron, n° 12), sans doute parce que les deux sources le

qualifiaient différemment.
Le peintre a/t/il conçu lui/même les illustrations des sentences, l'aspect des personnages? Il se

peut, comme le suppose M. Martin, que la Justice trônant (n° 9) soit la reproduction laïcisée d'une
Vierge entourée de saints ou même d'une adoration des Mages3°4 ; bien que ce type de la Justice,
flanquée ou non d'autres allégories, soit antérieur3°5, et fréquent dans l'art; nous avons noté qu'un

3°°) Martin, p. 51: «Les magistrats du XVe siècle ont choisi ou fait choisir des sentences convenant à la salle en question,
puis ont chargé le peintre de les accompagner de personnages allégoriques, les sentences occupant la place principale, et les

personnages n'étant en quelque sorte qu'un accessoire.» P. 52, note 1: «Cette direction imprimée par les magistrats à l'œuvre
de l'artiste ne peut nous étonner, puisque nous voyons en 1539 (RC, vol. 33, fol. 351, 20 novembre) le Conseil délibérer

sur les sentences à mettre sur de nouveaux bancs, et que nous reconnaissons plus tard l'influence qu'il exerça sans doute au
XVIIe siècle sur le choix des personnages représentés sur les médaillons de la rampe. Peut/être les sentences se trouvaient/
elles dans un recueil que le Conseil avait à sa disposition; il faudrait consulter à ce sujet les compilations encyclopédiques

que nous a laissées le moyen âge. Il est possible aussi que les magistrats se soient adressés à un humaniste, mais nous n'en

avons pas la preuve.» Cf. Genava 21, p. 104, 106 (1943).
3"") Lederle, p. 9/10, exemple.
3°') Sundby, p. 182/83. - Brunetto Latino, Trésor, chapitres XVss. A part quelques sentences tirées de son propre

fond, cet auteur copie un recueil de passages tirés de moralistes anciens et modernes, traduit en vieux français, connu sous
le titre «Moralités de philosophes»; nombreux manuscrits de cet ouvrage en vers et en prose.

3°3) Comparetti, Virgilio nel medio evo, vol. I (1872), p. 69ss; le plus ancien se trouve dans un codex du VIIIe siècle;

p. 70, note 3. - Les érudits modernes ont énuméré et décrit ces recueils de sentences, où l'on trouverait peut/être des suites

analogues à celle de nos peintures; Comparetti, p. 71, note, références. - O. Delepierre, Tableau de la littérature du Centon
chez les anciens et chez les modernes, 2 volumes (Londres 1874/75) (nombreux exemples et bibliographie). Cf. notes 253,258.

y*) Martin, p. 53, peut/être que «le peintre s'est servi de modèles, tapisseries ou miniatures, datant d'une époque anté/
rieure»; l'auteur cite des peintures, et des tapisseries avec des sujets analogues, p. 51, note 1, quoique, dit/il, «le choix et la

présence dans un même groupe de tels personnages soit peu fréquent; nous n'avons pu les retrouver nulle part »; p. 52: «Les
autres personnages dispersés sur les parois ne seraient/ils pas desfragments de l'une de ces séries que nous énumérions tout à l'heure î »

3°5) Exemples: van Marie, Iconographie de l'art profane, II, Allégories et symboles, p. 38; la Vierge, accompagnée des

symboles des Vertus (XIVe siècle), p. 24, exemples.

I57



motif pareil au nôtre a été peint par Raphaël à peu près à la même date. Le symbole de l'Amitié
(n° 2) est aussi connu par ailleurs, et la marque de Wolfgang Köpfel n'est plus récente que de peu
d'années. Pour les autres personnages, et malgré leur impersonnalité, le peintre a pu recourir à

divers prototypes peints ou gravés qu'il a plus ou moins modifiés. A l'exception de l'Amitié
(n° 2), et de la Sibylle Erythrée (n° 14), qui dérivent sans doute de modèles italiens, M. le Dr
H. Schneider/Christ - nous l'avons déjà mentionné à propos d'Aristote (n° 10) - situe ces proto/
types dans l'école allemande (Ulm, Strasbourg, Tyrol), et nous signale quelques rapprochements
suggestifs que nous indiquons en note3°6. Le peintre genevois avait du reste de tels modèles sous les

yeux. Salluste (n° 6) n'est pas sans analogie avec saint Pierre délivré par l'ange, sur le retable peint
en 1444 par Conrad Witz pour la cathédrale de Genève. Tous deux sont tournés de trois quarts
à gauche, bras en avant; ils sont vêtus de la même robe ceinturée, à grands plis verticaux sur le
côté gauche; il n'est pas jusqu'à leurs têtes qui ne se ressemblent, d'un vieillard à barbe courte et

frisottée, aux traits quelque peu rudes et comme hébétés. Coiffez saint Pierre, au lieu de l'auréole,
du bonnet de Salluste: ce sont deux frères3°7.

Les fresques glorifient la justice, nécessaire à un bon gouvernement, deux notions inséparables
l'une de l'autre3°8. «Justitia est virtus conservatrix humanae societatis et vitae communitatis3°9.»

L'allégorie du Bon Gouvernement a été traitée, pour les palais publics, par l'art italien des XIVe au
XVIe siècles310, en peintures, tapisseries, etc. Un personnage qui l'incarne trône en majesté au

centre, entouré d'autres, symboles des diverses vertus, parmi lesquels figurent la Justice, la Concorde,
qui sont évoquées à Genève. Ambrogio Lorenzetti peint en 1337—1339 cette allégorie, pour le

palais public de Sienne3": le roi trônant, avec sceptre et couronne, personnifie le gouvernement
siennois; au dessus de lui planent la Foi, la Charité, l'Espoir; à ses côtés sont assis Pax, Fortitudo,
Prudentia, Magnanimitas, Temperentia, Justitia; mais le rôle de cette dernière est encore magnifié

3°6) Le Guet (n° 1): Saint Georges. Cf. les tableaux de B. Zeitblom, Stuttgart, J. Baum, Ulmer Kunst (1911), planche

43 ; pour l'attitude générale, les gestes, à part la tète tournée de l'autre côté, saint Georges de Multscher, à Sterzing, J. Baum,
planche 25.

Salluste (n° 6): Prototype analogue à celui de Virgile, soit Ange de l'Annonciation. Il semble flotter dans l'air, et rejette
le haut du corps en arrière, comme un ange qui ralentit son vol en arrivant devant la Vierge; il ne lui manque que la fleur
de Us.

Lactance (n° 7): Saint Roch ou saint Jean/Baptiste.
Tullius (n° 8): Troisième roi d'une Adoration des Mages (cf. Aristote, n° 10). Voir par exemple à l'Hôtel de Ville de

Sterzing, une figure analogue, par Multscher, empruntée aux artistes des Pays/Bas, comme Roger van der Weyden. Même

attitude, jambes écartées, souliers; mais à Genève les jambes, qui étaient visibles jusqu'au dessus des genoux, ont été dissi/
mulées sous ce curieux vêtement à la turque. J. Baum, Ulmer Kunst (1911), planche 18.

Aristote (n° 10): Deuxième roi d'une Adoration des Mages, auquel on a ôté le vase qu'il portait.
Virgile (n° n): Ange d'une Annonciation. Otez/lui la partie inférieure de son long vêtement, la draperie de la tête,

placez dans sa main droite une fleur de lis: l'ange de la grande gravure de Schongauer, par exemple, est devant vous, flot'
tant en l'air et ne marchant pas, avec la même draperie soulevée dans le dos. Cf. Salluste (n° 6).

Cicéron (n° 12): Saint Joseph, d'un groupe d'une Sainte Famille, seule, ou avec l'Adoration des bergers ou des rois

mages.
Alain (n° 13): Saint Jean Baptiste, ou le Christ avec saint Thomas.
3°7) Gantner, Konrad Witz (1942), planche 62, détail.
3°8) Sur le gouvernement des cités et la justice, Brunetto Latino, Trésor, part III, p. 614SS.; Genava 21, p. 106 (1943);

Martin, p. 52, note que «sur le panneau, toutes les sentences ont trait à la justice; sur les autres parois, les maximes ont trait
au gouvernement en général», mais il a méconnu le lien qui unit ces maximes les unes aux autres: «on ne peut donc établir

un lien entre ces maximes, ni les grouper d'une façon ou d'une autre.»
3°9) Gautier de Lille, Moralium Dogma, VIII; cf. Sundby, p. 410.
310) van Marie, Iconographie de l'art profane, vol. II, Allégories et symboles, p. 341 ss.; Genava, loc. cit., références.

3") Venturi, Storia dell'arte italiana, vol. V, p. 704ss., figure 573; Reinach, Répertoire de peintures, vol. IV, p. 630;
Zdekauer, L'idea della Giustizia e la sua immagine nelle arti figurative (1909), p. 41 ss.; van Marie, voi. II, p. 350, figure
385; p. 24, figure 27; p. 38; Gielly, Les primitifs siennois (1926), p. 84SS., 89SS., planche XLVIII (date: p. 85, note 1);
Lederle, p. 80.

I58



sous un autre aspect3", à l'extrémité de l'estrade: avec Sapientia, elle maintient en équilibre les

plateaux d'une balance, que portent la Justice distributive, et la Justice commutative; au bas de

l'estrade un groupe de vingt/cinq citoyens porte au Bon Gouvernement une corde que leur tend
Concordia, et qui part des plateaux de la balance; au pied du trône veillent des soldats à pied et
à cheval. Beaucoup plus simple, et plus modeste que cette allégorie compliquée et surchargée,
limitée à la Justice qui se confond avec le Bon Gouvernement, la fresque de Genève procède toute/
fois du même esprit; on y retrouve de mêmes symboles, et jusqu'à l'homme d'armes, qui veille sur
le gouvernement. Le thème a été aussi traité par l'art allemand, par exemple à Lunebourg, Regens/
bürg, Königsberg3I3. Ailleurs les Vertus, parmi lesquelles la Justice, qui est une des vertus cardi/
nalesSH, ou les arts libéraux3I5, sont groupés en une composition analogue, assis côte à côte,

ayant chacun devant soi, à un gradin inférieur, un personnage assis qui en est l'équivalent humain.
Le peintre de Genève disposait donc de thèmes analogues qui ont pu l'inspirer, et une étude plus
approfondie relèverait peut/être de nouvelles analogies avec son œuvre.

Le Bon Gouvernement, c'est - cela va de soi - celui que Genève doit avoir, qu'elle souhaite3l6.
Dans leur salle, en cette maison de ville où ils administrent la justice, les membres du Conseil
ordinaire, pouvoir exécutifs, ont sans cesse sous les yeux les salutaires enseignements de la Justice
humaine et divine, qui leur rappellent leurs devoirs.

L'auteur du «Citadin de Genève», paru en 1606, Jean Sarasin, qui fit partie du Conseil et
fut plus d'une fois syndic, avait eu maintes fois l'occasion de voir ces fresques au cours de ses

magistratures. Il exhorte ses collègues à ne point les oublier, citant le texte de Salluste (n° 6):
«Vous ressouvenans aussi des beaux dictons qui ornent les parois de la salle du Conseil, et de

celuy/ci entre autres: Concordia parvae res crescunt, discordia magnae dilabuntur3l8». Il men/
donne correctement le vers de Virgile («Discite justitiam moniti, etnontemneredivos3>9)») qui lui
a été sans doute suggéré par la peinture (n° 11). Et c'est peut/être encore Lactance (n°7) qui lui
fait écrire: Votre Estât sera estançonné sur les deux colonnes de Piété et de Justice320». On lisait
jadis au portail de la Maison de Ville, construit en 1556, l'inscription, sans doute de la même
date: «Beati qui faciunt Justitiam omni tempore»321; elle reprend l'affirmation de Cicéron (n° 8),

que la Justice doit être pratiquée en tout temps.

3") van Marie, vol. II, p. 38, 25, figure 24.
3'3) Lederle, p. 80. - Aussi le roi seul, comme symbole du Bon Gouvernement, peintures des XIVe et XVe siècles,

van Marie, vol. II, p. 342, 352, figure 387, reliure de 1344, d'Ambrogio Lorenzetti; p. 353, figure 388, reliure de 1473, de

Sano di Pietro.
3'4) van Marie, vol. II, p. 43, figure 47, peintures de cassone de l'école de Pollajuolo; cf. P. Schubring, Cassoni, Truhen

und Truhenbilder der italienischen Frührenaissance. Ein Beitrag zur Profanmalerei im Quattrocento, vol. I et II (Leipzig
1915), &* 44, 45, 46, 275, 340; deuxième édition 1923 ; Borenius, Some italian Cassone Pictures, Italienische Studien Paul

Schubring gewidmet (Leipzig 1906), p. 4/5; Justice et autres vertus, sur des tapisseries, van Marie, vol. II, p. 40; Vertus
cardinales, Lederle, p. 72.

3'5) Les arts libéraux, assis, devant eux, à un degré inférieur, leurs représentants, fresque d'Andrea da Firenze, Florence,

chapelle des Espagnols, van Marie, vol. II, p. 216, figure; p. 242, figure; p. 243.
3l6) Genava 21, p. 107 (1943).
s17) Sur le Conseil ordinaire, L. Micheli, Les institutions municipales de Genève au XVe siècle; Mém. Soc. Hist.

Genève 52, p. 87SS (1912). Le nombre de ses membres varie avec le temps; de 1460 à 1480, il atteint fréquemment le chiffre
de 20 et plus; il se réunissait dans la Maison de Ville dès 1442 (p. 90).

3'8) Le Citadin de Genève, éd. Paris, Le Bret, 1606, 367.
3'9) Ibid., 362.

3") Ibid., 367.
321) Deonna, Pierres sculptées de la vieille Genève, 1929, n° 929, réf. - L'inscription n'existait plus au temps de Flour/

nois (1637-1693): «Il y avoit autrefois au portail qui est au pié de la maison de ville cette inscription «Beati qui faciunt

justitiam omni tempore». Sans doute a/t/elle disparu lors de la construction du portique qui précède ce portail (1620).
«Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam», dit la quatrième Béatitude. La religion égyptienne enseignait déjà que le favori de

Dieu est celui qui aime la Justice. «... le favori de Dieu est celui qui pratique la Justice.» Drioton, Une nouvelle source
d'information sur la religion égyptienne, éd. Revue du Caire, 1951, io-n.



Planclx 41

'<#&*

&Ay ï ék >

-V

^
%

4»^3\^
#

^

Fis- Fi«. 3

m
F8B>

0?^ %&car
auruoit lœ
ruta û

(rgm
UCB wfa$

Exob

\ *
Fia. 4

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE

Fig. 2: Le Guet (N 1) - Fig. 3: L'Amitié (N° 2, voir planche 46) - Fig. 4: Moïse (N° 3) et Galtenis (N" 4)

(Figures des planches 41-45 d'après les négatifs du Musée d'Art et d'Histoire, Genève)



Planche 42

fe>

m
«m

Util fa

- *r *§,*

t

Fi». 5

&'>fr -"
: ^ '

<k~*.

4 -
JjpmOt.

Fig. 6

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE

Fig. 5 et 6: Les Juges aux mains coupées (N° 3). A gauche (Fig. 5) David



Planche 43

rf Y ; "^- ''" y 1

: - --r '
''

fcyV-- Y'

7^\
ir\ ^^Hj^^K 1 *^*^ iy } y > : : : -

V'V,

''\
*. ¦" t*y i -¦ t
Jk

-Ito
f y1-, y

1 fl ^^^^^^Jm
SB

\
#nc$9*ttff

'-y

T"\:
Fig. 7 Fig. 8

,r. .% r. r

Y

bâtaUßma

flf.

<Jr
y

• ' r

Fig. 9

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE

Fig. 7: Stace (N° 5) -¦ Fig. 8: Salluste (N 6) - Fig. <): Lactance (N° 7)



Planche 44

t. n

* w mm

¦ : -M

mon
«- «&

"-m an munira »«ga
CUM «mpuo i«at"BI

Fig. 10

Fig. 11

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE

Fig. 10: Tullius (N° 8), La Justice (N° 9), Aristote (Nc 10) - Fig. 11: Aristote (N° 10, détail)



Planche 4$

Ulti hrjüqnmn
ìivnn

^ ^
¦ * '

lu/hn

w
fotoni

* vSsS•nhitf mWuif
um»

Fig. 12 Fig. 13

S .OB

u>

4 mm
«IO

\ .:

BÖ C
*ri

&

Fig. 14 Fig. 15

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE

Fig. 12: Virgile (N° 11) - Fig. 13: Cicéron (N° 12) - Fig. 14: Alain (N° 13) - Fig. 15: La Sibylle Erythrée (N° 14)



Planche 46

A M I A.

Rö?

HYEMSESTAS

PROPE LONGE

*
ET

Fisc. 1/Fie. If

JUS SVUM
Cl/IQUE TRfBt/ENSift* .1

77

O

/=-

** »TJ\

Fig. 18 Fig. 1

ai
1

IP5

i^nffiijSk
^^^ la

^—«r )o\
%ß$C&'

Fig. 20

Fig. 21

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENÈVE
Fig. 16: L'Amitié. Marque de Wolfgang Köpfel - Fig. 17: L'Amitié (Ripa, Iconologie)

Fig. 18: L'Amitié (Boudard, Iconologie) - Fig. 19: L'Amitié. Médaille maçonique de Genève

Fig. 20: La Justice (Boudard, Iconologie) - Fig. 21: Marque de Pierre Regnault


	Les fresques de la Maison de Ville de Genève
	Anhang

