Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 13 (1952)

Heft: 3

Artikel: Les fresques de la Maison de Ville de Genéve
Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les fresques de la Maison de Ville de Genéve

Par W. DEONNA

(PLANCHES 41-46)

HISTORIQUE

On ornait volontiets jadis les maisons de ville de peintures dont les thémes et les inscriptions
rappelaient aux magistrats et aux citoyens les devoirs de ceux qui gouvernent et qui sont gouvernés,
tout particulitrement la nécessité d’observer une justice équitabler; les exemples, connus dés le
XIVe siécle, sont nombreux aux XVe, XVI° et encore au XVTI° siécles?.

A la Maison de Ville de Geneves, la salle du Conseilt aménagée apres 14885, a requ un décor
de cette nature, ceuvre d’un artiste inconnu de la fin du XV* ou peut-étre méme du début du
XV siécler. La frise peinte, haute de 1 m 60 environ, court tout autour de la salle, juste au-
dessous de la moulure inférieure du plafond. Elle était interrompue jadis sur une grande partie de
la paroi nord par une cheminée, qui fut démolie au cours du X VT siécle8. Une taque en fonte,
aux armes de Genéve et de I’Empire, dont les tenants sont la Justice et la Paix, qui date du milieu
du XV siécle 2 peu pres, et qui a été acquise récemment par le Musée de Genéve, pourrait en
provenir9. Mutilée par cette démolition, la décoration de la paroi nord fut complétée en 1604 par
César Giglio™: il intercala dans la série primitive, dont il a sans doute fait disparaitre certaines
figures, le theme des « Juges aux mains coupées» (n° 3), qui, par son style plus récent et plus mé-
diocre, rompt I'unité de I’ensemble.

Ces fresques furent recouvertes au XVIII® siécle par une boiserie™ — actuellement au Musée de
Genéver? —, cellesci A son tour par une étoffe de reps vert's. En 1901, la réfection de la salle du
Conseil d’Etat rendit au jour+ le décor peint, qui fut restauré sous la direction du peintre L.Gaud?s.

1) U. Lederle, Das mittelalterliche Rathaus als Gerichtshaus, op. 1, 4.

2) U. Lederle, Gerechtigkeitsdarstellungen in deutschen und niederlindischen Rathiusern (Philippsburg 1937, Phil.
Diss. Heidelberg); G. Troescher, Weltgerichtsbilder in Rathiusern und Gerichtsstitten, Wallraf-Richartz-Jahrbuch 11,
p- 139 (1939); J. Lavalleye, Le Jugement dernier de Franz Sanders 4 I’ancienne Maison scabinale de Malines (1525/1526),
Cercle archéologique, littéraire et artistique de Malines 1950, 163ss.; Zdekauer, L’idea della Giustizia e la sua immagine
nelle arti figurative (1909); G. Frommhold, Die Idec der Gerechtigkeit in der bildenden Kunst (Greifswald 1925).

3) Sur I'administration de la justice & Genéve au XV©siecle: L. Micheli, Les institutions municipales de Genéve au
X Ve siecle, Mém. Soc. Hist. Genéve 32, p. 114 (1912), De la Justice.

4) C. Martin, La Maison de ville de Genéve (1906) [sera cité: Martin], p. 37, Salle du Conseil, planche XXII.

5) Date: Martin, p. 37.

6) On a songé, sans raisons convaincantes, 4 Hugues Boulard, requ bourgeois de Genéve en 1472, qui 'aurait exécutée
en 1502. Cf. Deonna, Les arts 3 Genéve (1942), p. 206 et note 6, références.

7) Date de ce décor: Martin, p. §3; son style: Martin, p. 53/54.

8) Martin, p. 41, 46.

9) Deonna, La Justice et la Paix, I: Plaque de cheminée aux armes de Genéve, Archives héraldiques suisses, LXVT, 1952,

p. 5155, fig.
1) Martin, p. s4; Thieme-Becker, s. v. Gillio.
1) Martin, p. 45, note I; p. 46; p. 54, note 2.
12) Deonna, Musée d’art et d’histoire, Collections archéologiques et historiques, Moyen dge et temps modernes (1929), p. 37.
13) Martin, p. 45, note 1; p. 46.
1) Journal de Genéve, des 8, 9, 10, 11, 13 aolit 1901; Martin, p. 45, note 1.
15) Martin, p. 45, note 1.

17 129



E. Dunant a eu le mérite de restituer les légendes qui accompagnent les personnages, d’en attris
buer quelques-unes a leurs auteurs*s. C. Martin a décrit cette composition, et les reproductions
qu’il en a données sont précieuses, parce qu "elles utilisent des photographles prises avant la restau.
ration'7. Mais celles-ci sont mauvaises et nous en avons fait exécuter de meilleures en 195118, Ces
é¢tudes toutefois sont insuffisantes. J’ai déja identifié I’embléme de I’ Amitié (n° 2)*9, le théme des
juges aux mains coupées (n°3)2°. Il est possible de préciser d’autres points encore, et de rectifier
des erreurs de nos devanciers:.

Les personnages entourent 'image centrale de la Justice, qui trdne en majesté. Ils s’enlévent sur
des rinceaux verts A fond rouge clair, et, isolés les uns des autres, de face, de trois quarts, sont posés

tle Guet,
2.1 Amike’
3, 5uges aux
WeiRs coupces
. Galtevus,
s.5Yace.
§5alluste,
7factance,
8.Zulliu5.
Jafughee,
| fo.qviskote,
11 Vivgile,
12,Ciceron,
13, Alais.
14.1a Sibylle,

TAONOW V'S

Fig. 1. Plan de la salle du Conseil d’Etat, Genéve, Maison de Ville

sur un carrelage de couleur brique, quelques-uns sur un monticule de verdure (n°>s 1, 2, 12, 13,
14). Les phylactéres qu’ils tiennent en main ou qui les accompagnent renferment des sentences qui
ont trait 3 'exercice de la Justice et du gouvernement. Renvoyant pour plus de détails aux des-
criptions de M. C. Martin, examinons-les 'un apreés ’autre, dans I'ordre ot ils se suivent autour
de la salle — a partir de I’entrée, de gauche 2 droite — et en leur conservant provisoirement les noms
qu’on leur a donnés; leurs numéros correspondent 2 ceux du plan (figure 1).

1) E. Dunant, Les fresques de 'Hbtel de Ville (1902) [sera cité: Dunant] (extrait de la Suisse, 18 juillet 1902).

17) Martin, p. 45, Les peintures de la salle du conseil, planches IV-VI. Clichés au Service du Vieux-Genéve, Musée
d’art et d’histoire.

1) Clichés négatifs au Musée d’art et d’histoire.

19) Deonna, Peintures murales du XVesiécle, Genava 21, p. 102 (1943); Rev. suisse Art Arch. 4, p. 182/183 (1942),
planche 74.

) La Justice 3 'Hbtel de Ville de Genéve et la fresque des juges aux mains coupées, Rev. suisse Art. Arch. 11, p. 144
(1950), planche §2.

1) Cf. encore sur ces peintures: Deonna, Pierres sculptées de la vieille Geneve (1929), p. 165, n° 387, références; Les
arts 3 Geneve (1942), p. 206; Genava 24, p. 88 (1946); L. Gielly, L’école genevoise de peinture, p. 17/18.

130



DESCRIPTION

1. Le Guet*» (figure 2). — Au dessus de la porte d’entrée, un homme d’armes, dague i la cein.
ture, s’appuie de la main droite sur une hallebarde, et de la gauche sur un cartouche aux armes
de Geneve. C’est le «guet», un des gardes de la ville, 2 la fois huissiers et agents de police?3. Deux
guets se tenaient en effet  la porte du Conseil pendant les séances ordinaires, mais au bas de I’esca-
lier, et ils ne pouvaient pénétrer dans la salle, pour éviter les indiscrétions2¢. Celuisci veille, prét a
en interdire I’accés 3 ceux qui n’ont pas le droit d’y siéger, & ceux qui ne voudraient pas observer
les regles de la Justice.

M. le professeur P. Oltramare a reconstitué comme suit I’inscription mutilée:

[ Justitiae si quis non vult impe]ndere vitam
Hanc aulam indignam noverit esse sibi»

«Quiconque n’applique pas sa vie a la recherche de la justice
n’a pas qualité pour siéger dans cette salle.»

«C’est — dit Dunant — la fin d’un distique qui ne semble emprunté & aucun auteur. Il a été
composé par un contemporain du peintre et doit comporter une allusion 2 la salle du Conseil
d’Etat, puisque les mots hanc aulam se rapportent certainement 2 cette salle... Le distique se com~
pose d’un hexamétre et d’un pentametre. La restitution de I’hexamétre, tel que le propose M. Oltra,
mare, est de beaucoup la plus vraisemblable, vu que la grande majorité des textes retrouvés se rap-
portent 2 'exercice de la justice; toutefois, le sens et la teneur exacte du texte primitif disparu
resteront toujours problématiques?s.»

Comme tous les textes de ces peintures sont empruntés 3 des auteurs connus, directement, ou
par des intermédiaires qui les ont plus ou moins altérés et modifiés, nous pouvons supposer qu’il
en est de méme de celuisci, et qu’il n’a pas «été compose par un contemporain du peintre».

J’avais admis tout d’abord la restitution proposée, qui demande aux juges de consacrer leur vie
a la recherche de la justice, et dont le sens convenait parfaitement ici. J’avais songé A la Satire IV
du Juvénal, sur le turbot de Domitien. Pour discuter la meilleure maniére de faire cuire cet énorme
poisson, I'empereur a convoqué son conseil26 composé de fAatteurs vils et tremblants, préts 2 toutes
les compromissions. Car le tyran, pour un propos banal, est prét A sacrifier un ami*7. Sous son
gouvernement, aucun citoyen ne peut s’exprimer librement, et consacrer sa vie & la vérité, «vitam
impendere vero»?8, mots devenus célebres, dont J.-J. Rousseau a fait sa devise. Ce Conseil impérial
aurait évoqué celui de Geneve, dont le Guet avertit les membres de ne point suivre ’exemple
antique. Domitien fait fi de I'amitié? Voici que I’ Amitié est représentée & cdté du guet (n° 2),

:2) Dunant, p. 11, n° 8; Martin, p. 46, planche IV; Genava 21, p. 108 (1943); Rev. suisse Art Arch. 4, p. 182 (1942),
planche 74.
33) Sur le Guet de Genéve: L. Micheli, Les institutions municipales de Genéve au XV si¢cle, Mém. Soc. Hist. Geneve
32, p. 96 (1912); Genava 21, p. 108 (1943).
»4) Micheli, p. 96/97.
25) Dunant, loc. cit.
26) «... Vocantur
Ergo in consilium proceres.»
27) «... Sed quid violentius aure tyranni,
Cum quo de pluviis, aut aestatibus, aut nimboso
Vere locuturi fatum pendebat amici 2»
«Mais quoi de plus irritable que I’oreille d’un tyran qui, pour un mot dit 3 propos de la pluie, de la chaleur, ou des
orages du printemps, sacrifiait un ami?»
) (... nec civis erat, qui libera posset
Verba animi proferre, et vitam impendere vero.»
«Et quel était le citoyen capable de faire parler librement sa conscience, de produire la vérité au péril de ses jours2»

I31



et nous en dirons le sens précis. Amitié et Vérité vont de pair29. L’une et I'autre sont indispen.
sables a la Justice. L” Amitié n’est du reste qu’un aspect de la Justice3, et la Justice se confond
avec la Véritésr. Des 'Egypte, la déesse Mat était celle de la Justice et de la Vérités»; le grand
juge en portait 'insigne sur la poitrine3s. Ce symbolisme a été repris par les humanistes de la
Renaissance3+. Sur un tableau de Lille, du milieu du XVT¢ siécle, un vieillard offre 2 la Justice
une statuette de la Véritéss. Le ceeur humain, comme la péche a laquelle il ressemble, est ’embléme
dela Vérités¢, Un collier avec ceeur, sur lequel est figurée 'image de la Vérité, est porté par ’homme
de bien, qui ne sait mentir37, par le Juste Jugement3$, par le Bon Conseil3s.

Tout ceci convenait et s’enchainait fort bien, mais avait le grave tort d’étre erroné. Je dois 2
M. F. Gysin, directeur du Musée national suisse, de m’avoir signalé la véritable restitution et la
source de ce texte, ce dont je lui suis reconnaissant. Dunant avait déja remarqué que I'on pouvait
supposer: «..ndere vitam» ou «onere vitam», et c’est en réalité «odere» qu’il faut lire. M. Gysin
s,’f:st souvenu que le Musée national possede une table d’origine zurichoise, datée de 1570, avec
Vinscription: «Quisquis amat dictis absentum rodere vitam
Hanc mensam vetitam noverit esse sibi.»

Il I’a retrouvée dans 'ouvrage du Zurichois Guillaume Stucki, «Antiquitatum convivialium
libri tres», dont la premiére édition a paru en 1§82. Stucki indique sa source, saint Augustin,
mais sans préciser davantage: «S. Augustinus vero, ut erat vir sanctus et doctus, mensae suae hanc
saluberrimam admonitionem inscripsit:

«Quisquis amat dictis absentum rodere vitam
Hanc mensam indignam noverit esse sibi °.»

) Brunetto Latino, Li Livres dou Trésor (éd. Chabaille, 1863) [sera cité: Brunetto Latino, Trésor], livre II, part II,
chapitre XLIII, p. 322: «Et por ce doit on amer son ami comme soi-meisme, par amitié de vérité non pas de delit corporel
qui s’aflert a 'ame bestial et as choses qui sont hors de la vérité... selonc les meillors choses et plus hautes et ordenées, selonc
verité.» Sur cet auteur du XIII° siécle, dont la renommée fut grande au moyen 4ge, cf. Th. Sundby, Della Vita ¢ delle opere
di Brunetto Latini (traduction de Renier, 1884); Langlois, La connaissance de la nature et du monde au moyen age (1911),
p. 328.

3°) Voir plus loin, n° 2.

31) Brunetto Latino, Trésor, livre ITI, part III, chapitre X, p. 593: «La citez qui est governée selonc droict et selonc
verité...»; livee II, part II, chapitre LXXVII, n° 2, p. 409: «Li Juges doit touzjors suirre la vérité.» — Gautier de Lille,
Moralium Dogma, chapitre XIII; cf. Sundby, p. 419: «Judicis est semper verum sequi.» — Justice et Vérité portent toutes
deux la balance; exemple: Ripa, Iconologia (éd. Padoue 1625) [sera cité: Ripa, Iconologia], p. 712, s. v. Verita.

3*) Fondation Piot, Monuments et mémoires, vol. XXV, p. 95/96 (1921/1922).

33) Diodore I, p. 75; Grdseloff, L’insigne du grand juge égyptien, Annales Serv. Ant. Egypte 40, p. 185 (1940/41).

31) Pierius Valerianus, Hieroglyphica (Bile 1556); traduction de Montlyart (Lyon 1615) [sera cité: Valerianus, trad.
Montlyart], livie XLI, chapitre IV, p. s39: La Vérité. «Quand les Egyptiens disent que la Vérité est hiéroglyphiquement
démonstrée par le cceur humain porté au col, ils entendent cette Bulle, et récitent que d’iceluy fut orné le Juge....».

35) De Tervarent, Les énigmes de l'art, vol. ITI: L’héritage antique (1947), p. 42.

36) Valerianus, trad. Montlyart, livie LIV, chapitres 19 et 20; cf. de Tervarent, loc. cit., p. 42.

37) Valerianus, trad. Montlyart, livie XXXIV, chapitre I, p. 430: «Selon les Egyptiens. Pour commencer doncques au
caeur, ils Iagengoient de telle sorte qu’attaché d’une petite chaine et pendant du col sur I'estomach, il signifioit la parole
d’un homme de bien, comme de celui qui ne sgait ni mentir ni tromper.»

%) Ripa, Iconologia, p. 277, s.v. Giudizio giusto; Boudard, Iconologie (éd. Parme 1759), p. 148, s.v. Jugement.
(Vieillard debout prés du tribunal de justice, «sa dignité est indiquée par une chaine d’or qu’il a au cou, a laquelle est attaché
un ceeur sur lequel est empreinte I’image de la Vérité.»)

39) Valerianus, trad. Montlyart, livie XXXIV, chapitre II, p. 430, Conscil; Ripa, Iconologia, p. 121, s. v. Consiglio;
Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 1, s. v. Conseil: «Il porte son ceeur pendu au cbté, d’autant qu’au rapport de Pierius,
cette noble partie de nostre corps, qui vit la premitre et meurt la derniére, est un symbole du bon conseil que Platon appelle
une chose religieuse et sacrée.» — On voyait au Rathaus d’Augsbourg la représentation des sept dons du Saint Esprit sous
forme d’anges. L’un «Spiritus Consilii», 'esprit du bon conseil, tenait un ceeur dans sa main, avec les paroles: «Pectora
sunt potiora manu.» Lederle, loc. cit., p. 72.

+) Cité d’aprés ’édition de Leyde et Amsterdam (1695), p. 595.

132



Saint Augustin n’a pas cité lui-méme cette sentence dans I'une ou I'autre de ses ceuvres; elle a
été relevée par son disciple S. Possidius, nommé en 397 évéque de Calama en Numidie, qui a
écrit une Vie de saint Aygustinet. Parlant de la table modeste, mais hospitaliére, de son maitre, il
ajoute, en témoin oculaire: «Et in ipsa mensa magis lectionem vel disputationem, quam epula-
tionem potationemque diligebat. Et contra pestilentiam humanae consuetudinis in ea scriptum

ita habebat: s g ; ;
«Quisquis amat dictis absentum rodere vitam

Hanc mensam indignam noverit esse sibi»

et ideo omnem convivam a superfluis et noxiis fabulis et detractionibus sese abstinere debere
monebat. Nam et quosdam suos familiarissimos coepiscopos illius scripturae oblitos, et contra
eam loquentes, tam aspere aliquando reprehendit, commotus ut diceret, aut delendos esse illos de
mensa versus, aut se de media refectione ad suum cubiculum surrecturum. Quod ego et alii, qui
illi mensae interfuimus, experti sumus42.» « Les vains propos de table lui paraissaient détestables;
il avait proscrit la médisance et fait graver sur sa table le distique suivant:

«Celui qui aime & déchirer par ses paroles la vie des absents,
qu’il sache que cette table lui est interdite.»

Augustin priait ses convives de s’abstenir de paroles inutiles, de discours moqueurs, et de tout
ce qui pouvait blesser la charité. I1 lui arriva de reprendre vivement des évéques de ses amis, qui
avaient oublié ou blimé ses legons sur ce point. On I'entendait dire avec émotion qu’il fallait
alors effacer les deux vers; ou bien il menagait de quitter la table pour regagner sa chambre. Possi~
dius avait plus d’une fois assisté 3 des scénes de ce genre43.»

Pour le second vers, les manuscrits de Possidius4+ présentent quelques variantes+s. Trois d’entre
eux donnent: « Hanc mensam indignam noverit esse suam.» L’édition de Jean Salinas, Rome 1731
(et 1764), d’apres le Cd. Reg. s41: «Hanc mensam indigne noverit esse suams46»; celle d’Ulim.
merius: «Hanc mensam vetifam noverit esse sibi.» Poujoulat et Raulx remarquent: « Quelques
versions portent indignam au lieu de vetitam, mais indignam nous a paru n’avoir pas de sens+7.»

L’inscription de la table zurichoise (uetttam), celles de Stucki et de la fresque genevoise (indignam)
admettent chacune une version différente, provenant donc de deux sources. La vie de saint A ugustin
par Possidius a été imprimée avec les ceuvres de saint Augustin, déja i Venise en 148438, Celui
quia choxsx ce distique pour en accompagner le Guet de Genéve a pu se référer A cette impression,
plutot qu’aux manusctits eux-mémes, 4 moins que — ce qui est fort plausxble, puisque ce texte a
été vulgarisé au point d’ére gravé sur une table de 1570 — il n’ait été relevé dans un recueil de
sentences d’alors.

Le texte du Guet procéde donc, par cet intermédiaire, de saint Augustin, auquel nos fresques
ont fait un autre emprunt, celui qui accompagne la Sibylle Erythrée (n° 14). Il faut le restituer

comme suit: b S P ;
«[Quisquis amat dictis absentum r]Jodere vitam

Hanc aulam indignam noverit esse sibi.»

4) Migne, Patrol. lat., tome XXXII, p. 34. Vita Sancti Aurelii Augustini hipponensis episcopi.

+2) Migne, Patrol. lat., tome XXXII, chapitre 22, p. §1/52. — Ce texte a été repris sans changement dans la «Vita Sancti
Aurelii Augustini hipponensis episcopi, ex ejus potissimum scriptis conconnata», Migne, Patrol. lat., livie IV, chapitres
4 et 21, p. 66.

43) Poujoulat, Histoire de Saint Augustin, vol. IT (Paris 1845), p. 261/262; Poujoulat et Raulx, (Buvres complites de
saint Augustin, vol. I (Bar-le-Duc 1864), p. 169.

) Migne, Patrol. lat., tome XXXII, p. 34.

+5) Migne, Patrol. lat., tome XXXII, p. 52, n°3.

+6) Migne, Patrol. lat., tome XXXII, p. 31, 34, 52, n°3.

47) Poujoulat et Raulx, loc. cit., n° 3.

48) Venise, «per A. de Bonetisy, 4°. — Cf. les différentes éditions, Catalogue général des livres imprimés de la Biblio
théque Nationale, Paris, tome CXLI, s. v. Possidius.

133



Toutefois, pour adapter & une destination différente cette sentence qui était prévue pour une
salle 2 manger, on a changé le mot «mensam» en «aulam», qui a trait  la salle du Conseil. Elle
ne saurait entendre des médisances, et ceux qui s’y préteraient ne sont pas dignes d’y siéger. La
Justice doit étre impartiale, «sans acception de personnes», comme d’autres passages de ces fresques
le recommandent.

2. L’ Amitiéss (figure 3). — A gauche du Guet, sur le pan coupé de I’escalier, un jeune homme
beau et élégant est entouré par trois banderoles. On lit au dessus de sa téte: «Ver(us) amic(us) est
alter ego»; a sa droite: « Longe. Prope. Mors. Vita»; i sa gauche: «Yems. Estas».

MM. Dunant et Martin se contentent de qualifier ce personnage de «jeune homme» ; le second
suppose de plus que ces textes, sans nom d’auteur, ont été composés, comme celui du Guet, 2
’occasion de ces peintures, et qu’ils n’ont qu’«une portée généralerse. Tout ceci est inexact. «Un
véritable ami est un autre soi-méme.» Ne disons-nous pas aujourd’hui encore un «alter ego»st,
« Est enim, ut dicere solemus, amicus alter ego» (Erasme), locution dont certaines semblent ignorer
Iorigines2 2 Nous la devons aux Grecs, qui recommandent de considérer ’'ami comme un autre
sol-méme: ..., ©ov pilov Eregog éya ... oV pilov &regoy adTéyHS3

Cicéron la leur a empruntée: «Verus amicus... est enim is quidem tanquam alter idems+.»
«... Verum enim amicum qui intuetur, tanquam exemplar aliquod intuetur suiss.»

Ces paroles ont été depuis maintes fois répétées: « Et que ton ami soit un autre toi — écrit au
XIII° siécle Brunetto Latino — se prueve par un proverbe qui dit: Entre amis est un sanc et une
Ame, et ont toutes choses communes selonc droit; et est 'un A 'autre come li genoils A la jambe,
et si come li nés  la face et le doi a la main. Et por ce doit on amer son ami comme soi-mémes%.»
«Li Filosofi — rapelle Ripa — han detto che Amicus est alter idems7.» «... les Anciens n’en ont
pas exprimé les effets (de I'amiti€) assez puissamment, quand ils ont dit: « Qu’un vray Amy est
un autre soy mesme» (Bacon)s$, etc.

Ce «jeune homme» est le «verus amicus», le symbole de I'amitié, que jai identifié ailleurss9.
Les autres paroles qui I’accompagnent en disent le caractére. Les véritables amis demeurent unis,
qu’ils soient pres ou éloignés les uns des autres: « Longe, Prope»; dans la bonne et la mauvaise
fortune: « Hiems, Aestas»; la mort ne rompt pas cette union, car les défunts vivent dans la mé-
moire des survivants: «Mots, Vitas. C’est encore 2 Cicéron que nous devons cette définition,
toutefois autrement exprimée. Reprenons 'un des deux textes cités plus haut :

+9) Dunant, p. 10, n°7; Martin, p. 47, planche IV; Deonna, Genava 21, p. 104 (1943); Rev. suisse Art Arch. ¢,
p.182 (1942), planche 74, figure 6.

5) Martin, p. s2.

st) Cf. pages roses du Larousse, Dictionnaire illustré de la langue frangaise, s. v. Alter Ego: «Fiez-vous i lui, c’est mon
alter ego. — Ephestion était I'alter ego d’Alexandre.»

s1) Bescherelle, Dictionnaire national (1860), s. v. Soi-méme: «Un ami est un autre soi-méme (Chézur).» Benoist et
Goelzer, Dictionnaire latinrangais, s. v. Alter.

s3) Erasme, Adagiorum chiliades juxta locos communes digestae (éd. Genéve 1606; 17° édition 1508), p. 1065s., ¢ Ami~
citia»; p. 170: «Amicitia aequalitas. Amicus alter ipse. Hanc quoque ad Pythagoram autorem referunt, quod eandem
complectantur sententiam... zov pidov &egos Eyd, id est Amicitiam aequalitatem esse, et ac eandem animam, et amicum
alterum ipse...» Cite aussi Atistote: « Moralium liber II: Td» pé2ow zegov adrdv. Estenim ut dicere solemus, amicus alter ego.»

s4) Cicéron, Del’ Amitié, tomeIV, chapitre XXI (éd. Nisard), p. 565: «Unamin’est-il pas en effet un autre nous méme?»

ss) Cicéron, De I’ Amitié, tome IV (éd. Nisard), chapitre VII, p. 553: «Avoir un ami, c’est avoir un autre soi-méme.»

s6) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part I, chapitre XLII, p. 322. — Sundby, p. 144 et 147, a montré que quelques
détails de ce texte ont été empruntés par Brunetto Latino i la traduction latine de I"Ethigue d’ Acristote, par Robert Grosthead,
évéque de Lincoln, en 1253: Liber Ethicorum, qui fut commenté par saint Thomas d’Aquin (soit Liber Ethicorum, 1,
IX, lection 8f.).

s7) Ripa, Iconologia, s. v. Legge Naturale.

s8) Baudoin, Recueil d’emblémes divers (Paris 1647), p. 383, Des véritables amys, p. 390/391.

59) Deonna, Rev. suisse Art Arch. ¢, p. 182 (1942); 11, p. 147/148 (1950); Genava 21, p. 104 (1943).

60) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre VII.

134



«Verum enim amicum qui intuetur, tanquam exemplar aliquod intuetur sui. Quocirca et ab-
sentes adsunt, et egentes abundant, et imbecilli valent, et, quod difficilius dictu est, mortui vivunt:
tantus eos honos, memoria, desiderium prosequitur amicorum. Ex quo illorum beata mors vide-
tur, horum vita laudabilis. Quod si exemeris ex rerum natura benevolentiae conjunctionem, nec
domus ulla nec urbs stare poterit; ne agri quidem cultus permanebit. Id si minus intelligitur,
quanta vis amicitiae concordiaeque sit, ex dissensionibus atque discordia percipi potest. Quae
enim domus tam stabilis, quae tam firma civitas est, quae non odiis atque dissidiis funditus possit
everti? ex quo, quantum boni sit in amicitia, judicari potest.»

«Avoir un ami, c’est avoir un autre soi-méme. Grice a 'amitié, les absents sont prés de nous,
les pauvres sont comblés, les faibles sont forts, et, ce qui est le chef-d’euvre, les morts vivent: ils
vivent dans la piété, les regrets, le souvenir de leurs amis. Le culte que 'on rend 2 ceux qui ne
sont plus semble embellir la mort méme, et du moins il honore ceux qui survivent. Otez de ce
monde la bienveillance et 'amitié, plus de famille, plus de cité; il faut méme renoncer a cultiver
les champs. Si de cette maniére on n’apprécie pas encore tous les bienfaits de I'amitié et de la con-
corde, les discussions et la discorde les peuvent faire connaitre. Est-il une maison assez solide,
une cité assez puissante, pout ne pas périr sous les coups des divisions et des haines? On peut
juger par 1a quels sont les heureux fruits de I'amitié 6.»

Ces lignes de Cicéron développent toutes les notions que notre peinture résume en quelques
mots, et le rdle de 'amitié dans la vie publique, sur lequel nous reviendrons, n’y est pas omis.
C’est assurément la source 2 laquelle on a recouru. Tulle dit: «Veoir ton ami ou sovenir toi de lui,
est autressi comme veoir toi meisme en 1 mireor; et de ce avient que cil qui est loing de nos est
autressi comme en présent, et cil qui est mors est autressis comme vivans®.» De telles pensées
sont du reste anciennes, et souvent redites fragmentairement. «Omni tempore diligit qui amicus
est», proclame déja le livre des Proverbesss. «Tous jors aime qui est ami», répéte le Roman de la
Rose (XIVe siecle)é4. «Omni tempore diligit qui amicus est», est la devise de Jehan Pullon, dit
Trin, libraire et imprimeur 2 Lyon (1543 2 1551), qui ajoute en exergue «Amicitiam distantia
loci non separat»6s. C’est celle de Gilles de Gourmont, libraire et imprimeur a Paris (1507 2
1533): «Tost ou tard, pres ou loing, a le fort du faible besoing®6.» Et apres les anciensé” le Roman
de la Rose évoque I'éternité des liens que la mort ne peut briser®s:

«Si sairge bien certainement
Que, se loial amor ne ment,

61) (Buvres de Cicéron (traduction Nisard), tome IV, p. 553.

62) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre LXXXVIII, p. 430.

63) Proverbes, XVII, 17: «L’intime ami aime en tout temps, mais dans la détresse il devient un frére.»

64) Roman de la Rose, vers §651.

65) Silvestre, Marques typographiques [sera cité: Silvestre, Marques], vol. IT (1867), p. 645, n° 1108; p. 428, n° 762.

¢6) Silvestre, Marques, vol. I (1853), p. 43, n° 83.

67) Exemple: L'élégie sur la mort de Mécene, attribuée jadis A tort & Virgile, mais postérieure. Cf. Baudoin, Recueil
d’emblémes divers (Paris 1647), p. 383 ss. Des véritables amis, p. 384: «Cest disje, la solennelle protestation que fait Vi,
gile 3 Mécene:

«Dans mes afflictions t’ayant eu pour soustien,

Ie seray tousiours tien;

Et ie ne pense pas que la Parque sépare,

Une Amitié si rare.

Quand mesme on aura mis mon corps sur le Bucher,
Tu me feras revivre;

Et mon esprit charmé par un objet si cher,

N’aimera qu’a le suivre.»

Cf. aussi H. Green, Withney’s Choice of Emblemes (Londres 1866), p. 62, embléme «Amicitia etiam post mortem
duransy.

68) Vers 8890ss.

139§



Se vous vivés et ge moroie,

Tous jors en vostre cuer vivroie;
Et se devant moi moriés,

Tous jors au mien reviviés

Apres vostre mort par mémoire,
Si cum vesquist, ce dist I'histoire,
Pirithous aprés sa mort,

Que Theseus tant ama mott.»

Toutefois, si la source cicéronienne parait indubitable, nous n’avons pas retrouvé d’exemple
antérieur 2 notre fresque, qui condense et réunit ces pensées en ces quelques mots significatifs:
«Verus amicus est alter ego. — Longe. Prope. - Mors. Vita. - Hiems. Aestas», dés lors souvent répétés.
Celui qui les a dictés au peintre genevois n’en était assurément pas ’auteur, mais qui était-ce?

De quand date cette personnification figurée de I’amitié? En 1548, Lilius Gregorius Gyraldus
(Giraldi), bien qu’il ne connaisse pas d’image antique de cette déesse, en attribue I'origine aux
Romains, d’aprés une source douteuse, et sans doute récente, qu’il ne précise pasé9:

«Amicitiam etiam deam, quam Graeci pidiar vocant, iure inter sua numina gestes collocavere.
Et quamvis eius aras non legamus, nec imagines, nuper tamen cum Haebreas quasdam sententias
interpretatas additis scholiis evoluerem, in haec verba incidi: « A pud Romanis, inquit, Amicitiam
pictura antiquitus pulchre demonstrabat. Pingebatur enim iuvenis forma, detecto capite, quae erat
tunica rudi induta, in cuius fimbria scriptum erat, Mors et Vita: in fronte, Aestas et Hyems: habe-
batque latus apertum usque ad cor, et brachium inclinatum, digito cor ostendens, ibi scriptum
erat, Longe et Prope. Suberat et picturae explicatio, quae ita legitur: Forma iuvenilis indicat,
amicitiam semper recentem, nullaque temporis diuturnitate tepescentem. nudum caput, ut omni-
bus pateat, et amicus nullo unquam tempore amicum publice suum fateri erubescat. Rude autem
indumentum ostendit, ut amicus nulla ardua, extremamque inopiam pro amico subire non
recuset. Vita et Mors in vestimento scripta, quod qui vere diligit, usque ad mortem amat. Aestas
et Hyems, quia et in prosperis et in adversis aeque amicitiam servat. Latus apertum habet usque
ad cor, quia nihil amico celat. Brachium inclinat, et digito cor ostendit, ut opus cordi, et cor
verbis respondeat. Longe et Prope quod scriptum est, quia vera amicitia aullo tempore aboletur,
nec locorum intercapedine disiungitur. Haec ferme totidem verbis ascripsi, quae exoticam scilicet
sapientiam ac peregtinam redolere videntur. Porro et Amicitiam post mortem durare, elegans
graccum epigramma ostendit, in quo Ulmus describitur arida, quam vitis opaca viridi coma
complectitur: docetque, homines debere officii memores esse: exemploque monet, tales nos quae-
rere amicos, quos neque disiungat foedere summa dies.»

De nos jours et aprés d’autres, Larousse répéte cette explication: « Chez les Romains, I' Amitié
était représentée sous I’embléme d’une jeune fille, simplement vétue d’une robe blanche, la gorge
3 moitié nue, couronnée de myrte et de feurs de grenadiers, tenant dans sa main deux cceurs
enchainés, la frange de sa tunique portant ces mots: « La mort et la Vie». Sur son front on lisait:
«Hiver et été». De la main droite elle montrait son ¢6té gauche ouvert jusqu’au ceeur; on y lisait :
«De pres et de loin» 7,

Bescherelle donne une définition analogue: «Iconol. Femme jeune et belle, couronnée de myrte
et de fleurs de grenadiers entrelacés, avec ces mots sur son front: « L’hiver et I’été». La frange de
sa tunique porte ces deux autres: «La mort et la vies. De la main droite elle montre son coté
ouvert jusqu’au ceeur; on y lit les mots « De prés et de loin». Quelquefois un chien est a ses pieds7*.»

69) L. G. Gyraldus, De Deis gentium varia et multiplex Historia, in qua simul de eorum imaginib. et cognominib.
agitur, ubi plurima etiam hactenus multis ignota explicantur, et pleraque clarius tractantur (Bile 1548; éd. princeps), p. 73.

) P. Larousse, Grand Dictionnaire universel du XIX¢ siécle, s. v. Amitié, p. 278.

) Bescherelle, Dictionnaire national (1860), s. v. Amitié,

136



Les Romains ont connu I'cAmicitia» dans leurs relations sociales, politiques?2; ils ont maintes
fois célébré les vertus de I'amitié qui doit unir les hommes, mais ils ne ’ont pas personnifiée de
cette fagon, qui est une création de la Renaissance.

L’ Amitié est tout d’abord un personnage masculin, sans doute parce qu’il représente le «verus
amicus», et 'union nécessaire entre les citoyens. La fresque genevoise I'offre sous son aspect le
plus simple; le jeune homme ne fait que montrer de ses mains les banderoles qui I’entourent, et qui
portent les inscriptions relevées plus haut. En 1523, 'imprimeur de Strasbourg Wolfgang Kopfel,
soit Wolfius Caephalaeuss, en fait sa marque, avec quelques modifications7+ (figure 16): Le jeune
homme, qui tient de la main gauche une lance levée, montre de la main droite sur sa poitrine
son cceur mis 2 nu. La légende «verus amicus est alter ego» a disparu, et nous ne la retrouverons
plus, mais les autres subsistent en quatre cartouches 3 droite et & gauche: «Prope. Longe. Estas.
Hiems., et sur le bas du vétement on lit: «Mors et Vita»7s. Il montre son cceur, parce que le ceeur,
nous I’avons vu7é, est I'embléme de la Vérité, de 1a Justice, de la Concorde?7, sans lesquelles il ne
peut y avoir de véritable amitié. 11 le fait aussi, parce qu’il faut aimer son ami de tout son cceur.
«Ubi illa sancta amicitia, si non ipse amicus per se amatur toto pectore, ut dicitur»78, «Que devient
enfin cette sainte amitié, si nous n’aimons plus notre ami pour lui-méme, de tout notre cceur,
commeondit» «In pectore amicus quaeritur», «c’est dans le ceeur qu’il faut chercher un ami»,
dit Sénéque; on parle d’un ceeur d’ami, «pectus amicitiae», Le jeune homme montre le sien
dans sa poitrine ouverte: «apertum pectus videre», «voir le fond du cceur», disaient en proverbe
les Latins79. « Cicéron appelle cela, parlant de la sincérité, commente Pierius Valerianus, parler de
toute sa poitrine, ... ceux qui font profession de parler naivement et sans rien déguiser ont ordi-
nairement ce terme en la bouche, «A ceeur ouvert»8e. Et J..J. Rousseau dira: « L’ami véritable
donne son cceur sans réserves.»

Ce sont les exemples les plus anciens que nous connaissons de cette figure de I’ Amitié; il est
vraisemblable qu’ils procédent de prototypes antérieurs, que d’autres pourront peut-étre repérer.

Plus tard, I’ Amitié change de sexe; elle devient une jeune femme: serait-ce parce que ce
mot est du gente féminin dans la plupart des langues, ou parce qu’on a oublié I'origine du
symbole, le «verus amicus»2 En méme temps, elle acquiert de nouveaux accessoires. L’ Iconologie
de Ripa, dontla premiére édition date de 1§93, sans figures, et la premiére avec images de 16032, en
fait une jeune femme dont la robe blanche porte au bas en bordure les mots «Mors et Vita»; elle em-
brasse un orme desséché autour duquel s’enroule une vigne; elle montre d’une main son cceur 2 nu,

7) Pauly-Wissowa, s. v. Amicus; Saglio-Pottier, Dictionnaire des antiquités, s. v. Amicitia; Amici Augusti.

73) Silvestre, Marques, vol. II, p. 543, n° 941 (1524-1527).

74) Heitz, Elsissische Biichermarken (1892), planche X VI, n° 1.

75) La jambe droite du jeune homme est remplacée par une patte de fauve, sans doute de loup, ce qui est une allusion
au prénom «Wolfgangy, «démarche de loup». De méme, les trois tétes de putti ailées, meubles de 1’écusson, rappellent le
nom «Képfely (Kopf = téte).

) Cf. n° 1.

71) Stace, Silves, livre V, n° I, vers 43: (Nec mirum si vos collato pectore mixtos

Junxit inabrupta concordia longa catena?»

«Et faut-il s’éconner si la concorde enchaine vos deux cceurs par des liens tellement indissolubles?». — Ripa, Iconologia,
p. 113, 5. v. Concordia maritale: Deux époux unis par un collier, auquel est attaché un cceur, qu'’ils tiennent chacun d’une
main. — Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 105, s. v. Concorde dans le mariage. — Baudoin, Iconologie, vol. IT
(Paris 1677), p. 151, s. v. Concorde: «La concorde estant une mutuelle union de volontez, n’est pas peinte icy sans raison,
en femme qui tient d’une main deux épis de bled, et de ’autre une coupe pleine de ceeurs.»

78) Cicéron, Des Lois, livre I, chapitre XVIII, tome IV (éd. Nisard), p. 374.

79) Cicéron.

8) Valerianus, trad. Montlyart, livie XXXIV, chapitre I, Du cceur, p. 430.

#) Larousse, Grand Dictionnaire universel du XIX® siécle, s. v. Ami.

82) Sur les diverses éditions de Ripa et sur la trés grande influence de son Iconologie, cf. Male, L’art religieux aprés le
Concile de Trente (1932) [sera cité: Mile, Concile], p. 383 ss. (date des éditions, p. 387, n° 1).

18 137



d’otr part une banderole avec « Longe et Prope»; elle est couronnée de myrte et de fleurs de grena-
diers, avec les mots« Hyems, Aestas»$3 (figure 17). Ces détails nouveaux ont leur signification. La
blancheur du vétement dit la candeur de "Ame, qui préserve 'amitié de tout dissentiment. Le
myrte et les fleurs de grenadiers — sur ce point Ripa se référe 3 Pierius Valerianus, et par lui au
pseudo-Démocrite — sont les symboles de I’amitié et de la concorde: «car ils s’entraiment fort; et
pourtant, comme dit Démocrite, ils se portent telle amitié, que bien qu’ils soyent un peu eslongnez,
ils s’entortillent leurs racines ensemble, ainsi estans entez ils fructifient merveilleusement. Si quel-
qu’un veut doncques exprimer ou représenter une amitié profitable 2 la maniére des Egyptiens, il
fera commodement un chapeau de myrte orné de grenades, car ceste maniére de chappeau de-
monstre 'amitié mutuelle, et ces pommes, le fruict et 'utilité qui en provient34.» L’orme desséché
qu’enlace la vigne est, déja chez les anciens, et Gyraldus I'a relevé, 'image de I'amitié, de la
concorde, de 'union qui dure en tout temps, en toute circonstance, dans la prospérité comme
dans P'adversité$s. «Faut.il s’étonner si la concorde a enchainé vos deux ceeurs par des liens
tellement indissolubles? ... Ainsi 'orme chérit la vigne dont il a vu les branches mariées 2 ses
rameaux du méme age; il croise les deux feuillages...»

«Qualiter aequaevo sociatam palmite vitem
Ulmus amat, miscetque nemus. . . $6)

A eux seuls, 'orme et la vigne enlacés sont les emblémes d’éternelle amitiés7.

Les continuateurs et imitateurs de Ripa, tels Baudoin®®, Boudard® (figure 18), etc.9°, ont perpé-
tué ce type. L’Amitié que grave M"™ de Pompadour dans sa Swuite d’Estampes s’en inspires,
comme aussi la statue de I’ Amitié par Falconet (1716 2 1791): une jeune femme tient son ceeur
3 deux mains, prés d’un ormeau autour duquel s’enroule un lierre, ou plutdt une vignesz. Au
XIXe siecle encore, on la voit sur une médaille de la loge magonnique de I’ Amitié¢ 3 Geneve
(figure 19): une jeune femme, aux deux seins découverts, se tient prés d’un arbre sec, autour duquel

83) Ripa, Iconologia, p. 25, s. v. Amicitia.

84) Valerianus, trad. Montlyart, livie LIV, chapitre XXXII, p. 727.

85) Ripa, Iconologia, p. 26; Baudoin, Recueil d’emblémes divers (Paris 1647), p. 383, Des véritables amis. « Cet ormeau,
qui est presque tout desséché, auroit de la peine 4 se soustenir, si la Vigne qui I'estreint ne luy servoit d’estangon, comme
ellemesme encore tendre 1’a eu pour appuy, durant qu’elle a pris accroissement. Ceci nous apprend qu’en matiére d’ Amis,
il les faut eslire tels, sil est possible, que ny le Temps, ny la distance des lieux, ny la Mort mesme ne soient pas capables de
les séparer d’avecque nous.» — Boudard, Iconologie (Parme 1759), p. 29, s. v. Amitié: «L’orme sec qui soutient une vigne
abondante est un embléme qui signifie que dans la prospérité comme dans I'adversité les vrais amis sont toujours les mémes.»

86) Stace, Silves, livre V, n° I, vers 43ss.

$7) Alciat, Emblémes (éd. Anvers 1584), Emblema CLIX, «Amicitia etiam post mortem duransy; Lodovico Dome-
nichi, Ragionamento (Venise 1556); G.Whitney, A choice of Emblemes (Leyde, Plantin, 1586); cf. H. Green, Whitney,
A choice of Emblemes, a fac simile reprint (Londres 1866), p. 62, figure, «Amicitia, etiam post mortem durans»; p. 409. —
Avec la devise «Non solusy, marque d’Isaac Elzevier (Leyde 1620) et d’autres imprimeurs de ce nom au XVTI® siécle,
marque dite du «Solitairey. — Delalain, Marques d’imprimeurs et de libraires, vol. 2 (1892) [sera cité: Delalain], p. 294/95.

88) Baudoin, Iconologie, vol. I (Paris 1643), planche I, n° IV; (Paris 1677), p. 10, planche I, n° IV; Male, Concile,
D. 424, figure 246.

89) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 29, s. v. Amitié.

9) Erneuerte Bildersprache (Francfort 1669), p. 41, figure, d’aprés Ripa. — Abbé de Tressan, La mythologie comparée
avec Phistoire (Paris, an X1I, [1804]), L, p. 317, pl., n° 68. L’amitié. Jeune femme prés d’un orme sec, autour duquel s’enroule
une vigne, tenant une banderole avec «De loin et de prés»; p.325: ... les Romains la peignoient sous la forme d’une jeune
femme, la téte découverte et vétue d’un habit trés simple, avec ces mots écrits au bas du vétement: La mort et la vie. Sur
son front on lisoit: L’hiver et I’été. Une de ses mains tenoit une légende, sur laquelle etoit écrit: De loin et de pres. Ces
paroles et ces symboles signifioient que I’ Amitié ne vieillit point; qu’elle est égale dans toutes les saisons, pendant ’absence
comme pendant la présence, 2 la vie et 3 la mort; qu’elle s’expose A tout pour servir un ami, et qu’elle n’a rien de caché
pour lui. Cette derniére pensée étoit exprimée par I'une des deux mains appuyée sur son ceeur.»

o) Mile, Concile, p. 424.

92) Maile, Concile, p. 424, figure 247 (un lierre).

138



grimpe un plant de vigne; elle tient une banderole avec les mots « Longe et Prope»; et sur la base
qui supporte le tout, on lit «Mors et Vita»93.

On pourrait s’étonner que I’ Amitié apparaisse dans un théme consacré 2 la Justicess; 2 la
réflexion, on comprend que sa présence y est justifiée, méme nécessaire.

L’amitié est une des principales vertus9s, comme la Justice%, et, comme elle, inséparable de
beaucoup d’autres7. Elle procéde de ’amour9®, d’origine divine%, qui doit unir les cceurs hu.
mains en une parfaite communauté de pensées et de sentiments™, entente qui toutefois ne peut
exister qu’entre hommes de bienr; il ne peut y avoir d’amitié entre les méchantstoz,

Communauté spirituelle entre les hommes, 'amitié est indispensable 3 toute communauté poli
tique, 3 tout gouvernement, 3 moins de tomber dans le désordre et dans la discorde. «Otez de ce
monde la bienveillance et 'amitié, plus de famille, plus de cité, il faut méme renoncer 2 cultiver
les champs. Est-il une maison assez solide, une cité assez puissante, pour ne pas périr sous les
coups des divisions et des haines...™3 2» Dans son Livre du Ttésor, Brunetto Latino patle longue-
ment de 'amitié, de ce qu’elle doit étre, du r6le qu’elle joue dans la cité, et son chapitre sur I'amitié
précéde immédiatement celui De Seignotie, ot il énumére les devoirs du gouvernement, du princetos.

«Amistiez est une des Vertus de Dieu et de I'ome, et est molt besoignable 4 la vie de I’ome; car
li hom a besoing d’amis autressi, comme d’autres biens. Et li puissant home et riche et i princes
de la terre abesoignent 'ami as qel il facent bien, et de cui ils recoivent service, honor, graces.»

«Amor doit étre en I'un et 'autre, car li sires doit amer ses subgiez de grant cuer et de clere foi,
et veillier de jor et de nuit au commun profit de la vile et de tous homes, tout autressi doivent il
amer lor seignor a vrai cuer et a veraie entencion de doner li conseil et aide a maintenir son office?6. »

93) Blavignac, Armorial genevois (1849), p. 356, n° 245. Un lierre, selon Blavignac, mais les feuilles découpées sont
aussi bien celles de la vigne. En exergue: «Loge de I’ Amitié. Otde Genéve, Fondée s797». Musée de Genéve, Cabinet de
numismatique, n° 1881, diam. 0,034.

9¢) Rev. suisse Art Arch. 11, p. 147 (1950): «Dont la présence étonne quelque peu dans cet ensemble.»

95) Cicéron, De I’Amitié, tome IV (éd. Nisard), chapitre V, p. §51: «Ut amicitiam omnibus rebus humanis ante
ponatisy; «mettre I’amitié avant toute chose au monde»; chapitre XX VII, p. s70: «Vos autem hortor ut ita virtutem coletis,
sine qua amicitia esse non potest.»

96) Cf. n° 4.

97) Martianus Capella, De Aritmetica (éd. Kopp, Francfort 1836), p. §85, n° 731: «De Monade... Hanc quoque alii
concordiam, hanc pietatem amicitiamque dixere, quod ita nectatur, ut non secetur in partes.»

98) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre VIII, p. s54: «Amor enim a quo amicitia nominata, princeps est ad
benevolentiam conjungendam.» « C’est de 'amour que vient le nom de I’amitié, et 'amour est artisan par excellence de toute
union des ceeurs.»

99) Cicéron, De I’ Amitié (¢éd. Nisard), chapitre VI, p. s52: « Quidquam melins homini sit a diis immortalibus datum.»
«Le don le plus précieux que les dieux aient fait 3 I’homme.». — Brunetto Latino, Trésor, p. 310: «Amistiez est une des
vertus de Dieu et de I'ome.»

10) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre VI, p. ss52: «L’amitié elleeméme n’est autre chose qu’un accord parfait
de sentiments sur toutes les choses divines et humaines, joint 3 une bienveillance et une tendresse mutuelles.» — Cicéron,
Des Devoirs, tome IV (éd. Nisard), chapitre XVII, p. 439: «Pour ce commerce intime, cette communauté de sentiments
et de pensées. .. c’est dans 'amitié qu’il faut les chercher.» — Brunetto Latino, Trésor, p.312/313: ¢ Amistiez est aussi comme
une communité.»

11) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre V, p. s51: «Sed hoc primum sentio, nisi in bonis amicitiam esse non
posse.» « Mais je pense d’abord que I’amitié ne peut exister qu’entre les hommes de bien.», — Brunetto Latino, Trésor, p. 430:
«Car Tulles dit: Je sai bien que amistiez ne dure se entre les bons non»; p. 312: «La droite amistié bone et complie est
entre les homes bons qui sont semblables en vertus, et s’entr’aident et vuelent bien par la semblance des vertus qui entre eus
est... Et por ce tele amistiés ne puet estre entre bons et mauvais, ne entre les mauvais ensemble, mais entre les bons seulement.»

12) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre XX, p. 564. -

13) Cicéron, De I’ Amitié (éd. Nisard), chapitre VIL, p. ss3. Cf. ci-dessus.

r4) Brunetto Latino, Trésor, chapitre XL, p. 310, De I’Amistié; chapitre XLI, p. 313, De Seignorie. — Plusieurs
chapitres sur I’ Amitié, en grandes parties inspirés de Cicéron et d’autres auteurs anciens; chapitre LXXXVI, p. 427:
Comment nous devons amer nos amis; chapitre LXXXVTI, p. 428: De la veraie Amistié, etc.; cf. table, Amitié.

105) Brunetto Latino, Trésor, p. 310.

106) Brunetto Latino, Trésor, livte III, part II, chapitre II, p. §78.

139



C’est 'amitié qui unit les sujets et le prince, les gouvernants et les gouvernés: « L’amor qui est
entre I’un commun et I’autre» 07, Partout ol régne ce « tutus amor», dit un texte de nos fresquest?,
la cité peut se passer de gardes et d’hommes armés.

Toutefois cette amitié entre citoyens ne peut exister qu’avec la loyale pratique de la Justice, de
son équité, de sa recherche de la vérité09. Ainsi Amitié ou Amour, Justice ou bon gouvernement,
sont des termes étroitement associés, dépendant 'un de P'autrer e, «Mes sans Amors Justice non:
Por ce Amors a meillor renonv, dit le Roman de la Rose. Sur une peinture de Lille, du XVT° siecle,
la Justice siége; 'un des plateaux de sa balance porte le mot «Fidus», 'autre le mot « Amor,
soit «fidus Amor»*'*, On peut résumer comme suit ces rapports réciproques:

«Justice doit estre au seignor. ..
Révérence doit estre entre ses borjois et en ses subgiez. ..
Amor doit estre en I'un et en I'autrer2»

et conclure que « Amistiez est semblable & Justice» 3.

107) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part ITI, chapitre X, p. 596.

18) Cf. n° s, Stace.

19) Cicéron, Des Lois, tome IV (éd. Nisard), livre I, chapitre XVIII, p. 374: «Quod si amicitia per se colenda est,
societas quoque hominum, et aequalitas, et justitia, per se expetenda. Quod ni ita est, omnino justitia nulla est...» «Mais
si Pamitié mérite par elleeméme d’étre cultivée, la société des hommes, I’égalité, la justice sont aussi essentiellement désirables.
Que si le contraire est vrai, la justice n’est rien.» Cicéron, De Officiis (éd. Nisard), livre I, chapitre X VI, p. 437: «A ce
titre, la justice nous oblige 4 maintenir la communauté de toutes les choses que la nature a faites pour le commun usage des
hommes... tout en observant ce qui est prescrit par les lois et déterminé par le droit civil. En dehors du cercle tracé par les
lois, il faut avoir pour maxime constante ce qui est exprimé par ce proverbe grec: Entre amis, tout est commun.»

10) Brunetto Latino, Trésor, p. 311: « Cil qui fait la loi conforte plus citeiens a avoir charité et amor ensemble que en
justice, porce que se tuit li home fussent juste, encor lor conviendroit avoir charité et amistié, porce que charité est garderesse
d’amistié, selonc sa nature, et la deffent de touz assaus de descorde et destruit toutes meslées et malvoillance »; p.314: « L’amor
des freres est aussi comme amour de compaignons, parce que ils sont vesqu et norri ensemble et ont semblance de passion,
mais quant tiranie i sorvient, la justice est perdue et 'amor faut.» — Le Roman de la Rose, vers 6207 ss.:

... Ge demant Et fust autresine bien tenue
Que me facies un jugement Au jor d’ui cum ele estoit lores,
D’ Amors et de Justice ensemble: Si seroit-il mestier encores
Lequel vaut miex, si cum vous semble? As gens entr’eus qu’ils s’entr’amassent,
vers 6260ss.: Combien que Justice gardassent:
Se Justice dormoit gisans, Car puis qu”Amors s’en vodroit fuire,
Si seroit Amors soffisant, Justice en feroit trop destruire;
Que tu vas ci moult despisant, Mais se les gens bien s’entramoient,
A mener bele vie et bone, Jamais ne s’entreforferoient,
Sans justicier nule persone; Et puisque forfait s’en irait,
Mes sans Amors Justice, non: Justice de quoi serviroit?
Pour ce Amors a meillor renon. vers 6297:
vers 62785ss.: Dont disge que miex vaut amor
S’ele iert en terre revenue Simplement que ne fait Justice.

ur) De Tervarent, Les énigmes de I'art, vol. III; L’héritage antique (1947), p. 46, figure 22: «Le peintre a considéré
qu’une certaine somme de sympathie et de confiance est indispensable & ’exercice d’une bonne justice. Bien que le fiéau
soit horizontal, le plateau o se lit ¢Amor» est attiré comme par un aimant vers le ceeur de la femme.» — Ovide, Héroides,
vol. II, p. 21: «Denique fidus amor.» — Cf. Gautier de Lille, Alexandreidos liber VIII, Migne, Patrol. lat, t. 209, p. 546,
B: «Vera fides, et amor, fiducia, consiliique, Libertas veri...»

112) Brunetto Latino, Trésor, livre ITI, part I, chapitre II, p. s77: Du gouvernement des cités. — L’auteur s’inspire d’un
écrit latin paru vers 1222: «Oculus pastoralis sive libellus rudiens futurum rectorem populorum»; cf. Muratori, Antiquitates
italicae medii aevii, vol. IV, p. 95; Sundby, Della Vita e delle opere di Brunetto Latino (traduction de Renier, 1884),
p. 371: ... tribus est praecipuis vallata praesidiis, quibus feliciter adjuvatur: Justitia videlicet, reverentia et amore. Justitia
in rectore. .. Reverentia in subjectis... Amor in utrisque reciprocus affectatur.»

13) Brunetto Latino, Trésor, p. 316: «Amistiez est semblable 2 Justice, et si comme Justice est en ij maniéres, une de
nature et autre de loi, tout autressi est Amistiez en ij maniéres, une de loi et autre de nature.»

140



3. Le Tribunal de Thébes s (figures s et 6). — Les figures que César Giglio peignit sur la paroi
notd, en 1604, dans les circonstances dites plus haut'ss, font suite aux précédentes. Le président
du tribunal siége au centre de la composition, entouré de chaque cdté par trois juges assis; une de
ses mains est coupée, I’autre tient un sceptre; il était aveugle, mais le restaurateur, qui ignorait le
sens du sujet, en complétant le haut de la téte qui manquait, lui a ouvert les yeux116; les mains de
tous ses collégues sont coupées.

Jai identifié ailleurs cette scéne curieuse, que les auteurs antérieurs n’avaient pas comprise!'7.
Elle illustre une donnée égyptienne, signalée tout d’abord par Diodore de Siciler®, dans sa des-
cription des immenses constructions de Thebes, attribuées au roi légendaire Osymandyas: « On
entre dans un édifice posé sur de hautes colonnes, qui a I'air d’un magnifique théitre de deux
cents pieds de profondeur. Il y avait 1a une infinité de figures en bois qui représentaient un grand
auditoire attentif aux décisions d’un sénat occupé a rendre la justice. Sur un des murs étaient les
sénateuts au nombre de trente. Au milieu d’eux était le chef de la Justice ayant un amas de livres
A ses pieds et portant pendue 2 son cou la figure de la Vérité, qui avait les yeux fermés. Cela signiv
fiait que les juges ne doivent point recevoir de dons, et que leur président ne doit rien voir que la
vérité19.» A vrai dire, Diodore ne précise pas que les juges avaient les mains coupées, mais ceci
résulte de 'affirmation qu’ils ne doivent rien recevoir, et d’un passage analogue de Plutarque;
aussi a-t-on apporté au texte la correction nécessairer?e. « Or a Thebes, dit Plutarque, il y avait
un tableau qui représentait des juges sans mains, et leur président avait les yeux fermés; c’était
faire comprendre que la Justice ne doit ni accepter de présents, ni laisser approcher personne jus-
qu'aeller1.» Cette donnée a été relevée par les humanistes de la Renaissance: Alciat'22, qui I'il.
lustre en un de ses emblémes «In Senatum boni Principis»*23; en 1522 'auteur des Genialium
dierum libriv24; Pierius Valerianus*2s; Cartarit6,

14) Dunant, p. 13, n° 10; Martin, p. 54, planches V et V1.

us) Cf. Historique.

116) Rev. suisse Art Arch. 11, p. 148 (1950).

117) Deonna, La Justice 3 "'Hétel de Ville de Genéve et la fresque des juges aux mains coupées, Rev. suisse Art Arch. 11,
p. 1445s (1950). — Sur ce théme, Lederle, p. 64, Gerichtssitzungsbilder.

18) Diodore de Sicile, I, 48/49 (éd. F. Vogel, Teubner, Leipzig 1888), tomel, p. 84 ss.; cf. Lederle, p.64. —
Ev todrp 8elvar mAijdos avdplaviov Eviivew, Siaonuaivoyr tods GupLefnricets Eyovias xal mooocBAénoviag tolg
1&g Oinas xpivovor, tovrovs 8°8p’ évdg tdv tolywv Eyyeydipdar roidrovia Tow Goududv, xal xere 16 udoov Tov
aoyLdixacsiy, Egovre iy GAjFeiar Enornuévyy én Tod ToayHiov nal rodg dpdaluods énipdorvia, nal ftfliov adrp
noapaxelpevor nAfdog * radras 02 vag eindvag éndelmvocdar 6i& Tod oyfuaros Sri rodg pdv dixactis 0doEv deb
AauBdvery, tdv doyidinaotijy 68 mods udvny BAEmery thy dAjdeiaw.

19) Cf. n° 1, I'insigne du grand Juge égyptien, avec I'image de la Vérité,

10) Diodore de Sicile (éd. Vogel, Teubner, Leipzig 1888), tome I, p. 84ss., note: dgidudr éyeroag supplet Hertlein
(ex Plut. De Iside 10).

ut) Plutarque, Isis et Osiris, chapitre 10; cf. Wilkinson, Manners and Customs of the ancient Egyptians, vol. II (1837),
p. 28; Lederle, p. 65; Rev. suisse Art Arch. 11, p. 147 (1950).

13) Edition princeps (Augsbourg 1531). Sur Alciat et les diverses éditions de ses emblémes: H. Green, Whitney's
Choice of Emblemes (Londres 1866), p.278ss; Genava 14, p. 163 (1936); von Moeller, Andreas Alciat, Das Recht 11,
p. 119 (1907).

123) Rev. suisse Art Arch, 11, p- 148 (1950); Lederle, p. 65. — Sur I'embléme que j ai reproduit dans la Rev. suisse Art
Arch. 11 (1950), planche s2, n° 4, d’aprés 1’éd. d’ Anvers (1584), le dessinateur a omis de couper les mains des juges, bien
que le texte I'indique; elles le sont dans des éd. antérieures, d’ Augsbourg (1531), de Lyon (1550), de Francfort(1567), etc.

114) Lederle, p. 65: «In dem beriihmten ,Genialium dierum libri des Alexanders ab Alexandro. Lib. ITI, c. 5. Ed. Par.
1532, fol. 62b.» Je n'ai pu vérifier cette citation.

15) Valerianus, Hieroglyphica (17° édition, Bile 1556), livie XXXV, chapitre XXVII, p. 255; Cf. Rev. suisse Art
Arch. 11, p. 148, note 38 (1950) (texte latin); Valerianus, trad. Montlyart, p. 455: «Les mains couppées ont aussi leur hiérov
glyphique, lequel il ne faut pas oublier. Car 'on voyoit 3 Thebes les statues des Juges sans mains, comme dit Plutarque,
et celle qui representoit le Prince avoit les yeux destournéz, pour monstrer que la Justice ne se doibt corrompre par presents
ni se laisser aller aux belles parolles...

126) Cartari, Le imagini con la spositione de i dei de gli antichi (Venise 1556). — Cartari, Les images des dieux des

141



La Justice doit avoir les yeux ouverts, pour tout voir et pour faire observer les lois; aussi I'ceil
qui est jadis celui du soleil, le grand justicier 2 qui rien n’échappe, est-il de tout temps son em-
blemer>7. Mais, et malgré cette contradiction ophtalmologique?8, elle doit avoir les yeux fermés i
toute considération étrangére a la recherche de la vérité, a toute compromission; aussi la représente.
toon les yeux clos, ou avec un bandeau sur les yeux29, ou encore la téte invisible dans les nuages,
et méme sans téte'3o,

Le théme des juges thébains a été utilisé parfois dans les maisons de ville et les salles de justice.
On le voyait 3 Ulm, avec le Jugement de Salomon, et le Jugement dernier, toutes trois ceuvres du
peintre Georg Rieder, avec 'inscription datée de 1562: «Thebis iudicium imagines visuntur se-
dentes absque manibus et summi iudicis oculi coeci/ eo quod iustitia nec levitate mentis delec-
tetur nec muneribus capiatur nec hominum vultu flectatur»™t; 3 Augsbourg2; A 1" Artushof de
Dantzig, un vieillard trdne, le « Judex terrarum», en opposition avec le jugement dernier — aussi
figuré —, entre deux femmes qui tiennent le livre de la loi et la balance; il est entouré par douze
échevins assis, qui n’ont pas de mains®33. La fresque de Genéve n’est donc point unique, bien que
ces représentations soient rares'34.

César Giglio a encadré ces juges thébains par les figures en pied de deux législateurs juifs. Sur
le phylactére de David (figure ), 2 gauche, on lit un passage mutilé du Psaume 82, dont il est
I"auteur: « Quel de nous demeurera avec les ardeurs éternelles. Dieu assiste en ’assemblée, il juge
au milieu des juges. David, Psal. 82»135, On lit sur celui de Moise, a droite (figure 4): «Tu ne

anciens (Lyon 1581), p. 169: «Le mesme Plutarque dit qu’en la ville de Thebes y avoit des images de iuges, qui n’avoient
point de mains, pour donner a entendre que les iuges et ministres de Iustice doibvent estre sans mains, c’est a dire n’estre
point concussionnaires, et ne prendre point d’argent, ny autres presens, affin que cela ne leur face aprés faire tort a aucun,
et bailler gain de cause et droit qui n'en a point. Et entre autres de ces images, y en avoit une du president d’iceux iuges,
qui n’avoit point d’yeux, ou bien qui les avoit bandez. Laquelle representoit que tout President, ou bien le Prince, qui est
par dessus les iuges, doit estre delivré de toute passion et de hayne et d’amour, n’avoir acception de personne...»

137) Chez les Egyptiens, les Grecs, les Romains (cf. A pulée, Métamorphose, livre IT, «’eil du Soleil et de la Justice»);
ala Renaissance, Valerianus, Hieroglyphica (17¢ édition, Bale 1556), p. 233, v°; Valerianus, trad. Montlyart, livre XX XTII,
chapitre I, p. 414, Justice. — E. von Moeller, Das Auge der Gerechtigkeit, Das Recht 12, p. 304 (1908).

128) Le symbolisme ne se préoccupe pas de telles contradictions; le méme motif a souvent deux sens opposés. — Cartari,
Les images des Dieux des anciens (Lyon 1581), p. 167, mentionne, selon Plutarque, une statue de Jupiter en Créte, qui
n’avait pas d’oreilles, parce que le dieu «ne doibt prester Ioreille & tout ce qu’on luy vient dire, pour le croire», et au conv
traire, 3 Lacédémone, une statue de Jupiter 2 quatre oreilles, parce que le dieu écoute et entend tout.

19) Déja en Egypte, la déesse Mat, de la Veérité et de la Justice, cf. Wilkinson, Manners and Customs of the ancient
Egyptians, vol. II (1837), p. 28, figure. — Ripa, Iconologia, p. 279, s. v. Giustizia. — E. von Moeller, Die Augenbinde der
Justitia, Z. christl. Kunst 1905, p. 143, note .

130) Caeli Augustini Curionis hieroglyphicorum libri duo, en appendice 2 Pierius Valerianus dés 1575. — Valerianus,
trad. Montlyart, chapitre LII, p. 795, Astrée, La Justice: «Mais ce qu’ Alexandre Aphrodise écrit est fort galand: que la
Justice se représentoit par les Aegyptiens sans chef. Il me semble qu’ils ne luy ostoyent point tant la teste comme ils la ca-
choyent dedans les nues, pour montrer que le Tuge ne doit voir ni respecter personne... Elle cache donc sa teste entre les
estoilles, et n’advise que Dieu seul; et pourtant ne la pouvons nous pas voir. Car le Tuge doit cacher son intention iusques
a ce qu’il ait A la fin prononcé la sentence, 4 fin qu'il n'y soit faict aucune tromperie.» La figure donnée par Curion repré-
sente I'antique Astrée, assimilée 3 Thémis, la Justice, comme une jeune femme assise, sans téte, entre les signes astrologiques
du Lion et de la Balance. «Au reste, elle est mise entre le Lion et la Balance, pour ce que le Iuge doit estre d’un vaillant et
généreux courage, et ne fléchir pour quelque chose que ce soit du bien et de la raison, auquel convient examiner et peser
la balance les crimes et les mérites de chacun.» — Cf. G. de Tervarent, Les énigmes de I'art, vol. III: L’héritage antique
(1947), p- 39/40.

31) M. Bach, Das Rathaus zu Ulm und seine Fresken, Denkmalpflege 1901, p. 260; Ledetle, p. 65, d’aprés Uouvrage
de Haid sur Ulm (1786).

132) Ledetle, p. 6.

133) Ledetle, p. 7o0.

131) Ledetle, p. 64, dit a tort: «Von diesem Bildthema existiert heute kein einziges Bild mehr, so dass man sich von der
Komposition keine Vorstellung machen kann.»

135) Dunant, p. 14, n° 11 et 12; Martin, p. s5.

142



prendras point de don, car le don aveugle les prudens et renverse les paroles des justes. Moise,
Exod. 23»136. On voyait aussi 2 I'Hbtel de Ville de Geneve, au dessus de la porte de la salle des
Audiences, ot le lieutenant de Justice exetgait ses fonctions, I'inscription suivante, extraite des
Chroniques, II, chapitre XIX, 7: « Le roy Josaphat37 dit aux juges: Regardez que c’est que vous
ferez. Car vous n’exercez pas le jugement de par les hommes, mais de par I’Eternel, lequel est
parmy vous en jugement. Maintenant donc que la crainte du Seigneur soit sur vous, prenez garde
a cecy, et le faites, car il n’y a point d’iniquité en nostre Dieu, ni acception de personnes, ni réceps
tion de présents'38.» Ces exhortations aux juges de ne pas se laisser corrompre sont anciennes, et
sont toujours renouvelées. «Séneéque dit: Maintenant que li hom vest persone de juge, doit-il de-
vestir persone d’amis et garder que ses paroles ne forcloent les autres'39.» Et Brunetto Latino
ajoute: « Et pour ce m’en iraisje parmi le droit et parmi les cours de justice, en tel maniere que je
n’abaisse ne a dextre ne a senestre’4°.»

Cette recommandation de ne pas recevoir de présents, de ne faire acception de personne’+, se
retrouve dans une des inscriptions qui accompagnent I'image de la Justice (n° 9) et peut-étre
qu’en choisissant ce théme des juges thébains, et les textes de David et de Moise qui expriment la
méme notion, César Giglio ou son conseil s’en est souvenu.

4. Galterus 4> (figure 4). — Paroi nord. Avec le personnage suivant, tourné de trois quarts 2
sa gauche, reprend la fresque du XVe siécle momentanément interrompue par celle de Giglio.
Il tient de la main droite un petit rouleau de papier, et de la gauche un cartouche ot on lit:

«He tibi sint artes, paci imponere mores,
parcere subjectis et debellare superbos. Galterus.»

Ce texte, incorrect, est emprunté 3 Virgiler+s:

«Tu regere imperio populos, Romane, memento;
Hae tibi erunt artes: pacisque imponere morem,
Parcere subjectis, et debellare superbos.»

«Toi, Romain, souviens-toi de régir les nations (ce seront 1a tes arts), et de leur imposer la paix,
d’épargner ceux qui se soumettront, et de réduire les superbes.» Ces vers bien connus sont souvent
cités, et inspirent des devises’+4.

Le peintre les rapporte & tort 3 Galterus, comme, avec le personnage suivant (n° ), il attribue
a Stace une sentence qui n’est pas de lui. Simple étourderie, ou peutron expliquer cette erreur?
Bien que ce nom soit fréquent au moyen ages, ce Gautier est assurément46 Gautier de Lille,

13¢) Dunant, p. 13, n° 10; Martin, p. s5.

17) L’histoire du roi Josaphat, qui a établi des Juges en Israél, figure dans le répertoire des thémes de justice représentés
dans les maisons de ville, par exemple & Bile; Lederle, p. 34, Geschichte des Kénigs Josaphat.

138) Flournois, ms. — Blavignac, Armorial genevois, p. 199. — Deonna, Pierres sculptées dela vieille Genéve, n° 618,
références; Genava 24, p. 89 (1946); Rev. suisse Art Arch. 11, p. 146 (1950).

139) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre LXXVII, n° 2, p. 409, Des Juges.

10) Brunetto Latino, Trésor, livre ITI, part II, chapitre X, p. §93.

1) P. Bersuire, Dictionarium seu Repertorium morale, fol. XXIV, Acceptio personarum; L. Lessius, De justitia et jure
(Lyon1653), p. 332, caput XXXII, « De acceptione personarum, Dubitatio I. Quidsitacceptio personarum et quale peccatum. »

142) Dunant, p. 10, n° 6; Martin, p. 47, planche VI

13) Aeneid., VI, 853.

144) «Hae tibi erunt artes», devise d’Henry d’Anjou, de Champeaux, Devises, cris de guerre, légendes, dictons (1890)
[sera cité: Champeaux, Devises], p. 9, jeton de 1572; «Parcere subjectis, debellare superbos », devise de la famille du Breil
de Montbriant, en Bretagne, Champeaux, Devises, p. 48.

15) Exemple: Gautier de Metz, auteur d’une «Image du monde», en 1248, qui eut une vogue considérable. — Langlois,
La connaissance de la nature et du monde au moyen dge (1911), p. 49ss; date, p. 62; attribution & Gautier de Metz, p. 63 ss.;
influence, p. 65; sur Brunetto Latino, p. 66. — Sundby, Della vita ¢ delle opere di Brunetto Latini (1884), p. 82.

16) Dunant, p. 10: « Galterius parait étre le nom de quelque plagiaire du moyen 4ge, qui aurait latinisé son nom de Gautier »;
Martin, p. 47, note 1, remarque qu'il existait, 3 la fin du XII°® siécle, un poéte latin nommé Gautier de Lille ou de Chastillon.

143



de la fin du XII° siécle™#7, auteur de divers ouvrages dont certains ont exercé une grande influence,
tel le Liber qui dicitur Moralium Dogma réunissant un grand nombre de citations et de sentences
morales, de sources diversest4S,

Les paroles qu’ Anchise adresse 2 Enée, lui faisant entrevoir I’avenir glorieux de Rome, sont
ici appliquées a la Justice, qui doit faire régner la paix, étre miséricordieuse 3 ceux qui se soumettent
A ses lois, mais impitoyable 3 ceux qui lui résistent. Car la sévérité d’une part, et la libéralité, soit
la pitié, la clémence, de I'autre, sont les deux branches de la Justice: « Dividitur autem Justitia in
severitatem et liberalitatem», dit Gautier de Liller+9.

Or une des maximes qui entourent la figure de la Justice (n° 9), «Si lis inciderit, te judice...»,
sans nom d’auteur, est en réalité extraite, comme nous I’avons découvert, d’'un poéme de Gautier
de Lille sur Alexandre le Grand: Alexandreis, sive Gesta Alexandri Magni libri X comprebensarse. Ce
sont les trois premiers vers d’un passage qui a trait 3 la Justice, comme ceux qui les suivent; le
dernier « Parce humili, facilis oranti, frange superbum» exprime la méme pensée que le texte de
Virgile et en est certes inspiré?st:

«Si lis inciderit, te judice, dirige libram

Judicii, nec flectat amor, nec munera palpent;
Nec moveat stabilem personae acceptio mentem.
Muneris arguitur accepti censor iniquus;
Munus enim a norma recti distorque, acumen
Judicis, et tetra involvit caligine mentem.
Cum semel obtinuit vitiorum mater in aula
Pestis avaritiae, quae sola incarcerat omnes
Virtutum species, spreto moderamine juris
Curritur in facinus, nec leges curia curat.
Parce bumili, facilis oranti, frange superbum.»

On a donc signé du nom de Gautier les vers de Virgile qu’il s’était borné  imiter, les résumant
en un seul, avec quelques mots semblablcs qui rappellent leur originesz, Cette attribution, volon-
taire ou non, a été facilitée parce qu’on a utilisé ailleurs (n° 9) ce passage de Gautier qui se termine
par le vers en question, d’origine virgilienne. Peut-étre, parce qu’on ne I'avait pas nommé ailleurs,
aura.t-on voulu reconnaitre sa part, en plagant ici son nom.

5. Stacerss (figure 7). — Paroi nord. Le personnage, de face, tient de la main droite un rou-
leau, et on lit sur le cartouche voisin: « Non sit custodia, non sint circumstantia tela ubi tutus
amor. Staci(us).» «Partout o l'affection est siire, on peut se passer de gardes et de satellites.»

147) Gautier de Insulis, ab Insulis, Insulanus, ou de Castellione; cf. Migne, Patrol. lat., tome 209, p. 419.

148) Sundby, p. 158, Gualtieri ab Insulis Moralium Dogmay; texte, en appendice, vol. III, p. 391ss.

149) Moralium Dogma, chapitre IX, «De severitatey; chapitre X, «De liberalitaten; cf. Sundby, p. 411. — Brunetto
Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre LXXVII, p. 408: «De Roidor, qui est la premiére branche de Justice »; chapitre
LXXVIIL, p. 409; «De libéralité, qui est la seconde branche de justice»; Pitié, forme de libéralité, livre I, partII, cha-
pitre LXXXII, p. 423; livre ITI, part II, p. 610: «Tulles dit que la plus bele chose qui est en seignorie, si est clemence et
pitiés, se elle est jointe avec droit, sans quoi la citez ne puet estre governée.»

150) Migne, Patrol. lat., tome 209, p. 466, livre I, D.

15t) Cette pensée virgilienne, qui unit la sévérité et la clémence, revient plus d’une fois dans ce poéme de Gautier de Lille:
Migne, Patrol. lat., tome 209, p. 471:

«Disce pius victis, vincendis esse cruentus
Instabile est regnum, quod non clementia firmat.»
p. s0s:  «Et Dea quac leges armat, quae jura tuetur
Justitia...
Sola decens miseri misereri et parcere victis. . .»
152) Virgile: «Parcere subjectis.. debellare superbos.» — Gautier: «Parce humili... frange superbum.»
153) Dunant, p. 9, n° §; Martin, p. 47, planche V1.

144



«Lattribution 4 Stace de ce passage semble étre, ou erronée, ou fictive», dit Dunant; «texte
non identifié», dit Martin. En effet, il ne se trouve pas dans 'ceuvre de Stace (40 A 96 environ
aprés J..C.), pas plus que chez son commentateur des Ve et VI° siecles, Lactantius Placidustss.
Sénéque a exprimé la méme pensée’ss:

«Securitas securitate mutua pasciscenda est. Non opus est instruere in altum editas arces nec in ad-
scensum arduos collesmunire, neclatere montium abscidere, multiplicibus se muris turribusquesepire;
salvum regem inaperto clementla praestablt Unum est mexpugnablle munimentum, amot civium.»

«La sécurité ne s’achéte que par une sécurité réciproque. Il n’est pas besoin de construire dans
les airs de hautes citadelles, ni de fortifier les rudes escarpements des collines, ni de couper 2 pic
les flancs des montagnes, ou de s’enfermer dans les enceintes multipliées des tours et des murailles.
La clémence garantit la siireté des rois en champ découvert. Il n’y a qu’un seul rempart inex-
pugnable, ’'amour des citoyens.»

Pline le Jeune écrit aussi: « Quanto nunc tutior, quanto securior eadem domus, postquam non
crudelitatis, sed amoris excubiis, non solitudine et claustris, sed civium celebritate defenditur!
Ecquid ergo discimus experimento fidissimam esse custodiam principis, ipsius innocentiam ? Haec
arx inaccessa, hoc inexpugnabile munimentum, munimento non egere. Frustra se terrore suc-
cinxerit, qui septus caritate non fuerit; armis enim arma irritantur.»

« Combien plus sir et plus tranquille est ce méme palais, depuis que ce n’est plus la cruauté,
mais 'amour, qui veille 2 sa garde; depuis qu’il n’est plus défendu par une enceinte de solitude
et par une multltudc de barri¢res, mais par I'affluence des citoyens. L’expérience nous apprend
donc que la garde la plus fidéle d’un prince est 'innocence de sa vie. C’est une forteresse inacces-
sible, un rempart inexpugnable, que de n’avoir pas besoin de rempart. Vainement il s’entourera
d’épouvante, celui que 'affection ne protégera pas; car les armes provoquent les armes?ss®.»

Il est vraisemblable que ces textes, résumés, sont la source du nétre.

6. Sallystersé (figure 8) — Paroi nord. Ce personnage est tourné de trois quarts 2 sa droite;
’auméniére qui pend 2 sa ceinture — un des rares attributs de ces figures — veutvelle rappeler la
sentence du cartouche, que la fortune de I’Etat fructifie avec la concorde, et que la discorde

’anéantit? Sur le cartouche: )
«Concordia parve res crescunt.

Discordia maxime dilabuntur.
Salusti(us).»

Ce texte de Sallusters7 est extrait du discours que le vieux Micipsa, prés de sa fin, adresse &
Jugurtha, lui vantant la force de ’amitié, de la concorde. Les soutiens d’un Etat «ce sont les amis,
qu’on ne peut conquérir par la force des armes ou acheter au poids de I'or; les bons offices seuls et
Paffection nous les donnent... Je vous laisse un tréne inébranlable si vous étes vertueux, bien
chancelant si vous étes pervers. L'union fait prospérer les Etats les plus faibles, la discorde détruit
les plus puissants: « Nam concordia parvae res crescunt, discordia maximae dilabuntur»*sé. De
telles paroles de sagesse conviennent bien au bon gouvernement, tel que le désirent nos fresques,

154) P. Papinius Stacius (éd. R. Jahnke, Teubner, Leipzig 1899), tome III, Lactantii Placidi qui dicitur comment. in
Statii Thebaida et comm. in Achilleida. — Sur ce scoliaste: Lubker, Reallexikon, s. v. Placidus; Pichon, Histoire de la
littérature latine, p. $99.

155) Sénéque, De Clementia (éd. Nisard), chapitre XIX, p. 344.

1558) Pline le Jeune, Panégyrique de Trajan, chapitre XLIX (éd. Nisard, p. 753). — Cf. L’esprit des Romains considéré
dans les plus belles sentences, maximes, etc. (Paris 1768), p. 235: «La plusfidéle garde du Prince, c’est 'innocence de sa vie:
une citadelle, un retranchement qui ne se force jamais; c’est de n’en avoir aucun besoin. En vain se veut-on faire craindre,
quand on n’est pas aimé (de ses sujets).»

156) Dunant, p. 9, n° 4; Martin, p. 48, planche VL.

157) E. Bolaffi, Sallustio e la sua fortuna nei secoli (Rome 1949).

158) Salluste, De Bello jugurthino, X, 6. — L’esprit des Romains, considéré dans les plus belles sentences, maximes, etc.
(Paris 1768), 226.

N 145



fondé sur 'amitié (n° 2), 'amour (n° §) mutuels des citoyens, leur concorde (n® 13)'59, nécessaires
3 la justice. Elles sont devenues proverbiales, et déja Séneque les met dans la bouche de M. Agrip-
pa €. Parlant de la concorde, Gautier de Lillerér, Brunetto Latino, les répétent: « Salustes dit:
Par concorde croissent les petites choses, et par discorde se destruisent les grandismes*®.» Ripa les
rappelle 3 propos de ses emblémes de la Concorde:5s, femme qui tient en mains un faisceau de
verges, en signe d’union, de aristocratie, qui est le gouvernement des meilleurst64. Elles sont la
devise de nombreux imprimeurs et Libraites des XVe au XVII® siécles: Pierre Regnault (Paris,
1496 2 1546)65 (figure 21); Louis I Elzevier (Leyde, 1583 4 1617)66; Louis Cloquemin (Lyon,
1572 2 1§82)167; Jean Steelsius (Anvers, 1534 2 1562)8; Hermann Hoberg (Cologne, 1628)69;
Pierre Gosse junior (La Haye, 1740)170; de villest7t et de famillest72. P. Regnault accompagne
cette devise sur banderole d’un curieux rébus: deux avantstrains, et deux arriére-trains d’éléphants,
a chacun desquels une fourmi est accrochée; un caducée, deux coupes, 'une pleine d’eau, I'autre
de feu. Il serait malaisé d’en donner la solution exacte, si Pierius Valerianus n’avait eu la complai-
sance de nous I'offrir'73, Pierre Regnault a emprunté cette étrange image au Souge de Polyphile, par

159) Pauly-Wissowa, Realencyclopidie, s. v. Concordia; Saglio-Pottier, Dictionnaire des antiquités, s. v. Concordia. —
Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XX, De Concordia; cf. Sundby, p. 425: «Concordia est virtus concives et
compatriotas in eodem jure et cohabitatione spontanea vinciens»; Brunetto Latino, Trésor, livre II, part IT, chapitre XLI,
p- 434, De Concorde: « Concorde est une vertu qui lie en un droit et en une habitation ceulx d’une cité et d’un pais.» Cf.
A Sienne, la fresque du bon gouvernement par Ambrogio Lorenzetti; au bas de I’estrade, un cortége de 24 citoyens porte au
bon gouvernement une corde que leur tend Concordia, et qui part des plateaux de la balance de Justice. — Gielly, Les
primitifs siennois (1926), p. 9o.

160) Sénéque, Epitres 2 Lucilius, XCIV (¢éd. Nisard, p. 766); «M. Agrippa... avait coutume de dire qu’il était bien
obligé A cette sentence: «La concorde agrandit les petites choses, et la discorde abat les grandes», que cela I'avait fait bon
frére et bon amiy, «Nam concordia parvae res crescunt, discordia maximae dilabuntur.»

161) Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XX; cf. Sundby, p. 425/426: «Nam concordia parvae res crescunt,
discordia res maximae dilabuntur.»

163) Brunetto Latino, Trésor, livre IT, part II, chapitre XLI, p. 434.

163) Ripa, Iconologia, p.114/415, s. v. Concordia; motif répété par ses successeurs. — Baudoin, Iconologie, vol. II (Paris
1677), p- 49, Concorde; Boudard, Iconologie, vol. I (Parme 1759), p. 104, figure.

164) Ripa, Iconologia, p. 47, s. v. Aristocratia.

165) Silvestre, Marques, vol. I, p. 43, n° 85 ; L. Volkmann, Bilderschriften der Renaissance (Leipzig 1923), p.119, figure 97.

166) Silvestre, Marques, vol. I, p. 277, n® §10; p. 279, n° s11; Delalain, p. 205 (1595).

167) Silvestre, Marques, vol. I, p. 343, n° 624; vol. II, p. 469, n° 824.

168) Silvestre, Marques, vol. I, p. 385, n° 697; p. 387, n° 698; Delalain, p. 205 (1538, 1547); veuve et héritiers de
Jean Steelsius (1568, 1569, 1570, 1572).

169) Delalain, p. 157.

179) Delalain, p. 293.

171) Champeaux, Devises, p. 57, ville de Cambrai.

173) Champeaux, Devises, p. s0, Bromhead, Angleterre; p. 178, Martin de Boudard, Provence.

173) Valerianus, trad. Montlyart, livre II, chapitre XV, p. 22/23: «Effects de concorde et de discorde. Aucuns, par une
nouvelle invention, non toutefois mal 3 propos, se sont advisez d’exprimer cette sentence de Salluste: Par concorde les petites
choses croissent, par discorde les plus grandes choses déchéent, figurant d’une part une Formi qui croitr et grossit en forme
d’Eléphant par Popposition du caducée; et de I'autre, un Eléphant s’appetisse et déchet en Formi par 'adiuntion du feu et
de Ieau, créatures du tout contraires. Mais si de cette fiction vous mettez 3 quartier le Caducée, I'cau et le feu, elle pourra
signifier aussi I’homme accompli en science; sgavoir est celuy lequel auroit acquis une parfaite cognoissance des plus petites
et des plus grandes choses, et qui de plusieurs sciences n’en auroit par maniére de dire faict qu’une seule.» — Le caducée
est ’hiéroglyphe de la Concorde, Valerianus, trad. Montlyart, livie XV, chapitre XLV, p. 194 C. — De Tervarent, Les
énigmes de 'art, vol. ITII: L’héritage antique (1947), p-. 40, note 4, références (symbole de paix). — Noter que I'eléphant est
le symbole de 'équité (Valerianus, trad. Montlyart, livre II, chapitre IX, p. 21); la Fourmi celui de la piété (livre VIII,
chapitre IV, p. 92 B). Or Piété et Equité, unies ici & la Concorde, sont comme elle inséparables de la Justice, cf. plus loin,
n°7 (Lactance). — L’encensoir ou tout autre vasea feu, et le pot a eau, associant des éléments contraires, sont symboles de dis-
corde; on dit de ceux qui promettent des choses impossibles «qu'ils assemblent I'eau et le feur. Valerianus, trad. Montlyart,
livie XL VT, chapitre XXIX, p. 620.— Un motif analogue, celui d’un elephant avec une queue d’écrevisse, signifie de grands
desseins tournés en fumée, équivalent de la montagne d’Horace qui accouche d’une souris, Valerianus, trad. Montlyart,
chapitre XIX, p. 355.

146



Francesco Colonna74, ot elle est aussi accompagnée du texte de Salluste, quelque peu altéré:
«Pace ac Concordia parvae res crescunt, discordia maximae discrescunti7s.» Elle a été aussi
utilisée par les fresques de S. Giustina 3 Padoue, exécutées par Bernardo Parentino, jusqu’en
1498, continuées aptés sa mort par Girolamo del Santo, vers 154046, teproduites en gravure
par Francesco Mengardi 2 la fin du XVIII* si¢cle, avec la méme légender76.

7. Lactance'77 (figure 9). — Paroi est. Le cartouche prés du personnage de face porte: « Justitia
habet duas venas, pietatem et equitatem. Lactanci(us).» «La piété et I'équité sont les deux veines
de la Justice’”8.» Ce texte est tiré de Lactance (Caecilius ou Caelius Firmianus Lactantius), qui
vécut au début du IV siécle apres J.-C. sous Dioclétien et Constantin. Il a consacré tout le livre V
de son traité Divinarum Institutionum 2 la Justice'?9, et on y lit, au chapitre XV': « Justitia quamvis
omnes simul virtutes amplectatur, tamen duae sunt omnium principales, quae ab illa divelli se-
pararique non possunt... Pietas vero et aequitas quasi venas sunt eius™8.» Les anciens ont asso-
cié la Piétérsr et la Justice. Cicéron le répéte maintes fois: « Est enim pietas justitia adversus deos82,»
«Justitiam cole et pietatem»™$3... «Justitia... eaque erga deos, religio, erga parentes, pietas...
nominatur» 34, ¢ Atque haud scio, an pietate adversus deos sublata, fides etiam et societatis humani
generis, et una excellentissima virtus, Justitia, tollatur» 185, etc.186, « Justitia, pietas, religio, et omnis
alius comitatus virtutum consertarum, et inter se cohaerentium»*%7, dit Sénéque. Elles demeurent
toujours unies™®®. « Qui sectatur justitiam et pietatem, inveniet vitam, justitiam et honorem» 9.
Elles inspirent des devises d’ordres et d’institutions: « Pictate et Justitia»19°; « Amantibus justitiam,

174) Hyperotomachia Poliphili, 17¢ édition (Alde, vers 1499).

175) Volkmann, Bilderschriften der Renaissance (Leipzig 1923), p. 20 et 21, figure 12; selon cet auteur, ce motif serait
inspiré par le proverbe de I’éléphant et du cousin (Miicke).

176) Volkmann, loc. cit., p. 23, 25, figure 19 (decrescunt au lieu de discrescunt).

177) Dunant, p. 8, n® 3; Martin, p. 48, planche V.

178) Cf. Martianus Capella, De Nuptiis Philologiae et Mercurii (éd. Kopp, Francfort 1836), livee VII, par. 732, p. 585,
De Dyade: «In bonis vero eadem justitia, quod duobus aequis gaudeat pariter ponderatis.» De méme pour la Libéralité,
partic de la Justice (cf. n° 4). Valére Maxime, livre IV, chapitre VIII: « Cujus duo sunt maxime probabiles fontes, verum
judicium et honesta benevolentia.»

179) Traduction: Les divines institutions contre les Gentils et les idolatres (éd. J. de Tournes, 1555), p. 381, De Justice.

180) Traduction de Tournes (1555), p. 428: «Combien que justice embrasse et contient toutes les vertus, néanmoins il
y en ha deux principales de toutes, c’est piété et équité, qui ne peuvent nullement estre séparées ne arrachées d’elle, parce
que Foy, Tempérance, Probité, Innocence, Intégrité, et autres semblables vertus, peuvent par nature ou par I'institution des
parens estre en ce mesme homes qui ne savent ne congnoissent que c’est que Justice, ainsi qu’il est tousiours advenu... Mais
piété et équité sont quasi aussi comme les veines, d’autant que justice est composée et consiste en ces deux. Or son chef et
origine est en la premiére, et en la seconde est toute sa force et substance. Sans doute, piété n’est autre chose que congnoissance
de Dieu...»; p. 431: «L’autre partie de Justice est équité. Je ne dis pas cest équité de bien juger, louable en I’homme juste,
mais équité 2 se faire semblable et égal A tous autres, que Cicéron appelle équalité; car Dieu, qui engendre les hommes et
inspire en eux les Ames, a voulu qu'’ils fussent tous égaux et pareils.»

1) Pauly-Wissowa, Realencyclopidie, s.v. Pietas; Roscher, Lexikon, s. v. Pietas; Saglio-Pottier, Dictionnaire des
antiquités, s. v. Pietas.

182) Cicéron, De la Nature des dieux (éd. Nisard), livre I, chapitre XLI, p. 106.

183) Cicéron, De la République, VI (éd. Nisard), chapitre X, p. 344.

184) Cicéron, Dialogue sur les partitions oratoires, tome I (éd. Nisard), chapitre XXII, p. s22.

15) Cicéron, De la nature des dieux, I, chapitre IT (éd. Nisard), p. 8.

16) Cf. Roscher, loc. cit., textes.

187) Sénéque, Epitres 3 Lucilius, ne XC (cf. éd. Nisard, p. 738).

188) Gautier de Lille, Moralium Dogma (éd. Sundby), chapitte X VI, p. 423, De pietate; L. Lessius, De Justitia et
Jure (Lyon 1653), sectio septima, caput XLV, De reliquiis virtutibus Justitiae annexae. Dubitatio I, p. 552, Quid sit pietas.

189) Sententiae morales Ben Syrae (Jesus Sirach) (Isnae 1532), X, X.

190) Avec un bras armé tenant une épée et une croix, jeton de 1623, parlement de Déle, Champeaux, Devises (1890),
p- 89; ordre du Danebrog fondé par Charles V' de Danemark, en 1672, Champeaux, Devises, p. 203.

147



pietatem et fidem»97; de libraires et d’imprimeurs: «Pietate et Justitian19?; «Pietatis et Justitiae
cultus pacificus verete» 193, etc.r9%.

Quant 2 'Equité, elle n’est qu'un aspect de la Justice, et dés Rome, en porte attribut, la
balancer9s.

8. Tullius 96 (figure 10). — Paroi est. Le personnage est tourné vers la Justice (n® 9), qu’il semble
indiquer de 'index de sa main gauche. Sur le cartouche que cette main tient: « Nullum autem
tempus est quo justitia vacare debeat. Tullius.» « Ce qui est certain, c’est que la justice est de tous
les temps.»

Pour Dunant: «Tullius semble se rapporter 2 Cicéron; mais, sur le panneau n° 2 (notre n° 12),
le nom de cet auteur est écrit Cicero, tandis qu’ici nous trouvons le nom dit gentilice Tullius;
ce texte, ainsi prétendu étre de Cicéron, n’est probablement pas de lui.» Martin répéte cette opi-
nion, et suppose que Tullius pourrait érre mis pour Tertullianus. L’un et I’autre ont tort. Tullius,
Tulles, est le nom habituel de Cicéron chez les auteurs médiévaux, et le texte, du reste incorrect
ici, se trouve dans le De Officiis de Cicéron97: « Nullum est enim tempus, quod justitia vacare
debeaty, idée que cet auteur répéte encore dans le méme chapitre: «Nihil honestum esse potest,
quod justitia vacat»™98, «Sans la justice il n’est point d’honneur». D’autres ont exprimé cette
pensée que la justice est universelle et éternelle: « Justitia perpetua est et immortalisy, dit le livre
De Sapientia, de Salomon99, que citent Guillaume Perrault, archevéque de Lyon, en 1245200, et
Brunetto Latino?er,

9. La Justice2* (figure 10). — Paroi est. Elle est assise sur un trdne 2 haut dossier, couronnée,
la balance dans la main gauche, I'épée levée dans la droite.

@) On lit, sur une banderole horizontale ausdessus du siégez03: « Justitia sum, unicuique quo
suum est tribuens»: «Je suis la Justice, qui attribue & chacun ce qui lui est di.» «Ce texte, dit
Dunant, est clair, et a été composé ad hoc.» Ce n’est pas exact, car ¢’est un adage usuel de la juri-
diction antique, répété jusque dans les temps modernes. « Esse enim hoc boni viri et justi, tribuere
id cuique, quod sit quoque dignum...» 204, « Justitia autem praecipit... suum cuique reddere...25»
«Justitia porro ea virtus est, quae sua cuique distribuit. .. « Plurimi cuidem philosophorum,
sed maxime Plato et Arlstoteles, de justitia multa dixerunt, asserentes et extollentes eam summa

191) Champeaux, Devises, p. 206, ordre de sainte Anne, fondé par Charles de Russie, 1739.

192) Silvestre, Marques, vol. I, p. 131, n° 262, Pierre Davantes, libraire 2 Bile, 15725 p. 265, n° 483; vol. II, p. 601,
n° 1194, Nicolas Nivelle, libraire & Paris, 1583-1594. — Delalain, p. 67 (1585).

193) Heitz, Basler Biichermarken (1895), p. 107, n° 216, 1595, 1599, Pierre Davantes.

194) «Pietate et Justitian, Delalain, p. 127, Jean de Miniéres, Angouléme, 1571; p. 67, F. No€l, Paris 1648. — Heitz,
Genfer Buchdrucker- und Verlegerzeichen (1908), p. 45, n° 146, Jacques Stoer, 1597, avec balance, sur le socle Pax.

195) Pauly,Wissowa, s. v. Aequitas (sur des monnaies, 604, n° 2); Saglio-Pottier, s. v. Aequitas. — Ripa, Iconologia,
p- 203, s. v. Equitd; Boudard, Iconologie (Paris 1759), p. 186, s. v. Equité. — De méme I’Egalité, Ripa, Iconologia, p. 712,
s. v. Ugualitd; Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 74, s. v. Egalité.

196) Dunant, p. 8, n° 3; Martin, p. 48 et planche V.

197) Cicéron, Des Devoirs (éd. Nisard), livre I, chapitre XIX, p. 440.

198) Ibid.

199) De Sapientia I, p. 15.

200) Gulielmi Paraldi, Summa aurea de virtutibus et vitiis (Brixiae 1494), fol. ¢ V v°; cf. Sundby, p. 179ss., 183.

201) Brunetto Latino, Trésor, p. 406; cf. Sundby, p. 183: «Salemons dit: Justice est perpétuel et sans mort.»

202) Dunant, p. 7, ¢. d.; Martin, p. 48, planche V.

203) Dunant, d.

204) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre III, chapitre XI, p. 325.

205) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre ITI, chapitre XII, p. 326.

206) Saint Augustin, De civitate Dei, XIX, p. 21; cf. Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre IV, n. II, p. 33s.

148



laude virtutem, quo suum cuique tribuat...207» «Justitia est virtus jus suum cuique confes
rens?8,» «La citez qui est governée selonc droit et selonc vérité, si que chascuns ait ce qu’il doit
avoir?09,» « Definitur ab Ulpiano L. Justitia II, de Justitia et jure, hoc modo: «Justitia est constans
et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi.» «Sensus est, Justitia est virtus inclinans et
firmans voluntatem ad perpetuo cuique tribuendum ius suumy, rappelle au XVII° siecle L.
Lessius21o, etc.2t, Dans son Iconologie, Ripa n’oublie pas cette définition: La Justice «& una
costante et perpetua volontd di rendere a ciascuno quello, che gli si deve»2:2; et ’Egalité tient
comme elle la balance, signifiant «la retta e vera giustizia che da a ciascuno quanto deve?3.»
Raphaél a représenté en 1509-1511 la Justice, au Vatican, dans la Chambre de la Signature:
elle est assise sur un nuage?'¢, balance et épée en main; A ses cotés deux petits anges tiennent des
tablettes, avec les mots « Jus suum cuique tribuens»215. Des imprimeurs-libraires font de ce théme
leur marque: La Justice trone, tenant glaive et balance, entourée de personnages, avec la devise
«Cuique suum»: marque de Benoit Rigaud (Lyon, 1572, 1580, 1584, 1595)6; avec la devise
«Unicuique suum»: marque de Gabriel Cartier (Geneve, 1604)17. Une main sort des nuages,
tenant la balance au dessus de Minerve et de Mercure, avec la devise « Suum cuique tribue»:
marque de Jean Broedelet (Utrecht, 1739)?®. Au Rathaus de Dantzig, le prince est assis sous un
baldaquin, au dessus duquel on lit le mot « Jus»; divers personnages I'entourent, et dans un angle
est le mot «Aequitas»29. Au XVIII siécle, dans son Iconologie, inspirée de Ripa et d’autres au-
teurs, Boudard (figure 20) figure encore la Justice, couronnée, avec épée et balance, «assise majes/
tueusement dans un tribunaly, sur lequel 'inscription: «Jus suum cuique tribuens22¢.»

b) L’inscription mutilée de la banderole qui court horizontalement aux pieds de la Justice a
été restituée par Dunant comme suit: «Si [lis] inciderit [de] judice, dirige libram Judicii, nec
flectat amor nec munera palpent. Nec moveat stabi[lem] personae acceptio mentem?21.» «Si quel.
que controverse se produit au sujet du juge, tiens bien droit la balance du jugement; ne te laisse
fléchir ni par Paffection, ni influencer par les présents, et que (le juge) a P'esprit ferme ne fasse
acception de personne.»

«Pour autant qu’on en peut juger, ajoute Dunant, ce texte n’est pas emprunté A un auteur
connu.» C’est encore une erreur, que nous avons déja relevée, montrant que ce passage est extrait
de 1’ Alexandreis par Gautier de Lille?22. Nous avons cité ce texte au n° 4, et nous y renvoyons;
pour la recommandation de ne point recevoir de présents, de ne faire acception de personne, nous

207) Lactance, Epitom. c. 55; cf. Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre ITI, chapitre VII, p. 323: «Un grand
nombre de philosophes, Platon et Aristote en téte, ont dit mille choses 4 la louange de la justice, dont ils faisaient le plus
magnifique portrait. C’est, disaient-ils, une vertu qui rend 4 chacun ce qui lui appartient...»

208) Gautier de Lille, Moralium Dogma (éd. Sundby), chapitre II, p. 405.

209) Brunetto Latino, Trésor, livre ITI, part II, chapitre X.

210) L, Lessius, De Justitia et jure ceterisque virtutibus cardinalibus (Lyon 1653), p. 12 (cite les textes mentionnés plus
haut).

211) Erasme, Adagia Chiliades (éd. Genéve, 1606), p. 1115, «Suum servarey (1™ édition 1508).

a12) Ripa, Iconologia, p. 64, «Beatitudine quarta», qui «& la fame e la sete della Giustizia. Beati, qui esuriunt, et sitiunt
Tustitiam».

»13) Ripa, Iconologia, p. 713, Ugualita.

214) Cf. plus haut, n° 3, la Justice, la téte dans les nuages.

a15) Klassiker der Kunst, Raffael (1909), planche 48. Plafond de la Chambre de la Signature: quatre médaillons, avec
les personnifications de la Poésie, de la Justice, de la Théologie, de la Philosophie; planche 49, Médaillon avec la Justice.

216) Delalain, p. 115.

217) Heitz, Genfer Buchdrucker- und Verlegerzeichen (1908), p. 9, n° 26.

218) Delalain, p. 301.

219) Lederle, p. 77.

220) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. II, p. 150, figure.

21) Dunant, p. 7¢.

) ]| faut corriger, dans la restitution de Dunant, «de judice», «au sujet du juge», en «te judicen, «toi étant juge».

149



renvoyons a notre commentaire du théme des Juges aux mains coupées (n° 3), qui exprime la
méme notion.

10. Aristote?*3 (figures 10, 11). — Paroi est. Le personnage est tourné de trois quarts 2 sa droite, vers
la Justice (n° 9). Sur la banderole, 2 son coté: « Justitia est praeclarissima virtutum. Ael®» (Aristos
teles). « La Justice est la plus belle de toutes les vertus.»

Aristote est en effet 'auteur de cette affirmation, dans son Ethigue 8 Nicomaque?24: xpatiorn t@v
doetdy elvar 4 duxaroovry. Les Latins I'ont répétée22s, entre autres Cicéron: «Justitia, in qua
virtutis est splendor maximus»226... «una excellentissima virtus, justitia»227...«summam illam
virtutem» 228,

L’Ethique d’ Aristote a eu plusieurs traductions latines au moyen age??9, et I'on sait combien
son autorité fut grande i cette époque. Notre texte a pu étre emprunté a 'une d’elles, ou 2 un auteur
latin de I'antiquité. Au XIII® siécle, Guillaume Perrault, que nous avons déja cité, énumére dans
sa Summa aurea de virtutibus:3° plusieurs sentences sur la justice, parmi lesquelles celle de Tullius,
De Officiis, 1, 7, 20: «Maximus est splendor honestatis» (in justitia)?3*, et Brunetto Latino, qui le
copie, répete docilement, mais en attribuant 2 tort ces paroles 3 Sénéque: « Sénéques dit: En justice
est la trés grans resplandissors des vertus?32...» «Justice est la plus noble vertuz et la plus fors qui
soit233...» «Et Justice n’est pas partie de vertu, ancois est trestoute vertu»234, dit-il encore?ss.

M. C. Martin remarque que presque tous les gestes sont gauches et dépourvus de signification.
Lactance «comme la plupart des autres personnages... ne sait que faire de ses mains». Tullius
«se frappe la poitrine avec la main droite, on ne sait trop pourquoi®3¢.» Cependant Salluste semble,
de son index gauche tendu, attirer ’attention sur le cartouche qui I’accompagne; Tullius pointe
le sien vers la Justice, pour la méme raison; Cicéron croise ses deux mains sur son biton, dont
nous dirons le sens. Il serait assurément excessif d’exiger de ces figures immobiles, qui ne particis
pent A aucune action, des gestes d’une portée bien déterminée2s7. Toutefois, cette gaucherie, ces
gestes anormaux, pourraient avoir une explication que M. le Dr H. Schneider-Christ a bien
voulu me suggérer. Les mains, relevestil, sont parfois hors de proportions, et maladroitement
ajustées. C’est que le peintre a adapté  ses personnages des prototypes picturaux — nous y revien-
drons — qu’il a utilisés avec quelque maladresse. Ainsi Aristote semble étre le second roi d’une
Adoration des Mages, auquel on se serait borné a enlever le vase qu ’il tenait de ses mains, ce qui
expliquerait la position curieuse des mains du philosophe. Je crois cependant que le peintre a

223) Dunant, p. 6, n° 3b; Martin, p. 49, planche V.

224) 'V, 1125, 15. — Erasme, Adagiorum chiliades (éd. Genéve 1606), p. 1109, «Justitiae. Justitia in se virtutem complec-
titur omnemby, textes.

225) Cicéron, De la République (éd. Nisard), livre ITI, chapitre VII, p. 324: «Alter (Auristoteles) autem de ipsa justitia
quator implevit sane grandes libros»... «Aristote a parlé de la justice seule dans quatre livres assez étendus.»

226) Cicéron, Des Devoirs (éd. Nisard), livre I, chapitre VI, p. 430: «La justice, ot la vertu éclate dans tout son lustre.»

227) Cicéron, De Natura Deorum, vol. I, p. 2.

228) Lactance, Epitom. c. s5; cf. Cicéron, Des Lois (éd. Nisard, IV), p. 324.

229) Sundby, p. 139. L’Ethica nicomachea di Aristotile. Traductions, p. 144, entre autres le « Liber Ethicorum» de Robert
Grosthead, évéque de Lincoln, mort en 1253.

13°) Sundby, p. 179ss. (édité en 1494).

231) Sundby, p. 183; G. Paraldi (Perrault), Summa, fol. q V ve.

232) Sundby, loc. cit.; Brunetto Latino, Trésor, p. 406.

233) Brunetto Latino, Trésor, p. 293.

234) Brunetto Latino, Trésor, p. 204.

235) Bien qu'ailleurs il lui donne un autre rang; p. 403: «Justice vient aprés toutes les autres vertus; et certes, justice ne
porroit rien faire, se les autres vertus ne li aidoient»; p. 406: «Justice est li complimens des autres vertuz.»

236) Martin, p. 48.

237) Les attributs sont aussi quelconques, et rares: rouleau de papier tenu par Galterus, Stace, aumdniére  la ceinture de
Salluste. Seul, le biton de Cicéron est justifié par le texte.

150



donné 2 ce geste, devenu incompréhensible, une signification nouvelle, en rapport avec son sujet,
et qu’il a pu la demander & d’autres prototypes. Aristote tient devant lui ses deux mains, tournées
I'une vers l'autre: la droite a I'index tendu, le médius, 'annulaire, 'auriculaire sont repliés; la
gauche est A plat, paume en haut, doigts tendus. Il semble compter sur ses doigts, selon la méthode
du comput digital (figure 11). Cette méthode est ancienne?®. Les Grecs?39,les Orientaux24
lont pratiquée; elle est en usage dans la Rome impériale, signalée par divers auteurs¢r. Au
VIII siécle de notre ére, Béde écrit un traité sur ce sujet, et en codifie les régles?42; ses manuscrits
sont parfois43 illustrés de figures indiquant les divers chiffres ainsi formés, par exemple un manus-
crit latin n° 7418 de la Bibliothéque nationale & Paris, écrit a la fin du XIII* ou au début du XIV®
siécle244. La méthode de Béde n’est du reste pas la seule 245, et il y a des variantes246.

Les peintres ont souvent représenté des personnages qui comptent ainsi¢7. Selon Léonard de
Vinci (1452 A 1519), dans son Traité de la peinture, pour représenter un orateur qui s’adresse 2
une assemblée «il te faudra faire celui que tu veux montrer parlant au milieu de nombreux per-
sonnages, dans I’acte de considérer la matiére qu’il a2 traiter et d’accommoder en lui-méme les gestes
qui appartiennent A cette matiére... Si c’est une matiere ou il faut déclarer diverses raisons, fais
que celui qui parle prenne, avec les deux doigts de la main droite, un doigt de la main gauche
dont il aura serré les deux mineurs». M™ Chomentovskaja, qui a étudié ce geste dans les ceuvres
de la Renaissance, conclut248: « Le geste de compter sur les doigts est le méme chez tous les maitres,
et ne s’écarte pas de la régle de Léonard de Vinci. Les doigts de la main droite, I'index et le mé-
dius, ou I'index et le pouce ensemble, touchent tour 2 tour les doigts de la main gauche, dont la
paume est visible. Le geste, qui sert de procédé mnémotechnique, évoque le compte des arguments
dans une discussion, ou un sermon scolastique, ou bien apparait comme attribut d’un portrait de

238) Sur le comput digital: E. A. Bechtel, The Finger-counting among Romans, Class. Phil. 4, p. 25 (1909); Frohner,
Annuaire Soc. frang. Numism. Arch. 8, p. 232 (1884); D. E. Smith, History of mathematics (Boston 1925), vol. II,
p. 196; L. Lemoine, Les anciens procédés de calcul sur les doigts en Orient et en Occident, Rev. Etudes islam. 6, p.
(1942); Florence A. Yeldham, An early method of determining Calendar dates by finger reckoning, Archeion g, p. 324
(1928); A. Cordiolani, Etudes de comput, Biblioth. Ecole des Chartes 103, p. 61 (1942); H. I. Marrou, Histoire de I'’éduca-
tion dans 'antiquité (1948), p. s17, références; Elworthy, The Evil Eye (1895), p. 236ss., figures 93 2 95, d’aprés Abate
Vincenzo Requeno, Scoperta della Chironomia, ossia dell’arte di gestire con le mani (Parme 1797).

239) Hérodote, VI, p. 63, 65; Marrou, loc. cit. — Sur une péliké A f. n,, une marchande semble former des doigts
de la main gauche un nombre, de Wacle, Rev. Arch. 23, p. 282 (1926); Pernice, Jb. dtsch. arch. Inst. 8, p. 181 (1893);
Marrou, loc. cit. — Pline mentionne une statue de Chrysippe, par Eubulidés II, vers 204 avant J.-C., qui comptait sur ses
doigts. Pline, Histoire Naturelle, livre XXXIV, 88; Pauly.Wissowa, Realencyclopidie, s.v. Eubulides, n° 10; Matrrou,
loc. cit. — Cf. encore Anthologie palatine, vol. XI, p. 72.

240) Une anecdote semble indiquer qu’on le connaissait déja au IV siécle avant J.-C. Oronte, gendre du roi Artaxerxés IT
(404 2 358), comparait les amis des rois, tour A tour puissants ou misérables, suivant qu’ils sont en faveur ou non, aux doigts
de la main qui, tour 2 tour, signifient les dizaines de mille ou les simples unités. Marrou, loc. cit.

24r) Marrou, loc. cit., références. — Des tesséres romaines, au Cabinet des Médailles de Paris, d’art alexandrin et d’époque
impériale, montrent une main dont les doigts forment divers chiffres, Frohner, loc. cit.; Marrou, p. 518, 216, planche. —
Cf. Valerianus, trad. Montlyart, p. 479ss. (textes).

242) Migne, Patrol. lat. tome 90, p. 685.

243) Coriolani, Biblioth. Ecole des Chartes 103, p. 63 (1942), références, exemples.

244) Biblioth, Ecoledes Chartes 103, p. 61 (1942), I, Note sur le manuscrit latin 7418 de la Bibliothéque nationale, plancheIL.

245) Principe de cette méthode, Biblioth. Ecole des Chartes 103, p. 63/64 (1942): Pour compter les unités et les dizaines, on
utilisait les doigts de la maingauche; pour compter les centaines et les milliers, ceux de la main droite; pour les nombres
supérieurs 4 dix mille, on combinait diverses positions de la main gauche ou de la main droite, avec certaines parties du
corps humain, poitrine, nombril, ou fémur.

246) Cf. Valerianus, trad. Montlyart, livre XXX VII, chapitre 1, p. 478 ss., avec figures des nombres formés; livie XXXV,
chapitre XXXV, p. 457, hiéroglyphe de la Dialectique, selon Zénon: «Car quand il vouloit signifier la Dialectique, il
avoit accoustumé de peindre la main fermée qui retrousse les doigts vers le poignet...»

47) Sur ce sujet en peinture, Chomentovskaja, Le comput digital. Histoire d’un geste dans 1’art de la Renaissance ita-
lienne, Gaz. Beaux-Atrts 2, p. 157 (1938).

%) Chomentovskaja, loc. cit., p. 170ss.

1§51



scoliaste. Le geste habituel se perpétue dans I'art de la Renaissance italienne durant deux siecles,
du XIV® au XVTI°, dans toutes les écoles... Vers 1500, le motif est canonique dans les ateliers
italiens, et trouve sa place dans le traité de Léonard de Vinci... Il est du reste utilisé par des maitres
d’autres régions, allemands, flamands. Puis il disparait dans I’art classique, son histoire prend fin
avec le déclin inéluctable de la scolastique et de ses méthodes de raisonnement249.» M™ Cho-
mentovskaja cite et reproduit de nombreux exemples ott 'on voit des personnages illustres, en
discussion, qui comptent ainsi sur leurs doigts pour sérier leurs arguments?s°,

Aristote compte donc sur ses doigts. Debout prés du trdne de la Justice, tourné vers elle et la
regardant, il ressemble 2 un avocat qui plaide devant elle sa cause, 2 un juge qui lui énumére
ses raisons de punir ou d’absoudre, ou A un philosophe qui lui dit les vertus qu’elle doit pratiquer.
Dans la partie de la fresque qui a été peinte au début du XVII° siecle par Giglio, le roi David
(n° 3, figure 5), debout devant les Juges aux mains coupées, fait un geste analogue a celui d’ Aris-
tote, auquel on peut donner la méme signification.

11. Virgile*st (figure 12). — « Discite justitiam moniti, et succurrite fessis Virgi(lius)», dit le
cartouche prés du personnage.

Enée est descendu aux enfers, il entend Phlégyas, le plus misérable des damnés, s’écrier: « Aver~
tis par moi, apprenez la justice et ne bravez pas les dieux.» « Discite justitiam moniti, et non tem~
nere divos2s2.» Ce vers célebre, ou son premier hémistiche, a été souvent redit*s3; il est devenu la
devise de familles?s4, de libraires et imprimeurs de la Renaissance?ss. Mais «succurrite fessis»,
«secourez les affligés», a remplacé ici le second hémistiche «et non temnere divos». Selon Dunant,
que suit C. Martin, «le passage relatif aux dieux du culte romain a été¢ changé pour faire place a
un texte quelconque compatible avec les croyances des chrétiens du XV siecle. On peut dire du
texte qu’il a été christianisé». Les auteurs de ces peintures genevoises ont pris bien de libertés avec
les textes qu’ils ont choisis — nous en avons vu des exemples —, mais il s’agirait ici d’une substitu-
tion, de sens tout différent, et sans rapport avec Virgile, sous I'autorité de qui elle est toutefois
placée. Auraient/ils agi avec une telle désinvolture? On sait quelle fut la vogue de Virgile dans
I’antiquité et au moyen 4ge*s¢, au point qu’il devint un étre de légende et de magie?s7; on a érigé
certains de ses vers en sentences, et dés la Rome impériale on a combiné entre eux des hémistiches

249) Cf. les railleries de Rabelais, quand il raconte I’apprentissage de Gargantua chez le maitre de théologie Tubal Holo-
ferne.

250) Nous ne mentionnerons ici que les peintures de Juste de Gand, appelé en 1470 & Urbino pour décorer la bibliothéque
du duc Federigo da Montefeltro, avec des portraits de grands hommes de I'antiquité, du moyen 4ge et de la Renaissance;
exemples: saint Thomas d’ Aquin, figure 3; Scot, figure 4; Boéce, figure s.

»s1) Dunant, p. §, n° 3a; Martin, v. 49, planches V et VL.

*57) Virgile, Aenecid., VI, p. 620.

253) Ainsi, par les auteurs de «centonsy, O. Delepierre, Tableau de la littérature du centon chez les anciens et chez les
modernes, vol. I (1874), p. 216, les Capilupi, 1540 (le vers entier); vol. IT (1875), p. 14, auteur inconnu, XVII® siécle
(Discite justitiam moniti et spes discite vestras); vol. IT, p. 44, Aegidius Bavarius (1622) (le vers entier). — L’esprit des Ro-
mains considéré dans les plus belles sentences, maximes et réflexions des auteurs célebres del’ancienne Rome (Paris 1768), p. 14.

25¢) Champeaux, Devises (1890), p. 140, d’Hoop, Flandre (le vers entier).

255) Heitz, Basler Biichermarken (1895), p. 103, n° 203, marque d’Arnold Gymnicus, 1562 (Discite justitiam moniti);
Delalain, p. 155, marque de Johannes Gymnicus, Cologne, 1572, 1585; de la veuve Gymnicus, 1599; p. 47: ¢Marque de
Nicolas Jacquard, 1649, La Justice, les yeux bandés, devise «Discite Justitiam moniti.» — Heitz, Kélner Biichermarken,
1808, planche XXX ss., n° 9gss. (Officina Gymnica); Volkmann, 121, figure 99 (héritiers d’ Andreas Wechel, Francfort,
Joh. Gymnicus, Cologne).

256) Comparetti, Virgilio nel medio evo, vol. I (1872), p. 3, Virgilio nella tradizione letteraria fino a Dante; chapitre VI,
p- 98, au moyen ige. — La derniére édition de Comparetti est de 1946.

257) Cecchelli, La leggenda romana di Virgilio, Studi Virgiliani, vol. I (1931) (20, bibliographie); P. Schieger, Der
Zauberer Virgil (Berlin 1897); Spargo, Vergil the necromancer, Studies in Virgilian Legends (Cambridge 1934); Loane,
The sortes Virgilianae, Class. Weekly 21, p. 185; G. Gessler, A propos des Sortes virgilianae et de leur survivance,
Hommage 2 J. Bidez et 3 F. Cumont, Coll. Latomus 2, p. 107 (1949).

152



pour en créer de nouvelles2s8. On lit, dans un recueil de centons virgiliens du XVII° siécle, par
un auteur inconnu: « Discite justitiam moniti, et spes discite vestras*59.» Il semble que ce soit le
cas ici, et que «succurrite fessis» soit dérivé d’un autre vers de I’ Enéide260. Didon répond A Enée:
«Non ignara mali miseris succurrere disco.» «Malheureuse, j’ai appris A secourir les malheureux.»

Gautier de Lille utilise ce vers pour qualifier la Miséricorde, qui est une des vertus de la Justice26r.
«De Misericordia... Haec virtus nihil humanum a se alienum existimat, unde Virgilius: « Non
ignara mali miseris succurrere disco?6?», et Brunetto Latino le répéte: «Je n’ai pas les mauls, mais
je vois secorre les tormentez263.» « Succutrite fessis», «succurrere miseris», sont proches parents, et
les deux vers virgiliens ont encore en commun le méme verbe: «discite», «disco». Nous ne savons
si le peintre ou celui qui lui a dicté ce texte est 'auteur de cet arrangement, ou s’il I'a trouvé, ce qui
est plus vraisemblable, dans quelque recueil de sentences.

12. Cicéron64 (figure 13). — A P'angle sud-est, un vieillard, courbé, s’appuie des deux mains
sur un biton, 3 poignée horizontale comme celle d’une béquille. « Nichil afferunt in Republica
qui in rebus agendis versari senectutem abnegant. Cicero?¢s.» «Ils sont dans I'erreur, ceux qui
n’accordent aux vieillards aucune part dans la gestion des affaires publiques.» La présence de
vieillards dans le gouvernement est nécessaire, car ilsy apportent leur expérience, leur maturité de
jugement, leur modération, que ne possédent pas les jeunes266,

«Si cum Tulles le determine
Au livre qu’il fist de Veillesce,
Qu'il loe et vaut plus que Jonesce67.»

En symbolisant le Juge sous les traits d’'un homme 4gé, assis, vétu sévérement, Ripa rappelle
que, selon Aristote, il ne faut pas, pour ces raisons, désigner des juges jeunes268, « Consiglio», le
«Bon Conseily, est aussi un homme igé, portant au cou un collier auquel un cceur est attaché269,
Il est vieux, dit Ripa, parce que le vieillard est de meilleur conseil que le jeune homme, comme
le reconnait saint Ambroise: «Senectus est in consiliis utilior?7.» L’expérience?”* est une vieille

258) Comparetti, vol. IT (1872), p. 69ss. — Le plus ancien recueil de sentences virgiliennes se trouve dans un codex du
VIII® siécle, p. 70, n° 3. — Travaux modernes sur ces recueils de sentences, ibid., p. 71, note, références. Cf. note 253.

259) O. Delepierre, Tableau de la littérature du centon, vol. I (1875), p. 14.

260) Aeneid., I, v. 630.

261) Enée est ’homme juste et pieux par excellence. Sur Virgile et la justice: Lactance, Inst. (traduction de Tournes,
Lyon 1555), livre 'V, chapxtre X, p. 413; «Eneas, de qui il est dit qu’il n’y ha point esté aucun plus iuste en piété que lui»

.. «Quels enscignements de justice ha il baillé (Virgile).»

262) Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XXI; cf. Sundby, p. 426.

363) Brunetto Latino, Trésor, livre II, part II, chapitre XCII, p. 434.

264) Dunant, p. 4, note 2; Martin, p. 49, planche VL.

265) Cicéron, De Senectute (éd. Nisard), chapitre VI, p. 526.

266) Cicéron, De Senectute (éd. Nisard), chapitre XI: « Ut adolescentem, in quo senile aliquid; sic senem, in quo est
adolescentis aliquid, probo.» «J’aime que le jeune homme tienne un peu du vieillard, et que le vieillard tienne un peu du
jeune homme.»

267) Le Roman de la Rose, vers 151 (XIV®siécle). — Sententiae morales Ben Syrae (Isnae 1532): «Senex in domo,
signum bonum est in domo.»

*68) Ripa, Iconologia, p. 277, Giudice: «Dicendo Auristotele nel terzo della Topica, che non si debba eleggere Giudici
giovani, non essendo nell’etd giovenile esperienza, ne moderationi d’affetti.» Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. II,
p- 146, Juge.

:69) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. II, p. 146, Juge.

*70) Ripa, Iconologia, p. 121, Consiglio, Ripa cite divers textes dans ce sens. — Boudard, Iconologie (Parme 1759),
vol. I, p. 113, s. v. Conseil.

1) Ripa, Iconologia, p. 207, s. v. Esperienza. — Baudoin, Iconologie (Paris 1677), p. 84, s. v. Expérience. — Boudard,
Iconologie (Parme 1759), vol. I, p. 203, Expérience (¢on la représente dgée).

20 153



femme, parce qu’elle vient avec les années: «On la peint d’un 4ge rassis, pour faire voir que la
prudence et le jugement sont nécessaires au gouvernement de la République*72.»
Le vieillard s’appuie ici sur une béquille, qui est le soutien dela vieillesse, de ses infirmités 273,

13. Alain?74 (figure 14). — Entre les deux fenétres du coté sud, donnant sur la terrasse de la
Treille. C’est le seul texte qui comporte le rappel A I'ouvrage d’on il est extrait: « Concordia...
Si mea jura, meas leges, mea federa mondus olim servasset vel adhuc servaret amores vincula non
tantum gemeret sub cladibus orbis. Alanus in Anthiclaudiano.» «La Concorde. Si le monde
avait jadis respecté le droit, les lois et les contrats que jai établis, ou s’il observait encore les liens
créés par ’amour, 'univers ne gémirait pas tant sous le poids des malheurs (de la guerre). Alain,
Anticlaudianus.» Ce passage est en effet tiré de I Auticlaudianus d’ Alain de Lille (vers 1128 2
1202)275:

«Concordia loquitur. Enumerantur plurima mala quae in mundo contigerunt defectu concor-

diae. . .
Si mea jura, mea foedera, mundus

Olim servasset, vel adhuc servaret amoris
Vincula, non tantis gemeret sub cladibus orbis276.»

14. La Sibylle Erythrée>r7 (figure 15). — A D'angle sud-ouest, en face de I'entrée ot veille le
Guet (n° 1), la Sibylle Erythrée prophétise: « Judicii signum: [tellus sudore madescet]. [E ca]elo
r[ex] veniet [per sac]cla futurus. [Et tuba] tum so[nitum demitt]et ab alto. Erythrea.»

Le texte, trés mutilé, a été identifié par M. P. Oltramare avec un passage de saint Augustin?7®:

«Judicii ad signum tellus sudore madescet.
E cacelo rex adveniet per saecla futurus.

Sed tuba tum sonitum tristem demittet ab alto.»

«Voici le signe du Jugement dernier: La terre sera mouillée de sueur, Il (le Christ) viendra du
ciel pour régner en roi au siécle des siécles, et la trompette fera entendre alors du haut des airs un
son lugubre.»

Elle annonce le Jugement dernier, auquel seront soumis tous les mortels, grands et petits, puis-
sants et misérables. Et les juges de la terre, ceux qui administrent la justice dans cette salle, se sou.
viendront qu’ils auront a répondre de leurs actes devant le tribunal divin: « Quid tibi tunc animus
dictabit, o princeps terrae, cum pauper te judicabit in die judicii, si male rexeris orbem, si

*72) Ripa, Iconologia, p. 47, s. v. Auristocratia: «donna d’etd virile». — Ripa, Erneuerte Bildersprache (Francfort 1669),
p. 75, Aristocratia, — Baudoin, Iconologie (Paris 1643), p. 92; (Paris 1677), p. 111.

+73) Boudard, Iconologie (Parme 1759), vol. III, p. 198, Vicillesse, femme qui s’appuie sur une béquille.

»74) Dunant, p. 3, note 1; Martin, p. 49, planche VI. — Doumergue, La Genéve calviniste, p. 319, fig.

15) W. H. Cornog, The anticlaudian of Alain de Lille, prologue, argument and nine books translated, with an intro-
duction, and notes (Philadelphia 1935). (189, manuscrits, XII® au XIV*® siécles; 191, 1% impression, Béle 1536; 185,
bibliogr.)

276) Migne, Patrol. lat., tome 210, p. 502, Anticlaudianus, caput V. — Cf. ibid., n° 339:

«Quis nexus, qui verus amor, quod foedus amoris
Quae pietas, quae pura fides, quae linea recti,

In rebus reliquis saltem vestigia pacis

Servabit, si nostra manet concordia discors?

Si nostram pacem discordia dissuit, imo
Rumpit, nostra perit virtus...»
277) Dunant, p. 12, n° 9; Martin, p. 49, planche IV.
18) Cité de Dieu (éd. Nisard), livie XVIII, chapitre XXIII, p. s95: «De Sibylla Erythraca, quae inter alias sibyllas
cognoscitur de Christo evidentia multa cecinisse.»

154



injuste judicaveris pauperem?79.» On comprend ce que signifie la présence, dans les maisons de ville
et les prétoires, de cette Sibylle du Dies Irae?® et du Jugement dernier3:, Dans cette salle du Con-
seil de Geneve, il semble que trois tribunaux siégent simultanément: celui des magistrats genevois;
sur les murs, celui de la Justice et de ses vertus, celui du Jugement dernier, le plus redoutable

de tous: . .
«Judex enim cum sedebit

Quidquid latet apparebit

Nil inultum remanebit282.»

CONSIDERATIONS GENERALES

M. C. Martin suppose que les personnages «représentent les auteurs des sentences qui les ac-
compagnent»2383, S’il en était ainsi, pourquol aurait-on figuré deux fois Cicéron, et sous des
aspects différents: jeune et imberbe2$4, puis vieux, barbu et claudicant?¥s2 M. Martin remarque
du reste avec raison que les sentences occupent la place principale, et que les personnages ne sont
en quelque sorte qu’un accessoire286. A notre avis, ils sont impersonnels?7, suppotts symboliques
des qualités et des vertus de la Justice?®¥, que les inscriptions énoncent. Ils sont aussi anonymes que
le Guet?#), personnification de la police genevoise, que I’ Amitié2s°, personnification de I’amour
qui doit unir les citoyens et les magistrats. Le geste de comput digital n’est pas particulier d Aris-
tote*9", mais signific 'argumentation devant la ]ustice. Le prétendu Cicéron®9? est moins ’ora-
teur romain que 'embléme de la vieillesse évoqué, nécessaire au gouvernement, ce qui explique
son age, la béquille qui le soutient. Autour de lui, certains sont 4gés, avec barbe grisonnantes;

9) Alain de Lille, Summa de arte praedicatoria, caput XLII, «Ad principes et judices». — Migne, Patrol. lat., tome
210, p. 188.

23) Cf. 2 Genéve, la Sibylle Erythrée sur les stalles de la cathédrale Saint.Pierre, Genava 28, p. 85 (1950), n° 11, planche
X; p. 88.

281) G. Troescher, Weltgerichtsbilder in Rathiusern und Gerichtsstitten, Wallraf-Richartz-Jahrbuch 11, p. 139 (1939)
(p. 157, catalogue des représentations); H. Schrade, Das Weltgericht in der deutschen und niederlindischen Kunst des
Spitmittelalters (thése d’habilitation, Heidelberg 1926); Lederle, p. 14, Das Jiingste Gericht; J. Levalleye, Le Jugement
dernier de Frans Sanders, 4 I’ancienne maison scabinale de Malines (1525/26), Cercle archéologique, littéraire et artistique
de Malines 1950, p. 163. — Les Sibylles accompagnent, non seulement les prophétes et les apdtres du Credo, mais parfois
aussi les personnifications des vertus et les hommes illustres de 1'antiquité. Vers 1500, Pérugin peint dans la Sala del Cambio
a Pérouse les vertus cardinales avec trois héros antiques; sur la paroi 3 opposite, les prophétes et les Sibylles. Sur les stalles
d'Ulm, on voit Secundus, Quintilien, Sénéque, Ptolémée, Térence, Cicéron, Pythagoras, en face de sept Sibylles, le tout
surmonté des saints de ’ancien Testament et de I’Eglise. Von Simson, Zur Genealogie der weltlichen A potheose im Barock,
1936, 143/44.

282) Dies Irae.

283) Martin, p. 47; je 'avais admis, Genava 21, p. 106 (1943).

284) Tullius, n° 8.

285) Cicéron, n° 12.

286) Martin, p. §1.

287) Martin, p. s0: «Les costumes de ces personnages ne permettent pas de les attribuer & un état plus qu’a un autre;
A 'exception de la Justice, du Guet, et de Salluste, qui porte A la ceinture une auméniére, ils ne sont pas accompagnés d’attri-
buts qui permettent de les distinguer.»

288) Lederle, p. 74, Symbolische Darstellungen (exemple 77, symboles des Vertus; «Jus civile» entouré de la Justice, de
la Prudence, etc.).

289) N° 1.

zgu) Ne 2

291) N° 10,

293) N° r10.

293) Galterus, n° 4; Salluste, n° 6. — Martin, p. 48.

155



d’autres, plus jeunes, ont une barbe encore foncée2s¢; d’autres sont imberbes9s, mais d’dge mur.
C’est dire que I'administration de la Justice est entre les mains de magistrats qui, de la maturité
3 la vieillesse, ont acquis I’expérience du gouvernement. La jeunesse est 'attribut de la seule Amiv
tié296, qui doit les unir tous.

M. Martin reproche au peintre de n’avoir pas groupé ses personnages, de les avoir campés les
uns 2 la suite des autres, «aussi raides que des figures de stalles» ; il lui dénie toute intention symbo-
lique dans le choix des auteurs des sentences, et tout lien entre celles-ci*97. Toute tentative de groupe-
ment n’est cependant pas absente. La Justice trone entre Tullius et Aristote, qui se tournent vers
elle; ils lui disent quelle est sa nature essentielle: sa primauté, son éternité. Stace est de face, en-
cadré par Galterus et par Salluste298, tournés de son coté, et leurs sentences sont apparentées,
opposant la concorde et la discorde, 'amour et la violence: la Justice doit épargner ceux qui lui
sont soumis, combattre les orgueilleux, dit Galterus; pour Stace, 'amour des citoyens supprime la
présence d’hommes en armes; selon Salluste la concorde améne la prospérité de I’Etat, la discorde
sa ruine. La séquence de ces maximes n’est donc pas tout A fait arbitraire.

Peut-on d’autre part reprocher ce manque de composition homogeéne a des figures qui sont des
idées et des symboles, plus que des étres réels? Leur unité et leurs liens sont dans les pensées qu’elles
expriment, et non dans leurs apparences picturales. Il faut savoir lire ce qu’elles disent, en com-
prendre le sens. A 1'entrée de la salle, le Guet (n° 1) n’y laisse pénétrer que ceux qui veulent vivre
selon la justice. La Justice (n° 9) trdne, préte A répartir A chacun ce qui lui est di, sans acception
de personnes, sans compromission (Juges aux mains coupées, n°3). Eternelle (n°8), elle est la
plus illustre des vertus (n° 10). Elle rappelle 2 ceux qui I’entourent et qui sont ses ministres, jeunes
et vieux (n° 12), qu’ils doivent observer ses lois (n® 11 et 13). Elle veut que régne la paix (n° 4);
elle I'obtient par I'amitié (n° 2), 'amour (n° 5 et 13) entre les citoyens et les magistrats, par la
concorde (n® 6 et 13), la piété (n°7), 'équité (n° 7). Elle saura terrasser ses adversaires (n° 4),
mais elle est miséricordicuse & ceux qui la révérent (n° 4), aux malheureux (n° 11). Elle sait qu’en
définitive le véritable jugement est entre les mains de Dieu (n°® 14). Ainsi sont clairement exposés
les droits et les devoirs de la ]ustice par suite de ceux qui la représentent sur terre, et qu’une phrase
de Gautier de Lille semble résumer299: «Reddit enim Deo jus suum religio, pictas parentibus,
innocentia minoribus, amicitia aequalibus, reverentia majoribus, concordia concivibus, miseris
cordia egenis.»

Parmi les auteurs des maximes, deux appartiennent au moyen ige (Galterus, n® 4; Alain,
n° 13); un aux origines chrétiennes (saint Augustin, par deux fois, n° 1 et 14). Tous les autres
sont des anciens classiques: Aristote (n° 10), le seul grec, et encore par un intermédiaire latin;
Cicéron, par trois fois (I’ Amitié, n® 2; Tullius, n° 8; Cicéron, n° 12); Virgile, par deux fois
(sous le nom de Galterus, n° 4; n° 11); Stace (par erreur, n° §); Salluste (n° 6); Sénéque (n° §);
Lactance (n° 7), le dernier en date.

294) Lactance, n° 7; Auristote, n° 10; Alain, n° 13.

295) Stace, n° 5; Tullius, n° 8; Virgile, n° 11.

96) Ne 2.

297) Martin, p. 50, s2: «La composition est presque nulle, & peine quelques-unes de ces figures sont-elles timidement
groupées; la plupart sont aussi raides que des figures de stalles» ... «On ne peut donc établir un lien entre ces maximes, ni
les grouper d’une fagon ou d’une autre. On ne peut davantage voir un symbolisme quelconque dans le choix des auteurs
et leur position respective. Il y a trois Péres de I’Eglise (Lactance, Tertullien et saint Augustin), cinq écrivains ou philo.
sophes antiques (Cicéron, Virgile, Salluste, Stace et Aristote), deux auteurs du moyen age (Galterus et Alanus). Ces per-
sonnages ne sont pas groupés par nombre égal, ni placés selon une alternance quelconque; tout au plus pourrait-on voir
une tentative de groupement dans le fait que la Justice est lanquée d’un c6té d’écrivains profanes, et de 'autre d’écrivains
ecclésiastiques; encore n’est-on pas trés sir de I'identité de Tertullien. Les sentences sont donc bien le point de départ de
I'ceuvre; elles n’ont pas été choisies dans un ordre voulu.»

298) Martin, p. 47: «C’est un des timides essais faits par I’artiste pour grouper ses personnages.»

299) Gautier de Lille, Moralium Dogma, chapitre XIV'; cf. Sundby, p. 421.

156



Les noms des auteurs accompagnent en général les textes; ils sont parfois omis (le Guet, n° 1;
I’ Amitié, n° 2; la Justice, n° 9, texte de Galterus). Certaines attributions sont fausses (Stace, n° §;
Galterus, n° 4); les textes sont souvent incotrects, altérés; deux vers de Virgile sont fusionnés en
un seul (n° 11). On pourrait croire qu’ils ont été cités de mémoire, et d’'une mémoire infidele. 11
est plus vraisemblable de penser qu’ils ont été empruntés, non pas directement a leurs auteurs,
mais par I'intermédiaire d’écrivains et de compilateurs du moyen 4ge, aux citations inexactes. Au
début du XVII° siecle, Giglio ne s’est pas non plus référé directement 2 Plutarque, mais aux
auteurs de la Renaissance qui ont relevé le theme des Juges aux mains coupées (n° 3).

M. C. Martin suppose que les magistrats genevois ont choisi ces sentences dans un recueil, ou
qu’ils se sont adressés 3 un humanistesee. Les artistes eux-mémes se faisaient volontiers conseiller
par les érudits pour le choix des theémes3er. Nous avons peut-étre ici la preuve d’un tel emprunt.
Tullius (n° 8) et Aristote (n° 10) se font face, encadrant la Justice (n° 9); le premier proclame que
la Justice est de tous les temps, éternelle, le second qu’elle est la plus illustre des vertus. Or ces
sentences se suivent chez G. Perrault et chez son copiste Brunetto Latino3z:

G. Paraldi, Summa, fol. q. V v° Li Livres dou Tresor, 406

«Sapientia, I, 15: Justitia perpetua est et im- «Salemons dit: Justice est perpetuel et sans
mortalis. Tullius, De Officiis, I, 7, 20: Maxi~ mort. Senéques dit: En Justice est la trés grans
mus est splendor honestatis (in justitia).» resplendissors des vertus.»

Celui qui a dicté au peintre de Genéve ces textes s est-il souvenu de ces auteurs médiévaux, en
rectifiant les attributions 2 Tullius et 3 Aristote? Ne serait-ce qu’une coincidence? A-t-on recouru
a2 un ou 2 plusieurs recueils de ces «sentences», qui étaient en vogue a la basse latinité et au moyen
ige3e3? La source n’est peut-étre pas unique, ce qui expliquerait pourquoi Cicéron parait sous
deux noms différents (Tullius, n° 8, Cicéron, n° 12), sans doute parce que les deux sources le
qualifiaient différemment.

Le peintre ast/il congu luisméme les illustrations des sentences, I’aspect des personnages? 11 se
peut, comme le suppose M. Martin, que la Justice trdnant (n° 9) soit la reproduction laicisée d’une
Vierge entourée de saints ou méme d’une adoration des Mages3o4; bien que ce type de la Justice,
flanquée ou non d’autres allégories, soit antérieur3es, et fréquent dans 1’art; nous avons noté qu’un

300) Martin, p. s1: « Les magistrats du X'V* siécle ont choisi ou fait choisir des sentences convenant 2 la salle en question,
puis ont chargé le peintre de les accompagner de personnages allégoriques, les sentences occupant la place principale, et les
personnages n’étant en quelque sorte qu’un accessoire.» P. 52, note 1: « Cette direction imprimée par les magistrats 2 I'ceuvre
de Partiste ne peut nous étonner, puisque nous voyons en 1539 (RC., vol. 33, fol. 351, 20 novembre) le Conseil délibérer
sur les sentences 3 mettre sur de nouveaux bancs, et que nous reconnaissons plus tard I'influence qu’il exerga sans doute au
XVII° siécle sur le choix des personnages représentés sur les médaillons de la rampe. Peut-étre les sentences se trouvaients
elles dans un recueil que le Conseil avait i sa disposition; il faudrait consulter 2 ce sujet les compilations encyclopédiques
que nous a laissées le moyen 4ge. Il est possible aussi que les magistrats se soient adressés 3 un humaniste, mais nous n’en
avons pas la preuve.» Cf. Genava 21, p. 104, 106 (1943).

ser) Lederle, p. 9/10, exemple.

301) Sundby, p. 182/83. — Brunetto Latino, Trésor, chapitres XVss. A part quelques sentences tirées de son propre
fond, cet auteur copie un recueil de passages tirés de moralistes anciens et modernes, traduit en vieux frangais, connu sous
le titre « Moralités de philosophes»; nombreux manuscrits de cet ouvrage en vers et en prose.

303) Comparetti, Virgilio nel medio evo, vol. I (1872), p. 69ss; le plus ancien se trouve dans un codex du VIII® siécle;
p. 70, note 3. — Les érudits modernes ont énuméré et décrit ces recueils de sentences, ol 'on trouverait peut-étre des suites
analogues 2 celle de nos peintures; Comparetti, p. 71, note, références. — O. Delepierre, Tableau de la littérature du Centon
chez les anciens et chez les modernes, 2 volumes (Londres 1874/75) (nombreux exemples et bibliographie). Cf. notes 253, 258.

304) Mattin, p. 53, peut-étre que «le peintre s’est servi de modeles, tapisseries ou miniatures, datant d’une époque anté
rieure »; 'auteur cite des peintures, et des tapisseries avec des sujets analogues, p. 51, note 1, quoique, dit-il, «le choix et la
présence dans un méme groupe de tels personnages soit peu fréquent; nous n’avons pu les retrouver nulle part»; p. s2:«Les
autres personnages dispersés sur les parois ne seraient-ils pas desfragments de1’une de ces séries que nous énumérions touta ’heure »

3o5) Exemples: van Marle, Iconographie de I'art profane, II, Allégories et symboles, p. 38; la Vierge, accompagnée des
symboles des Vertus (XIV® siécle), p. 24, exemples.

157



motif parteil au ndtre a été peint par Raphaél 2 peu prés i la méme date. Le symbolc del’ Amitié
(n° 2) est aussi connu par ailleurs, et la marque de Wolfgang Kopfel n’est plus récente que de peu
d’années. Pour les autres personnages, et malgré leur impersonnalité, le peintre a pu recourir
divers prototypes peints ou gravés qu’il a plus ou moins modifiés. A I'exception de I’ Amitié
(n° 2), et de la Sibylle Erythrée (n° 14), qui dérivent sans doute de modéles italiens, M. le Dr
H. Schneider.Christ — nous I’avons déja mentionné a propos d’ Aristote (n° 10) — situe ces proto-
types dans I'école allemande (Ulm, Strasbourg, Tyrol), et nous s1gnale quelques rapprochements
suggestifs que nous indiquons en note3*s, Le peintre genevois avait du reste de tels modeles sous les
yeux. Salluste (n° 6) n’est pas sans analogie avec saint Pierre délivré par ’ange, sur le retable peint
en 1444 par Conrad Witz pour la cathédrale de Geneve. Tous deux sont tournés de trois quarts
a gauche, bras en avant; ils sont vétus de la méme robe ceinturée, a grands plis verticaux sur le
cbté gauche; il n’est pas jusqu’a leurs tétes qui ne se ressemblent, d’un vieillard 2 barbe courte et
frisottée, aux traits quelque peu rudes et comme hébétés. Coiffez saint Pierre, au lieu de I'auréole,
du bonnet de Salluste: ce sont deux fréresser.

Les fresques glorifient la justice, nécessaire 2 un bon gouvernement, deux notions inséparables
I'une de 'autre3e®. «Justitia est virtus conservatrix humanae societatis et vitae communitatis3®d. »
L’allégorie du Bon Gouvernement a été traitée, pour les palais publics, par artitalien des XIV* au
XV sieclessto, en peintures, tapisseries, etc. Un personnage qui I'incarne trdne en majesté au
centre, entouré d’autres, symboles des diverses vertus, parmi lesquels figurent la Justice, la Concorde,
qui sont évoquées a Geneve. Ambrogio Lorenzetti peint en 1337-1339 cette allégorie, pour le
palais public de Sienne3'': le roi trdnant, avec sceptre et couronne, personnifie le gouvernement
siennois; au dessus de lui planentla Foi, la Charité, I'Espoir; a ses cotés sont assis Pax, Fortitudo,
Prudentia, Magnanimitas, Temperentia, Justitia; mais le role de cette derniére est encore magnifié

36) Le Guet (n° 1): Saint Georges. Cf. les tableaux de B. Zeitblom, Stuttgart, J. Baum, Ulmer Kunst (1911), planche
43; pour l'attitude générale, les gestes, 2 part la téte tournée de 1’autre coté, saint Georges de Multscher, & Sterzing, J. Baum,
planche 25.

Salluste (n° 6): Prototype analogue 4 celui de Virgile, soit Ange de I’ Annonciation. Il semble flotter dans I'air, et rejette
le haut du corps en arriére, comme un ange qui ralentit son vol en arrivant devant la Vierge; il ne lui manque que la fAeur
de lis.

Lactance (n° 7): Saint Roch ou saint Jean-Baptiste.

Tullius (n° 8): Troisiéme roi d’une Adoration des Mages (cf. Aristote, n° 10). Voir par exemple & I'Hbtel de Ville de
Sterzing, une figure analogue, par Multscher, empruntée aux artistes des Pays-Bas, comme Roger van der Weyden. Méme
attitude, jambes écartées, souliers; mais 2 Genéve les jambes, qui étaient visibles jusqu’au dessus des genoux, ont été dissis
mulées sous ce curieux vétement  la turque. J. Baum, Ulmer Kunst (1911), planche 18.

Auristote (n° 10): Deuxiéme roi d’une Adoration des Mages, auquel on a 6té le vase qu’il portait.

Virgile (n° 11): Ange d’une Annonciation. Otez-lui la partie inférieure de son long vétement, la draperic de la téte,
placez dans sa main droite une fleur de lis: 'ange de la grande gravure de Schongauer, par exemple, est devant vous, flot-
tant en I'air et ne marchant pas, avec la méme draperie soulevée dans le dos. Cf. Salluste (n° 6).

Cicéron (n° 12): Saint Joseph, d’un groupe d’une Sainte Famille, seule, ou avec I’ Adoration des bergers ou des rois
mages.

Alain (n° 13): Saint Jean Baptiste, ou le Christ avec saint Thomas.

307) Gantner, Konrad Witz (1942), planche 62, détail.

308) Sur le gouvernement des cités et la justice, Brunetto Latino, Trésor, part III, p. 614ss.; Genava 21, p. 106 (1943);
Martin, p. 52, note que «sur le panneau, toutes les sentences ont trait A la justice; sur les autres parois, les maximes ont trait
au gouvernement en généraly, mais il a méconnu le lien qui unit ces maximes les unes aux autres: «on ne peut donc établir
un lien entre ces maximes, ni les grouper d’une fagon ou d’une autre.»

309) Gautier de Lille, Moralium Dogma, VIII; cf. Sundby, p. 410.

310) van Marle, Iconographie de l'art profane, vol. II, Allégories et symboles, p. 341ss.; Genava, loc. cit., références.

31) Venturi, Storia dell’arte italiana, vol. V, p. 7o4ss., figure 573; Reinach, Répertoire de peintures, vol. IV, p. 630;
Zdekauer, L’idea della Giustizia e la sua immagine nelle arti figurative (1909), p. 41ss.; van Marle, vol. II, p. 350, figure
385; p. 24, figure 27; p. 38; Gielly, Les primitifs siennois (1926), p. 84ss., 89ss., planche XLVIII (date: p. 85, note 1);
Lederle, p. 80.

158



sous un autre aspect3?, 3 'extrémité de I’estrade: avec Sapientia, elle maintient en équilibre les
plateaux d’une balance, que portent la Justice distributive, et la Justice commutative; au bas de
Pestrade un groupe de vingt-cing citoyens porte au Bon Gouvernement une corde que leur tend
Concordia, et qui part des plateaux de la balance; au pied du trdne veillent des soldats 2 pied et
A cheval. Beaucoup plus simple, et plus modeste que cette allégorie compliquée et surchargée,
limitée & la Justice qui se confond avec le Bon Gouvernement, la fresque de Genéve procéde toute
fois du méme esprit; on y retrouve de mémes symboles, et jusqu’a ’homme d’armes, qui veille sur
le gouvernement. Le théme a été aussi traité par I'art allemand, par exemple 2 Lunebourg, Regens-
burg, Kénigsberg3s3. Ailleurs les Veertus, parmi lesquelles la Justice, qui est une des vertus cardi
nales3™4, ou les arts libéraux3ts, sont groupés en une composition analogue, assis cote A cote,
ayant chacun devant soi, 2 un gradin inférieur, un personnage assis qui en est I’équivalent humain.
Le peintre de Genéve disposait donc de themes analogues qui ont pu inspirer, et une étude plus
approfondie reléverait peut-étre de nouvelles analogies avec son ceuvre.

Le Bon Gouvernement, c’est — cela va de soi — celui que Geneve doit avoir, qu’elle souhaites®.
Dans leur salle, en cette maison de ville ot ils administrent la justice, les membres du Conseil
ordinaire, pouvoir exécutif317, ont sans cesse sous les yeux les salutaires enseignements de la Justice
humaine et divine, qui leur rappellent leurs devoirs.

L’auteur du «Citadin de Genéve», paru en 1606, Jean Sarasin, qui fit partie du Conseil et
fut plus d’une fois syndic, avait eu maintes fois 'occasion de voir ces fresques au cours de ses
magistratures. Il exhorte ses collégues A ne point les oublier, citant le texte de Salluste (n° 6):
«Vous ressouvenans aussi des beaux dictons qui ornent les parois de la salle du Conseil, et de
celuy-ci entre autres: Concordia parvae res crescunt, discordia magnae dilabuntur3». Il men-
tionne correctement le vers de Virgile («Discite justitiam moniti, et non temnere divos3*9)», qui lui
a été sans doute suggéré par la peinture (n° 11). Et c’est peut-étre encore Lactance (n°7) qui lui
fait écrire: Votre Estat sera estangonné sur les deux colonnes de Piété et de Justice32o». On lisait
jadis au portail de la Maison de Ville, construit en 1556, I'inscription, sans doute de la méme
date: «Beati qui faciunt Justitiam omni tempore»32'; elle reprend I'affirmation de Cicéron (n° 8),
que la Justice doit étre pratiquée en tout temps.

312) van Marle, vol. I1, p. 38, 25, figure 24.

313) Lederle, p. 80. — Aussi le roi seul, comme symbole du Bon Gouvernement, peintures des XIV® et XV siécles,
van Marle, vol. II, p. 342, 352, figure 387, reliure de 1344, d’Ambrogio Lorenzetti; p. 353, figure 388, reliure de 1473, de
Sano di Pietro.

314) van Matle, vol. II, p. 43, figure 47, peintures de cassone de I’école de Pollajuolo; cf. P. Schubring, Cassoni, Truhen
und Truhenbilder der italienischen Friihrenaissance. Ein Beitrag zur Profanmalerei im Quattrocento, vol. I et IT (Leipzig
1915), 0% 44, 45, 46, 275, 340; deuxiéme édition 1923 ; Borenius, Some italian Cassone Pictures, Italienische Studien Paul
Schubring gewidmet (Leipzig 1906), p. 4/s; Justice et autres vertus, sur des tapisseries, van Marle, vol. II, p. 40; Vertus
cardinales, Lederle, p. 72.

315) Les arts libéraux, assis, devant eux, 2 un degré inférieur, leurs représentants, fresque d’Andrea da Firenze, Florence,
chapelle des Espagnols, van Matle, vol. II, p. 216, figure; p. 242, figure; p. 243.

316) Genava 21, p. 107 (1943).

317) Sur le Conseil ordinaire, L. Micheli, Les institutions municipales de Genéve au XV* siécle; Mém. Soc. Hist.
Geneve 32, p. 87ss (1912). Le nombre de ses membres varie avec le temps; de 1460 & 1480, il atteint fréquemment le chiffre
de 20 et plus; il se réunissait dans la Maison de Ville dés 1442 (p. 90).

318) Le Citadin de Genéve, éd. Paris, Le Bret, 1606, 367.

319) Ibid., 362.

320) Ibid., 367.

31) Deonna, Pierres sculptées de la vieille Genéve, 1929, n° 929, réf. — L’inscription n’existait plus au temps de Flour-
nois (1637-1693): «Il y avoit autrefois au portail qui est au pié de la maison de ville cette inscription «Beati qui faciunt
justitiam omni tempore». Sans doute a-t-elle disparu lors de la construction du portique qui précéde ce portail (1620).
«Beati qui esuriunt et sitiunt justitiamy, dit la quatriéme Béatitude. La religion égyptienne enseignait déja que le favori de
Dieu est celui qui aime la Justice. «... le favori de Dieu est celui qui pratique la Justice.» Drioton, Une nouvelle source
d’information sur la religion égyptienne, éd. Revue du Caire, 1951, 10-11.

I59



Planche 41

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE

Tig. 2: Le Guet (N° 1) — Fig. 3: L’Amitié¢ (N° 2, voir planche 46) — Fig. 4: Moise (N° 3) et Galterus (N° 4)

8-

(Figures des planches 41—45 d'apres les négatifs du Musée d’Art et d'Histoire, Genéve)



Planche 42

Fig. 5

Fig. 6

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE

Fig. 5 et 6: Les Juges aux mains coupées (N° 3). A gauche (Fig. 5) David
D L= s >



Planche 43

Fig. 0

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE

Fig. 7: Stace (N°5) — Fig. 8: Salluste (N°6) - Fig.9: Lactance (N° 7)



Planche 44

Fig. 10

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE

Fig. 10: Tullius (N° 8), La Justice (N°9), Aristote (N° 10) — Fig. 11: Aristote (N° 10, détail)



s —————— g "

Fig. 14 Fig. 15

LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE

: Virgile (N° 11) — Fig. 13: Cicéron (N°12) — Fig. 14: Alain (N° 13) — Fig. 15: La Sibylle Erythrée (N° 14)

Planche 45



Planche 46

Fig. 20

Fig. 21
LES FRESQUES DE LA MAISON DE VILLE DE GENEVE
Fig. 16: L’Amitié. Marque de Wolfgang Képfel — Fig. 17: L.’Amitié (Ripa, Iconologie)
Fig. 18: L’Amitié (Boudard, Iconologie) — Fig. 19: L'Amitié. Médaille magonique de Geneve
Fig. 20: La Justice (Boudard, Iconologie) —~ Fig. 21: Marque de Pierre Regnault



	Les fresques de la Maison de Ville de Genève
	Anhang

