
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 11 (1950)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen

HEINRICH DECKER: Meinrad Guggenbichler.

Mit 5 Farbtafèln und 120 Abbildungen. Verlag von
Anton Schroll & Co., Wien, t949.

Der Kunsthistoriker Dr. Heinrich Decker in St. Kon/
rad ob Gmunden (Oberösterreich) hat in einer ein/
läßlichen Monographie, die in hervorragender Aus/
stattung im Verlag von Anton Schroll & Co. in Wien
erschien (40, 90 S., 5 Farbtafèln und 120 Abbildun/
gen), sich mit dem Bildhauer Meinrad Guggenbichler

(1649-1723) befaßt, der ein sehr reiches Lebenswerk
hinterließ. Wenn auch Guggenbichlers Wirken nicht
in der Schweiz sich abspielte, so steht dieser bedeutende

Barockmeister uns doch durch seine Herkunft nahe,

denn er wurde am 17. April 1649 zu Einsiedeln

geboten. Die Eltern Georg Gugenbüel und Elisabeth
Gwäschin hatten sich hier niedergelassen. Die Ver/
mutung hegt nahe, daß sie von Pfäffikon am Zürichsee

stammen, denn hier erscheint die Familie Gugenbüel
im io.Jahrhundert; ein Baschi Gugenbüel war sogar
Stiftsammann im Hofe Pfäffikon. Der Vater unseres

Bildhauers war Baumeister und Steinhauer. Er lieferte

1637 einen steinernen Altar in das Konstanzer Münster,
dessen Mittelschiff er im Jahre darauf einwölbte. Von
1641 bis 1649 ist er in Einsiedeln nachweisbar, wo ihm
in dieser Zeit vier Kinder geboren wurden. Johann
Michael Gugenbüel, der von 1666—1676 in Dillingen
als Bildhauer tätig war und von 1676 bis 1680 in Ein/
siedeln nachweisbar ist, war wohl ein Bruder von Georg
Gugenbüel. Er erstellte in Einsiedeln 1680 den Prospekt
für die Chororgel. - Es läßt sich aber auch ein Ge/
schlecht dieses Namens — im österreichischen Guggen/
bicheler geschrieben - im 17.Jahrhundert zu Straß/
walchen im Salzburgischen nachweisen. Zwischen den

Einsiedler Gugenbüel und den Guggenbicheler be-

standen nachweisbar verwandtschaftliche Beziehungen.
Darum ist es nicht ausgeschlossen, daß die Einsiedler

Gugenbüel nicht von Pfäffikon, sondern aus Österreich

zugewandert sind. Meinrad Guggenbichler, der nach
Decker Italien gesehen, taucht 1670 im Stift St.Florian
bei Linz auf und stand von 1672 an im Dienste der

Benediktinerabtei Mondsee, weshalb er auch kurzweg
der «Bildhauer von Mondsee» genannt wurde. In

Mondsee selbst sowie auf einer Reihe von Stifispfar/
reien, aber auch anderwärts, finden sich heute noch
zahlreiche Werke seiner Hand und seiner Werkstätte
(so in Straßwalchen, Irrsdorf, Michaelbeuren, Schlee/

dorf, Abtsdorf, St. Gilgen, St. Wolfgang am Abersee,

Kirchberg bei Enzendorf, Oberwang, Lochen, Ober/
hofen u. a. O.).

Decker faßt sein Urteil über Guggenbichler dahin

zusammen: «Durch den Zeitpunkt seiner Geburt war
Guggenbichler dazu berufen, der Barockplastik der

Alpenländer die Reife zu bringen; denn sein Leben
umfaßte genau die Jahre, in denen das barocke Schaf
fen sich entfaltete, blühte und welkte... Sein innerstes

Wesen aber läßt sich aus seiner Zeit und der ent/
wicklungsgeschichtlichen Bedeutung des Künstlers
nicht erklären. Es war seine persönlichste Leistung, daß

er die Traditionen höfischer und ländlicher alpenlän/
discher Kunst zu einer Synthese vereinigte und diese

in größter Vielseitigkeit ebensosehr monumental und
intim, pathetisch und schlicht, schönheitlich erhoben

und urtümlich grotesk gestaltet hat. Guggenbichler
legte neben überragendem Können auch sein ganzes
Wesen in seine Kunst, die dadurch ,das volle Spiel
der Seele, das gestaltete Gefühl, den Atem des Lebens'

empfangen hat und uns noch heute fesselt und tief
berührt. Als den Ausdruck seiner inneren Stimme

empfinden wir die warme sinnliche Nähe, den schön/
heitlichen Glanz und den musikalischen Rhythmus
seiner Werke, die zu den frühesten und schönsten

Formungen österreichischen Wesens zählen.»

P. Rudolf Henggeler.

ADRIEN BOVY: La peinture suisse de 1600-1900.
Editions Birkhäuser, Basel 1948, 194 Seiten, ro8 Ab/
bildungen, 5 farbige Tafeln.

Die wichtigsten Erzeugnisse der schweizerischen Ma/
lerei zwischen 1600 und 1900 zu kennzeichnen, hin/
zuweisen auf die aufeinander folgenden Bestrebungen
und die verschiedenen Einflüsse und etwa bei einem
Meister von ausgesprochener Eigenart zu verweilen -
das hat sich der Autor, wie er selbst schreibt, zum Ziel

261



gesetzt. So zieht die Malerei aus den drei Jahrhunderten
mit vielen Künstlernamen als breiter Strom am Leser

vorüber, wobei in kurzen Kapiteln die wichtigsten
Bildgattungen, die geistigen Voraussetzungen für be/
stimmte Vorwürfe, Schulen, Gruppen von Künstlern
und bedeutende Einzelne behandelt werden. Für das

17.Jahrhundert bildet die Bildnismalerei mit Samuel

Hofmann, Dünz, Conrad Meyer und dem jüngeren
Merian die Hauptleistung; doch findet sich auch in der

religiösen Historie unter den reichlich spät erscheinen/

den Totentänzen ein so erstaunliches Werk wie das des

Jakob von Wyl in Luzern. Fast ganz fehlt das Still/
leben, und doch wäre ein gutes Fischstück Samuel Hof/
manns im Zürcher Kunsthaus zu nennen gewesen.

Neben den gezeichneten und gestochenenVeduten,«/
wa den berühmten des älteren Merian, stehen die Land/
schaftsgemälde eines Conrad und Felix Meyer. Bei der

Betrachtung des 18.Jahrhunderts sind leider die Ent/
wicklungsabschnitte nicht deutlich getrennt. Das Por/
trat z. B. wird verfolgt von den noch durchaus barok/
ken Leistungen der ersten Jahrzehnte bis zu Wyrsch
und Graff. Liotard erhält eine eindringliche Charakte/
ristik. Die dekorative Malerei, insbesondere die Decken/
maierei, wird von Süddeutschen und Tessinern ge/
schaffen; nur vermißt man die Erwähnung der für Saal/
decken beliebten allegorischen Gruppen, wie sie in
Zürich Joh. Balthasar Bullinger häufig malte. Den Tes/
sinern gelten zwei Kapitel: Serodine und Mola, das eine,

im 17., Petrini und seinen Weggenossen das andere, im
18. Jahrhundert. Für das in dessen zweiter Hälfte neu/
erwachte Naturgefühl, das zur Darstellung des eigenen
Landes und seiner Bewohner führt, werden die ersten

Zeugnisse in der Literatur, in Hallers Alpen und Bod/
mers und Breitingers «Diskursen der Mahlern» nach/

gewiesen. Außerhalb des Gesamtverlaufes stehen der

Voltaire/Huber und Salomon Geßner als bloße Lieb/
haber, und doch ist dieser bei uns der Schöpfer der

elegischen Landschaft mit antikischer Staffage, und
selbst Wölfflin hat ihn in einem frühen Buche als

Künstler gelten lassen. Das «Ansehen Englands», na/
mentlich seiner Literatur im Kreise Bodmers in Zürich,
leitet über zum genial/seltsamen Lebenswerk von Jo/
hann Heinrich Füßli. Die Rückkehr zur Antike ver/
tritt in der Schweiz vor allem St/Ours in Genf. Als
Maler des Übergangs werden Angelika Kauffmann,
die Brüder Sablet und Diogg hingestellt, der schon zum
tüchtigen Realismus der nächsten Periode gehört. Wenn
Bovy die Darstellung des 19.Jahrhunderts mit der
Genfer Schule eröffnet, in welcher A. W. Töpffer
vorwiegend die Landschaft, Agasse das Tierbild,
Massot das Bildnis vertritt, hebt er gleich die stärkste

Leistung der Frühzeit heraus, besonders in der frischen
und doch so kultivierten Malweise von Agasse. Kurz

berührt der Autor einige Davidschüler, charakterisiert
dann Leopold Robert, der ebenfalls von David kommt.
Von den Interpreten der vaterländischen Geschichte,

Ludwig Vogel und Léonard Lugardon, wird allge/
mein die schweizerische Historienmalerei begründet.

Interessante Aspekte ergeben sich, wenn vom Einfluß
der Zeichnung, später vom Einfluß der Lithographie
auf die Malerei die Rede ist. Diday und Calarne sind
als die Vertreter der romantischen Interpretation der

Alpenlandschaft gefaßt, Gleyre, dem Spätklassizisten,
wird ein besonderer Abschnitt gegönnt, dann unter
dem Titel «Der Ruf Roms» jener Maler gedacht, wel/
che römische Landschaft, Ruinenwelt und immer mehr
das Volksleben, Markt und Straße zum Vorwurfwähl/
ten, wie namentlich Alfred de Muyden. Aus diesen

Rom/Verpflichteten geht Menn hervor, der sich unter
dem Einfluß seiner Freunde aus der Schule von Bar/
bizon ganz der Landschaft zuwendet. Seinem einsa/

men Weg geht Bovy mit besonderer Anteilnahme nach.

Böcklin jedoch wird er nicht gerecht, und es ist zu be/

dauern, daß unter den Abbildungen nicht ein Haupt/
werk aufgenommen wurde oder eines der Frühwerke
wie die Jagd der Diana in Basel oder Pan im Schilf
der Sammlung Reinhart in Winterthur. Unter dem
Stichwort Realismus stehen Koller, Zünd und Grob.
Weder der ursprünglichen Kraft Kollers noch der

großartigen Komposition Zünds vermag hier die Dar/
Stellung zu entsprechen. Buchser aber wendet sich der

Autor mit freudiger Anerkennung zu, dem Meister,
der freier als irgendeiner vor ihm mit der Farbe arbeitet

und, was die Impressionisten schufen, zum Teil voraus/
nimmt. Dann folgen Bocion mit seinen lichten See/

bildern, einige Genremaler, Anker mit den in Auf/
bau und Farben wohlabgewogenen Szenen des see/

ländischen Volkslebens. Die religiöse Malerei wird
als schwach charakterisiert und ist es auch, wo der

Vorwurf der religiöse ist. Die Wandmalerei: Böcklins
Fresken im Treppenhaus des alten Museums in Basel,

Stückelbergs Bilder der Tellskapelle können sich neben

dem, was zur gleichen Zeit im Ausland entstand,
durchaus sehen lassen. Man darf sie nicht an Hodlers

Marignano/Fresken messen, die einer neuen Zeit ent/
stammen. Leider fehlt der Hinweis auf Böcklins Fres/

ken im Sarasinschen Gartenhaus, die seit einigen Jah/
ren dem Basler Museum gehören. Hodler erhält eine

ausgezeichnete Darstellung, die mit tiefster Einsicht
den Lebensgang, die Schulung bei Menn, das Werden
des eigenen Stils und dessen allmähliche Weiterem/

wicklung verfolgt. Mit einem Ausblick ins 20.Jahr/
hundert schließt der stofflich reiche, gedrängte Gesamt/

überblick, in dem manch treffliches Urteil steht. Die

104 Abbildungen sind im allgemeinen sehr gut
gewählt, doch möchte man beim einen oder andern

262



Meister sprechendere Werke wünschen, wie etwa

Hauptmann Nüscheler bei Diogg, ein Bild jener seit/

samen Mischung des Geheimnisvollen mit mondäner
Eleganz bei Füßli, eines der Hauptwerke bei Hodler.
Bildtafel II stellt nicht Hans Ulrich Hegner dar, son/
dem Professor Johann Georg Sulzer, den Schwieger/
vater Graffs. Das Zimmer mit Wandbemalung
(Abb. 35) stammt aus der «Rose» in Winterthur (ein/
gebaut im Schloß Wülflingen). H Hoffmann

F. MASAI: Essai sur les origines de la miniature dite

irlandaise. (Les Publications de Scriptorium, Vol. I.)
Bruxelles/Anvers 1947. 146 Seiten, 64 Tafeln.

F. Masais Buch bringt eine völlige Umkehrung un/
seres Wissens und unserer Vermutungen über die Ent/
stehung der insularen Buchmalerei und aller in der Folge
damit verbundenen Theorien. Der Verfasser macht

glaubhaft, daß diese bisher als Erfindung der irischen
Mönche angesehene Buchmalerei, deren prunkvollste
Vertreter die Evangeliare von Durrow, Lindisfàrne und
Keils sind, in irischen Filialklöstern Northumbriens
entstand. Nordengland wäre demnach die Heimat des

ganzen Stils, dessen Einflüsse weit über den Bereich der
Britischen Inseln hinausreichen und an der Entwick/
lung der kontinentalen Kunst des frühen Mittelalters

in starkem Maße mitbeteiligt sind. Parallel mit dieser

Feststellung läuft eine zweite, welche die bisher ange/
nommene, im wesentlichen auf E. H. Zimmermann
zurückgehende Chronologie der vorkarolingischen
Handschriften ins Wanken bringt: Die Entstehung der

«irischen» Buchmalerei, als deren ältestes Dokument
das bisher meist in die Mitte des 7 Jahrhunderts ange/
setzte Book ofDurrow galt, wird vom Ende des 6.Jahr/
hunderts, der Zeit Columbas und Columbans, in den

Beginn des 8. verlegt. Die Anregungen dazu wären den

northumbrischen Klöstern, die gegen Ende des 7.Jahr/
hunderts ihre Hochblüte erreichten, von verschiedenen

Seiten zugekommen: neben «autochthonen» keltischen
bzw. angelsächsischen Elementen aus dem Kunst/
gewerbe, vornehmlich der Goldschmiedekunst, finden
sich mit Sicherheit Spuren spätantiker kontinentaler
und nahöstlicher Vorlagen, und zwar außer Hand/
Schriften vor allem auch Elfenbeine und Gewebe. Ihre
Herkunft ist unschwer mit der angelsächsischen Mis/
sion (Theodor von Tarsus als Erzbischof von Canter/
bury, die Gründungen Benedict Biscops und das

Wirken Ceolfrids) in der zweiten Hälfte des 7.Jahrhun/
derts in Zusammenhang zu bringen. Masai bemüht

sich, mit geschichtlichen, paläographischen, text/ und
stilkritischen Gründen den Nachweis zu leisten, daß

die ältesten und wichtigsten «irischen» Handschriften
ihr Entstehen tatsächlich nur dieser einzigartigen Be/

gegnung von keltischer, germanischer und hellenisti/

scher Kultur verdanken und das zwar längst christiani/
sierte, kulturell aber viel tiefer stehende Irland zu solchen

Leistungen gar nicht imstande war. Scine tempera/
mentvoll vorgetragenen Argumente richten sich einer/
seits gegen die traditionelle, in der Regel aus bloßer

Bequemlichkeit immer wieder nachgeschriebene Mei/

nung vom Ursprung der «irischen» Kunst, anderseits

polemisieren sie gegen neuere Autoren, die dieser unter
Mißachtung aller andern Ströme einen unverhältnis/

mäßig großen Anteil an der Bildung der Kunst des

europäischen Mittelalters einräumen.

Masais Hauptverdienst besteht wohl darin, nach/
drücklich auf die Bedeutung Northumbriens für die
Britischen Inseln wie für die insulare Mission des

8.Jahrhunderts auf dem Kontinent hingewiesen zu
haben. Manche überspitzte Formulierung wird mit der

Zeit schon auf ihr richtiges Maß reduziert werden. Daß
die «irische» Buchmalerei wirklich ohne jede Mit/
Wirkung der Iren entstand, ist nicht anzunehmen, und
Masai hat das Book ofDurrow, dessen northumbrischer

Ursprung kaum mehr bestritten werden kann, sicher

zu sehr verjüngt, wenn er es ins frühe 8.Jahrhundert
datiert. Für das ausgehende 7.Jahrhundert darf jedoch

- auch nach der Synode von Whitby 664, welche die
Sezession der irischen Mönche aus den northumbri/
sehen Klöstern zur Folge hatte - der irische Einfluß in
Northumbrien nicht unterschätzt werden. Immerhin
müssen wenigstens im Anfang neben den «irischen»

Miniaturen spätantike in direkter Deszendenz (in der

Art des Codex Amiatinus 1 der Laurenziana Florenz,
der um 700 im Kloster Jarrow entstand und eine Dedi/
kation Abt Ceolfrids an den Papst aufweist) einher/

gegangen sein. Auf die ganze vom Book of Durrow
und dem nach einem glaubwürdigen Kolophon des

1 O.Jahrhunderts in die Jahre 698-721 datierbaren Book
of Lindisfàrne abhängige Buchmalerei wird man aber

künftig richtiger die Bezeichnung .anglo/irisch' anwen/
den. Die Schlußfolgerungen bezüglich der kontinen/
talen Kunst führen zwingend zu einer Umkehrung
vieler überkommener Urteile, zu einer Neubewertung
des kulturellen Einflusses der irischen Mission im
7. Jahrhundert und zu einer veränderten Auffassung
über das Verhältnis der insularen zur kontinental/

europäischen Kunst: wenn die insulare Buchmalerei
eine Schöpfung der Angelsachsen ist und erst mit der

angelsächsischen Mission auf den Kontinent kam, so

wird eine Revision unserer Vorstellungen von der

Genesis der karolingischen und vorromanischen, ja
selbst noch der romanischen Kunst unvermeidlich, und
auch hier rückt die zusehends sich erhellende Spät/
antike, rückt vor allem der Osten in den Vordergrund.

Die besondere Tragik von Masais mutigem Unter/
nehmen beruht nun darin, daß es auf seine Art unter

263



den Folgen des zweiten Weltkriegs zu leiden hatte.

Einmal war es dem Verfasser verunmöglicht, in viele
der von ihm behandelten Handschriften persönlich
Einblick zu nehmen — er sah sich auf Reproduktionen
verwiesen -, und dann blieb ihm ein wesentlicher Teil
der neuesten Literatur zu seinem Thema unbekannt.
Seine Ideen sind nämüch teilweise zur selben Zeit auch

von anderer Seite formuliert, ja in wichtigen Einzel/
fragen wie der Datierung des Book of Keils mit andern

Ausgangspunkten um Jahre vorweggenommen wor/
den; vor allem Carl Nordenfalk hat in einer Reihe
meist in den «Acta Archaeologica» publizierter Aufsätze

zum Problem des Ursprungs der anglo/irischen
Buchmalerei Stellung bezogen und ihren Wurzeln
nachgespürt. Eine irische Komponente - Nordenfalk
hat in einer kurz nach Masais Buch erschienenen Un/
tersuchung (Acta Archaeologica XVIII, 1947, S. 141
bis 174) u. a. den sogenannten Cathach von St. Co/
lumba in Dublin, einen Psalter aus der zweiten Hälfte
des ó.Jahrhunderts, dafür beigezogen - wird sich bei
den northumbrischen Prachthandschriften, die ja viel
eher ein Ende als einen Beginn darstellen, schwerlich

leugnen lassen. Freilich besteht sie weit mehr in einer

neuen («irischen», biegsamen) Art der Anwendung
bisheriger als in der selbständigen Schaffung neuer Mo/
rive, denn auch die Initialbestandteile des Cathach

sind zu einem schönen Teil spätantikes Gemeingut.
Freilich muß, ohne die northumbrische Heimat der
entwickelten anglo/irischen Buchmalerei noch in Frage
zu stellen, den Verfechtern einer autochthon entstan/
denen irischen Buchmalerei soweit recht gegeben wer/
den, als sie, der Tradition folgend, eine frühzeitige und
direkte Übernahme mediterran/spätantiker Formen
(vielleicht wirklich schon im 5.Jahrhundert) voraus/
setzen. Die Thesen Nils Abergs und Françoise Henrys
sind unter diesem Gesichtspunkte mit dem, was an
Masais Buch wesentlich und dauerhaft ist, vielleicht

gar nicht so unvereinbar.

Was den Kontinent betrifft, so wird das Buch Masais
zweifellos eine Überprüfung nicht nur der von
Zimmermann zusammengestellten sogenannten «Echterna/
eher Gruppe», sondern der wirkÜch oder scheinbar

unter insularem Einfluß entstandenen Buchmalerei des

8. und 9.Jahrhunderts überhaupt veranlassen. Für die

Schweiz insbesondere wird die Frage einer möglichen
Lokalisierung und Datierung der im ältesten St. Galler

Bibliothekskatalog des 9.Jahrhunderts genannten 32
«Übri scottice scripti», von denen noch einige zu identi/
fizieren sind, nach den Arbeiten Löfflers, Gantners,
Michelis und Brückners erneut aufgeworfen werden

müssen. A„ M _,Alfred A. Schmid.

264


	Buchbesprechungen

