
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 8 (1946)

Heft: 4

Artikel: Der Disentiser Barockbau

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Disentiser Barockbau

VON P. ISO MULLER

(TAFELN 6i-65)

Wesentliche Beiträge zu unserem Thema hat bereits Dr. E. Poeschel in seinem 1943 erschienenen

fünften Bande der Bündnerischen Kunstdenkmäler geliefert. Es lassen sich indes noch manche ar/
chivalischen Nachrichten und kunstgeschichtliche Vergleiche anstellen, die über den Rahmen der

genannten Statistik hinausgehen. Die diesbezüglichen Funde und Beobachtungen sind, soweit sie

mehr die Klostergeschichte berühren, in den «Kunstgeschichtlichen Studien über Disentis im 17.
bis 19. Jahrhundert» im Bündnerischen Monatsblatt 1946 niedergelegt. Die folgenden Zeilen be/
handeln mehr die allgemeinen kunstgeschichtlichen Gesichtspunkte. Viele Anregungen dazu ver/
dankt der Verfasser seinem Mitbruder P. Dr. Notker Curti.

1. DER NEUE PLAN DER GESAMTANLAGE
Keine andere Benediktinerabtei der Schweiz hatte noch zu Anfang des 17.Jahrhunderts eine so

alte Anlage wie Disentis, stammten doch die Kirchen aus dem 8-/9.Jahrhundert und die Wohn/
und Turmbauten aus dem 10.-12. Säkulum. Als dann im Jahre 1618 die tridentinische Erneue/

rung sich auch im Kloster geltend zu machen suchte, gehörte ein Neubau immer zu den Forde/

rungen der Reform. Doch konnte erst Abt Adalbert II. de Medell (1656-1696), unter wel/
chem die Zahl der Mönche stark zunahm, an eine vollständige bauliche Neuschöpfung denken.
Er wandte sich Ende 1674 an den St. Galler Abt Gallus IL Alt, der ihm Daniel Glattburger
sandte. Dieser St. Galler Meister hatte um 1671 die Kirche in St. Georgen bei St. Gallen, ein
heute abgebrochenes, «gutes ländliches Bauwerk» (Gaudy) erbaut, und war auch bei den St. Galler
Klosterbauten wesentlich beteiligt. Die Sendung Glattburgers nach Disentis erfahren wir aus dem

Tagebuch des Abtes Gallus selbst, wo er unter dem 16. Januar 1675 folgende Bemerkung ein/
schrieb: «M. Meister) Danielen gen Dissentis geschickht, damit er in denselben Gegnen die

Kirchen abmesse und deren Form suche»1. Also handelte es sich zuerst um den Bau einer neuen
Kirche, womit aber selbstverständlich auch die ganze Klosteranlage ins Auge gefaßt werden
mußte. Zum Glück ist damals der Neubau nicht zustande gekommen, denn ein Jahrzehnt später
stand dem Kloster ein weit größerer Meister zur Verfügung.

Erst 1683 begann Abt Adalbert IL mit dem Abbruch des alten Klosters und bemühte sich um
großzügige Baupläne. Er wandte sich nach Einsiedeln, wo er einst studiert hatte2. Dort hatte 1682

J) Stiftsarchiv St.Gallen B 266, S.52. Über Glattbrugger siehe Hardegger A., Die alte Stiftskirche und die ehemaligen
Klostergebäude in St. Gallen 1917, S. 72, 75, 76. Dazu Schweizerisches Künstlerlexikon 1 (1905), 593. Über St. Georgen
siehe Gaudy A., Die kirchlichen Baudenkmäler der Schweiz 2 (1923), 53.

*) Geschichtsfreund 73 (1918), 94 Diarium von P.Josef Dietrich: «Am 11. Februar stirbt in Disentis Fürstabt Adal/
bert II von Medels, der zuerst in Einsiedeln, dann in Rom studierte.»

218



der bautüchtige Br. Caspar Mosbrugger seine klösterliche Profeß abgelegt. Nachdem dieser

Bregenzerwälder bereits früher beim Bau des Chores und der Beichtkirche in Einsiedeln Proben
seiner Tüchtigkeit abgelegt hatte, durfte man sich auf ihn verlassen. Mosbrugger erschien im
September 1683 in Disentis und legte für den «Conventbau etliche Riß» vor, um dem Abte mög/
liehst freie Wahl zu lassen («selbigem nach belieben zu folgen oder nit»)3. Diese Pläne sind leider
im Original nicht mehr erhalten, aber die Ansicht des neuen Disentiser Klosterbaues, welche der

Zuger Buchdrucker Heinrich Ludwig Muos aufseiner Schweizerkarte wiedergab, dürfte wohl auf
einen der Mosbruggerschen Pläne zurückgehen (Tafelöl, Abb. 1). Diese Karte wurde zwar erst

1698 gedruckt und trägt auch das Wappen des nachfolgenden Abtes Adalbert III. de Funs
(1696-1716). Aber Linus Birchler vermutet mit Recht, daß es sich hier um die Wiedergabe
eines älteren Planes handelt, und zwar, da der Konventbau mehr berücksichtigt wird als die Klo/
sterkirche, wohl um eine erste Skizze für den Klosterbau4. Nun stand aber im Jahre 1698 der Kon/
ventbau schon da, und zwar in etwas anderer Form als ihn der Plan zeigt. Also muß es sich auf
diesem um ein früheres Projekt handeln. Im Druckjahr 1698 war auch der Bau der Kirche schon

begonnen, die sich noch wesentlicher von dem auf der Schweizerkarte wiedergegebenen Plane di/
stanziert. Trotzdem der Stich zum Teil anders und zum Teil überhaupt nicht ausgeführt wurde,
ließ man ihn dennoch, gleichsam als «Reklame», 1712 in Leiden und 1730 in Amsterdam druk/
ken5. Solche Propagandapläne, aufweiche bei der Bauausführung wenig Rücksicht genommen
wurde, ließen auch andere Klöster, wie Einsiedeln (1708) und Muri (1710), vervielfältigen6.

Der neue Plan läßt an Großzügigkeit nichts zu wünschen übrig. Statt der drei alten Kirchen
ist nur ein einziger großer Kirchenbau geplant, der nun nicht mehr nach Osten, sondern nach
Norden orientiert ist. An die Kirche schließt sich das Kloster an, so daß beide ein Rechteck bil/
den, das durch einen Querflügel in einen kleineren und größeren Hof geteilt wird. Das ganze
Kloster besteht jetzt aus einem einzigen und gleichmäßigen Baukörper. Alles steht unter einem
First. Die Hauptwirkung liegt in der klaren und einfachen Grunddisposition. Die Anlage geht
wohl, wie alle diese großen klösterlichen Palastbauten des Hochbarock, auf die italienischen Re/
naissancebauten zurück. Seit dem 15. Jahrhundert entstanden in Florenz und dann seit dem iö.Jahr/
hundert in Rom die wehrartigen Paläste, deren Innenhöfe und Treppenanlagen, Arkaden und
Loggien aber mehr den festlichen Charakter betonten. Abt Adalbert II machte sein Theologie/
Studium 1650-1655 im Propagandakolleg in Rom. Hier in der Stadt der Renaissance und des

Barock sah er die herrlichen Palastbauten des Lateran (1587) und der Barberini (1624), mit denen

er sein einfaches und armseliges Bergkloster verglichen haben mag. Nach der alten Klostertradition,
wie sie beispielsweise Spescha (f 1833) berichtet, hat Abt Adalbert in der Tiberstadt den Gedan/
ken eines Neubaues gefaßt, was wohl richtig sein dürfte7.

Was am Plane auffällt, ist die kühle Außerachtlassung der alten Bauten des Klosters mit ihren
wohl ins 10./1 I.Jahrhundert zurückgehenden Grundmauern und der Kirchen aus dem 8./9.Jahr/

3) Birchler Linus, Einsiedeln und sein Architekt Bruder Caspar Mosbrugger 1924, S. 68.
4) Birchler 119. Der Drucker des Stiches, Heinrich Ludwig Muos, ist der Bruder von Maler Kaspar Wolfgang Muos,

der 1701 das Joscfsgemälde in der Disentiser Klosterkirche malte. Mit P. Meinrad Moos in Disentis ist hingegen die Familie
Muos nicht verwandt. Freundl. Mitt. Dr. Hans Koch, Zug. Dazu Dr. A. Bieler, Genealogie der Muos von Zug. Heimat'
klänge (Wochenbeilage zu den Zuger Nachrichten) 1945, Nr. 18 und 19.

5) Zunächst reproduziert in der Idea Congregationis Helveto/Benedictinae St.Gallen 1702, S. 31, dann auf einem Glas/
gemälde des Klosters Mehrerau, weiter in Kypseler G., Les Délices de la Suisse 3 (1714), 586, und endlich in L'Etat et les

Délices de la Suisse, par plusieurs auteurs célèbres 4 (1730), n. Das Glasgemälde und die letzten beiden Angaben zeigen
die Klosteransicht in die Tiefe gesehen, nicht in die Breite, um sich offenbar dem Formate des Rahmens, bzw. des Buches

anzugleichen. Abbildung vom Glasgemälde und von Kypseler bei Poeschel V, S. 31-32. Einzig richtig und zuverlässig ist
natürlich nur der älteste Plan bei Muos.

6) ZAK 6 (1944) 88. Dazu Weingarten und Salem, Freiburger Diözesan/Archiv 35 (1934), 240.
7) PietlvHager P., Placidus a Spescha 1913, S. 53. Die Zusammenhänge zwischen Renaissancepalast und Barock'

kloster siehe bei Kuhn A., Der jetzige Stiftsbau Maria/Einsiedeln 1913, S. 66-67.

219



hundert. Und noch mehr: Die Marienkirche wird überhaupt nicht mehr im Prospekte erwähnt,
sie wird dem Plan einer großen Klosterkirche geopfert. Darin müssen wir einen echt barocken Zug
erkennen, charakteristisch für eine Zeit, der das Verständnis für die geschichtliche Weihe und den

antiquarischen Wert vielfach abgeht und die sich stark genug fühlt, Neues zu schaffen. In andern
Klöstern war man demgegenüber historischer eingestellt. Vor dem Abbruch der Rheinauer Klo/
sterkirche 1705 notierte sich P. Basil von Greuth wenigstens den Grundriß. Übrigens baute man
den Südturm des 16. Jahrhunderts in die barocke Anlage ein. In St. Gallen lehnten sich die Bau/
plane von P. Gabriel Hecht 1725/26 noch möglichst an die vorhandenen Bauten an. Und als

Engelberg 1729 abbrannte, hinterließ wenigstens P. Ildefons Straumeyer eine genaue Beschreibung
des alten Klosters. Relativ sehr viel Rücksicht nahm man auch beim Neubau in Muri aufdie dem
ursprünglichen Bau zugrunde liegende basilikale Form, besonders auf die romanische Krypta und
den gotischen Chor sowie die Türme. Ganz großzügig war aber Einsiedeln, wo man eine ganz
neue Barockanlage baute, immerhin aber im Gegensatz zu Disentis die Kirche und das Kloster am
gleichen Orte und in gleicher Richtung beließ. Hier ging Disentis noch freier vor. Traditionell am
Plane war eigentlich nur, daß die Kirche, wie früher im Mittelalter allgemein, in die Gesamtanlage
exzentrisch einbezogen und nicht kühn in die Mitte gestellt wurde8.

Hat aber vielleicht der Einsiedler Architekt hier nicht ein Einheitsbild und einen Zukunftsplan
geschaffen, an den die Disentiser Patres vielleicht selbst nicht glaubten Es spricht vieles dafür, daß

es wirklich ernst gemeint war. Daß später, 1694, die Kongregation direkt das Weiterbauen am
Kloster untersagte, ist sicher ein Zeichen dafür. Man sagte sich offenbar, falls der ganze Klosterplan
verwirklicht werde, dann bleiben für den Bau der Kirche keine großen Möglichkeiten mehr übrig.
Dann standen am erbauten Klostertrakte an der nordwestlichen Ecke, wo heute der Neubau an/
fängt, während 200 Jahren die Mauerzacken hervor, die deutlich den damaligen Willen zur Vol/
lendung des Rechteckes offenbarten. In einem Briefe an die Mauriner von 1713 wird auch die In/
schrift über dem Portale der eben erst vollendeten Kirche so angegeben, als ob es sich hier um die

einzige Klosterkirche handelte (Hanc Basilicam in Honorem B. V. Maria; et S. Martini usw.) 9.

Anderseits freilich sprechen einige Indizien dagegen. P. Adalbert de Funs betrachtete 1684 die
Marienkirche als die älteste Klosterkirche und hielt zum mindesten einen Teil davon als Oratorium
des hl. Sigisbert10. 1658 hatte man dort die Skapulierbruderschaft eingerichtet und wenige Jahre
darauf, 1663, gab man sehr viel für einen neuen Hochaltar aus. Dieser hätte infolge seiner beschei/
denen Größe niemals als Hauptaltar der neuen Martinskirche dienen können. Nachdem letztere
bereits erbaut war, wurde dennoch 1705 in der Marienkirche die Rosenkranzbruderschaft errich/
tet11. Trotzdem bleibt der Eindruck bestehen, daß die Disentiser einmal den ganzen Plan ernstlich
in die Wirklichkeit hatten umsetzen wollen, sofern ihnen die Mittel dazu nicht gefehlt hätten. Ver/
mutlich sollten in diesem nördlichen Trakt, zunächst anschließend an die Abteikirche, größere
Sakristeiräumlichkeiten eingerichtet werden (die vorhandenen in der Kirche waren klein), ferner
ein Kapitelsaal, dazu Räume für die Bibliothek und die Schule sowie für Präsentationszwecke aller

Art, alles Einrichtungen, welche bei damaligen größeren Klöstern allgemein üblich waren.

Der Stich gibt die gesamte Länge der Klosteranlage auf 372 Schuhe an. Für die Innerschweiz,
wo dieser Plan entstand und gedruckt wurde, müssen wir den gewöhnlichen Schweizerfuß zu ca.

8) Darüber Birchler L. in ZAK 6 (1944), 92-93.
9) Bibl. Nat. Paris. Mss. fr. 19 664, fol. 50, Kopie Disentis. Dr. P. Gall Heer, Engelberg, hat mir ausdrücklich am

28. März 1945 diesen Passus noch als ursprünglich und echt bestätigt.

10) Paris, Bibl. Nat. 13 790, fol. 27-28: oratorii (vom hl. Sigisbert) huius rudera etiamnum Desertinae monstrantur, cui

deinceps adjecta fuit ecclesia major S. Mariae, quae pluribus seculis postea fuit ecclesia parochialis etc. extat hodieque Deser/

tinae in sacello B.Virginis Mariae, quod B. Sigisberti Eremitorium fuisse creditur, pictura vetustissima. Dazu Synopsis ad 612.

") Confraternitätsbuch aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts, S. 17: ad capellam sive altare maius eiusdem ecclesia; (sc.

Mariae). Auch nach diesem Texte sind daher drei Altäre vorhanden.

220



o,30 m berechnen". Das würde genau 124 m ergeben. Der wirkliche Bau mißt nur ca. 120 m,
entfernt sich also sehr wenig oder gar nicht vom Plane. Die Größe der Gesamtanlage (ca. 120 x
65 m) ist beachtenswerte. Falls der Propagandaprospekt ausgeführt worden wäre, so hätte man da/
mais Disentis unter die größeren und besseren Stiftsbauten des deutschen Barockgebietes zählen
müssen11». Das heutige Disentiser Rechteck geht etwa 2-3mal in das Einsiedler Quadrat hinein,
präsentiert sich aber massiger als dieses Zahlenverhältnis erwarten ließe. Die Disentiser Vorderfront
ist nämlich nur etwa 15 Meter kürzer als die entsprechende in Einsiedeln, dazu aber um 2-3 Stock/
werke höher. Wohl liegt kein solch unvergleichlicher Platz wie beim Einsiedler Kloster vor dem

Abteigebäude, dagegen thront das rätische Kloster viel königlicher aufeinem Abhang. Gerade das

Terrain nötigte, in die Höhe zu bauen. Ein nach Osten sich ausdehnender Bau hätte große Sub/
konstruktionen erfordert. Allzusehr in den Berg hineinzubauen war infolge des Bergdruckes eben/
falls zu gewagt oder hätte ähnliche Sicherungsanlagen wie für die heutige Marienkirche erfordert.
So blieb nur noch die Vertikalentwicklung. Viele andere Klöster zeigen gewöhnlich nur drei, bzw.
in gewissen Teilen vier Stockwerke (Obermarchtal, Rheinau, Einsiedeln, St. Gallen), oder dann
höchstens vier, bzw. fünf Etagen (Pfäfers und Engelberg), aber nicht gleich vier Geschosse und
dazu noch drei Dachstöcke, also im Ganzen sieben Stockwerke. Tatsächlich war wenigstens der

Dachstock im Vordertrakt aus drei abgetreppten Etagen geplant. Man wollte offensichtlich mög/
liehst viele Wohnräumlichkeiten nach der südlichen Sonnenseite verlegen. Die andern Trakte zei/

gen nur einen einfachen Dachstock. Fast möchte man auch hier wieder an italienischen Einfluß
denken, tritt doch im Welschland das Dach als solches stark zurück oder dient in Form eines

Flachdaches sogar als Veranda. Der Entwerfer des Disentiser Planes rechnete offenbar nicht mit den

gewaltigen Schneemassen, wie sie in Gebirgsgegenden die Dächer belasten und beschädigen. Doch
war der Gesamteindruck der Front durch diesen Aufbau günstig aufgelockert, wozu natürlich
auch die aus dem Ganzen herausgenommene Lage der Kirche wesentlich beitrug.

Zunächst noch ein Wort über die Fenster. Die vier Stockwerke und der erste Teil des Dach/
stockes haben eigentliche Fensterumrahmungen, nicht so die beiden obersten Dachetagen. Die Ge/
samtzahl der Fenster auf dem Haupttrakt beträgt nicht wie heute 100, sondern 140r5. Darunter
zieht sich eine Steinbank über die ganze Fassade, was deren Breitenlagerung unterstreicht. Die Bän/
der geben also nicht wie bei andern Bauten die Grenze eines Stockwerkes oder, wie beim Escoriai,
die Mitte des Gebäudes an, sondern ziehen sich nur unter den Fenstern hin, wie es von Mosbrugger
auch für Einsiedeln um 1703 geplant und später ausgeführt wurde. Diese typisch Mosbruggersche
Horizontalgliederung wird im Osten durch die hervorstehende Kirche, im Westen nur durch be/
hauene Steine eingefaßt.

Die Kirche springt, nach dem Plan zu schließen, um etwa Turmbreite vor. Die Fassade umfaßt
drei große Stockwerke, belebt durch je vier Fenster, ausgenommen im Türstock. Die Steinbank,
welche die Fassade vom Dreieckgiebel trennt, befindet sich bereits über dem Klosterdach. Dadurch
gewinnen Kirche und Türme an selbständiger Bedeutung. Die letzteren wachsen frei aus dem

Dreieckgiebel in drei Stockwerken hervor, wovon das oberste, wie das Dachgesims anzeigt, we/
sentlich schmäler ist. Die Türme endigen in Zwiebelhauben, wie sie auch eine einfache Landkirche

I2) Hardegger A., Die alte Stiftskitche und die ehemaligen Klostergebäude in St. Gallen 1917, S. 82. Kuhn A., Der
jetzige Stiftsbau Matia/Einsiedeln 1913, S. 64, Taf.

¦3) Die Breite des geplanten Baues entnehmen wir der Westseite, die innerhalb 7 (resp. 8) Fenster aufweist, wozu noch
die Breite des Vordertraktes mit 3 Fenstern und die des Hintertraktes mit wohl ebensoviel berechnet werden kann. Also im

ganzen etwa 13 Fenster, was nach dem Verhältnis der Vorderseite (1 Fenster 5 m) ungefähr 65 m (heute 60 m) ausmacht.

Wenn der Plan allerdings für die Kirche nur 6-7 Joche angibt, so wäre die Kirche kleiner als heute, vorausgesetzt, daß die

Joche den heutigen gleichen. Indes ist auf dem Plane die Kirche nebensächlich behandelt, so daß daraus nicht zu viel ge/
schlössen werden darf.

'•») Einige Maße bei Lützeler H., Vom Sinn der Bauformen 1938, S. 311.
'5) Allerdings haben Stecher oft zuviele Fenster in die Pläne hineingemacht, wie das bei verschiedenen Stichen vor/

kommt. Birchler, S. 127.

221



auf süddeutschem oder österreichischem Gebiete haben könnte. Merkwürdigerweise stand vor der
Fassade ein Vorbau mit einer Altane und Balustrade. Unter dem Vorbau führte eine Treppe zur
Kirchentüre hinauf. So war die Kirche zwar deutlich aus dem Klosterganzen herausgenommen,
aber immerhin mit ihm so verbunden, daß sie das Kloster nach Osten nicht nur abschloß, sondern
auch krönte. Die Fassade zeigt die Innengliederung der Kirche an, denn der mittlere Teil weist drei
Fenster auf, die beiden Außenteile nur je ein Fenster. Die Kirche war also basilikal gedacht mit
einem hohen und breiten Mittelschiff und zwei schmalen Seitenschiffen, die aber niedriger waren
und daher Pultdächer aufwiesen. Genau so war auch der Entwurf für Einsiedeln, den Mosbrugger
um 1703 fertigte16. Nach den Oberlichtern zu schließen, war die Kirche zu sechs Jochen berech/
net. Die Reihen der Doppelfenster lassen vielleicht schließen, daß im Innern Emporen gedacht wa/
ren. Die ganze Kirchenanlage deutet, wie der Klosterbau, auf italienischen Einfluß. Die Form einer

Basilika, in der sich alle Linien zum Altare hinwenden, zeigt die Kirche des Gesù in Rom (1568),
welche die Reformstimmung der Papststadt und den Eroberungswillen der Jesuiten sinnenfällig
und künstlerisch offenbart. Dem italienischen Barock schlössen sich auch die Jesuitenkirchen in
Freiburg (1604-1613) und Luzern (1666-1677) an'V. In dieser Art war nun auch zuerst unsere
Klosterkirche gedacht.

Die neue Klosteransicht war sehr wirkungsvoll, wie schon ein Vergleich mit den andern Klo/
sterprospekten auf der gleichen Schweizerkarte von Muos (1698) zeigt. Der Eindruck eines mäch/
tigen Schlosses war dennoch gewahrt, wie die erwähnten Eigenschaften und Unterschiede zum
heutigen Bau beweisen. Dazu trugen noch die drei Dachreiter und die Gärten bei. Besonders den
südlich des Klosters liegenden schmalen Garten mit seiner Fontäne möchte man nicht missen.
Oberhalb der Abtei befindet sich ein zweistöckiger Garten mit einem Häuschen. Der Barock/
mensch wollte ganz Gottes freie Natur genießen, weshalb er den Kreuzgang durch einen Garten
ersetzte. Nur nach dem Plan in der Idea Congregationis, 1702, war eine Art Kreuzgang im Par/
terre des inneren Hofes vorgesehen, wo man sich auch bei schlechtem Wetter ergehen konnte.

2. DER KONVENTBAU 1685-1799

1685-1694 erbaute Abt Adalbert IL den mächtigen Konventflügel auf der Südseite und den
Quertrakt nach Norden. Den Plan Mosbruggers zu vollenden und das ganze Rechteck zu er/
stellen, war nicht möglich, da schon 1694 die schweizerische Benediktinerkongregation einschrei/
ten mußte und nur noch den Ausbau der Mönchswohnungen gestatten konnte. Es hatte sich ge/
zeigt, daß dem Plan doch etwas von dem Geiste anhaftete, den man heute mit « Barockillusionis/
mus» zu umschreiben versucht ist. Das zu großartige Bauen brachte die Abtei nicht nur in finan/
zielle, sondern auch disziplinare Schwierigkeiten. Der Bau, den man aus Gründen der Reform so

lange herbeigesehnt, drohte nun jetzt geradezu zum Ruin des mönchischen Geistes zu werden.
(Näheres im Bündner Monatsblatt 1946, S. 359-364.)

Sehen wir uns nun den Konventbau näher an! Wenn wir von den Dachetagen absehen, deren

man nur zwei statt der vorgesehenen drei aufführte, worauf wir am Ende dieses Kapitels zu spre/
chen kommen, so wurde doch das ganze Kloster ziemlich genau nach dem Mosbruggerschen
Plane erbaut, wie die Länge des Gebäudes (372 Schuh 120 m) und die übereinstimmende
Zahl der Fenster in jedem Stocke beweisen, was wir schon bei der Besprechung des Planes erwähnt
haben. Einzig die horizontalen plastischen Steinbänke sind im Gegensatz zum Prospekte und auch

zum heutigen Einsiedler Klosterbau nicht nur unter, sondern auch über den Fenstern angebracht.
Sie ziehen sich wie breite Gurten über die Fassade hin und betonen stark die Breitengliederung, wo/
durch auf glückliche Weise die außerordentliche Höhe des Baues gemildert wird.

l6) Birchler 126-128. Kuhn P. A., Der jetzige Stiftsbau Maria Einsiedeln 1913, S. 68.
'7) Gysi F., Die Entwicklung der kirchlichen Architektur in der deutschen Schweiz im 17. und 18. Jahrhundert, 1914,

S.4.

222



Treten wir nun ins Kloster selbst ein! Der Haupteingang befindet sich auf der Westseite: eine

mittelgroße Pforte, flankiert von Pflastern aus Rustika, bekrönt mit einem durchbrochenen Giebel.
Darüber prangt das Wappen des Abtes Adalbert II. de Medell, unter dessen Regierung der ganze
Wohntrakt erbaut wurde. Im Kloster fallen die mächtigen Gänge auf, die im Parterre und im
I. Stock mit Kreuzgewölben überdeckt sind. Auch die Zellen im Parterre und die heutige Biblio/
thek im I. Stock sind in gleicher Weise überwölbt. Die Mauern sind gut und fest, aber doch oft
mit schlechtem Material hinterfüllt und kommen an Güte in keiner Weise den Mauern des mittel/
alterlichen Klosters gleich18. Wie in den meisten Klöstern liegen die Korridore an der Innenseite

gegen den Hof, wie das bei den italienischen Palastbauten mit Innenarkaden der Brauch ist. Die
Gänge entsprechen in ihrer Größe denen von Einsiedeln ; sie sind in der Breite kleiner als die ur/
sprünglichen von Mariastein (1648), indes größer als die von Engelberg (1730). Während in Ein/
siedeln und Engelberg die geraden Gipsplafonds mit den Seitenwänden durch Hohlkehlen in an/
genehmer Weise verbunden sind, fehlen solche in Disentis. Von Deckenstukkaturen, wie sie z. B.
in Einsiedeln vorkommen, finden sich keine Spuren. Die Einfachheit und der Ernst der Kloster/
korridore wird noch durch die Verwendung von Bündner Granit und neuerdings auch von
Bündner Schiefer im I. und II. Geschoß unterstrichen. Da jedem Fenster eine Zellentüre ent/
spricht, erhält der Gang durch diesen Rhythmus ein monastisches Gepräge. Die Zellentüren er/
mangelten früher jener geschweiften Bekrönungen, wie wir sie in Einsiedeln und Engelberg treffen.
Die heutigen im I. und IL Geschoß sind erst vor zwei Jahrzehnten erstellt worden. Gerade das

Fehlen der Türverzierungen gestaltet die übrigen Korridore so wenig freundlich. Wie die Gänge,
so sind auch die Zellen sehr einfach. Auch hier sind die Decken, im Gegensatz zu Mariastein,
Einsiedeln und Engelberg, nicht mit Hohlkehlen versehen. Es fehlen auch die Oberlichter über
den Türen, die Lüftung und Belichtung, wie zum Beispiel in Einsiedeln, begünstigen könnten.
Doch sind unsere Zellen sehr geräumig und übertreffen die der andern Klöster (Mariastein, Ein/
siedeln, Engelberg) in der Breite um 0,50 bis 1 Meter. Dafür sind aber die Zellenfenster kleiner, be/
sonders auch niedriger (Einsiedeln: 1,58 x 1,20 m, Disentis: 1,35 x 1,15 m), was nicht zuletzt das

ganze Bild der Klosterfront etwas beeinträchtigt. Im Disentiser Hochtale wollte und mußte man
eben im Winter die Wärme zusammenhalten; daher die bescheidenen Fensteröffnungen^. Doch
sind die Patreszimmer keineswegs dunkel, denn reiches Licht fließt durch die Fenster, da die Abtei
hoch über dem Dorfe thront. Zudem ist die Disentiser Landschaft gegen Süden offen, weshalb die
Sonnenstrahlen unmittelbar und ungehindert die klösterlichen Wohnungen erhellen und erwär/
men können, wie nur selten anderswo30.

Nachdem wir uns das Innere des Baues angesehen, betrachten wir einmal von Süden her die

ganze Klosterfassade. Trotz der über und unter den Fenstern laufenden Granitbänke wirkt sie

nüchtern und eintönig. Während bei anderen zeitgenössischen Bauten durch Risalite und Eckpa/
villons Abwechslung in die Architektur gebracht wird, waren in Disentis solche Mittel aus ge/
ländetechnischen und finanziellen Gründen ausgeschlossen. Dafür bediente man sich wohlfeilerer
Ritz muster, die natürlich nur in bedingtem Sinne Sgraffiti genannt werden können, da hier keine
hellere Putzschicht über einer dunkleren liegt. Diese Dekorationen unterscheiden sich technisch

von denen der italienischen Renaissancepaläste ebensosehr wie von den Sgraffiti der bündnerischen
Häuser vom Engadin bis zur Cadi. Während letztere nämlich meist mehr dekorativ/flach gedacht
sind und höchstens Quadersteine und Gesimse kennzeichnen, imitieren unsere Kratzmalereien

'*) Die Mauern zeigen folgende Breite: Erster Stock 1,50 m, zweiter 1,25 m, dritter 0,95 m, vierter und fünfter Stock

0,70 m. Die Dicke der Mauern entspricht dem großen Gebäude. Daß man in den Bergen ein festes Haus haben wollte, ist
selbstverständlich. Dazu kommt noch, daß vielleicht defensive Absichten nicht fern lagen, drohte man doch 1656 im sog.
Bullenstreit mit der Zerstörung des Klosters. Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 24 (1930), 75.

¦9) Zwei Zellen haben einen gemeinsamen Ofen aus einheimischem Speckstein.
20) Fensterläden fehlen, was an sich die Fassade nur angenehm verschönert. Solche waren zur Bauzeit überhaupt nicht

Brauch. Vergi. Obermarchtal. Im untersten Stock, und zwar sowohl in der Süd/ wie Westfront, waren Gitter mit durch'

zogenen Stäben angebracht, ähnlich wie bei Bündner Häusern.

223



eine vollendete und zusammenhängende Scheinarchitektur. Sie geben dem ernsten Klosterbau das

freundliche Gepräge eines südlichen Palazzo. Sie sind weder auf dem Mosbruggerschen Plane ein/
gezeichnet, noch in irgendwelchem kunstgeschichtlichen Werke bislang erwähnt. Es ist das Ver/
dienst von P. Clemens Feurer, daß er sich der mühevollen und nicht ganz ungefährlichen Arbeit
unterzog, die seit fast zweieinhalb Jahrhunderten aller Unbill ausgesetzten und jeden Tag mehr
verschwindenden Zeichnungen aufzunehmen (Abb. b). Dadurch sind auch die nötigen Unter/
lagen für eine stilgerechte Wiederherstellung geschaffen worden. AufGrund dieser festgelegten Ein/
zelheiten schuf P. Hildebrand Bernet mit Geschick und Liebe ein Gesamtbild der Front, das na/
türlich einzig auf die großen Charakterzüge des Baues achten konnte. Wer nur die Klosterfassade
ohne die Kirche betrachtet, wird kaum mehr den heutigen Bau wiedererkennen, so sehr haben die

Sgraffiti sein Antlitz verändert, ja, man darf sagen, verschönt. (Abb. a.)
Sehen wir uns die Fassade genauer an, so sind das Auffallendste daran die wuchtigen Säulen

zwischen den Fenstern, die nur bei den äußersten Teilen, bei den Quadersteinen im Westen und
an der Kirchenfront im Osten, fehlen. Die Säule steht - wir folgen hier den Erläuterungen von
P. Clemens Feurer - aufeinem reichgegliederten Pilaster und verjüngt sich wenig nach oben. Der
Pilaster zeigt strenge frühbarocke Formen. Diese Einzelheiten lassen sich an vielen Säulen nachprü/
fen. Einzig über der Fensterbank des vierten Stockwerkes sind die Ritzspuren nicht mehr so genau
festzustellen. Hier muß wohl bald ein Kapitell ansetzen. Wir ergänzten es auf der Zeichnung als

umgekehrte Basis im Verhältnis des Goldenen Schnittes. Über dem Kapitell lag vermutlich ein
Architrav, der hier nach zeitgenössischen Mustern gezeichnet ist. Es folgen noch wenige, aber
durchlaufende Linien. Vielleicht gelingt es, anläßlich einer Fassadenrenovation auf dem Gerüst
einmal auch die oberen Teile, sofern sie noch erkennbar sind, aufzunehmen.

Neben der vertikalen Aufteilung der Fassade durch aufstrebende Säulen gab es auch noch eine
horizontale Gliederung. Dazu dienen einmal die durchlaufenden Granitbänder. Noch mehr aber

tragen dazu die feinen Fensterumrahmungen bei, welche die kleinen ernsten Fensteröffnungen zu
freundlichen, großen « Lichtaugen» umgestalten. Mit Ausnahme der Teile unter der Mitte der Fen/
ster, ist der Rahmen in jedem Stockwerk verschieden. Wie die Detailaufnahmen zeigen, besteht
der Architrav über der Granitlisene im I. Stock aus neun Gliedern, während der Giebel sechsfach

gestuft ist. Das Giebelfeld ist ausgesetzt mit einem schönen Kleeblattkreuz. Allein schon dieses

Fenster ist ein Muster reizender Proportion und frühbarocker Klarheit21. Da der II. Stock am be/
sten sichtbar ist, sind hier die Einritzungen noch reicher und feiner, wie es der schön gegliederte
Architrav und die prächtige Archivolte zeigen. Den Zwischenraum füllt eine pflanzenartige Figur.
Wie unser Cicerone, P. Clemens Feurer, berichtet, scheint der Künstler schließlich durch Einrit/
Zungen oder durch Kalkfarben zur weiteren Füllung noch zwei Schnecken in das Giebelfeld ein/
gefügt zu haben. Die Sonnenuhr mit ihren drei Zahlenbändern ist über diese Sgraffiti gemalt und
scheint deshalb späteren Datums zu sein. Die Fensterritzungen im III. Stock ähneln etwas denen
des L, wie es der Giebel beweist, dessen Mitte hier aber von einer Sonne ausgefüllt wird, deren

unterster Strahl in die Kerbe des Architravs hineingezogen ist. Möglicherweise war in dieses letzte

Ornament das Monogramm Jesu oder Mariens eingezeichnet. Vielleicht ist überhaupt ein Zusam/
menhang zwischen den Figuren der verschiedenen Giebelfelder anzunehmen, indem das Kreuz
den Glauben, die wachsende, grünende Pflanze die Hoffnung, die Sonne aber die Liebe versinn/
bildlicht. Im vierten Stockwerk sind die vorhandenen Ritzspuren nicht mehr eindeutig zu erklären.
Immerhin sind die untere Umrahmung der Fenster und ein Architrav gesichert, doch ist von einem
Giebel oder einer Archivolte nichts zu entdecken.

") Vor Jahren wurde beiläufig von J. Malin eine Rekonstruktion der Fassade am östlichen Fenster des ersten Stockes

(bei der Kirche) versucht. Die Arbeit gibt nur die ungefähre Wirkung an und ist in den Detailangaben zu modifizieren:
Die Sgraffiti gehen nicht auf die klassische Form zurück, sondern gerade auf jene, die erst später über den beiden früheren

Eingangstüren des ersten Stockes nachgemacht wurden (siehe darüber im nächsten Kapitel). Daher ist hier der Giebel 5 cm
weniger hoch und das schöne Kleeblattkreuz durch ein einfacheres Kreuz ersetzt.

224



Io

1*_

fcrJrdWrfimMrrlrHrHrflrrirfimmHHH
m mn es,^ Ö fife

H m m H Hm M ti
é* Ma I 4fc imcTmm m m ^ Ä ^Ékh7 BB T.;? El SBHSm ta HBSB a

fcm#u#ute9 AMy-
—. (^si—

DID lin
i

M HJ H

HH
Ék a

-

H

Abb. a. Das Kloster Disentis zu Anfang des i8. Jahrhunderts. Fassade mit Sgraffiti
Nach der Rekonstruktionszeichnung von P. Hildebrand Bernet



Die Ritzzeichnungen müssen von den Beauftragten mit Hilfe von Schablonen in Form ver/
schieden großer und auch verschieden geformter Holzleisten hergestellt worden sein, da sich nur
kleine Maßdifferenzen nachweisen lassen. Soviel sich durch Abkratzen feststellen ließ, hoben sich die

Sgraffiti leuchtend weiß von der gelblich getönten Fassade ab. Dadurch wurden die Ritzmuster
stärker betont. Um sich die ganze Farbenwirkung der Vorderseite des Konventbaues zu vergegen/
wärtigen, muß man auch die granitenen Lisenen über und unter den Fenstern nicht vergessen, die

man in ihrer bläulichen Naturfarbe beließ".
Betrachten wir den Schmuck des Klosters in seinen abwechslungsvollen Einzelheiten wie in dem

großen Ganzen, so ergibt sich das lebendige und reiche Bild einer wahrhaft fürstlichen Abtei der
Barockzeit. Diese Dekoration ist um so begrüssenswerter, als durch sie ein gutes Gegengewicht zu
der architektonisch wohlgegliederten Kirchenfassade gewonnen war, so daß sich nun der An/
blick der ganzen klösterlichen Gottesburg zu einem wohlgestalteten und abwechslungsreichen Ge/
samtbilde abrundete. Erst jetzt begreifen wir, warum die Besucher und die Reisenden des 18. Jahr/
hunderts voll Staunen über einen so großartigen Bau mitten in diesem abgelegenen hochalpinen
Tal mit ihrer Bewunderung nicht zurückhielten, und warum die Festschrift der Schweizerischen
Benediktinerkongregation 1702 den neuen Klosterbau mit einem «königlichen Himmelssaale» ver/
gliche.

Spuren von Einritzungen finden sich nur auf den vier untern Stockwerken. Einzig hier haben
wir granitene Fensterrahmen und Granitbänke den Fenstern entlang. Selbst die Quadersteine an
der westlichen Ecke des Abteigebäudes sind nur bis zur Höhe der vier ersten Stockwerke gut ge/
hauen und schön gefügt. Zudem zeigt das heutige fünfte Stockwerk schlechtere Mauern und zu
niedrige Fensterbrüstungen, so daß es ohne weiteres als spätere Zutat erkannt werden kann. Alt und
ursprünglich sind heute nur die vier unteren Geschoße, über welchen sich vor der französischen
Revolution zwei zurückliegende Dachstockwerke erhoben. Dafür ist zunächst ein Hauptzeuge,
P. Placidus Spescha (f 1833), ein Mann von guter Beobachtungsgabe, der noch drei Jahr/
zehnte vor 1799 den alten Bau gesehen und auch kurze Zeit als Ökonom für ihn gewirkt hatte. Im
Jahre 1804 erzählt er den Klosterbrand von 1799 mit folgenden Worten: « Das Klostergebäude war
sechs Stöcke hoch. Zwey Stöcke erhielten einen Einschnitt in (den) Dachstuhl und waren mit zwey
Reihen Riegelspane unterstützt und abgesondert. Diese Last von Holz und Mauerwerk fiel mit Un/
gestüm auf die Gewölber herab, schlug einige derselben ein und beschädigte andere mehr»2-». Für
diesen komplizierten Dachbau spricht auch der Umstand, daß bereits 1731 der oberste Kloster/
stock durch Schneemassen gefährdet erschiene. Für ein zweistöckiges Dach sprechen weiter ver/
schiedene Bilder des 18. Jahrhunderts und besonders eindeutig die Bilder von Caverdiras und Ober/
kastels. Nicht speziell auf zwei Dachgeschoße, wohl aber auf sechs Stockwerke im allgemeinen
weisen ganz sicher die zwei Sakristeitüren von 1712 in der Disentiser Klosterkirche. Damit ist klar
bewiesen, daß man vom Mosbruggerschen Plane abwich, der sieben Etagen vorsah, wovon drei im
Dache untergebracht waren.

Die zwei Dachstockwerke waren keineswegs überflüssig und zufällig. Ohne diese Abtreppun/
gen wäre der ganze Bau mit seinen sechs Etagen stark überhöht erschienen. Durch den Einbau von
zwei Geschoßen in das Dach wurde die Vorderseite besser gegliedert und optisch verkürzt, indem
das Auge des Beschauers die beiden obersten Geschoße zum Dache rechnete. Auch innenarchitek/
tonisch erzielte man durch diese Anordnung einen Vorteil. In den untern Stockwerken mit den

") Die Westfront zeigt den gleichen Aufbau der Stockwerke; auch hier finden sich die Steinbänder. Ob Sgraffiti vor/
handen waren, ist nicht klar.

23 Müller L, Disentis im Spiegel der Reiseberichte des 18.Jahrhunderts, Zeitschrift «Disentis» 11 (1944), 98.

*¦>) Pieth/Hager P., Placidus a Spescha 1913, S. 155.
*5) Visitationsbericht von 1731. Stiftsarchiv Disentis ND fol. 246, S. 9, 18, 23-24, 35, 46, 49. Wichtig S. 18: In supe^

riori monasterii contignatione, ferner S. 9, wo eine alia praeservatio tecti diskutiert wird.

226



dicken Mauern haben die Räume eine schön proportionierte Größe. Da aber die Mauern nach
oben an Dicke stetig abnehmen und die Stockwerke selbst immer niedriger werden, verändern sich

3

ZZ

à1 L

Abb. b. Kloster Disentis. Einritzungen in den ersten drei Stockwerken zu Anfang des 18. Jahrhunderts
Nach Aufnahmen von P. Clemens Feurer, Disentis, gezeichnet von O. Schaub SLM

dadurch die Ausmaße und Proportionen der Zimmer in ungünstiger Weise (ähnlich wie jetzt die
langgezogenen obersten Zellen des V. Stockes). Indem aber die zwei obersten Etagen in das Dach

227



einspringen, werden die Zimmer gekürzt und besser proportioniert. Da die beiden eingezogenen
Dachstöcke nicht auf den Fundamentmauern, sondern auf den Binnenmauern des Baues standen,

war zur Überbrückung der Spannweiten ein Riegelbau mit seinem starren und doch biegungsfe/
sten System das beste. Wenn es uns Spescha auch nicht bezeugt hätte, so müßten wir uns den Auf/
bau doch so vorstellen. War dieser Riegelbau nun wie in deutschen und ostschweizerischen Lan/
den unverputzt oder wie in italienischen und südschweizerischen Gebieten verputzt?. Dr. E. Poe/
schei äußerte sich dazu am 24. Februar 1946: «Mir persönlich scheint es höchst unwahrscheinlich,
daß das Riegelwerk unverputzt blieb. Es war ja nur ein technischer Notbehelf, da die Rückstaffe/

lung mit den damaligen Mitteln nicht gut anders zu konstruiren war. Einen Behelf auch sichtbar

zu lassen, bestand bei einem Gebäude, das doch möglichst repräsentativ und massiv aussehen soll/

te, kein Anlaß. Um so weniger als dafür auch nicht aus der heimischen Bauweise heraus eine An/
regung gegeben war.» In der Tat ist ja auch das Riegelhaus unter dem Kloster aus spätgotischer
Zeit (heute Schreinerei) von jeher verputzt gewesen. Übrigens wirkt ein ruhiger Dachstock auf der

belebten Fassade als Abschluß und Krönung sehr glücklich. Wir können mithin diese Frage wohl
nicht mit Sicherheit, aber doch immerhin mit Wahrscheinlichkeit beantworten.

Nach dem Plane Mosbruggers war gegen die Binnenhöfe hin nur ein Riegelstockwerk vorgese/
hen. So wurde der Bau auch ausgeführt, wie der heutige Befund zeigt. Ein Blick vom inneren Klo/
sterhof bei der Kirche auf die unverputzten Mauern lehrt nämlich, daß die Mauern der Nordseite
bis ins fünfte Stockwerk erster Dachstock) alt sind. Auch die Mittelmauer im Kloster geht bis

auf diese Höhe, ebenso die Steinstiegen. Erst im fünften Stockwerk schließen die Treppenstütz/
mauern klar ab, woraufdann eine Holzstiege in das sechste Geschoß führt. Im fünften Geschoß ist
auch der breite Gang ganz gleich wie in den unteren Stockwerken geblieben. All das läßt mit
Sicherheit darauf schließen, daß auf der Nordseite, also der Rückseite des Baues, das fünfte Stock/
werk noch nicht in das Dach zurücktrat, sondern erst das sechste.

3. DAS KLOSTER AUF DEN BILDERN DES 18. JAHRHUNDERTS

Die Bilder des 18.Jahrhunderts sind für den alten Klosterbau vor dem Brande von 1799 sehr

wichtig, weil sie manches enthalten, das man aus dem heutigen Architekturbefund nicht mehr er/
schließen kann. Man wird sich aber freilich immer vor Augen halten müssen, daß sie im Gegen/
satz zum Mosbruggerschen Plane das ganze Klosterareal nur nebensächlich, summarisch und sinn/
bildlich darstellen und daher niemals in Einzelheiten allzu wörtlich verstanden werden wollen.

Das gilt insbesondere vom ältesten Beleg, einem Ex Voto vom 3.Brachmonat T703 in der Disentiser Kaplanei/
Kirche von St.Anton in Catierâiras (Taf. 62, Abb. 3). Nur weit in der Ferne, über dem Unglücksort am jungen
Rheine, hat der schwerfallige Bauernmaler noch Kloster und Dorf Disentis hingestellt. Doch deutlich genug er/
kennt man die beiden zurückliegenden Dachstöcke. Der Maler benutzte nicht etwa den Plan von Mosbrugger,
sondern nahm alles, was er 1703 sehen konnte, in sein Bild auf, nicht mehr und nicht weniger. Daher sieht man
noch den roten spitzen Helm des Plaziturmes, den westlichen Wohnturm mit Zinnenkranz und Walmdach sowie

das Satteldach der Marienkirche. Auch die Pfarrkirche und die Placiduskapelle sind nicht vergessen, ebensowenig
der alte Stall und der Galgen östlich der Kirche %6.

Im Gegensatz zu diesem Bilde vereinigte der aus Disentis stammende Maler Sigisbert Frey auf dem rechten

Seitenaltar der St. Josefskapelle in Oberkasteis (Lugnetz) den tatsächlichen Bestand mit dem damals erst geplanten

zu einem Ganzen (Taf. 62, Abb.5). Das Kloster ist mit den vier Stockwerken und den zwei Dachgeschossen dar/

gestellt. Die Anordnung der Fenster entspricht genau dem Mosbruggerschen Plane und dem heutigen Baubefund.

Auch die Türen im untersten Stocke beim Ausgang der beiden Stiegenhäuser sind in diesem Plan nicht nur so

festgehalten, wie sie schon im Stiche von Muos vorgesehen waren, sondern auch in Wirklichkeit ausgeführt wur/

26) Die Photo des Bildes lieferte Ildefons Decurtins, Photograph in Disentis.

228



den, wie wiederum der heutige Befund eindeutig zeigt zi. Indes malt sie Frey irrtümlich mit rundem, statt wie in
Wirklichkeit mit rechteckigem Abschluß. Aber der Maler des Oberkastelser Bildes formt ja auch die Kirchentüre
oben rund ab, ohne auf die Wirklichkeit Rücksicht zu nehmen. Wie der Propagandastich über dem Geviert zum
Querflügel einen Turm aufweist, der sich ganz den Formen der beiden Kirchentürme anpaßt, so hat auch unser
Maler über dem Kloster einen Turm angesetzt (Achteck mit Zwiebelhaube), genau in gleichen Formen wie die
Kirchentürme. Ähnlich ist übrigens auch in Einsiedeln der barocke Dachreiter über dem Südtrakt (Fürstensaal)
gleich geformt wie der Turm. Die Kirche ist auf dem Bild von Oberkasteis so dargestellt, wie sie wirklich, ohne

jede Rücksicht auf den Muos'chen Prospekt, gebaut wurde, einzig den Dachreiter über dem Altarhause finden
wir so auch auf dem letztern. Somit verdient die ganze Klosteransicht wenigstens in diesen Teilen unser vollstes
Vertrauen. Einzig der Abschluß im Westen des klösterlichen Dachwerkes über dem Konventbau ist schwulstig
ausgeweitet, während er in Wirklichkeit, wie übrigens schon der Plan des Einsiedler Architekten zeigt, stufenweise

eingezogen war.
Was aber im Oberkastelser Bilde nach dem Propagandaplan von Bruder Caspar dem damaligen Bau frei hin/

zugefügt wurde, das sind die beiden Flügel im Westen und Norden, welche das Klosterviereck abschließen sollten.
Sie weisen indes keine Dachabtreppungen auf. Das ganze Klostermodell zu Füßen von St. Sigisbert aufdem Ober/
kastelser Altarbild will nicht eine genaue Darsrellung sein, sondern dient nur als Symbol und Attribut des Kloster/
gründers, dem der hl. Placidus sein Märtyrerhaupt entgegenbringt. Als Zeitgrenzen für das Bild mögen etwa die
Jahre 1705-1729 gelten, denn 1705 war die Klosterkirche bereits erstellt und 1729 die Kapelle von Jakob Soliva

fertig ausgemalt. Größere Sicherheit als über das Datum haben wir über die Person des Malers, der eigenhändig
sein Werk signiert hat: «Sigisbert Frey pinxit». Ließen nicht schon Familienname und Vorname aufdie Disentiser
Heimat schließen, so würde doch das Bild aufeinen guten Kenner des Baues und der Landschaft hindeuten, denn

Frey hat sogar unter dem Baumodell noch die Landsgemeindewiese (Cuminplatz) mit der Rednerbühne (Buora)
deutlich wiedergegeben s8.

Eine wichtige Quelle für das Bild des Klosters im r8.Jahrhundert sind die beiden Sakristeitüren in der Abtei/
kirche Disentis»9. Sie zeigen im Oberteil in eingelegter Holzarbeit das Kloster von einem illusorischen barocken

Atrium aus gesehen. Die obere Türe der rechten Sakristei, abgebildet in den bündnerischen Kunstdenkmälern
(Bd.V, S. 56), stellt den Konventbau dar, die Fenster schön durch horizonzale und vertikale Linien abgeteilt.
Man hat den Eindruck, als ob es sich hier um die Darstellung der Säulen und der Granitbänder handeln könnte.
Interessanterweise schließt auch der östliche Teil gegen die Kirche mit zwei Linien ab. Vielleicht deutet das auf
einen entsprechenden Abschluß der Sgraffiti hin.

Bei näherem Zusehen entdeckt man verschiedene Mängel, besonders beim Vergleich mit der zweiten Türe.
Man beachte zunächst die unglückliche Ausfüllung der Dockenbrüstung. Dann ist das Hausdach gebrochen, d. h.
beide Partien rechts und links der Atriumssäule weisen, obwohl sie sehr kurz sind, zwei Teile auf. Ferner scheinen
mehrere der eingeigten Holzstücke über dem Dache des Klosters und der Kirche neu eingesetzt worden zu sein,

%7) Die heutigen Fenster am Ausgange der Stiegenhäuser verraten die früheren Türen: die Rinnen außen an der Mauer
bis zur Erde, welche die Breite der Türen angeben, die Füllsteine, welche nirgends mit der Mauer im Verbände stehen, die
größere Breite der Mauernischen usw. Dazu sind die Sgraffiti nicht so schön und klassisch über diesen Fenstern angezeichnet,
wie schon oben bemetkt. Die Türen verschwanden zu einer Zeit, als die übrigen Sgraffiti noch sehr gut erhalten waren und
auch als solche wirkten, also im Verlaufe des 18.Jahrhunderts. Vermutlich wollte man die Klausur gegen den Garten besser

abschließen. Solche Bestrebungen waren schon 1731/32 im Gange. Ein Projectum Recessus Visitationis Disertinensis vom
September 1732 im Staatsarchiv Aarau, Akten Disentis 1700-1780, Bd. 6124, fol. 305, bestimmt ausdrücklich: omnes

portae, quae extra Conventum ducunt, et quidem supferfluae omnino obstruantur. Von den zwei Eingängen im untersten
Gange soll der vordere, also heutige Eingang, offenbleiben, der andere Eingang aber, der dem Konvent näher hegt,
also offenbar die erste Gartentür, soll für immer geschlossen werden. Darum sollte auch die Metzgerei und die cella casei

vom untersten Gang entfernt werden, um den Eingang von Westen her angenehm zu gestalten. Von der zweiten Gartentüre,
näher der Kirche, ist nicht die Rede, weil offenbar hier die Schließung klar gefordert war. Mosbrugger zeichnet die Türen
mit zwei Steinbändern (Rustica!) flankiert und von einem durchbrochenen Giebel abgeschlossen, etwa ähnlich wie die

Türe der Westseite früher und heute noch ist. Die Breite betrug höchstens 140 cm und die Krönung reichte, soviel durch
Abkratzen der Mauer ermittelt werden kann, höchstens 60 cm über die obere Granitlisene.

l8) Über Frey siehe Pceschel I, IV, V, Register, in voce. Die Photo des Bildes verdanke ich Br.Theodor Stäuble, Disentis.

*9) Über die Sakristeitüren hat P. Clemens Feurer mir die folgenden kritischen Notizen zur Verfügung gestellt. Zum
Leben und Werk des Künstlers siehe P. N. Curti im Bündner Monatsblatt 1938, S. 193-198, sowie seine Autobiographie
ebendort T947. Seite 122-125.

229



so sicher das Stück zwischen den beiden Atriumssäulen. Vielleicht ist bei einer Reparation das Klosterdach ein/
fâcher gestaltet worden. Im Westen des Klosters, wo die Granitquader den Abschluß bilden, ist die Darstellung
abgebrochen und bloß ein grünlich getöntes Stück Holz eingekeilt, ganz im Gegensatz zur zweiten Türe, welche
die Ecksteine gut angibt. Weiter fällt die unglückliche Art und Weise auf, wie die Tiefe der Türme wiedergege/
ben ist, wiederum in Kontrast zum zweiten Objekte. Bei der Kirche ist die horizontale obere Linie unter den
Oberlichtern nur drei Joche weit geführt und verliert sich dann. Dahinter erhebt sich ein fünfgeschoßiger Turm
mit spitzem Helm, sicher der Plaziturm, ähnlich wie im Bilde von Caverdiras, aber doch ohne Zweifel am un/
richtigen Orte. Die Gartenbeete vor dem Kloster sind nur wenig angedeutet, während die zweite Türe sie sauber/

lieh geordnet zeigt. Man mag einige der letzterwähnten Aussetzungen damit begründen, daß diese Türe vielleicht

nur ein Probestück war. Sicher aber hat eine spätere Hand die brandgeschädigte Türe «zur Not» wieder instand/
gestellt. Es findet sich nämlich neben der alten Inschrift: «BR. PETER SOLER F I7r2» noch diejenige des Re/
staurateurs: «MDCCCLXXXVI R.H.D.». Hinter diesem Monogrammisten verbirgt sich der damals aus
Deutschland gekommene Schreiner Heinrich Duwe, der spätere Pater und Abt Bonifatius Duwe (f 1927). Mag
nun Soler oder Duwe im einzelnen an der Arbeit gewesen sein, auf alle Fälle kann nicht die erste und obere Türe,
sondern nur die zweite und untere der linken Sakristei Ausgangspunkt unserer Folgerungen sein.

Die untere Türe ist viel besser erhalten und macht schon auf den ersten Blick einen viel bestimmteren und klare/

ren Eindruck (Taf. 62, Abb.4). Sie ist ebenfalls signiert: «B. PETER SOLER FEC. A°. 171z». Die Abbildung
zeigt zunächst über der Vierung zum Querflügel einen viereckigen Turm, genau wie der Künstler auch den
oberen achteckigen Stock des Kirchturmes nur viereckig angibt. Hier ist jedenfalls das Bild von Oberkasteis ge/
nauer, welches in beiden Fällen ein Achteck angibt. Über den beiden Stiegenhäusern erhebt sich noch je ein
kleiner Dachreiter. Diese Aufsätze sind nur durch unser Bild belegt. Selbst das Gemälde von Oberkasteis, das

sonst in der Wiedergabe des Turmes und sogar in der Angabe jedes Kamines so genau ist, schweigt über diesen

Punkt. Vielleicht sind diese Dachreiter aber nur dekorative Zutaten von Peter Soler, die leichter zu zeichnen als zu
bauen waren. Schließlich zeigt nicht nur das barocke Atrium, sondern auch die wohl nur ornamentale Kirchen/
fassade im unteren Teile von beiden Türen, daß hier auch frei komponiert wurde. Wir müssen also diese beiden
Türmchen als nicht ganz gesichert betrachten. Im Westen bildet, wie bei der ersten Türe, eine Windfahne den Ab/
Schluß. Im ersten Stock entsprach den beiden Stiegenhäusern je ein Portal, wie es bereits der Zuger Plan und das

Bild von Oberkasteis andeuteten. Unsere beiden Abbildungen auf den Sakristeitüren geben nicht den wirklichen
Standort der Portale an (6 Fenster + Türe + 6 Fenster + Türe + 6 Fenster), sondern setzen sie der Symmetrie
zuliebe rechts und links der Atriumssäule verschieden an. Die untere Türe gruppiert: 3 Fenster + Türe + 3 Fen/

ster; Säule; 2 Fenster + Türe + 2 Fenster; die obere Türe hingegen: 3 Fenster + Türe + 4 Fenster; Säule;

4 Fenster + Türe + 3 Fenster. Daß Br. Soler die Portale oben rund abschließt, fällt nicht auf, da er ja auch das

große rechteckige Kirchenportal auf diese Weise abrundet. Die Kirche selbst zeigt auf beiden Intarsien ro Joche,

von denen jedes durch eine senkrechte Linie abgeteilt wird und zwei Langfenster sowie ein Oberlicht erhält. Genau

genommen stimmt dies nur für die vier letzten Joche des Kirchenschiffes (Turm einbezogen), denn im QuerschirF
und im Chor entfällt je ein Oberlicht auf je zwei Langfenster. Weiter zeigt unsere Abbildung auf dem langen
Kirchendach einen Dachreiter über dem Altarhause, ganz in Übereinstimmung mit der Zeichnung Mosbruggers
und dem Bilde in Oberkasteis. Die ganze Perspektive entspricht auch mehr den wirklichen Proportionen als auf
dem Bilde der ersten Türe, so daß hier der Schnitzer ruhig den Plaziturm als «Füllsel» weglassen konnte. Was aber

auf beiden Intarsienbildern der Sakristeitüren - wohl aus technischem Unvermögen - fehlt, ist die Rückstaffelung
der obersten Dachstockwerke. Indes ist bei beiden die Sechszahl der Stockwerke belegt 3».

Zu den Darstellungen von Caverdiras, Oberkasteis und Disentis fügen wir noch zwei Bilder hinzu, welche den

wirklichen Baubestand wohl kaum ganz genau wiedergeben. Das südliche Altarblatt der Kirche von St.Martin in
Obersaxen stellt dar, wie der hl. Placidus dem hl. Sigisbert sein Haupt darreicht (ähnlich wie in Oberkasteis). Zu
Füßen des hl. Bekenners liegt das Kloster, vor dem die Plaziprozession vorbeizieht. Das Kloster selbst weist drei
Stockwerke auf, doch bleibt zwischen dem ersten und zweiten noch genügend Raum für das vergessene vierte Ge/
schoß. Sicher sind ferner im Dachwerk zwei Geschoße erkennbar, ja sogar ein drittes dürfte noch angedeutet sein,

woraus hervorgeht, daß wahrscheinlich der Mosbruggersche Plan als Vorlage diente. Beweis dafür ist auch die ein/
zige Granitbank unter dem Fenster. Vor allem spricht auch die Kirchenfassade dafür, die ganz nach dem Zuger
Plane aus der Flucht des Klosterbaues herausttitt und die dortige Anordnung aufweist, übrigens ohne Kirchen/
türme. Im Hintergrunde dürfte wiederum, wie bei der oberen Kirchentüre der Plazitum, erkennbar sein. Wir hätten

3°) Die Photo verdanke ich P. Dr. Flurin Maissen, Disentis.

230



es nach dem letzteren Detail also doch wieder mit einer Ansicht zu tun, die Rücksicht auf die tatsächlichen Ver/
hältnisse nimmt 3'.

Ebenfalls nicht ganz klar ist die Darstellung auf dem Ovalbilde am Benediktsaltar in der Klosterkirche zu
Disentis. Das Bild trägt das Wappen des Abtes Adalbert III (1696-1716) und entstand 170/12 im Atelier von
Franz Karl Stauder 3*. Oben thront Maria mit dem Kinde, begleitet von St. Johannes und St. Martin, denen sich

unten der hl. Benedikt empfiehlt. Dem Mönchspatriarchen trägt ein Engel den Abtsstab, ein anderer den Kloster/
plan. Daraufzeigt die Kirche sicher das Aussehen wie auf dem Plan von Muos, ebenso das ganze Klosterviereck.
Ob zwei oder drei Dachetagen angegeben sind, ist schwer zu entscheiden. Das Bild bekrönt den ganzen Altar und
ist daher nur für summarische Fernwirkung geschaffen ; die dunkelschwarze Tönung zeigt Brandspuren.

4. DIE KLOSTERFASSADE 1799-1846

Im Unglücksjahr 1799 brannten Kloster und Dorf vollständig ab. Bei der Wiederinstandset/

zung der Abtei verzichtete man auf das bisherige komplizierte Dachwerk, das sich insbesondere im
Winter wenig bewährt hatte, und errichtete dafür ein sogenanntes französisches Mansardendach,
wie es seit Jules Hardouin Mansart (f 1708) bei großen Palästen und vornehmen Häusern zur mo/
dischen Verwendung gekommen war. Sein Ansatz begann - zum Unterschied von heute - noch
unter dem Breitgesims der Kirchenfassade. Die Fensterreihen sind über den Stiegenhäusern der Süd/
und Westfront durch einen geschweiften Giebel unterbrochen, ähnlich wie es auch in den neu ge/
bauten oder restaurierten Häusern des Dorfes nach 1799 vielfach Brauch war. Poeschel glaubt die

Heimat dieses Motivs im schweizerischen Unterlande (Appenzell) suchen zu müssen33. Diesen
Tatbestand zeigen uns verschiedene Bilder, so vor allem deutlich diejenigen von Aegidius Federle,
David Alois Schmid und Tomblason34. Zur größeren Sicherheit fügen wir aber noch zwei unver/
öffentlichte Bilder hinzu (Tafel 63, Abb. 6-7). Das erste zeigt Dorf und Kloster von Süden, eine

ungelenke aber treuherzige Arbeit, die sich in den Sammlungen des Stiftes Einsiedeln befindet (B I,
47 a) ; die zweite Zeichnung aus dem gleichen Archiv stellt das Kloster von Norden gesehen dar
und fällt durch ihre große Klarheit und Genauigkeit auf. Sie übertrifft darin eine ähnliche früher
schon veröffentlichte Zeichnung von P. Basil Carigiet von 1845, die sich im Klostermuseum Di/
sentis befindet35.

Die Frage, die uns hier hauptäschlich interessiert, betrifft das Schicksal der Sgraffiti. Für deren

Restaurierung waren die ärmlichen Zeiten zu Anfang des 19. Jahrhunderts zu ungünstig. Als Josef
Görres 1820 durch Disentis zog, schrieb er darüber: «Disentis trauert in seinen Ruinen»36. J. F.
Cooper, der 1828 die Abtei besuchte, schildert sie als «ein großes, halbzerfallenes, steinernes Ge/
bäude, vier Stockwerke hoch»37. Hierzu stimmt, was 1843 der mehrere Jahre an der Disentiser
Schule tätige Professor Ignaz Christian Schwarz vermerkte: Das Kloster «steht, obwohl vier Stock/
werke hoch, doch in sehr bescheidener Größe da.» Der gleiche Gewährsmann bezeugt uns auch,
daß die Vorderfront «jetzt ganz neu und weiß angestrichen» ist38. Darnach verschwanden also die
barocken Ritzmuster in der Hauptsache unter dem Neuanstrich. Indessen zeigt das Aquarell des

31) Kurz erwähnt bei Poeschel IV, 288.
3=) Näheres ZAK 6 (1944), 108-109.
33) Poeschel V, S. 72, 94. Bestätigt wird dies insofern, als die Ersteller des Kirchendachstuhles nach dem Brande von 1799

Vorarlberger waren, nämlich Meister Spekle aus Feldkirch und Meister Franz aus Montafon. Acta Capit. I, S. 24, Spescha
ed. Pieth'Hager T9I3, S. 146.

34) Federles Bild bei Pceschel V, S. 3, Schmids Aquarell in den Sammlungen des Stiftes Einsiedeln, Tomblasons Zeich/

nung, gestochen von Henry Winkles, in vielen Sammlungen. Zu dieser Periode gehören auch die Bilder von Bleuler, re/
produziert bei Pieth/Hager, P. PI. a Spescha 1913, S. r, sowie von G. Adolf Müller, gestochen von Winkles, teproduziert
in Zschokke H., Die klassischen Stellen der Schweiz 1836.

35) ASA 12 (1910), 306.
36) Schellberg W., Görres' ausgewählte Werke und Briefe 2 (1911), I12, 337.
37) Cooper F. J., Streifereien durch die Schweiz 2 (1836) ror.
38) Schwarz J. Chr., Wanderbilder von den Quellen des Rheins bis zum Rheinfall 1843, S. 17-19.

231



Schwyzers David Alois Schmid (f 1865), das sicher den Zustand vor 1846 wiedergibt, unter
den geschweiften Giebeln durch Risalite die Treppenanlagen an, was den eintönigen langen Bau

glücklich unterbricht (Tafelöl, Abb.2). Sollte diese Darstellung stimmen, so dürfte es sich nur um
neue gemalte Risalite gehandelt haben, von denen aber bis anhin keine Spuren gefunden werden
konnten. Am östlichen Ende der Abteifront, gegen die Kirche hin, zeichnet Schmid Granitqua/
der. Auch hier könnten es nur gemalte Ornamente gewesen sein, denn einzig an der westlichen Ecke
sind solche Quader im Baue wirklich vorhanden. So drängt sich deshalb die Frage auf, ob wirk/
lieh all diese gemalten Ornamente um 1840 bei der Restaurierung der Front angebracht worden
sind. Daraufist zu antworten, daß Schmid seine Zeichnungen oft sehr frei gestaltet, vergißt er
doch beispielsweise auf dem Disentiser Aquarell die oberen Granitbänder an den Fenstern und den

geschweiften Giebel auf der Westseite. Auch bei der Wiedergabe der Kirche erlaubt er sich Frei/
heiten, indem er statt des alten Frontispizbildes einfach die Zahl 1709 hinsetzt und die achteckigen
Turmgeschoße nur als viereckig mit abgeschrägten Ecken darstellt. So genau das Bild des Schwy/
zer Künstlers auf den ersten Blick zu sein scheint, so sehr muß man sich doch hüten, sich nur auf
diese Quelle zu stützen. So möchten wir eher den andern Darstellungen glauben und keine gemal/
ten Risalite annehmen. Indes bildet das Aquarell als Ganzes eine sehr hübsche Ansicht, die gerade
im Vordergrund nicht wenig mit der bekannten Darstellung des Zürcher Malers Ludwig Bleuler
(1817) zusammenstimmt. Das Bild zeigt auch, wie die übrigen Klosteransichten dieser Periode,
daß das Mansardendach im allgemeinen eine glückliche Lösung bedeutete, denn der leicht zurück/
lehnende Dachstock beschwerte den Baukörper weniger und schloß ihn gefällig nach oben ab. Die
neue Lösung war praktischer als die vorherige und schöner als die spätere.

Gerade in diesem Dachstocke entfachte eine ruchlose Hand am 28. Oktober 1846 einen Brand,
der rasch den ganzen Dachstuhl des Klosters und der Kirche ergriff, wie es eine wohl von P. Gall
Morell aus Einsiedeln stammende Zeichnung zeigt (Tafel 64, Abb. 8)39. Bei der Restauration ver/
schwand nun der Dachstock überhaupt und machte einem neuen, gemauerten fünften Stockwerk
Platz, das aber noch lange als Estrichraum diente und erst 1890/91 mit Zellen ausgebaut wurde
(Tafel 64, Abb. 9). Statt des Mansardendaches schloß nun ein einfaches Satteldach den Bau nach
oben ab, welches für die alpinen Schneeverhältnisse am besten zu passen schien und aus dem nun
nicht mehr geschweifte, sondern einfache Dreieckgiebel hervorragten. Da das neue Dach erst über
dem Breitgesims der Kirchenfassade beginnt, wurde die Kirche nun vollständig in den Klosterbau
hineingezogen, der ganze Baukörper im Sinne des einigenden und gleichmachenden 19. Jahrhun/
derts noch mehr schematisiert. Das war nun schon die dritte Abänderung des Mosbruggerschen
Planes, ging man doch zuerst von drei Dachstöcken zu deren zwei über, dann zum Mansarden/
dach aus Holz und jetzt zu einem gemauerten Stockwerk. Die Dachkonstruktion war so wesent/
lieh verbessert, die ganze Klosteransicht nun einheitlicher, massiger und scharfkantiger, aber auch
eintöniger und festungsartiger - nicht mehr so schloßähnlich und phantasiereich wie einst im Zeit/
alter des Barocks. In dem geschlossenen und klaren Gepräge der ganzen heutigen Klosteranlage
zeigt sich etwas wie hochalpine Einfachheit und asketische Härte. Nicht ganz umsonst haben
schon kunstsinnige Reisende beim ersten Anblick sich an die «kalte steinerne Ruhe» des spani/
sehen Escoriai (1584) erinnert. Man wird aber mehr noch an die klassizistische Eintönigkeit der
Ostfassade von Muri (218 m Länge) gemahnt (1789-1798). Leider schwächen die Mosbrugger/
sehen Gurten und die Kirchenfassade diesen Eindruck nicht völlig ab.

5. DIE ABTEIKIRCHE 1695-1925

Nicht obwohl, sondern weil die schweizerische Benediktinerkongregation 1694 den weiteren
Klosterbau sistiert hatte, fand Abt Adalbert IL Mittel und Wege, schon 1695 die Fundamente

39) Stiftsarchiv Einsiedeln A. SF (35) 3.

232



des Kirchenbaues zu legen. Nach dem Tode des Abtes (n. Februar 1696) führte sein Nachfolger,
Adalbert III. de Funs, das Werk weiter, das im März 1704 bereits im Rohbau fertig dastand. 1709
benedizierte der Churer Bischof Ulrich VII. von Federspiel die Kirche, welche dann der Nuntius
Jakob Carracciolo am 11. September 1712 konsekrierte. Nach glaubwürdiger Überlieferung ko/
stete die Kirche samt Inventar 90000 Florin. (Das Nähere im Bündner Monatsblatt 1946, Seite

364-372.)
Wenn wir zunächst den Kirchenbau mit dem Klosterplan von 1698 vergleichen, so ist das

Wichtigste, daß er abweichend von der ursprünglichen Absicht in die gleiche Flucht wie das Klo/
ster gestellt wurde. Die einheitliche Linie wird durch das Fehlen eines Vorbaues und der Balustrade
noch mehr betont. Ebenso sah man von der Basilikaform ab. An deren Stelle errichtete man eine

barocke Hallenkirche, deren Seitenschiffe bis zur Höhe des Mittelschiffes hinaufgeführt sind und mit
diesem unter einem gemeinsamen Satteldache stehen. Durch diese Veränderungen verlor die Kirche
gegenüber dem Klosterbau ihren eigenen Akzent. Die Türme, die schon im Plane Mosbruggers
wenig betont sind, treten noch mehr zurück. Dafür wurde aber das Innere der Kirche schöner pro/
portioniert und die Fassade besser gegliedert.

Auf einer Freitreppe gelangt man zum Portal, das von zwei Säulen flankiert und von einem
durchbrochenen Giebel bekrönt ist4°. Der untere Teil der Fassade besteht aus zwei ersten Ge/
schoßen, welche durch je vier Stichbogenfenster und sechs toskanische Doppelpilaster gegliedert
sind. Entsprechend dem Portal im ersten Geschoß ist im zweiten ein Rundbogenfenster eingelassen,

um die Chorempore zu erhellen. Über dem kräftigen Kranzgesims beginnt der obere Fassadenteil.

Dessen erster Stock mit seinen fünf Blendfenstern hält die Türme, die sich erst von hier als solche

abheben, noch zusammen. Im zweiten Stock hingegen stehen sie frei. Zwischen ihnen läuft die
Fassade in einen fast dreieckigen Giebel aus mit einem aufgemalten Schutzmantelbild. Die Vorder/
sieht ist einfach und klar und verspricht auf alle Fälle nicht mehr, sondern eher weniger als der

dahinterliegende Kirchenraum dem Beschauer bietet. Von « barocker Fassadenvortäuschung» ist
keine Rede. Die Türme verjüngen sich rasch, indem sie sich zu einem Achteck verengen und dar/
über in zwei Zwiebeln, die unten ganz wenig eingezogen sind, endigen. An sich sind die Türme
nicht eigentlich zu klein, gestaltete doch der Barock diese Bauglieder im allgemeinen nicht sehr

großartig*1. Aber weil sie mit der Kirchenfassade stark verklammert und - besonders seit 1846 -
in den ganzen Klosterbau hineingezogen erscheinen, wirken sie sehr unscheinbar und werden des/

halb gerne von Malern und Zeichnern, wie etwa von Ludwig Bleuler (1817) und G. Adolf
Müller (1836), etwas vergrößert dargestellte. Nicht daß etwa nach den Bränden andere Turmab/
Schlüsse oder gar Turmstockwerke vorhanden gewesen waren, denn die zuverlässigen Ansichten
geben die Türme immer wieder gleich wieder. Sowohl 1815 (durch Placidus Casanova) wie um
1850 nahm man die alten Formen wieder auf43. Es muß aber gesagt werden, daß der Turmab/
Schluß höchst einfach ausgefallen ist, im Gegensatz zu vielen andern Barockbauten dieser Art.
Ähnliche bescheidene Turmzwiebeln finden wir in Kirchen des bayrisch/österreichischen Gebie/

tes, etwa in St. Lambrecht (17. Jahrhundert), wo die Zwiebelhaube aber in ein kleines Türmchen

4°) In der Beschreibung des Baues lehnen wir uns eng an die vielen wertvollen Bemerkungen an, die F. Gysi, Die Ent/
wicklung der kirchlichen Architektur in der deutschen Schweiz im 17./18. Jahrhundert r9i4, im ganzen Werke zerstreut,
über Disentis äußert. Dazu vergleiche man Pläne und Beschreibung von Pceschel V, S. 37-39- Unser besonderes Anliegen
war, die verschiedenen Schicksale und Restaurationen klarzulegen.

41) Vergi. Verhältnis der Kirchenlänge zur Turmhöhe bei Rheinau 65:52 m und bei Disentis 60:47 m. Wie verschieden

die Verhältnisse sein können, zeigen Irsee 51:53 m und Einsiedeln 114:57 m.
41) Abbildungen bei Spescha ed. Pieth/Hager 1913, S. 1, und Zschokke H., Die klassischen Stellen der Schweiz 1836.

41) Zuerst 1802: Turres lapsum ruinamque minitantes meliori quoque modo serris quoque ligneis colligatae asseribusque

teetae. Eigentliche Turmhaube 1815. Acta Capitularia I, S.47, II, S. 42-43. Dazu Spescha ed. Pieth/Hager 1913, S. 173.
Zur Turmuhr 1812 Acta Capit. I, S. 156. Das im Archiv befindliche Modell des Kirchturmes scheint nach den anhaften/
den beschriebenen Papierfragmenten aus der Zeit nach dem Brande von 1846 zu stammen.

30 •233



auswächst. Dann in der Wallfahrtskirche St. Sebastian in Breitenbrunn (1702) sowie in der Klo/
sterkirche von Metten (Anfang 18.Jahrhundert), wo die Haube unten noch mehr eingezogen
ist44. Aus der Nähe sei die Pfarrkirche zu Disentis (1667 Erhöhung des Turmes) erwähnt, deren

Kuppel vielleicht als Vorbild für die des Klosters diente45.

Wer zum ersten Male die Kirche betritt, ist sehr überrascht, nach dem anspruchslosen Äußeren
einen so geräumigen und hellen Innenraum anzutreffen. Das wohlige Raumgefühl wird vor allem
durch die verhältnismäßig stark betonte Höhe des Gotteshauses verursacht, welche die Anbringung
vieler Fenster ermöglichte, durch die das festliche Tageslicht in den ganz weiß gehaltenen Raum
hineinflutet. Die Lichtwirkung nimmt den Besucher um so mehr gefangen, als er vom Eingang
her kein einziges Fenster erblicken kann. Treten wir dann in die Kirche ein, so enthüllt sich sofort
ihr Bausystem. Der Grundriß bildet ein vollkommenes Rechteck. Die ersten vier schmalen Joche
und das größere Joch des Querschiffes machen das Schiff aus, zwei weitere, von gleicher Breite wie
das Querschiff, bilden den Chor. In der Gestaltung der Gewölbe liegt eine künstlerische Berech/

nung. Da die Kirche im vorderen Teil durch die Perspektive kleiner erscheint, besonders auch we/
gen der vielen Chortreppen, hat der Architekt dort größere Gewölbe eingespannt und so eine

glückliche Gegenbewegung hervorgerufen. Gliederung in den Raum bringen die Wandpfeiler,
welche in die Seitenschiffe eingezogen sind. Da die letzteren bis zur Höhe des Mittelraumes steigen,
wirkt der Raum als einheitliches Ganzes. Die Seitenschiffe sind mit Kreuzgewölben überdeckt,
das Hauptschiff mit einer kühnen, halbkreisförmigen Tonne. Jedes Joch bildet jedoch ein selb/

ständiges Gewölbe, deutlich erkennbar an den Gurten, die sich von Pfeiler zu Pfeiler ziehen. Den
Chor hat man erst im 19.Jahrhundert mit zwei Kreuzgewölben eingedeckt«6. Die tiefen Stich/
kappen der großen Tonnen tragen nicht wenig zur guten Lichtwirkung bei.

In der Mitte der Pfeilerhöhe ziehen sich Emporen auf halbkreisförmigen Quertonnen um das

Schiff. Sie reichen bis an den Rand der Pfeiler, weshalb sie etwas schwer wirken. Dies um so mehr,
als sie nicht durch Eisengitter, wie z. B. in Obermarchtal, Friedrichshafen, Einsiedeln usw., son/
dem durch feste Holzballustraden mit Aufsätzen (auf der Evangeliumseite sogar mit Wänden hin/
ter den Doggen) abgeschlossen werden. Die sechs aufgelockerten Aufsätze im Schiffstammen noch
aus dem 18.Jahrhundert und wurden später vergrößert. Die geradlinig abgeschnittenen Bekrönun/
gen des Querschiffes und Chores sind indes erst in neuerer Zeit hinzugekommen«?. Im Querschiff
und Vorchor sind die Emporen hinter die Pfeiler gezogen und nehmen sich wie leichte Brücken
aus. Hier ruhen sie auf Doppelarkaden, die elegant und leicht nur durch eine Granitsäule in der
Mitte gestützt werden. Die südliche Orgelempore bestand aus drei Kreuzgewölben, deren zwei
Granitsäulen 1925 durch massive Pfeiler verstärkt werden mußten. Man zog dabei die Empore um

44) Zendralli A. M., Graubündner Baumeister und Stukkatoren in Deutschen Landen zur Barock/ und Rokokozeit

1930, S. r96 (St. Lambrecht). Mader F., Alte Kunst in Bayern: Oberpfälzische Klöster und Wallfahrtskirchen, 1924,
S. 78, 94 (Breitenbrunn), vergi, auch S. 30. Schumacher J., Deutsche Klöster 1928, S. 80, Abb. 43 (Metten).

4J) Daß der Turm von Disentis vor 1799 eine wenigstens ähnliche, indes noch elegantere Zwiebelhaube trug, beweist das

Ex Voto von Caverdiras 1703 (worüber oben berichtet). Poeschel verweist auf die ebenfalls sehr wenig zusammengezogene
Zwiebelhaube von Danis aus der Mitte des 17. Jahrhunderts.

46) Nach dem Brande von 1799 erstellte zuerst Meister Spekle aus Feldkirch das ganze Kirchendach. Act. Cap. I, 24.
Das zerstörte nördlichste Gewölbe des Chores über dem Hauptaltar deckte man 1802 nur mit Brettern zu, 1. c. 47. Endgültige
Wiederherstellung durch Meister «Franz aus dem Muntafun» 1806. Bemalung 1812, 1. c. 146. Spescha 1. c. t57 mit unge/
nauen Jahresangaben. Das gleiche Gewölbe stürzte beim Brande 1846 nochmals ein, wurde dann zwar erneuert, indes bis

1914 nicht bemalt. Chronica Monasterii II, S. 249, 264.
47) Die Figuren auf den Emporen entstammen der späteren Zeit. Die Statuen des hl. Michaels und des hl. Schutzengels

waren 1814 für den Michaelsaltar gemacht, diejenigen der hl. Barbara und Thekla (alle ca. 130 cm hoch) für den Katharinen^
altar. Act. Cap. II, S. 13. Die übrigen Figuren (ca. 84 cm hoch) stammen aus der Marienkirche von ca. 1804-18^, nänv
lieh St. Sebastian und St. Josef, St. Joachim (mit der Schafhippe) und eine unbekannte Figur (entweder St. Jakob oder
dann St. Rochus, letzterer als Gegenstück zu St. Sebastian, der zusammen mit St. Jakob in der Disentiser Kaplanei Segnes

verehrtwird). Ebenfalls aus der Marienkirche stammen die tanzenden, knieenden oder sitzenden Putten auf den Emporen des

Querschiffes und Vorchores.

234



Pfeilerbreite in das Schiffhinein, um für den Sängerchor mehr Platz zu gewinnen. Auch hier wie/
der mußte die ideale Lösung vor der Notwendigkeit zurücktreten. Unter den Emporen wurden im
Schiffgeräumige Kapellennischen geschaffen, die über den Granitboden des Schiffes um eine Stufe
erhöht sind. Durchgänge mit eigenem kleinen Gewölbe verbinden die Seitenkapellen untereinan/
der auf der Außenseite.

Die Pfeiler sind mit breiten, auffallenderweise basenlosen Pflastern bekleidet. Um so gefälliger
sind die Kompositkapitelle, die aus zwei Voluten und drei herabhängenden Blattstengeln bestehen,
in welche zwei edel geformte Abtstäbe hineinragen. Den Fries zieren kräftige Kartuschen oder
leichte Ornamente. Solche hatten sich noch an den hintersten beiden Pfeilern vollständig erhalten.
Nach dem Brande von 1799 ließ man aber im Jahre 1812 um 1600 Florin die Kirche durch den
Maler Carl Orelli und den Gipser Francesco Mischini, beide von Locarno, restaurieren,
wobei dann die alten, meist beschädigten Friesverzierungen durch dürftige Ranken aufgrünem
Grunde im Stile Louis XVI ersetzt wurden«8. Die Restauration von 1914, resp. 1925 hat den ur/
sprünglichen Zustand überall wieder hergestellt49. Einzig am zweitletzten Pfeiler der Westseite be/
ließ man das Wappen des letzten Zisterzienserabtes von Salem, Caspar Oexle (f 1820), eines

Wohltäters des Klosters5°. Über dem Fries ragt ein gutgegliedertes und kräftiges Gebälk hervor,
das aber im Gegensatz zu Rheinau und Lachen nicht massiv wirkt. Es umzieht die Wandpfeiler
bis zur Rückwand 51.

Interessant ist der Übergang vom Schiffzum Chor gestaltet. Zunächst treten die wuchtigen Chor/
pfeiler näher zusammen, um den Chorbogen deutlich in den Vordergrund zu rücken. Zudem zei/

gen diese beiden wuchtigen Streben mächtige Schrägflächen, in welche vier halbrunde Nischen
eingelassen sind. Fünf Stufen führen dann in den breiten und lichten Vorderchor, ebenso viele
wiederum in den eigentlichen Chor und von dort nochmals drei Stufen zum Hauptaltar. So laufen
die Linien alle zum Altar hin, wo das eucharistische Mysterium sich vollzieht.

Im Chor ist die Lichtfülle leider sehr bescheiden, weil hier unter der Empore statt Arkaden auf
beiden Seiten des Hochaltars Sakristeien eingerichtet sind?1. Noch mehr büßte der Chor und auch
das Schiffdurch die westlich angefügte Marienkirche (bzw. deren Sakristei und Stiegen) an Hellig/
keit ein. Sonst kommen überall die drei Reihen von Fenstern zur Geltung: unterhalb der Emporen
mittelgroße, oberhalb derselben sehr hohe Stichbogenfenster. Darüber ziehen sich die Rundlichter
unter dem Gewölbe hin. Da im Westen zuerst die Marienkirche und dann der Klosterbau sich an/
schließen, fließt von dieser Seite der Kirche weniger Licht zu. Die Fenster waren alle, wie es die
alten beim Benediktsaltar noch beweisen, mit Butzenscheiben in Bienenwabenform verglast, eben/

so die neueren Fenster. Sie lassen das Licht ungehindert hereinfließen und gestatten den freien Blick
auf die schneebedeckten Berge und den blauen Himmel.

Im Gegensatz zum Klosterbau zeigt die Kirche nicht so sehr italienischen als vielmehr bayrisch/
vorarlbergischen Einfluß. In den letzten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts haben süddeutsche Mei/

48) Genaueres in Act. Capitularia I, S. 143, 146-148. Bild der Kirche vor der Restauration bei Gysi, Tafel 45.
49) Die Kirchenrestauration wurde von Dr. August Hatdegger, St. Gallen, und P. Dr. Notker Curti, Disentis, geleitet.

Im Stiftsarchiv sind Pläne erhalten, welche die Kirche vor einem halben Jahrhundert so restauriert hätten, wie 1888 die Kirche
von Sedrun. Der gleiche Restaurator Dengel hätte es übernehmen sollen. Ein Glück, daß es nicht geschah!

5°) Eintrag auch im Necrologium (1810) zum 21. Juni 1820: «Casparus Abbas Monasterii B. V. M. de Salem, bene/

factor noster.» Das einfache Wappen zeigt im ersten Feld eine Schlange, im zweiten das sog. Schachbrett der Zisterzienser,
im dritten einen Ochsenkopf und im vierten einen Vogel. Der runde Herzschild weist eine Mondsichel mit einem Stern auf.

51) Gysi 81.

3=) Hinter dem Hochaltar befanden sich, wahrscheinlich von Anfang an, drei große Fenster, deren Spuren man heute

noch von außen genau nachprüfen kann. Da bis 1799 ein einziger großer Altar die ganze Rückwand verdeckte, störten diese

Fenster nicht. Seitdem aber ein schmalerer Altar aufgerichtet wurde, empfing man falsches Licht, weshalb sie geschlossen
werden mußten. Die Fenster sind noch zu belegen zu 1812 in Act. Capit. I, S. 147, zu 1846/47 in den Zeichnungen von
P. Basil Carigiet und P. Gall Morell, zu 1894 (wenigstens zwei Fenster) in Zeichnungen von Br. Kolumban Buholzer. Alle
in Original oder Kopie im Stiftsarchiv Disentis. Siehe auch die Bilder zu dieser Arbeit (Tafel 6 3, Abb.7 u.Tafel 64, Abb. 8).

235



ster die italienisch/jesuitische Basilika, wie sie noch der Plan Mosbruggers auch für Disentis vorge/
sehen hatte, frei weitergebildet. Sie waren es, die das Seitenschiff bis zur Höhe des Hauptraumes
führten und dessen Pultdächer zum Verschwinden brachten. Die Vierung vor dem Chor wurde
nicht mehr quadratisch, sondern queroblong gestaltet. Disentis gehört zu den besten älteren Bauten
dieser Richtung. Als entferntes Vorbild mag die Prämonstratenserkirche Obermarchtal an der

Donau gelten, die Michael Thumb 1686 begonnen hatte und Franz Beer und Christian Thumb
1692 im Rohbau vollendeten. Sie verkörpert das sogenannte Vorarlberger Bausystem. 53 Doch ist
Disentis keine Wiederholung der schwäbischen Kirche, sie unterscheidet sich von ihr schon durch
ihren Grundriß, in dem sich Querschiff und Türme nicht voneinander abheben, und auch durch
den gefälligeren Übergang vom Schiff zum Chor mittels schräger Pfeilerflächen. Die größere Hö/
henbetonung der bündnerischen Kirche ergibt sich aus den Oberlichtern54. Hier liegt ein beson/
deres Charakteristikum von Disentis. Ferner wirkt der Vorderchor in Disentis leichter, weil hier die

Emporen nicht bis zu den Pfeilern gehen. Noch eine zweite Kirche von Franz Beer ist Disentis
ähnlich: die des Benediktinerklosters Irsee (Bistum Augsburg), erbaut 1699-1702, doch erst im
Spätsommer 1703 für den Gottesdienst benützt. Sie ist also gleichzeitig wie unsere Klosterkirche
entstanden. Aber auch hier weicht der Grundriß deutlich von demjenigen von Disentis ab, nicht
nur durch das Querschiff und die Türme, wie bei Obermarchtal, sondern auch durch die halb/
runde Chorapsis. Die letztere betont mehr die Tiefe, während der Korbbogen, der sich über den
Chor wölbt, mehr die Breite akzentuiert, alles in etwelchem Gegensatz zu der mehr die Höhen/
Wirkung betonenden Bündner Kirche. Die Kirche von Irsee ist weniger hart und scharf, dafür
malerischer und freier gestaltet. Auch zeigen Irsee wie Obermarchtal keine Durchgänge durch die

Wandpfeiler55. Es sind deshalb wohl andere Einflüsse, als nur diese Baugepflogenheiten von Ober/
marchtal/Irsee, die sich in Disentis geltend machen.

Wir denken hier an die Werke des ersten Vorarlberger Meisters in der Schweiz, Hans Georg
Kuen, der in Einsiedeln 1674-1676 den Chor und 1676-1684 Beichtkirche und Sakristei ge/
schaffen hat. Vor allem ist er auch der Erbauer der Klosterkirche in Pfäfers (1688-1693), wo sich
Säulen als Stützen der Chorempore und der Doppelarkaden finden, genau wie in Disentis im
Querschiff und im Vprchor. Dort sind auch die Streben erstmals in Form von Durchgängen bei
den Seitenkapellen durchbrochen. Durch die Verwendung von Säulen und Stichbogenfenster
zeichnet sich übrigens auch die Einsiedler Beichtkirche aus56. Nun ist ja Mosbruggers Lehrer
kein anderer als Hans Georg Kuen, bei dem er 1674 am Einsiedler Chorbau als Steinmetze tätig
war. Nur hat der viel talentiertere Schüler selbständig verschiedene Elemente weitergebildet und
schöpferisch bereichert. Als besonders typisch für den Stil des Einsiedler Laienbruders in Disentis
bezeichnet Linus Birchler die hohen Durchgänge durch die Seitenkapellen und die Nischen in den

Vierungspfeilern, welch letztere an die Pläne Mosbruggers für Einsiedeln (1691) und für die Etzel/
kapelle (1698) erinnern. Das Profil der eingezogenen Streben gemahnt ebenfalls an die Pläne des

Einsiedler Bruders, die er seit 1692 für die Wallfahrtskirche seines Klosters entworfen hat.
Schließlich findet sich auch unter Mosbruggers Studien für die Einsiedler Kirchenfassade eine

ähnliche, wenn auch noch schlankere Turmbekrönung. All diese stilistischen Hinweise werden
erhärtet durch die archivalischen Quellen, welche den wesentlichen Anteil Mosbruggers am
Disentiser Kirchenbau bezeugen. Er war 1695 die «größte Beysteuer» zu demselben und weilte
nicht nur im zweiten Baujahre, 1696, sondern auch im fünften, 1699, in Disentis57. Übrigens war
es das Nächstliegende, ihm auch das Herzstück des Baues, die Klosterkirche zu übergeben, nach/
dem schon einer seiner Pläne für den klösterlichen Wohnbau ausgeführt worden war. Es war dabei

53) Gysi 78ff., 86-90 Kick W. Barock, Rokoko und Louis XIV. in Schwaben und der Schweiz 1907, S. iff.
54) Sie fehlen nicht nur in Obermarchtal, sondern auch in Schönenberg, Friedrichshafen, Weissenau, Rheinau usw.
55) Vergi. Schefold M., Kloster Obermarchtal 1927, S. 7f. Wiebel R., Kloster Irsee 1927, S. 6fF.

56) Fäh Ad. im ASA 19 (1917), i94ff- Birchler, S. 3, 80, 121 (evtl. Mitwirkung Mosbruggers).
57) Genaueres Birchler, S. 78-82, 119-121, dazu Tafel 63 (Turm).

236



nicht nötig, daß der Architekt längere Zeit am Bauorte weilen mußte. Franz Beer hatte beispiels/
weise um das Jahr 1700 die Leitung von nicht weniger als fünf bis sechs Bauten an verschiedenen

Orten in seiner Hands8. Bei Mosbrugger ist die Mitwirkung der Bauherren bei der Planung nicht
ausgeschlossen, wie das Beispiel von Seedorf zeigt59. So dürften die Klosterherren in Disentis im
Hinblick auf das Terrain und mit Rücksicht auf die Finanzen einen einfacheren Bau befürwortet
haben. Daher der geradlinige Grundriß der Kirche und das nur zweiteilige Dach des Klosters60.

Für die Ausführung stand wohl ein guter Bauführer oder Parlier zur Verfügung, etwa Christian
Giger, der Operum Praefectus genannt wird. Um die Lieferungen der Baumaterialien und um die
Fuhren hatte sich bei den Klöstern die Statthalterei (Ökonomie) zu sorgen. In dieser, wie auch in
finanzieller Hinsicht, hat sich P. Martin Huonder große Verdienste erworben61. Wie in Disentis
ohne den überprüfenden Architekten « auf eigene Hand» gearbeitet wurde, zeigen die Pfeiler, die

sogar der Basen entbehren.

Man hat schon oft Disentis mit Rheinau (1704-1710) zusammengestellt. So bezeichnet F.Gysi
die beiden Kirchen neben St. Urban als diejenigen Werke, welche « am klarsten die vorarlbergisch/
süddeutsche Bauart veranschaulichen»63. Rheinau liegt in der Linie der früheren Bauten Beers in
Obermarchtal und Irsee, hebt sich also im Grundriß durch die Hervorstellung der Türme und des

Querschiffes von Disentis ab. Höhe und Breite beider Kirchen sind gleich, doch übertrifft die
Rheinauer Kirche die unsrige in der äußeren Länge um 5 Meter. Trotzdem wirkt das Rheinauer
Gotteshaus, ähnlich wie Irsee, mehr durch die Breite als durch die Höhe. Das kommt daher, weil
die Emporen hier, im Gegensatz zu Disentis, Obermarchtal und Irsee, nicht bis zu den Pfeilern

reichen, sondern nur als schmale Brücken dienen, wie im Disentiser Querschiff. Darin ist Rheinau
die stilgeschichtliche Fortsetzung von Disentis63. Die Seitenkapellen erscheinen mit ihren hohen
Seitenaltären viel geräumiger. Dazu fehlen in der Kirche des Rheinauer Inselklosters die Oberlich/
ter, welche die Kuppeln und den heute nicht mehr so weiß glänzenden Raum erhellen könnten.
Ebenso vermißt man in Rheinau die Betonung des Chores durch schräge Schildwände, durch
einen hervortretenden Chorbogen und durch die Erhöhung der Stufen. Von den sonstigen Unter/
schieden sei die anders geartete, leichtere Fensterumrahmung und die Kannelierung der Pilaster er/
wähnt. Das Gesims ist schwerer, geht aber nicht an die Rückwand. In architektonischer Hinsicht
kann die Rheinauer Kirche nicht über die Disentiser gesetzt werden, sondern eher umgekehrt. In/
des fügt sich das barocke Inventar, die Altäre und Deckengemälde usw. in Rheinau leichter in die
Kirche ein. Besonders der phantasiereich nach vorne gezogene Hochaltar verleiht der Rheinauer
Kirche eine bestimmende Note. In dieser Beziehung muß Disentis zurücktreten, stammen doch

Hauptaltar und zwei Nebenaltäre aus älterer, die eher schwer wirkenden Deckengemälde sogar aus

neuester Zeit. In der Kirche der Fintansstiftung stört einzig das uneinheitliche Chorgitter, das zu/
sammen mit Teilen des Chorgestühls die architektonische Sicht herabmindert, während dies bei

dem leichten und weitmaschigen Gitter im Gotteshaus des Ursizinusklosters weniger der Fall ist.

Da wir nun geschichtliche Erscheinungen mehr aus dem Vorhergehenden als dem Nachfolgen/
den erklären müssen, so halten wir nochmals fest, dass eigentlich nur die Klosterkirchen von Ober/
marchtal (erbaut 1686-1692 von Franz Beer und Christian Thumb) sowie von Pfäfers (erbaut

5') Fietz H, Der Bau der Klosterkirche Rheinau 1932, S. 26-27. Dazu siehe Freiburger Diözesan^Archiv 35 (1934),

227, wonach Beer auch 1696-1704 das Nonnenkloster Frauenalb gebaut hat.

59) Guyer S. im Geschichtsfreund 76 (1921), 150-151. Birchler 145.

60) So hätte wohl Beer sein Schema von Obermarchtal ebenso für Disentis ändern müssen, wie Mosbrugger hier sich an
das ihm sonst weniger liegende einfachere Vorarlberger System gehalten hat.

61) Über Christian Giget und P. Martin Huonder siehe Näheres im Bündner Monatsblatt 1946, Seite 366-368.
62) Gysi S. 79; Fietz H., Kloster Rheinau 1932, S. 22.

63) Daß Disentis nicht notwendiges Glied der Entwicklung für Rheinau ist, erhellt schon daraus, daß bereits in Irsee

(1699-1702) die Nebenaltäre des Querschirfes nicht mehr unter den zurückgezogenen Emporen stehen, genau wie in Disentis.

Daraufweist auch Poeschel V, 42, hin.

237



I688-I693 von Hans Georg Kuen) als Vorbilder für Disentis in Betracht kommen. Die geogra/
phische Nähe von Pfäfers, der ganz gleiche Grundriß, die wenigstens ähnlichen Emporen (Säulen
in Disentis nur beim Eingang, im Querschiff und Vorchor) und die allerdings in Pfäfers weniger
hohen Durchgänge der Seitenkapellen lassen an eine starke Beeinflussung denken. So stimmungs/
voll und durchgearbeitet aber auch die Pfäferser Kirche ist, an Schwung und Größe kommt sie der

unsrigen nicht gleich. Denn in Disentis war, wie schon gesagt, Caspar Mosbrugger, der weit mehr
talentiert war als sein Lehrer, der Erbauer von Pfäfers, am Werke, der für ein bedeutenderes Kloster
Pläne zu entwerfen hatte. Anderseits bleibt die Klosterkirche von Disentis eines der älteren und ein/
fächeren Werke des schweizerischen Barocks; es fehlt ihr das Hinreissende und Siegreiche der

gleichzeitigen Jesuitenkirchen in Luzern (1666-1677) und Solothurn (1680-1689) oder das Ge/
niale der späteren Werke in Einsiedeln (1719-1725) und St. Gallen (1756-1767). Doch ragt sie

zweifellos über alle barocken Kirchen Bündens und die meisten der Eidgenossenschaft empor.

6. DIE STUKKATUREN
Unter den Emporen hat sich noch überall die alte Stuckarbeit erhalten. Im Chor finden wir ne/

ben zwei stark plastischen Männerfratzen auch verfließende und kaum aus dem Grund hervor/
tretende Blattmotive. Das zeigt uns schon die Eigenart des Künstlers: einerseits die kräftigen und
plastisch wirkenden Formen, anderseits die flächigen, fast wie Zeichnungen wirkenden Verzierun/
gen. Immer aber weiß der Künstler neue Gedanken und wechselnde Formen aus dem Gips heraus/
zuzaubern. Während in den Zwickeln der Choremporen eine massige Krone sichtbar ist, das Zei/
chen des reichsfürstlichen Stiftes, wird der entsprechende Platz im Querschiff* von einer großen
Abtsmitra, reich umrahmt von Blattwerk, mit Rosen und Früchten geschmückt. Den Gurten ver/
leihen zwei Frauenköpfe mit antikisierenden Frisuren und die Häupter zweier Klosterfrauen mit
asketischem Schleier einigen Reiz. In den beiden ersten Seitenkapellen erscheinen die Köpfe von
Greisen und Greisinnen in verschiedenen Typen. Dazu finden sich Vögel auf Zweigen und Laub/
werk aller Art. Den Bogen vor dem Theophilsaltar füllen vier Türkenköpfe, wovon drei einen
Turban tragen. Im entsprechenden Räume vor dem Josefsaltar bemerkt man die Gesichter von vier
Kriegern, von denen drei typischen «Barockrömern» und eines einem Türken angehören. Zum
schönsten, was unser Künstler geleistet hat, zählen die feinen Stukkaturen mit Vogelmotiven. Einer
der Vögel sitzt mit offenen Flügeln aufdem Neste, ein anderer gibt sich mit den Jungen ab, welche

von der aufgehenden Sonne bestrahlt werden (Tafel65, Abb. io)64. Zur Abwechslung bringen die
dritten Seitenkapellen (St. Petrus und Mater Dolorosa) je vier barocke Frauenköpfe. Vor dem Altar
der Schmerzhaften Muttergottes sind in der Mitte der beiden Gurten eine hockende Eule und ein

Vogel, welcher seine Beute im langen Schnabel trägt, erwähnenswert. In beiden Räumen werden die
Stuckrahmen für die einfarbigen Bilder von Blattgebilden, die aus Fratzen quellen, flankiert. In den
hintersten Bogen der Kirche sind an deren Stelle je zwei Muscheln zu sehen. Gesichter fehlen an
diesen beiden Arkaden. Die Scheitel aller Emporenbogen zeigen nicht wie in andern Kirchen
Schlußsteine, sondern Puttenköpfe. Das beste jedoch, was der Künstler erdacht und geformt hat,
ist die Verkündigungsszene am Chorbogen. Rechts kniet in Andacht versunken Maria auf einem
Betschemel, während links der Engel Gabriel, eine barocke Prachtsfigur, mit seinem flatternden
Gewände das geheimnisvolle Wehen des Hl. Geistes symbolisiert.

Über den Emporen haben sich alte Stukkaturen um die Fenster erhalten, wie z. B. die Leibun/
gen der Fenster und die Kartuschen der Oberlichter. Hingegen sind die Rosetten im Scheitel der

Seitengewölbe neu. Von den Kapitellen war schon früher die Rede.

Alle Stukkaturen sind weiß gehalten, wie das in den Kirchen des 17.Jahrhunderts (Ober/
marchtal und Irsee) und noch im beginnenden 18.Jahrhundert in Rheinau üblich war. Das

64) Die Photo dieser Stukkaturen wie der Gemälde der Emporen verdanke ich P. Norbert Widmer, Disentis.

238



Gotteshaus gehört also nicht nur in seiner Architektur, sondern auch in der Plastik noch ganz dem

17. Jahrhundert an. Erst das folgende Säkulum liebte die Tönungen, welche die tragenden Teile
des Baues etwas verunklärten. Nicht zuletzt dieser einheitlich weißen Ausgestaltung des Raumes
verdankt die Kirche von Disentis ihre lichtvolle Klarheit und konstruktive Durchsichtigkeit.

Die alten Stukkaturarbeiten sind das Werk eines phantasiebegabten und schöpferischen Kopfes.
Das Glücklichste sind die Verkündigungsszene und die Ornamente über dem Josefaltar. Am
wenigsten spricht uns heute der Stuckrahmen über dem Michaelsaltar an. Technisch sind die Lei/
stungen nicht ganz einwandfrei, weil die Köpfe und Ornamente nicht selten erst nachträglich noch
vertieft wurden, um plastischer zu wirken. Stilgeschichtlich gehören die Arbeiten in eine interes/

sante Entwicklungsperiode hinein. Die vollen und schweren Formen (z. B. die Umrahmung des

Kreuzigungsbildes) erinnern an Arbeiten des 17. Jahrhunderts, wie sie etwa 1692 noch in Ober/
marchtal geliefert wurden. Um die Wende des Jahrhunderts werden die Stukkaturen leichter und
zierlicher, was man durch die von Irsee bereits um 1702 belegen kann. Der Barock tritt in seine

Spätepoche ein, es kündet sich der Geist des Rokoko an. Doch fehlen in Disentis Arbeiten, die
diesem letzteren Stil zuzuweisen wären. Spätbarocke Formen finden wir auch in Rheinau, und
ihnen stilistisch sehr nahe stehen die Stuckdekorationen von Disentis. Poeschel verweist insbeson/
dere auf die nahe Verwandtschaft mit dem entsprechenden Schmuck der Rheinauer Sakristei

(i72i)65. Da für alle oben genannten Kirchen die Stukkatorën/Familie von Johann Schmutzer
mit seinen Söhnen Josef (Irsee) und Franz (Rheinau) aus dem oberbayrischen Wessobrunn tätig
war, so könnte man auch für Disentis an Künstler dieses Kreises denken. Auf alle Fälle ist der

plastische Schmuck von der Hand eines deutschen Künstlers im Anfang des 18.Jahrhunderts
entstanden. Das kann noch unter Abt Adalbert de Funs (1696-1716) geschehen sein. Denn wenn
auch von Abt Gallus Deflorin (1716-1724) berichtet wird, er habe die Gallerie in der Kloster/
kirche machen lassen, so muß dies nicht auf die Stuckarbeiten, sondern dürfte eher auf die Holz/
balustrade der Emporen bezogen werden66.

Die Stuckdekorationen der Kreuzgewölbe im Chor schuf anläßlich der Restauration von
1913/14 der Lechtaler Künstler Alois Wolf, der bald darauf, im Herbst des Jahres 1914, an der
serbischen Front fiel. Bei der Erneuerung des Schiffes 1925/26 besorgte Josef Malin aus Mauren
(Liechtenstein) die Stuckverzierungen. Indem man damals auch die Grundflächen der Gurten
vergolden ließ, wandte man sich freilich vom Ideal des 17. Jahrhunderts ab, doch nur aus der Ab/
sieht heraus, die kräftigen Bilder von Fritz Kunz nicht allzu sehr hervortreten zu lassen. Von
Stukkateur Malin stammen auch die tragenden Figuren und Ornamente der Orgelempore, ferner
die Gedenktafeln in Rokokorahmen, die in den hintersten Arkaden an die verstorbenen Äbte und
Mönche des Klosters erinnern.

7. DIE MALEREIEN

Der Stukkateur hat unter den Emporen den Rahmen für die Deckengemälde geschaffen,
die nur «en camaïeu», d. h. in einem Farbton gehalten sind. Die vordersten zwei Seitenkapellen
zieren rotbraune Bilder, die nächsten Arkaden blaue, dann grüne und endlich wieder rotbraune.
Die Einfarbigkeit der Bilder entspricht ganz der Stimmung des 17. Jahrhunderts. Als Thema wur/
de die Passion des Herrn gewählt. Die drastische Phantasie des Malers zeigt sich beispielsweise
in der Darstellung der Geisselung: Im Hofe eines Hauses wird der Heiland von zwei Bütteln ge/
schlagen, während ein dritter ihm den Kopf hochreißt, um zu sehen, ob er noch mehr ertragen
könne (Tafel 65, Abb. 11). Wegen der klaren und guten Komposition darf wohl die Kreuzigung
als das beste Bild angesehen werden. Schergen stemmen das Kreuz mit dem Heiland in die Höhe.

65) Poeschel 1 (1937), 2°4> 5 (!943)> 44-
66) Spescha ed. Pieth/Hager, 1913, S. 59. Ergänzend sei noch angefügt, daß das rechte Weihwasserbecken aus schwarzem

Marmor von Russein (Cavrain), das linke aber aus rotem Maimer aus dem Val da Crappa (Disentis) gemacht worden ist.

239



Zwei Gruppen flankieren das Bild: auf der einen Seite die römischen Soldaten mit Labarum, auf
der andern Maria'und Johannes. Im Hintergrunde gewahrt man die verdunkelte Sonne (Tafel 65,
Abb. 12). Ebenfalls glücklich ist auch die Ölbergszene dargestellt. Die übrigen Bilder sind von
starker Mittelmäßigkeit. Die naiven, ja oft grotesken Gesichter fallen unangenehm auf(siehe Kreuz/
wegsprozession). Die Proportionen der Figuren sind sehr unausgeglichen, in Einzelheiten herrscht
Unklarheit. Eine krause Phantasie war dem Maler eigen. Vom Zeitstil stark beeinflußt sind die
Gestalten der Römer, die mit Helm und Federbusch auftreten, ferner die klassischen Scheinarchi/
tekturen, die den Hintergrund zu den Szenen bilden. Man möchte fast vermuten, es sei ein süd/
ländischer Maler am Werke gewesen. Ein großes Können hatte er nicht, aber sein Talent reichte
doch für Bilder an untergeordneten Stellen in der Kirche aus. Daß aber das Ganze einen nicht
schlechten Eindruck erweckt, ist nicht zuletzt den originellen Stuckrahmen zu verdanken^.

Wenden wir uns noch kurz den Deckengemälden der Gewölbe zu. Dem Geiste des

17. Jahrhunderts hätte es entsprochen, die letztern nur mit Stuck zu zieren, wie das vermutlich in
der Jesuitenkirche zu Solothurn (1681) und sicher in der Prämonstratenserkirche zu Obermarch/
tal (1686-1701) der Fall ist. Aber in Pfäfers (1694), Irsee (ca. 1702) und Rheinau (1708/09) ließ

man größere Deckengemälde herstellen. Solche gab es auch in Disentis, wo ja sogar die Arkaden
bemalt waren, die viel leichter durch Stukkaturen hätten verziert werden können. Bei der Restau/
ration von 1925 entdeckte man in dem Gewölbe des Querschiffes barocke Malereien, die den

hl. Laurentius und den hl. Stephanus darstellten. Diese Freskomalereien überzogen nicht die

ganze Gewölbefläche, sondern waren in einzelne Bilder abgeteilt, die sich daher der Architektur
gut anpaßten. Weiter bemerkte 1763 Joh. Konrad Faesi in der Kirche Bilder von Karl dem Gro/
ßen und Otto dem Großen in «mehr als Lebensgröße gegen die Sacristey hin al fresco, doch
schlecht abgebildet»68. Auf diese Malereien oder Nachbildungen davon beziehen sich die Bemer/
kungen, welche Alexander Balletta, ein ehemaliger Klosterschüler, im Jahre 1880 machte:«Eine
Art Nische in der nordwestlichen Hauptmauer, also gleich links vom Portal, bewachen die Riesen/
gestalten der beiden gewaltigen Kaiser Carolus Magnus und Otto I»69. Als der feinsinnige Maler
Karl Gotthard Graß 1790 durch Bünden zog, besuchte er auch die Disentiser Kirche und notierte
sich: «Die nicht schlechten Malereyen in der Kirche sind von einem Mayländer»7°. Da Graß all/
gemein von «Malereien» spricht, müssen mehrere oder zahlreiche Bilder gemeint sein, die der gan/
zen Kirche das charakteristische Gepräge gaben. Die einfarbigen Bilder unter den Arkaden kom/
men hiefür weniger in Betracht als die Malereien auf den Gewölben und an den Wänden. Sehr
wahrscheinlich dürfte Francesco Antonio Giorgioli dieser «Mayländer», d. h. Italiener, bzw.
Tessiner sein, aufden der Maler Graß 1790 Bezug nimmt: denn Giorgioli hat in Pfäfers, Muri und
Rheinau die Gewölbe und Wände bemalt und in Disentis sicher das Altarblatt des Placidus/
altares sowie das Schutzmantelbild der Kirchenfassade geschaffen; auf ihn dürften daher auch die
Freskogemälde der Gewölbe und der Wände zurückgehen?1.

67) Näheres im Bündner Monatsblatt 1946. S. 376. Bei der Interpretation der Emporenbilder wie auch bei der Beut/
teilung des ganzen Klosterbaues erfreute ich mich der Mitwirkung von P. Frowin Oser, Disentis.

68) Reisebericht der Zentralbibliothek Zürich, Ms L 444 S. 885-887.
69) Balletta A., Novellen und Aufsätze, gesammelt von J. B. Derungs 1888, S. 314.
7°) Bibliothek der schweizerischen Staatskunde 5 (1797), 60. Über Graß siehe Schweizerisches Künstler-Lexikon 1

(1905), 617-618. Zum Ganzen siehe ZAK 6 (1944), 106-107. Von den Bildern des Locarnesen Carl Orelli von i8r2, die
sich bis zur neuen Kirchenrestauration r9t4~r925 erhielten, steht weiteres in Acta Capit. I. S. 143, ^6-148, das indes nicht
in den Rahmen unserer Arbeit gehört.

71) Im Bündnerischen Monatsblatti 1946 S. 372-376 finden sich die Belege für Chorgestühl und Orgel, welche Abt
Gallus Deflorin (1716-1724) im unteren Chore der Abteikirche erstellen ließ. Erst Abt Bernhard Frank (1742-1763) ver/
setzte die Orgel auf die Rückempore und schuf dort ein neues Chorgestühl. Der Vorgang hat in Irsee ein Analogon. Nach/
dem 1799 die Rückempore von den Flammen ergriffen wurde, ließ man 1802 durch den Walliser Silvester Walpen eine

Empire/Orgel und 1832 durch Anton Sachi das heutige Biedermeier/Chorgestühl erachten.

240



Tafel 61

-»1 * '7UKSTL.CLOSTE.tC
DlSSWrtS.

a> &
m SB

tsat s« ai fo5 j?

HRW
as— .:',. »- r-

rfta

êuhh? orsmr inno "» ¦¦ -

WÀF.¦&"&"&¦ ^r
*se«gE

E sr* cutd

«J-tf^ ?c

*=ä

Abb. 1. Das Kloster Disentis auf der Schweizerkarte von H. L. Muos, i6y8
Maße des Stiches 11,5X6,6 cm

¦
'

(f..

TOfciMii

-

*•I« • ilM
fifeMàMtafi

PI?¦*
V»jm.; v

Abb. 2. Kloster und Dorf Disentis, um 1840. Nach einem Aquarell von David Alois Schmid im Kloster Einsiedeln

KLOSTER DISENTIS. ALTE ANSICHTEN



Tafel 62

¦

'->

:-*,*¦¦¦

-'-¦)rr-^

¦fr I i
-Hl/ ¥

: ^W
S ^ .-5k «. i*_

« r" ¦:( ¦Ç

n
:-,'

.-* - '

Z*dm&»&m

V.

Phot. IUI. Decurtius, Disentis

Abb. 3. Ansicht des Klosters auf dem Ex Voto-Bild von 1703 in Cavediras

\m\\\

W^S

id^^U «K. .-

^B 7ä wÊÊ. Hfc .«¦V......J

-¦r--

1 Jtmm
MW*?-

ri!

Phot. P. Fl. Maissen. Disentis

Abb. 4. Sakristeitüre in der Klosterkirche von Disentis, 1712

Phot. Br. Th. Stäubte, Disentis

Abb. 5. Altarbild in Oberkasteis, 18. Jh. Anf.



Tafel 63

7
e "

v-

Ulf (I
:. ,.- v.

IM»

* ï-

-i "i'f
tA 4, Wyr.

0-Jid

Abb. 6. Das Kloster nach dem Wiederaufbau, mit Mansardendach
Nach einer Zeichnung im Stiftsarchiv in Einsiedeln, nach 1799

^xc r>CK 1

I ,äC&>//

X

Abb. 7. Das Kloster vor dem Brand von 1846.

Nach einer Zeichnung im Stiftsarchiv in Einsiedeln vom Jahre 1846



Tafel 64

IB

"H t-

O 1.
I

*SBi«Ì^yÌ^
MWM^MWSMi

^NgS
¦ •slfb

tä»^.

-:<7
S-==Ä

iiimü« ilJtt«U J g V¥W. |Sl«b

Abb. 8. Das Kloster Disentis nach dem Brand am 8.November 1846

Nach Zeichnung im Stiftsarchiv Einsiedeln

's*

IItn¦¦¦'"¦¦¦¦! uiUfiOIÉD

u I

:
¦¦:¦«

Phot. Decurtius, Disentis

Abb.9. Heutige Klosterfront

KLOSTER DISENTIS. ANSICHTEN



Tafel 6s

Ê>
,¦

y. -i

*m
^ ^rZm^-

Phot. P. N. Widiiier, Disenti:

Abb. io. Stuckverzierung an der Arkade beim Josefsaltar

¦:>. ¦•
*,A3/^i. -

¦

a_i

'~n~

—^ 7>.>-.

*> äß
»v

-%jf N»
*~7*f *

^£$7«^s ' ¦

Phot. P. N. Widmer, Disentis

Abb. n. Stukkaturen und Passionsbild an der Arkade beim Josefsaltar

Kt

^v *

Phot. P. N. Widmer, Disentis

Abb. 12. Wandmalerei (Kreuzaufrichtung) an der letzten Arkade der westlichen Kirchenseite

KLOSTERKIRCHE DISENTIS. ARKADEN DEKORATION


	Der Disentiser Barockbau
	Anhang

