
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 7 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Der Hochaltar der Kathedrale von Chur

Autor: Caminada, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Hochaltar der Kathedrale von Chur

VON DR. CHRISTIAN CAMINADA

(TAFEL 9—12)

Die neueste Entsiegelung und Eröffnung des Altargrabes der Churer Kathedrale zur Nachprü/
fung des Inhaltes ist die letzte Phase der vor ungefähr zwanzig Jahren begonnenen Renovation
eines Baues, der infolge seiner künstlerischen und historischen Eigenart in weitesten Kreisen be/

wundert wird. Die Untersuchung des Reliquiengrabes, die wir nach Can. 1200, § 2,2deska/
tholischen Kirchenrechtes unternahmen, darfdas regste Interesse der Kunst/und Altertumsforscher,
der Liturgiker und Architekten beanspruchen. Die Kathedrale, in der sich dieser Altar befindet,
erlebte ihre wichtigste Werdeperiode ungefähr in der Zeit zwischen 1150 und 1272. Man glaubt
als ersten Bauherrn den hl. Adalgott, Bischof von Chur von 1151-60, vielleicht einen Schüler
des hl. Bernhard von Clairveaux1, annehmen zu dürfen. Die außerordentliche Bautätigkeit, welche
dieser Kirchenfürst an so vielen Orten seiner Diözese offenbarte, läßt schließen, daß er auch in der

eigenen Residenz nicht müßig war. Man erfährt, daß damals besonders von Seiten des mächtigen
Ulrich IV. von Tarasp reiche Zuwendungen an das Bistum erfolgten. Es ist das gleiche Bild, wel/
ches in den Jahrhunderten der Kreuzzüge durch den Wetteifer der bauenden Klöster und reichen

Fürstenhäuser überall, aber hauptsächlich in Frankreich, zur Geltung kam. Die bewunderns/

werteste Tätigkeit entfalteten damals die Orden der Cluniazenser und Zisterzienser, welche gerade/

zu eigene einander bekämpfende Bauweisen betrieben. Sollte nun der hl. Adalgott wirklich ein

Schüler des hl. Bernhard, der größten religiösen kirchlichen Gestalt des 12. Jahrhunderts1 ge/
wesen sein, dann ließe sich am Churer Bau manches erklären, insbesonders der gradlinige Chor/
abschluß, der zisterziensischer Art, nach dem Vorbild von Fontenay3 zu sein scheint. Ob die bei/
den Altäre4, welche sich früher im vorderen Quadrat befanden, wo jetzt Orgel und Bischofsthron

aufgestellt sind, ein Nachklingen zisterziensischer Tradition mit zwei Seitenkapellen bedeuten

könnten, läßt sich wohl nur vermuten. Immerhin dürften wir vielleicht das vordere Chorquadrat
Transept nennen, über welchem sich, ähnlich wie in der Kirche von Oberzell in Reichenau, über
der Vierung ein massiger quadratischer Turmaufbau erhebt. Dies beweisen zwei noch heute ob dem

Chorgewölbe vorhandene Rundfenster mit gemalter Leibung. In diesem Turme hingen wohl

') Dr.Johannes Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 206-213 (Im folgenden zitiert: Mayer, Bistumsgeschichte).

') Adolf Mettler, Mittelalterliche Klosterkirchen und Klöster der Hirsauer und Zisterzienser in Württemberg, Verlag
Silberburg, Stuttgart, 1927, S. 66.

3) R. de Lasteyrie, L'architecture religieuse en France à l'époque romane, Librairie Picard, Paris, p. 291.
4) A. Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, Heft I, Bistum Chur, Zürich, Orell'Füßli 1864, S. 45.

23



auch vier Glöcklein, deren Seile durch den Boden des vorderen Chorquadrates bis in den Krypta/
räum hinabreichten. Vier Löcher, welche dazu gedient haben könnten, entdeckten wir bei der

Restauration dieser Räume.
Der heutige Hochaltarraum war seit jeher durch zwei früher viel kleinere Seitenfenster erleuchtet

und durch ein gotisches Fenster hinter dem Hochaltar, das wahrscheinlich bei Aufrichtung des

großen Retabels um 1484 fast ganz vermauert wurde. Die Sonne fiel am Hauptfest der Kathedrale

von Osten her zur Gottesdienstzeit auf den Altar. Das Kreuzgewölbe des schönen Altarraumes
steigt mit seinen Tuffsteingurten von vier Kapitellen auf, die von Engeln getragen werden, welche
zwischen Daumen und Zeigefinger ein Kreuzlein (Kreuzfahrerkreuz) halten. Neben den Engeln
des Eingangs findet sich je ein Krieger, der als Wächter des Paradieses mit der einen Hand himmel/
wärts weist und mit der anderen das Schwert in die Scheide steckt ; denn das durch die Erbsünde
verschlossene Himmelstor tut sich nun auf. Am folgenden Kapitell sind Adam und Eva zu sehen

und zwischen ihnen Maria mit dem Kinde, dem die Könige vom gegenüberliegenden Kapitell her

mit Gaben entgegengehen. Der überaus schöne Altarraum zeigt in seinem Charakter annähernd
die Geschlossenheit und Würde der alten Baldachine oder Ziborien, die kirchlich vorgeschrieben

waren. Chrysosthomus gibt uns den Grund an, wenn er den Altarraum den Himmel nennt. Er
ermahnt zur Ehrfurcht vor diesem Platz, weil es keine Barbierstube, nicht ein Salbenladen oder

sonst eine Marktbude sei, sondern vielmehr der Himmel 5.

Heute erhebt sich auf dem Blockaltar, welcher von Berno6 im Jahre 1178 geweiht wurde, der

gotische Aufbau (Taf. 9), von welchem Jacob Burckhardt sagt: «Über einer steinernen, von neun
Säulchen umgebenen, auffallend hohen Mensa des 12. oder 13. Jahrhunderts erhebt sich ein

Schrein, dessen gleichen in der Schweiz keiner mehr und in Deutschland nicht eben viele vornan/
den sein möchten. Die Bildwerke desselben umfassen eine ganze Welt von heiligen Gestalten und

Beziehungen in farbiger Freiskulptur, Reliefund Malerei, angebracht an, aufund in einem präch/
tigen Gehäuse, dessen luftiger Oberbau nur durch die Niedrigkeit des Chores an weiterer Ent/
wicklung gehemmt wird7.» Wir haben vor drei Jahren den gotischen Aufbau, der durch Da/
zwischenlegen einer unnötigen Leuchterbank zu hoch stand, durch Wegnahme derselben, wie
ursprünglich, tiefer gesetzt, alle Figuren entstauben lassen und einige weggefallene Embleme er/
neuert. Der Altar erglänzt noch heute in seiner alten Fassung und Vergoldung, als wäre er soeben

aus der Hand des Meisters hervorgegangen. Nahezu zweihundert Statuen oder Bilder lassen sich

zählen. Sie stehen hier oben in drei Etagen wie ein in Holz geschnitztes lebendes Bild aus einem

religiösen Schauspiel des Mittelalters.Würden wir die Figuren herabrufen können und in richtiger
Reihenfolge aufstellen, unter Einfügung - zwecks eines größeren Parallelismus - raumfüllender

Engelsgestalten, so hätten wir den eindrucksvollsten religiösen Aufzug vor uns.Wir haben einen

solchen vor Jahren am Feste Mariae Himmelfahrt in Brügge (Belgien) erlebt. Er hat uns um so

tiefer erschüttert, als es aussah, wie die lebendig gewordenen Gestalten unseres Churer Hochaltars.

Freilich fehlten die Szenen der Rückwand, welche die Leidensgeschichte Christi darstellen. Man
hat aus diesen Rückwandskulpturen schließen wollen, der Hochaltar habe früher einen anderen

Standplatz gehabt. Wohl mit Unrecht, denn das hätte die ästhetisch/liturgische Zentrumsstellung
im baldachinartigen Altarraum zerstört. Es wäre dies ein Fehler gewesen, den man dem Fühlen

5) Dr.Joseph Braun, Der Christliche Altar, 2 Bände, Verlag Günther Koch, München 1924, S. 67. Im folgenden zitiert:

Dr. Braun.

6) Mayer, Bistumsgeschichte, Bd. I, S. 280.

7) Beschreibung der Domkirche von Chur, Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. XI, Heft 7,
Zürich 1857, S. 157.

24



der Menschen aus der Entstehungszeit des Altaraufbaues nicht zutrauen darf. Es ist eine allgemein
bekannte Tatsache, daß auch alle jene gotischen Altäre eine bemalte Rückwand haben, welche

geschlossen werden können und vor allem jene, welche für den rituellen Opfergang um den Altar
frei bleiben müssen. Der Opfernde sollte bei diesem Gang zu religiösen Gedanken auch durch
die Figuren hinter dem Altar angeregt werden. Der Altar wollte mit seinen Darstellungen eine

fortwährende Predigt über das Opfer des neuen Bundes sein. Unser Hochaltar wurde in seinem

Aufbau durch Jacob Ruoss8 und seine Gesellen in den Jahren 1486-92 geschnitzt. Die Bemalung
und Goldfassung besorgte Meister Micheb: «so die Tafflen im tuom gemalt haut», wie der Ein/
trag des bischöflichen Rechnungsbuches lautet. Wir verzichten auf eine weitere Beschreibung des

Altaraufsatzes, bieten aber dafür eine photographische Aufnahme, welche seine Schönheit piasti/
scher veranschaulicht als meine Feder. - Unter dem Chorfenstergesims hinter dem Hochaltar findet
sich auf gotischem Unterbau ein doppelter Schrein, welcher der Aufbewahrung von Reliquien
diente. Diese Art der Aufbewahrung hat mit dem Altargrabe keine Verbindung. Solcher Brauch

von Hochgrabformen bürgerte sich seit der Karolingerzeit ein (Braun I, S. 209).
Wir können auf diesen mittelalterlichen Altaraufbau nicht weiter eingehen und möchten uns

dafür um so intensiver mit dem eigentlichen Altar beschäftigen, welcher bis heute, trotzdem er

bedeutungsvolle liturgische und historische Geheimnisse verkörpert, noch nie wissenschaftlich be/

handelt wurde. Wir entnehmen dem vorzüglichen Werke von Dr. Jos. Braun « Der Christliche
Altar» und der mehrbändigen Arbeit von Rohault de Fleury10 «La Messe» einige notwendige
allgemeine historisch/liturgische Erklärungen über den Altar. Wer den juristischen kanonistischen

Standpunkt der Altarfrage ins richtige Licht gerückt haben will, möge sich durch die ausgezeich/

nete und klare Arbeit von Dr. Hans Henny « Der Altar im kanonischen Recht» beraten lassen".
Die ersten christlichen Altäre sind Opfertische über Märtyrergräbern, während der heidnische

Altar ein Feuerherd sein will. Zur Zeit der Christenverfolgungen waren die ursprünglichen christ/
liehen Altäre nicht an einem Ort «festgerahmt» wie die spätem fixen Altäre. Der Altar wurde

jeweilen als «mensa dominica» für die Opferhandlung hervorgeholt, ja es kam sogar vor, daß die

Hände der Diakone oder die Brust des im Gefängnis liegenden Märtyrers dafür dienten. Immerhin
finden sich auch schon zu dieser Zeit Andeutungen über feststehende Altäre. In nachkonstantini/
scher Zeit ist dieser Typus das Normale12. Er war dann, im Gegensatz zu früher, regelmäßig aus
Stein gefertigt. In den Can. Isaaks des Gr. (gestorben 439 nach fünfzigjähriger Amtsführung)
wurde Folgendes gesetzgeberisch bestimmt: « In den Kirchen ist fest aufgestellt der Tisch des Herrn,
aufdem wir das Brot und den Wein als Bild des lebenspendenden Leibes und Blutes Christi auf/

opfern, die für immer umsonst ausgeteilt werden zum Erlaß und zur Vergebung der Sünden^.»
Damals schon erhielt der Altar eine Weihe. Ohne Erlaubnis des Bischofs durfte man den geweih/
ten Altar nicht von seinem Platz entfernen. Weil das Opfer mit Vorliebe über dem Grabe eines

Märtyrers dargebracht wurde, blieb diese Verbindung irgendwie betont, wenn auch nur durch
kleine Reliquienrestchen; so auch im heute geltenden Kirchenrecht. Opferkult und Reliquienkult
sind an sich genommen aber nicht das gleiche. Es besteht zwischen beiden wesentlich weder eine

direkte noch indirekte Beziehung; aber das schließt nicht aus, daß sie sich infolge gewisser in

8) Julius Baum, Jacob Ruess, Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. II (1940), S. 94f.
9) Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. I, S. 126.
10) Librairie Morel, Paris 1883.

") Verlag Börsigs Erben, Zürich 1939.
I3) Dr. Braun, Bd. I, S. 55 und 65.
¦3) Dr. Braun, Bd. I, S. 67.

4 *5



ihrer Natur liegender Erwägungen einander näherten. Das Opfer des Märtyrers neben dem Opfer
des Herrn, des Prototyps jedes Opfers! In dieser Weise brachte es die geschichtliche Entwicklung
mit sich, daß die Opferstätte des neuen Bundes auch die Stätte für die Deposition der Reliquien
wurde. Die Hinterlegung, welche bei der Weihe der Altäre erfolgte, wurde zu einer wesentlichen

Vorschrift der Altarkonsekration. Ohne Einfügung der Reliquien in die Altarplatte, in den Stipes

- den tragenden Unterbau der Altarplatte - oder in den Boden unter der Confessio, konnte und
kann ein Altar nicht geweiht werden. Die Weihe geht verloren durch Entfernung der Reliquien
und durch Verletzung der betreffenden verschlossenen (gleichsam versiegelten) Stelle. Die Reli/
quien, welche sonstwie auf dem Altare oder im Hohlraum^ unter der Mensa aufgestellt werden,
haben für die Altarweihe nichts zu bedeuten und können ohne Exekration entfernt werden. Die
heute geltenden Vorschriften sind durch den Codex juris Canonici 1198,4 und Can. 1200 § ad 2

festgelegt, sie stimmen mit den Dekretalien Gregors IX. (Jahre 1159-81) überein^.
In der Literatur über den Altar unterscheidet man bezüglich der Altarformen Tisch/, Kasten/,

Block/ und Sarkophagaltäre, je nach ihrer Grundgestaltung mit Stützen, Hohlraum, Mauer/

masse oder als Sarkophag. Der Hochaltar von Chur ist ein mit 9 Säulen dekorierter Blockaltar,
der von einem fremden durchreisenden Bischof mit Namen Berno16 am 2. Juni 1178 geweiht
wurde. Sein schwer entzifferbares Wachs sigili (Taf.i2,b) lag im Altargrab und mißt inklusive
Wachsrand 8 zu 5 cm. Es lag in einer konischen Elfenbeinpyxis, welche wir später beschreiben

werden. Die Urkunde fehlt; daß sie aber früher ausgefertigt worden war, beweist am obersten

Rand die Bruchstelle des Bandes der Pergamentrolle. In der gleichen Pyxis fand sich eine kleine
schöne Pergamentschrift (Taf. 12 c) mit folgendem Text: «Anno domini millesimo CC°
CXXII0, in octava pentecostes, indictione XVa, consecrata est ecclesia et altare beate Marie

Virginis per venerabilem dominum Henricum dei gratia episcopum Curiensem, in quo altari hec

reliquiae requiescunt: videlicet beate Marie virginis et multorum aliorum santorum»; oder in
deutscher Übersetzung: «Im Jahre des Herrn tausendzweihundertzweiundsiebenzig, in der Oktav

von Pfingsten, fünfzehnte Indiktion, ist geweiht worden die Kirche und der Altar der seligen

Jungfrau Maria durch den ehrwürdigen Herrn Heinrich durch Gottes Gnade Bischofvon Chur,
in diesem Altare ruhen folgende Reliquien: nämlich der seligen Jungfrau Maria und vieler anderer

Heiliger.»
Es handelt sich um den Bischof Heinrich von Montfort, erwählt am 12. November, der von

1251-72 Bischof von Chur war. Seine Urkunde, die photographisch aufgenommen wurde, ist

17/8 cm groß, Siegel abhangend, gut erhalten, 7,7/5,3 cm, mit Umschrift in gotischer Kursive:
« + Henricus: Dei: Gratia: Curiensis: Episcopus:» Im Siegelfeld thronender Bischof mit Stab

in der Rechten und Buch in der Linken. Diese Urkunde korrigiert die von Dr. Mayer in seiner

Geschichte des Bistums Chur aus dem Nekrologium entnommene Jahrzahl 1265 in das Datum

1272. Aus dem beigelegten Siegel des Bischofs Berno und der Urkunde von Bischof Heinrich
wird die Tatsache zweimaliger Weihe des Hochaltars mit Sicherheit erwiesen1?. Man wird an/
nehmen dürfen, daß die erste Weihe des Hochaltars nach Vollendung des Chores erfolgte, aber

noch vor der Entfernung der Tellokirche, deren Fundamente teilweise bei der Renovation des

m) Hinter dem Hochaltar wurde seit dem späteren Mittelalter öfters, wie in Chur, für die Reliquien ein Reliquienkasten
aus Stein erstellt (Braun, Bd. I, S. 408).

*5) Hans Henny, Der Altar im Kanonischen Recht, S. 41-59.
l6) Mayer, Bistumsgeschichte, Bd. I, S. 280.

:7) Die beiden Siegel und die Pergamenturkunde werden wieder ins Altarsepulcrum gelegt werden; dort sind sie am
sichersten verwahrt.

26



heutigen Kathedralbodens zum Vorschein kamen. Als die Hausteine des Langschiffes gereinigt
wurden, sah man die Naht der Ansatzstellen des neuen Baues ganz klar. Um 1208 war der

Kirchenbau so weit fortgeschritten, daß der Kreuzaltar beim Kryptaeingang geweiht werden
konnte. Die Vollendung der Kathedrale ging aber so langsam vor sich, daß die letzte Weihe des

Hochaltars und der gesamten Kirche erst 1272 erfolgte. Die oft hervorgehobenen Unregelmäßig/
keiten der Gewölbetechnik und die immer derber behauenen Tuffgurten legen die Vermutung
nahe, daß während dieses Baues zeitweilige Ermüdung und stürmische Unterbrechungen eintra/
ten. Wir wissen nicht, wann der karolingische Altar der Tellokirche abgetragen wurde; aber
sicher ist es, daß die Fragmente zum Teil irgendwann in den Chor kamen, dort den Hochaltar
teilweise weiß umkleiden, sowie die Altarstufen und den Boden bedecken durften. Bei der Er/
neuerung des Chorbodens wurden viele Stücke herausgenommen, um im Jahre 1854 zum Bau

¦ii,im"iiiin,i|iii||iiuuniii|iiiMimiiii'ilniini'miilii'liiiii|iij!

MENSA! Ô2*13ZC.m.. i

188
ÛE1-W-6UUSER,

OIH. AßcH.

Abb. i. Asimo-Mcnsa an der Rückseite des heutigen Hochaltares in Chur

des neuen Laurentiusaltars zu dienen. Wir können nicht behaupten, daß ehemals mit den heute

hoch eingeschätzten karolingischen Flechtwerkskulpturen sehr pietätvoll umgegangen worden ist ;

denn bei der Renovation der Kathedrale und bei der Wiederherstellung der Chorfenster, fanden

sich immer wieder eingemauerte Reste der ehemaligen Confessio und des Altares. Einzelnen Stük/
ken wurde aber doch die Ehre zuteil, den Hochaltar mit andern alten Resten zusammen neu zu
bekleiden; denn die ganze Rückseite des Hochaltars, ein Streifen um den Altar herum und drei
Marmorsäulen stammen von den alten Altarschranken her. Dabei wurden aber die Seiten mit
der Flechtornamentik «diskret» nach innen gekehrt! Wir haben nun eine Anzahl dieser Spolien
umwenden lassen und dabei auch die frühere älteste Altarplatte (Abb. 1) entdeckt, welche

einen Teil der Rückwand deckt. Wir geben ihr den Namen Asymo Mensa. Sie hat ein Format

von 190/100 cm und zeigt eine ausgearbeitete Vertiefung, deren Fläche 137/75 cm mißt, während
der Rand etwa 5-8 cm ausmacht. Der schiefwinklige Einschnitt ist 10 mm tief. Die ganze Platte

hat eine Dicke von 10 cm. Sie bildet einen äußerst wertvollen Fund; denn solche Altarmensen

27



sind Seltenheiten. In der Schweiz hat sich bis jetzt nur eine in der St. Laurentiuskapelle von
Paspels (Graubünden) auffinden lassen. Von dieser sagt E. Pöschel18, daß sie einen erhabenen,

ringsum laufenden Rahmen aufweist, dessen Profil einfache Seitenschrägen und drei Rillen an der

Oberfläche zeigt. «Eingetiefte» Altarplatten, nach Art derjenigen von Chur, von denen in der

Schweiz bisher kein Exemplar bekanntgeworden war, kommen vom 6. bis 13. Jahrhundert vor.
Die Profilierung unserer Mensa weist ins 8. Jahrhundert. Nach Dr. Braun'9 sind derartige Altäre
schon früh im 5. Jahrhundert in Gebrauch gewesen. Persönlich haben wir solche Platten in Grado,
Aquileia und Ravenna gesehen; Dr. Braun und Fleury beschreiben derartige Altarmensen aus
Südfrankreich und weisen auch solche mit mehreren kreisrunden Vertiefungen nach. Wir fragen

uns, ob in diesen Altären nicht irgendeine uralte Tradition aus den Zeiten der heidnischen prä/
historischen Schalensteine20 nachgewirkt haben könnte. Unsere Churer Asymo Mensa hat keine
Ornamentation oder Profilierung wie die von Paspels oder wie jene von Auriol" mit den um das

Christusmonogramm gruppierten zwölf Tauben. Dr. Jos. Braun, der große Kenner und Erfor/
scher der christlichen Altäre, konstatiert nun folgende Tatsache als Ergebnis seiner Studien: «Bei
allen nachweisbar vorkarolingischen Mensen fehlt an den Seiten die Profilierung22.» Es wird sich
also bei unserer ausgetieften Altarplatte um ein Werk vor der karolingischen Zeit handeln, also um
eine Mensa aus der Asimo Basilika resp. Apside. An dieser wird der hl. Asymo (in der spätem
Lesart dieses Namens heißt er Asinius, der dokumentarisch im Jahre 452 nachweisbar ist) das

hl. Meßopfer dargebracht haben. Es kann sein, daß er der Erbauer unserer Kirche war; es ist aber

auch denkbar, daß die Kirche schon früher bestanden habe, weil die Tradition den ersten Churer
Bischof schon ins 2. Jahrhundert zurückzuversetzen wagt. Die Unterschrift des Asinius anläßlich
der Mailändersynode vom Jahre 452 beweist nur, daß bereits damals in Chur ein Bischof war;
aber keineswegs, daß er der erste gewesen sei. Wir glauben annehmen zu dürfen, daß unsere Altare
platte mit dem erhöhten Rand nicht zusammen mit den karolingischen Marmorschranken ent/
standen ist, die nach Zemp etwa um 766 in der Tellokathedrale aufgerichtet wurden. Vielmehr
dürfte sie bereits in der ersten Kirche über der Confessio geruht und hernach im folgenden Bau
den gleichen Dienst erfüllt haben. Durch ihren Mangel an jeder Dekoration fällt sie vollständig
aus dem Charakter der karolingischen Periode heraus. Aus Achtung für ihre frühere Verwendung
beim Meßopfer, mag sie in der karolingischen Kirche beibehalten worden sein, trotzdem sie nicht
so prachtvoll ausgearbeitet war, wie die bekannten Skulpturen jener Zeit. Wenn wir uns fragen,
wie dieser älteste Altar ausgesehen haben mag, so war es nach unserer Ansicht ein vierstütziger
Altar, und zwar aus folgenden Gründen: Der heutige Hochaltar ist von neun Säulchen flankiert,
wovon drei aus weißem Marmor und sechs aus dem gewöhnlichen Baumaterial der Churer Käthe/
drale gehauen sind. Die drei weißen Säulen waren offenbar die Stützen der ältesten Altarplatte.
Das Basisstück der vierten Säule haben wir unter den Marmorfragmenten gefunden. Mit welcher

Achtung und Ehrfurcht alte Altarfragmente für den spätem sakralen Opfertisch benützt wurden,
werden wir noch sehen. Wir ließen durch Herrn Architekt W. Sulser23 aus den genannten Säulen
und der Altarplatte einen Rekonstruktionsversuch (Abb. 2) machen, exakt nach Maß, welcher,
wie es aus der hier wiedergegebenen Zeichnung hervorgeht, sehr überzeugend wirkt. Zwischen

l8) Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. Ili, S. 107, Abb. 100.
's) Braun, Bd. I, S. 246, Taf. 42, und S. 260.
I0) Christian Caminada, Steinkultus in Rätien (65. Jahresbericht der Histor. Antiquarischen Gesellschaft von Graubün/

den, Jahrgang 1935, S. 321 (f.).
SI) Braun, Bd. I, S. 246 und 286, Taf. 41.
") Braun, Bd. I, S. 265.
*3) Vergleiche Abbildung 2.

28



den vier Säulen bleibt gerade soviel Raum frei, daß man die Öffnung der Confessio hineinfügen
konnte. Der Altar hat ungefähr die gleiche Form wie diejenige von Ravenna, die wir später bei

Behandlung des Altargrabes noch näher besprechen werden.

Zum Verständnis der Geschichte des Hochaltars ist daran zu erinnern, daß er das Spiegelbild
dreier Kirchen ist, die auf diesem Platze erstellt worden sind. Bevor die heutige Kathedrale erbaut

wurde, standen hier zwei andere Kirchen, die einander ablösten, wie sich aus den Ausgrabungen,
die wir bei der Renovation des Kirchenbodens machten, beweisen läßt. Zwischen den Treppen/
aufgängen in den Chor, ungefähr dort, wo jetzt der Kreuzaltar steht, entdeckte man die Grund/
mauern von zwei Apsiden, die einander überschneiden. Der tiefer liegenden kleinern Apside
schließen sich die Grundmauern eines größeren Kirchenschiffes an. In ihrer Grundfläche scheint
diese Kirche ungefähr ähnlich zu sein der alten Paulusbasilika in Rom aus dem Jahre 386 (San

ii!

^

GEX.. W.4UUS&P.

Abb. 2. Asimo-Mensa. Rekonstruktionsversuch

Paolo fuori le mura), wie es Pöschel24 nachweist. Die erste Kirche wäre nach dieser Hypothese
also eine nachkonstantinische, so daß wir sie mit Recht als Asymokirche bezeichnen können. Eine

zweite, größere Apside überschneidet die erstgenannte. Die Grundmauern des zugehörigen Baues

konnte man nicht nachweisen, weil der Boden nach allen Seiten von ausgemauerten Gräbern

durchquert ist; vielleicht finden sie sich unter dem gegenwärtigen Mauerwerk. Die heutige Käthe/
drale ließe sich Bischof/Adalgotts/Dom nennen, wenn wir alle drei Bauten mit einem Namen
kennzeichnen wollten.

Aus der Asymokirche kam die alte Marmormensa, die wir in Zukunft Asymomensa heißen

werden, mit den vier Säulen in die Tellokathedrale und von dort zur zweiten Altarweihe in die

gegenwärtige Kathedrale. Die gleiche Wanderung traten gewiß auch die Reliquien an. Aus dem

Tellobau kamen mit den Reliquien ganze Platten mit karolingischer Flechtornamentik in den

Chor hinauf und dienten hier zur Verkleidung der Rückwand und eines breiten obersten Strei/
fens des Altarkorpus. Durch Verwendung dieser Marmorstücke erhielt der um 1187 geweihte
Altar eine außergewöhnliche Höhe2 5. Als wir bei Eröffnung des Altargrabes, direkt unter der

»4) Erwin Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur (Anzeiger f. Schweiz. Alter/
tumskunde, Bd. XXXII, 1930, S. 166).

25) Der Altar ist 130 cm hoch.

29



heutigen Altarplatte, in einer zweiten Platte auf eine viereckige Vertiefung mit einem Falz für
einen Deckel stießen, waren wir sicher, daß diese die Mensa26 der ersten Chorweihe sein müsse.

Bei der zweiten Weihe ist dann die Platte mit den gotischen Profilen darauf gelegt und einige

Jahrhunderte später diese dann wiederum mit einer noch größern Mensa gedeckt worden, welche

noch heute der sakralen Feier dient.
Unter den konstruktiven Teilen unseres Blockaltares erweist sich die A sy m omen s a mit dem

vertieften Feld als das interessanteste Stück. Sie deckt leider nur die Rückwand des gegenwärtigen
Altares. Auf deren Kanthöhe fiel uns ein Marmorblock durch Ölspuren und eine sorgfältige

Mörtelkalkversiegelung auf. Wir ließen ihn lockern und herausheben. In Anwesenheit des Bi/
schofs Dr. Christian Caminada, des Dompropstes Emil Lanfranchi, Protonotarius Ap. und des

Domdekans Ben. Venzin, Generalvikar, wurde das Altargrab gemäß Can. 1200 § 2 am 3. Ok/
tober 1943 eröffnet, das verschlossen worden war im Jahre 1272. Man kann sich denken, daß

wir erregt und gespannt waren, die Geheimnisse des Inhaltes dieses Altargrabes kennen zu lernen.

Der Gang ist 26 cm breit, 21 cm hoch und 78 cm lang. Die viereckige Vertiefung hat einen

Durchmesser von 3 3 cm. Diese ist ziemlich genau wie die viereckige Höhlung am Gangboden,
wie sie heutigentags zur Einlegung der Reliquien in die Altarmensa üblich ist.

INHALT DES ALTARGRABES

Dem Sepulcrum des Hochaltares entnahmen wir einen kleinen Mar morsarkophag(Taf.io,a-c)
mit halboffenem, sattelförmigen Deckel, der an den vier Ecken akroterienartige Aufsätze zeigt.
Der etwas derbbehauene Marmor scheint durch häufige Reibung eine auffallende Glättung erfah/

ren zu haben. Menschenhände und reibende Tücher mögen öfters darüber gestrichen haben. Eine
größere Zahl frischer Pickelschläge und ähnlicher Ritze ließen annehmen, daß der Sarkophag
irgendwie mit Handwerksgeräten in unliebsame Berührung gekommen ist und daß er einmal aus/
gegraben wurde. Diese Verletzungen haben an Frische nichts verloren, trotz des Jahrhunderte/
langen Ruhens im Altarinnern. Der Sarkophag war mitsamt seinem interessanten Inhalt im ver/
siegelten Grabe vor Luft, Licht und Nässe abgeschlossen. Er hat 16 cm Firsthöhe, ist 18 cm lang,
14 cm breit und hat eine Wanddicke von 2 cm. Der Deckel ist inwendig kassettenartig modelliert.
Die einzige Dekoration an einer der Schmalseiten, inklusive Deckel, ist ein «A». Dr. Braun be/
richtet in seinem bekannten Werke « Der christliche Altar »27 von einem kleinen Sarkophag, wel/
eher aus St. Maria Magdalena zu St. Zeno im Trentino herstammt. Aus den Nachzeichnungen
und Maßangaben sieht man, daß das Behältnis aus unserem Hochaltar fast bis ins Kleinste mit
jenem von St. Zeno übereinstimmt. Höchstwahrscheinlichwurde das Material dafür aus dem Tren/
tino, aus den bekannten Marmorbrüchen im Vintschgau, bezogen. Nun aber lesen wir imWerkevon
Zemp und Durrer28, daß «der Marmorgrabstein des Praeses Victor I. um 600 aus Trient nach
Chur kam (,ordinabit venire de Trento') und der des Victor III. vor 720 aus dem Vintschgau
(,ordinabit venire de Venostes'), der noch heute den bekannten Laaser Marmor liefert. Daß für die

Skulpturen in Münster ebenfalls Vintschgauer Marmor verwendet wurde, unterliegt schon wegen
der geographischen Lage keinem Zweifel.» Sicherlich wird auch der kleine Churer Sarkophag
auf dem gleichen Weg wie die genannten Grabsteine vom Vintschgau her nach der Kathedrale
des eigenen Bistums befördert worden sein. Beide Sarkophage sind altchristliche Reliquienbehäl/

*6) Diese hat vom Boden gemessen die heute übliche Altarhöhe von 90 cm.
*7) Braun, Bd. I, S. 638.
jS) Jose/Zemp und Robert Duner, Das Kloster St. Johann zu Münster in Graubünden, S. 11 (Mitteilungen der Schweiz.

Gesellschaft für Erhaltung historischer Kunstdenkmäler, Neue Folge, Heft. V-VII, Genf, 1906-10).

30



ter. Derjenige von St. Zeno hat auf dem Deckel ein A und ein O, wodurch die christliche Be/

Stimmung festgelegt ist. Jener enthielt ein silbernes, altchristliches Schächtelchen, während der

Churer nicht so kostbar bedient war und nur ein mehr sarkophagähnliches, fast pyramidenartiges
Kästchen (Taf.4a, b) aus vergoldetem Kupferblech über einem Holzkern enthielt. Seine First/
höhe ist 5,5 cm, die Länge 4,7 cm und die Breite 2,3 cm. Kupfernägel halten die Kupferplätt/
chen zusammen29. Die Nägel des vermoderten Holzbodens lagen teilweise im Reliquienstaub der

Jahrhunderte, welche über diesen Behälter hinweggegangen sind. Die Ränder des Schächtelchens
sind mit einer korallenartigen, aus dem Kupferblech getriebenen Punktreihe verziert. Die stark

abgeriebene Rückseite ist nicht dekoriert. Am First befand sich wahrscheinlich eine Kupferblech/
ose, die offenbar zum Aufhängen des Büchsleins diente. Die untere Öffnung zeigt die Falze eines

vermoderten Deckels, über welchem ein vergoldetes, verziertes Kupferblech angenagelt war. Die
kleine Schachtel schimmert in einer interessanten Malechitpatina. Auch dieses Stück ist seinem

Charakter nach altchristlich.
Im gleichen Sarkophag fand sich auch ein Gipsabguß mit der Huldigung der drei

Magier (Taf.n f). Vermutlich ist es der Abguß einer frühchristlichen Gemme im Durchmesser

von 4 cm. Wir sehen darauf die Madonna mit dem Jesuskind (mit Heiligenschein). Ihnen schrei/

ten die Magier in ihren phrygischen Mützen entgegen. Stern und hl. Geist sind angedeutet.
Vom Madonnensitz gewahrt man die Rückenlehne. Im reich illustrierten Werke von Msgr. Marius
Besson, « La Sainte Vierge3°», finden wir eine größere Anzahl von Darstellungen aus dem 3. und

4. Jahrhundert, welche die gleichen charakteristischen Ähnlichkeiten verraten. Somit wird auch
dieser Abdruck gleichen Alters sein. Sowohl der Sarkophag, wie die genannten Objekte stammen

aus den ersten christlichen Jahrhunderten.
Im gleichen Sarkophag lag auch noch eine kleine elfenbeinerne Schiebeschachtel (Taf.

ii,a-d), auf deren Deckel ein gut geschnitzter Äskulap zu sehen ist, der mit der rechten Hand den

Stab hält, an dem eine Schlange sich emporringelt. Mit der Linken faßt er ein Buch oder eine

Schachtel mit einer Dekoration nach Art des gleichschenkeligen Andreaskreuzes. Die Figur findet
sich in einer architektonischen Umrahmung. Im Hohlraum sind 6 kleine Abteilungen herausge/

hauen, in welchen winzige Reliquienpaketchen in Seidenumhüllung eingelegt waren. Das Schach/
telchen ist 8,7 cm lang, 6 cm breit, 2 cm hoch, einschließlich dem Deckelrand. Die Deckelskulp/
tur in Hochrelief ist aus einem Elfenbeinplättchen herausgearbeitet, das 6 mm dick, 4,2 cm breit
und 7,9 cm lang ist. Diese äußerst seltene Elfenbeinschachtel ist verwandt mit derjenigen des

Äskulaps und der Hygiea im Museum Valeria in Sitten, beschrieben im Anzeiger für Schweiz.
Geschichte und Altertumskunde, Jahrgang 1857, S. 32,und im Werke von C. R. Morey «Gli
oggetti di avorio e di osso del Museo sacro Vaticano», Città del Vaticano, Biblioteca Vaticana

1936, S. 57. Die Sittener Schiebeschachtel wird dem Ende des 3. oder dem Anfang des 4. Jahr/
hunderts zugeschrieben. Die Unterschiede zwischen ihr und der Churer sind nicht sehr groß. In
Sitten haben wir noch eine zweite Figur, die Hygiea. In der Rechten hält Äskulap einen Pinien/
zapfen, die Haare sind mit einem Kopfband zusammengehalten, die Schlange windet sich um den

Stab der linken Hand. Die Hygiea hält eine Schlange, welche sich nach der Schüssel auf ihrer
Linken reckt. Der architektonische Hintergrund der Skulptur ist ähnlich wie in Chur. Im Werke

von Morey werden noch zwei ähnliche Schiebeschachteln beschrieben, welche aber biblische

J9) Wir entdeckten im Staub des Sarkophags noch eine kleine Öse, die scheinbar am Schächtelchen befestigt war, wohl

um es irgendwo aufhängen zu können. Da die Schachtel auch unten, nicht aber auf der stark abgeriebenen Rückseite deko/
riert ist, darf wohl angenommen werden, daß ihre Unterseite den Blicken der Gläubigen sichtbar gemacht war.

3°) Marius Besson, La Sainte Vierge, Genève, Editions de l'écho illustré 1942, S. 15, 21, 23 und 39.

31



Szenen darstellen. Sie gelten als ägyptische Produkte des 5. oder 6. Jahrhunderts. Dr. Braun3* weiß

auch von hölzernen Reliquienbehältern zu berichten, die aber ohne Dekoration sind und in mittel/
alterlichen Sepulcren gefunden wurden.

Die beiden schweizerischen Elfenbeinschachteln mit der Äskulapsfigur sind ursprünglich als

heidnische Medizinbehälter verwendet worden; denn Äskulap ist der Gott der Heilkunde. Der/
artige Behälter eignen sich aber auch sehr gut zum Einlegen von kleinen Reliquiensplittern. Man
verchristlichte die Schachtel von Sitten durch das Einritzen eines Kreuzes, und vielleicht hat das

Andreaskreuz aufunserem Churer Fund den gleichen Sinn. Man mag auch Christus als den hei/
lenden Arzt in der Gestalt des Äskulap allegorisch gedeutet haben. In jedem Fall handelt es sich

um ein äußerst merkwürdiges Fundstück, das durch das Buch in der Hand des Gottes, welches unse/
res Wissens noch nirgends nachgewiesen ist, sich ganz besonders von seinen anderen Darstellun/

gen unterscheidet. Gründe, die Churer Schachtel jünger als diejenige von der Valeria zu be/

zeichnen, finden wir keine. Die Bedeutung von Chur als Alpenübergang ist derjenigen von Sitten

zum mindesten ebenbürtig.
Das sogenannte Andreaskreuz mit seinen schräggestellten Balken auf dem Deckel des Arztbu/

ches sowie an zwei Stellen der Skulptur kann bloße Dekoration sein, nicht ausgeschlossen ist aber,

daß es schon in heidnischer Zeit als Heil/ und Schutzmittel verwendet wurde; denn im Zauber

wurde, nach dem Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens von E. Hoffmann/Krayer, zur
Entdeckung des Diebes empfohlen: «deinde scutella cum aqua imponatur circulo, transversa obli/

quaque mixtum cruce insignito», eine mit Wasser gefüllte Schüssel wird auf einen Kreis gesetzt
und darüber ein schräggestelltes Kreuz gezeichnet. Damit lost und schützt man sich auch gegen
den Blitz. Der Andreastag32 war ein besonderer Zaubertag des heidnischen Fruchtbarkeitsritus,
der dann gerade durch das Fest des hl. Andreas bekämpft wurde. An der Datierung der Äskulap/
Schachtel ändert das Kreuz, auch wenn es schon ursprünglich eingehauen wurde, also nichts, weil
dieses Zeichen bereits im heidnischen Kultus vorkommen konnte.

Unsere Beschreibung des Sarkophags, der vergoldeten Kupferbüchse, des Gipsabgusses und der

Äskulapschachtel beweist, daß es sich um alte Stücke handelt, und daß diese schon im Altare
der Asymokirche gelegen haben können.

Aus dem Altare der späteren Tellokirche stammt wahrscheinlich die äußerst interessante zylin/
derförmige Elfenbeinpyxis (Taf.io,d-e). Sie hat eine Höhe von 10 cm (inklusive Deckel)
und einen Durchmesser von 9 cm (inwendig gemessen). Der äußere Durchmesser des Deckels ist

11,2 cm. Der Deckelrand ist mit fünf Kreisen profiliert. In der Mitte findet sich eine kleine ge/
drehte Rosette33 (Durchmesser 3,5 cm); eine Dreirillendekoration introvertierter Bogen ziert den

an einer Stelle ergänzten, aus einer Knochenplatte bestehenden Deckel. Der Boden der Pyxis ist

aus Holz gebildet. Drei defekte Bronzescharniere tragen zwei Buckelrosetten mit Kreisen und
Strichschnitt. Teilweise wurden Bronzenägel verwendet und teilweise-wohl bei einer Reparaturbloß

Kupfernägel. Das Schloß, welches, nach den Bohrlöchern zu urteilen, einst vorhanden war,
fehlt heute. Man erkennt daraus, daß die Pyxis nach anderer Verwendung in den Altar von 1272

gekommen sein muß. Ob man das Schloß abriß, als man diese Büchse dem Altar der karolingi/
sehen Kirche entnahm, weil man sie nicht öffnen konnte, läßt sich wohl ahnen, aber kaum mehr
beweisen. Ebensowenig läßt sich entscheiden, ob es sich ursprünglich um eine eucharistische Pyxis

3") Der christliche Altar, Bd. I, S. 645.
3-) Dr. F. H. Albers, Das Jahr und seine Feste, Jul. Wegner, Stuttgart, 1917, S. 296fF.

33) C. R. Morey, Gli oggetti di avorio e di osso del Museo Sacro Vaticano, Città del Vaticano, 1936, S. 57A, Taf. VI,
und R. de Fleury, La Messe, Bd. I, Pl. 511, eine Kapitellrosette des 7.Jahrhunderts.

32



handelt34, wie solche mit Schnitzereien religiösen Inhalts nachweisbar sind. Das kostbare Elfenbein
und die schönen Kupferscharniere lassen solche Vermutungen zu. Der Charakter des Dekors weist
das Stück zum mindesten in die merowingische Zeit. Wir dürfen also das Alter der beschriebenen

Objekte nicht bloß ins 12. oder 13. Jahrhundert, sondern tief ins karolingische Zeitalter, ja zum
Teil bis in die nachkonstantinische Zeit zurückversetzen. Ein großes Quantum von Reliquien in
kleinsten Splittern fand sich vor; alle waren in winzige Seidenpaketchen eingehüllt, die ohne große
wissenschaftliche Bedenken dem 5. und 6. Jahrhundert zugeschrieben werden können. Die Bestim/

mung dieser Textilien ist infolge ihrer Kleinheit äußerst schwierig; aber die größern Seidenresten,

welche sich schon von früher her im Dommuseum befanden, -wie z. B. das Seidenstück« Kampf
Samsons mit dem Löwen», spätestens aus der Zeit Justinians35 -, bestätigen unsere Ansichten
hinsichtlich der Datierung der bereits beschriebenen Reliquienbehälter. Die alten Reliquiare und
die Reliquientaschen reden die gleiche Sprache vom hohen Alter und der gewaltigen Einfluß/
Sphäre des Ostens von Aquileia und Ravenna her im Bistum Chur. Schon Dr. Planta36 hat aus

der romanischen Sprache den Nachweis solchen Einflusses erbracht. Unter den Geweben, welche

gerade durch ihre Umhüllung die Hochschätzung der kleinen Reliquiensplitter betonen wollen,
findet sich auch ein golddurchwirktes Seidenstück, das von außerordentlicher Seltenheit ist. Es ist

sogenanntes zyprisches Gold. Wenn man bedenkt, daß die Seide in den ersten christlichen Jahr/
hunderten mit Gold aufgewogen wurde, so begreift man auch, wie aus dieser Umhüllung der

Reliquie selber Glanz und vermehrte Glaubwürdigkeit vermittelt wird. Über die Seidengewebe

im einzelnen wird in einer eigenen zweiten Abhandlung zu reden sein.

Wir wissen nicht, wessen Reliquien dem Reliquiengrab anvertraut wurden. Es findet sich dar/

unter ein angebranntes Knochenstück, das verwandt zu sein scheint mit ähnlichem Gebein in
den Reliquienkästen der Kathedrale. Wir möchten es der hl. Emeritha zuweisen, welche nach

der Legende als Schwester des hl. Luzius in Trimmis verbrannt worden ist. In spätem Zeiten
hat man die eingelegten Reliquien mit dem Namen des betreffenden Heiligen entweder in der

Weiheurkunde oder auf besondern Zetteln kenntlich gemacht. Unsere Weiheurkunde sagt bloß,
daß Reliquien der Muttergottes und vieler anderer Heiliger im Altargrabe ruhen3 7. Man wird
schon deswegen deren Namen nicht gekannt haben, weil sie größtenteils aus den Altären der

frühern zwei Kirchen hieher übertragen wurden. Reliquien der Muttergottes sind sonst nicht nach/
weisbar, weil diese uralter Tradition zufolge mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen
worden sei. Wir besitzen noch ein Inventar des Reliquienschatzes der Kathedrale in einer Schrift/
art des ausgehenden 16. Jahrhunderts, das aber sicherlich auf viel ältere Eintragungen zurückgeht.
In diesem Verzeichnis finden sich folgende Reliquien der Muttergottes: «de velo», vom Schleier, «de

feretro B. M. V.», von der Tragbahre, «de velamine», vom Kleide(?), «de sepulchro», vom Grabe,
und «de lacte B. M. V.», von der Marienmilch. Das äußerst feine Byssusgespinst des Schleiers

ist noch vorhanden. Inwieweit dieses Gewebe mit der Gewandung der Muttergottes oder viel/
leicht eher mit dem Kleide eines besonders verehrten orientalischen Wallfahrtsbildes in Beziehung
steht, läßt sich nicht entscheiden. In St. Maria in Regola zu Imola (Italien) birgt ein Altar mit
der Jahrzahl 1073 den Schleier Marias (Dr. Braun I, S. 209). Unter «feretrum» kann man sich

34) C. R. Morey, Taf. VIII, und W. F. Volbach, Die Elfenbeinbildwerke, Verlag de Gruyter, Berlin, Bd. I, S. 3.

35) Jacob Burckhardt, Beschreibung der Domkirche von Chur, Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich,
Bd. XI, Heft 7, S. 163, Taf. XIV.

36) Dt.J.Jud, Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache, XLIX. Jahresbericht des Histor. Antiquari/
sehen Gesellschaft von Graubünden, Jahrgang 1919, S. iff.

37) cf., S. 5.

s 33



eine Tragbahre oder irgendeinen Versorgungsschrein kostbarer Erinnerungen an Maria vorstellen,
der mit irgendeinem Gegenstand berührt worden war, welcher nun als « brandea » benützt wurde.
Vom mutmaßlichen Grab der Muttergottes, wo ihre Leiche vor der Himmelfahrt geruht haben

mag, können die Pilger Steinchen oder Staub mitgenommen haben, wie das noch heute in den

Katakomben praktiziert wird. Den Namen « Marienmilch » trägt die weißliche Flüßigkeit, welche

von den Wänden der Mariengrotte herabtropft. Die Verehrung für das Geburtsgeheimnis der

Jungfrau übertrug sich auf alles, wass mit ihr in irgendeinem Kontakt gewesen sein mag. Man
braucht sich darüber nicht aufzuregen, wenn man sich vor Augen hält, mit welcher Andacht
die Haarlocken und Kleidungsstücke berühmter Persönlichkeiten in entsprechenden Museen ge/
hütet und verehrt werden.

\OjC

m

ticfl\
Abb. 3. Holznäpfchen für eine Reliquie des Altarsepulcrums.

Nach Zeichnung von Architekt W. Sulser, Chur

Im genannten Inventa^8 wird Heiltum von etwa dreißig Heiligen aufgeführt. Davon sind zwei
Drittel Heilige der ersten drei Jahrhunderte, und zwar fast alle aus dem Orient stammend. Das
dürfte wohl auf den Herkunftsort hinweisen und für das Alter der Reliquien unserer Kathedrale
einen wichtigen Anhaltspunkt geben. Wir mußten diesen Exkurs in die Reliquiengeschichte der

Kathedrale deswegen einfügen, weil wir glauben, daß die Grabbeigaben des Altarsepulcrums,
teilweise wenigstens, von dem im Inventar erwähnten Heiltum genommen worden sind. Die hier
erwähnte Reliquie, welche wir der hl. Emeritha zugeschrieben haben, entdecken wir ebenfalls

im Altar. Es läßt sich nicht genau sagen, wann die orientalischen Heiltümer zu uns gelangt sind;
aber eines steht fest, daß sie schon in der Altarconfessio der Asymokirche aufbewahrt sein konn/
ten. Auch die schon öfters angetönte Orientierung der Diözese Chur nach dem Orient, woher
sie Impulse bekommen hat, ja vermutlich die erste christliche Welle erhielt, wird immer sicherer.

Als letztes Stück des Inhaltes unseres Altars müssen wir noch einwinzigesH o 1 z n ä p fc h e n(Taf. 11,

g u. Abb. 3) beschreiben, das zwei Henkel hat. Es ist, inklusive die beiden Henkel, 34 mm lang
und 10 mm breit. Im kreisrunden Näpfchen ist mit dem Messer ein Loch herausgeschnitten wor/
den. Mittels des Vergrößerungsglases glaubt man darin geronnenes Blut mit einigen Stoffrestchen

wahrnehmen zu können. Das Holz ist teilweise rot gefärbt. Das Blut der Märtyrer wurde oft als

Reliquie aufgehoben. Auch dieser Behälter wird sich größten Alters rühmen dürfen; zum minde/

sten war er schon lange vor der Altarweihe von 1172 in der Kathedrale von Chur. Hölzerne Be/

38) Dr. Ant. von Castelmur, Fragmente eines Churer Missale aus der Mitte des II. Jahrhunderts, Zeitschrift f. Schweiz.

Kirchengeschichte, Bd. XXII, Stans 1928, S. i86ff.

34



hälter für Reliquien des Altarsepulcrums werden von Dr. Braun (Der christliche Altar, S. 645)

nachgewiesen.
Nach unseren Ausführungen ist der Altar von 1178 mit seinem viereckigen Sepulcrum in der

Steinplatte unter der jetzigen Mensa der Kern des heutigen Blockaltars. Am Weihetag vom Jahre

1272 sah man dann auf der Rückwand an ihm die ausgetiefte Mensa der Asymokirche. Drei
weiße Marmorsäulen dieses Altartisches wurden mit sechs damals neuen aus grauem kristallini/
schem Schiefer zu Randstützen der gotisch profilierten Mensa verwendet, die etwa um 1680 noch
eine größere Platte als Auflage bekam. Mit Ausnahme von zweien haben die Säulen Blattkapi/
teile. An einem davon sieht man ein Lamm39, jedenfalls ein Opferaltarsymbol, wie wir solche

an den Altären von Ravenna und andern Orten vergleichen können; ein anderes ist zum Kopf
eines Drachens oder einer Schlange geformt. Das dürfte ebenfalls ein Symbol des Kreuzopfers sein,

in Anlehnung an die bronzene Schlange von Moses, wovon Christus zu Nikodemus spricht4°.
Bei Fleury findet sich die Darstellung eines Drachens hinter dem Meßdiener An einem Altar des

Lateranmuseums des 12.Jahrhunderts windet sich eine Schlange um einen Baum und wird von
zwei Adlern gebissen (Fleury I, PI. XXV). Als weitere Belege des Werdens unseres Hochaltars
weisen wir auf gleichlautende Geschehnisse, wie wir sie dem großen, mit Bildern und Belegen
reichlich dokumentierten Werke von Fleury «La Messe»41 entnehmen können. Er schreibt:

« Sous l'autel actuel c'est là qu'on trouve le plus souvent les vieux autels, dont on respectait les

marbres consacrés lors même qu'on les cachait sous les nouveaux parements.» Vom Altar von
St. Remi hat er sogar die vielsagende Eintragung gefunden: «Hie sunt reliquiae quae inventae

sunt in primo altare.» Dieser Altar, von dem diese übertragenen Reliquien genannt werden, da/
tiert vom Jahre 1049, während derjenige, der ihn ablöste und die früheren Reliquien in sich auf/
nahm, vom Jahre 1739 stammt. Ein anderer Altar, der besonders wegen seiner vertieften Mensa

berühmt geworden ist, findet sich in Aurio^1. Fleury läßt den dortigen Pfarrer Folgendes berichten:

«Lorsqu'on démolit le maître/autel on vit reparaître celui de l'origine qu'il cachait; c'est une
table de marbre blanc de carrare ornée de moulures... Sur la face de devant, on remarque douze

colombes, six à droite, six à gauche, séparées par le monogramme du Christ. Sur les faces laté/
rales se déroulent deux festons de vigne qui sortent d'un calice.» Dieser Altar von Auriol wird
dem 6.Jahrhundert zugeschrieben. Nach den Angaben von Dr.Braun sind die nicht dekorierten

vertieften Altarplatten noch älter. Demnach wäre das der Fall für diejenige Mensa, welche die

Rückwand unseres Churer Hochaltars deckt, von welcher wir voraussetzen, daß sie aus der

Asymo Kathedrale stammte. Wir nennen diese Altarplatte, wie schon früher bemerkt, Asymo/
mensa. Die zweite vertiefte Altarplatte, welche sich in der St. Laurentiuskapelle in Paspels findet,
wird wegen der vorhandenen feinern Profilierung dem 8. Jahrhundert zugeschrieben43.

Das Alter unserer vertieften Mensa aus der Asymo Kathedrale und verschiedene mehrstützige
Altäre aus Ravenna erlauben uns an die mutmaßliche Zusammenstellung des ältesten christlichen
Altars von Chur zu gehen. Unter Benützung unserer vertieften Mensa und der vorhandenen
Marmorsäulchen ist der oben erwähnte Rekonstruktionsversuch entstandet 4. Als Dekorations/
motiv über der Türöffnung der Confessio zwischen den vier Säulen wurde eine karolingische
Rosette mit gebohrten Kreisen und Löchern benützt, die sich unter den Churer Marmorfragmen/

39) Rohault de Fleury, La Messe, Vol. I, PI. II.
4°) Evangelium St. Johannis, Cap. Ill, Vers 14.
41) Fleury, a.a.O., Vol. I, p. 171.
4J) Fleury, a.a.O., Vol. I, p. 125.
43) Siehe oben, S. 6.

35



ten findet. Mit Hilfe eines solchen Motivs aus dem St. Johannes Kloster in Münster (Graubünden),
einem Krabbenmotiv von 15/29 cm, wagte Stückelberg45 den Rekonstruktionsversuch einer ab/
tischen Cathedra des betreffenden Klosters. Aus einem Marmorfragment, das für den Oberteil
der Rückenlehne gepaßt hätte, wuchs ihm eine ganze Kathedra heraus. Dieser Versuch muß
schon deswegen als mißraten bezeichnet werden, weil die karolingischen Klöster gewiß keine
Abttrone hatten; denn das war während langer Zeit einziges Vorrecht der Bischöfe geblieben,
deren Kirchen deswegen Kathedralen genannt wurden. Wäre Stückelberg hingegen auf den Ge/
danken gekommen, mit diesem Dekorationsmotiv den Türsturz einer Confessio zu bilden, so wären
wir einverstanden ; denn das hätte zu den karolingischen Altarschranken gepaßt. Ob das von uns be/

nützte Dekorationsmotiv sich schon in der Asymokirche vorfand, darfman bezweifeln; aber wir
denken an etwas Ähnliches, nämlich an das Fragment einer Inschrift, die sich im Kreis um ein Kreuz
schloß (Taf. 12 a u. Abb. 4). Die Buchstaben lauten: RNITVR HIC MVN... Es ist römische

13 2 x 82

Ü
m

SP
7%

Abb. 4. Confessio des Asimo-Alteres. Rekonstruktionsversuch,
nach Zeichnung von W. Sulser, Dipl. Arch., Chur.

Inschrift über der Öffnung: [CEJRNITUR HIC MUN[ERBA]

Kapitalschrift, welche ganz gut in die Zeit der Asymokathedrale paßt. Sie dürfte als Hinweis gedient
haben, wo in der Confessio der Reliquienschrein, der kleine Marmorsarkophag lag. Ich ergänze
darum die Inschrift so: «Cernitur hie munerba», das heißt «Hier kann man die Munerba - das

Reliquiengefäß - sehen.» Nach Ducange wurde von den Jerusalempilgern für die Reliquien, die

sie heimtragenwollten (Öle, Balsame, «lacB.V.M.») ein Gefäß gebraucht, das den Namen « muner/
ba» trug. Als derartigen Churer Reliquienbehälter dürfte der kleine Marmorsarkophag gedient

haben, den wir früher beschrieben haben. Er lag unter der Altarmensa im Boden46 der Confessio,

44) Zeichnungen von Architekt W. Sulser, Chur.
45) E. A. Stikkelberg, Mittelalterliche Ornamentik im Bistum Chur, Schweizerisches Archiv f. Volkskunde, Jahrgang 11

(1907), S. 113.
46) «Eine antike Aschenurne von Paschalis I. (817-824) wurde 1747 in S. Maria Maggiore zu Rom im Boden der

Confessio des Hochaltars aufgefunden - man entdeckte dort auch zwei Mensen.» Braun, Bd. I, S. 559, cf. Fleury II,
p. 79, Laudes Papiae apud Murat. IL, col. 19: «quae vulgo confessoria vocantur, in quibus sanctorum corpora requieseunt
intra marmoreas areas.»

47) Erwin Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur (Anzeiger f. Schweiz. Alter/
tumskunde, Bd. XXXII, 1930, S.23iff).

36



und zwar so, daß er mit den Händen und Tüchern berührt werden konnte. Die Spuren der Ab/
nutzung sind noch sichtbar. Bc"im Zusammenbruch der Apside dürfte dann der kleine Sarkophag,
der aus dem Boden herausgegraben werden mußte, die heute noch vorhandenen ganz frisch er/
scheinenden Pickelschläge erhalten haben.

Das Vorhandensein einer solchen Confessio in den beiden frühern Kirchen erscheint uns so über/

zeugend, daß wir auch für die Krypta in St. Luzi47 eine ganz ähnliche Confessio voraussetzen.

(Abb. 5). Der Türsturz und die Türschwelle dieser Confessio wurden für zwei Türen des mittel/
alterlichen Baues benützt, die dem Kryptaraum ganz nahe sind. Über einem Kellereingang findet
sich die Darstellung eines Lammes mit einem Kreuz oder einer Fahne und ein Fisch, das Symbol
Christi, gleich wie bei den Altären in Ravenna, Parenzo48, Torcello usw. Dieser Türsturz wird
in der dortigen Confessio dem gleichen Zweck gedient haben. Als Türschwelle der Confessio

könnte vielleicht der Türsturz benützt worden sein, der heute an der Sakristeitüre zum Vorschein

12.0

Pi TVl »
-.

>

«^fV>

illEävifiivffl

I -5 i< :
^\u_:

1m
à

7

Abb. 5. Confessio im Priesterseminar St. Luzi in Chur.
Rekonstruktionsversuch, nach Zeichnung von W.Sulser,

Dipl. Arch., Chur

gekommen ist. Auffälligerweise hat dieser Steinblock ungefähr ein ähnliches Längenmaß und ist

aus gleichem Material gefertigt; doch scheint ein anderer Steinmetz dort gearbeitet zu haben.

Zwei Köpflein sind links und rechts am Falz herausgehauen. Sie wollen offenbar etwas Beson/
deres bedeuten: denn der eine Dargestellte ist jugendlich, während der andere einen Bart trägt.
Da wir in Ravenna bei einem Mosaikaltar links und rechts zwei Figuren finden, von denen die
eine jugendlich ist und als Abel bezeichnet wird, während die gegenüberstehende, aufder Epistel/
seite, bärtig ist und den Namen Melchisedech trägt, so dürfte des Rätsels Lösung gefunden sein.

Abel streckt ein Lamm zum Altar hin und Melchisedech ein hostienähnliches Brot. An einem
anderen Altare der gleichen Kirche findet sich in der Mitte des Altares, dem Zuschauer zuge/
wendet, Melchisedech mit dem Brot in der Hand, links von ihm Abel mit dem Lamm und rechts

vom Altar Abraham mit Isaak. Von oben herunter langt eine Hand, um das Opfer entgegenzu/
nehmen. Auf dem Altare sieht man zwei hostienartige Brote und einen zweihenkligen Kelch.
Es dürfte kein Zweifel sein, daß die beiden Köpfe Abel, Melchisedech oder Abraham bedeuten,

48) R. de Lasteyrie, L'architecture religieuse en France à l'époque romane, p. 96 (Librairie Picard, Paris, 1912).

37



welche noch heute im Kanon der Messe genannt werden und durch alle Jahrhunderte hindurch
als Sinnbilder der hl. Messe dienen. Mit der Datierung von Pöschel können wir bei diesem Tür/
stürz deswegen einig gehen, weil das die Zeit war, in der die Steinmetzen an den Kathedral/

skulpturen eine solche Symbolik mit Meisterschaft handhabten49. Es sei hier noch beigefügt, daß

die Confessio am Altare des Tempietto in Ara Coeli zu Rom über der viereckigen Fenestella

ein rundbogiges Feld mit einem Reliefbild des Lammes Gottes5° besitzt. Dies und dazu die Tat/
sache, daß die Ringkrypta von St. Luzi eine sehr ähnliche Anlage hat wie die Ringkrypten von
S. Prassede, S. Crisogono und andere zu Rom5I, scheinen unserer gewagten Annahme Recht

zu geben.

49) Fleury, La Messe, vol. I, pl. II. Vgl. auch Missale Romanum: «Supra quae propitio ac sereno vultu respicere dig'
neris: et accepta habere, sicut accepta habere dignatus es munera pueri tui iusti Abel, et sacrifìcium Patriarchae nostri
Abrahae: et quod tibi obtulit summus sacerdos tuus Melchisedech, sanctum sacrifìcium, immaculatam hostiam.» -
In Rom, in St. Maria del Priorato, Aventin, findet sich der Cipus (stark einer Confessio nachgebildet), welcher von ver/
schiedenen Gelehrten bald ins 5., bald ins 10. und auch erst ins 12. Jahrhundert! (Braun, Bd. I, S. 142) angesetzt wird.
Auf der Vorderseite findet man das Lamm mit dem Kreuz, dann Inschriften mit dem Namen der Reliquien und zwei
Köpfe, die man vielleicht ähnlich als Abel, Abraham oder Melchisedech, anstatt als Bilder der Märtyrer, identifizieren dürfte.

5°) Braun, Bd. I, S. 565.
51) Braun, Bd. I, S. 570.

38



Tafel p

*Ai-

m
#

f

A

•

\ l*h > L

$P

:'Tr
«5P

Phot. Lang, Chur

DER HOCHALTAR DER KATHEDRALE VON CHUR
Die Mensa geweiht 1178. Der gotische Aufbau geschnitzt von Jakob Ruß von Ravensburg und seinen Gesellen 1486-92



Tafel io

t

/ <m

±É

-9

(J Phot. Schweiz. Landesmuseum e

INHALT DES ALTARGRABES. CHUR, KATHEDRALE
a-c. Kleiner Marmorsarkophag (H. i6,L. 18 cm) - d-e. Elfenbeinpyxis (H. io.Dm. 9 cm)



ft^£

/fe

- v,.

: --^^.

t
m ^-

Phot. Schweiz. Landesmuseumr mut. ouiwuj/.. iJüiiU.t--siiiuDt:uiii p.

INHALT DES ALTARGRABES. CHUR, KATHEDRALE
a-d. Elfenbeinerne Schiebeschachtel mit Figur des Äskulap (8,7/6/2 cm) - e. Reliquienkästchen aus vergoldetem Kupferblech

(5,5 y 4,7/ 2,3 cm) _ f- Gipsmedaillon mit Huldigung der drei Magier - g. Hölzernes Reliquiennäpfchen (3,4/ 1 / 0,9 cm)

3
¦--. ¦



Tafel 12

Ì7/
7°

ti-¦:

i
4 r

m ¦:¦

y?r»

Phot. W. Sulser, Chur

Ö
fitf

tf

"

80*

*»

Phot. Lange, Chur Phot. Schweiz. Landesmuseum
b c

FUNDE AUS DER KATHEDRALE VON CHUR
a. Skulptuifragmente. Oben links Stein mit Fragment einer Inschrift «[CE]RNITUR HIC MVN[ERBA] » (vgl. S. 36) -
b. Wachssigill von Bischof Berno (vgl. S. 26), von einer Weiheurkunde von 1178 - c. Weiheurkunde von 1272, aus¬

gestellt von Heinrich von Montfort, Bischof von Chur 1251-72 (vgl. S. 26)


	Der Hochaltar der Kathedrale von Chur
	Anhang

