Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 7 (1945)

Heft: 1-2

Artikel: Der Hochaltar der Kathedrale von Chur
Autor: Caminada, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Hochaltar der Kathedrale von Chur

VON DR. CHRISTIAN CAMINADA

(TAFEL 9—12)

Die neueste Entsiegelung und Eréffnung des Altargrabes der Churer Kathedrale zur Nachprii
fung des Inhaltes ist die letzte Phase der vor ungefihr zwanzig Jahren begonnenen Renovation
eines Baues, der infolge seiner kiinstlerischen und historischen Eigenart in weitesten Kreisen be-
wundert wird. Die Untersuchung des Reliquiengrabes, die wir nach Can. 1200, § 2,2 des ka.
tholischen Kirchenrechtes unternahmen, darf das regste Interesse der Kunst- und Altertumsforscher,
der Liturgiker und Architekten beanspruchen. Die Kathedrale, in der sich dieser Altar befindet,
erlebte ihre wichtigste Werdeperiode ungefihr in der Zeit zwischen 1150 und 1272. Man glaubt
als ersten Bauherrn den hl. Adalgott, Bischof von Chur von 1151-60, vielleicht einen Schiiler
des hl. Bernhard von Clairveaux?, annehmen zu diirfen. Die auBerordentliche Bautitigkeit, welche
dieser Kirchenfiirst an so vielen Orten seiner Diczese offenbarte, 1iBt schlieBen, daB er auch in der
eigenen Residenz nicht miiBig war. Man erfihrt, daB damals besonders von Seiten des michtigen
Ulrich IV. von Tarasp reiche Zuwendungen an das Bistum erfolgten. Es ist das gleiche Bild, wel-
ches in den Jahrhunderten der Kreuzziige durch den Wetteifer der bauenden Kléster und reichen
Fiirstenhiuser iiberall, aber hauptsichlich in Frankreich, zur Geltung kam. Die bewunderns-
werteste Titigkeit entfalteten damals die Orden der Cluniazenser und Zisterzienser, welche gerade.
zu eigene einander bekimpfende Bauweisen betrieben. Sollte nun der hl. Adalgott wirklich ein
Schiiler des hl. Bernhard, der groBten religidsen kirchlichen Gestalt des 12. Jahrhunderts? ge.
wesen sein, dann lieBe sich am Churer Bau manches erkliren, insbesonders der gradlinige Chor.
abschluB, der zisterziensischer Art, nach dem Vorbild von Fontenay3 zu sein scheint. Ob die bei
den Altires, welche sich frither im vorderen Quadrat befanden, wo jetzt Orgel und Bischofsthron
aufgestellt sind, ein Nachklingen zisterziensischer Tradition mit zwei Seitenkapellen bedeuten
kénnten, 1iBt sich wohl nur vermuten. Immerhin diirften wir vielleicht das vordere Chorquadrat
Transept nennen, iiber welchem sich, dhnlich wie in der Kirche von Oberzell in Reichenau, iiber
der Vierung ein massiger quadratischer Turmaufbau erhebt. Dies beweisen zwei noch heute ob dem
Chorgewdlbe vorhandene Rundfenster mit gemalter Leibung. In diesem Turme hingen wohl

v) Dr. Jobannes Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. I, S. 206213 (Im folgenden zitiert: Mayer, Bistumsgeschichte).

2) Adolf Mettler, Mittelalterliche Klosterkirchen und Kloster der Hirsauer und Zisterzienser in Wiirttemberg, Verlag
Silberburg, Stuttgart, 1927, S. 66.

3) R.de Lasteytie, L’architecture religieuse en France A I’époque romane, Librairie Picard, Paris, p. 291.

1) A. Niischeler, Die Gotteshiuser der Schweiz, Heft I, Bistum Chur, Ziirich, Orell-FiiBli 1864, S. 45.

23



auch vier Glocklein, deren Seile durch den Boden des vorderen Chorquadrates bis in den Krypta-
raum hinabreichten. Vier Locher, welche dazu gedient haben kénnten, entdeckten wir bei der
Restauration dieser Riume.

Der heutige Hochaltarraum war seit jeher durch zwei frither viel kleinere Seitenfenster erleuchtet
und durch ein gotisches Fenster hinter dem Hochaltar, das wahrscheinlich bei Aufrichtung des
groBen Retabels um 1484 fast ganz vermauert wurde. Die Sonne fiel am Hauptfest der Kathedrale
von Osten her zur Gottesdienstzeit auf den Altar. Das Kreuzgewdlbe des schonen Altarraumes
steigt mit seinen Tuffsteingurten von vier Kapitellen auf, die von Engeln getragen werden, welche
zwischen Daumen und Zeigefinger ein Kreuzlein (Kreuzfahrerkreuz) halten. Neben den Engeln
des Eingangs findet sich je ein Krieger, der als Wichter des Paradieses mit der einen Hand himmel.
wirts weist und mit der anderen das Schwert in die Scheide steckt; denn das durch die Erbsiinde
verschlossene Himmelstor tut sich nun auf. Am folgenden Kapitell sind Adam und Eva zu schen
und zwischen ihnen Maria mit dem Kinde, dem die Kénige vom gegeniiberliegenden Kapitell her
mit Gaben entgegengehen. Der iiberaus schéne Altarraum zeigt in seinem Charakter annihernd
die Geschlossenheit und Wiirde der alten Baldachine oder Ziborien, die kirchlich vorgeschrieben
waren. Chrysosthomus gibt uns den Grund an, wenn er den Altarraum den Himmel nennt. Er
ermahnt zur Ehrfurcht vor diesem Platz, weil es keine Barbierstube, nicht ein Salbenladen oder
sonst eine Marktbude sei, sondern vielmehr der Himmels.

Heute erhebt sich auf dem Blockaltar, welcher von Berno$ im Jahre 1178 geweiht wurde, der
gotische Aufbau (Taf. 9), von welchem Jacob Burckhardt sagt: « Uber einer steinernen, von neun
Siulchen umgebenen, auffallend hohen Mensa des 12. oder 13. Jahrhunderts erhebt sich ein
Schrein, dessen gleichen in der Schweiz keiner mehr und in Deutschland nicht eben viele vorhan.
den sein mochten. Die Bildwerke desselben umfassen eine ganze Welt von heiligen Gestalten und
Beziehungen in farbiger Freiskulptur, Relief und Malerei, angebracht an, auf und in einem prich-
tigen Gehiuse, dessen luftiger Oberbau nur durch die Niedrigkeit des Chores an weiterer Ent.
wicklung gehemmt wird7.» Wir haben vor drei Jahren den gotischen Aufbau, der durch Da.
zwischenlegen einer unnétigen Leuchterbank zu hoch stand, durch Wegnahme derselben, wie
urspriinglich, tiefer gesetzt, alle Figuren entstauben lassen und einige weggefallene Embleme er-
neuert. Der Altar erglinzt noch heute in seiner alten Fassung und Vergoldung, als wire er soeben
aus der Hand des Meisters hervorgegangen. Nahezu zweihundert Statuen oder Bilder lassen sich
zihlen. Sie stehen hier oben in drei Etagen wie ein in Holz geschnitztes lebendes Bild aus einem
religidsen Schauspiel des Mittelalters. Wiirden wir die Figuren herabrufen kénnen und in richtiger
Reihenfolge aufstellen, unter Einfiigung — zwecks eines groBeren Parallelismus — raumfiillender
Engelsgestalten, so hitten wir den eindrucksvollsten religisen Aufzug vor uns. Wir haben einen
solchen vor Jahren am Feste Mariae Himmelfahrt in Briigge (Belgien) erlebt. Er hat uns um so
tiefer erschiittert, als es aussah, wie die lebendig gewordenen Gestalten unseres Churer Hochaltars.
Freilich fehlten die Szenen der Riickwand, welche die Leidensgeschichte Christi darstellen. Man
hat aus diesen Riickwandskulpturen schlieBen wollen, der Hochaltar habe frither einen anderen
Standplatz gehabt. Wohl mit Unrecht, denn das hitte die dsthetisch-liturgische Zentrumsstellung
im baldachinartigen Altarraum zerstort. Es wire dies ein Fehler gewesen, den man dem Fiihlen

5) Dr. Joseph Braun, Der Christliche Altar, 2 Binde, Verlag Giinther Koch, Miinchen 1924, S. 67. Im folgenden zitiert:
Dr. Braun.

6) Mayer, Bistumsgeschichte, Bd. I, S. 280.

7) Beschreibung der Domkirche von Chur, Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich, Bd. XI, Heft 7,
Ziirich 1857, S. 157.

24



der Menschen aus der Entstehungszeit des Altaraufbaues nicht zutrauen darf. Es ist eine allgemein
bekannte Tatsache, daB auch alle jene gotischen Altire eine bemalte Riickwand haben, welche
geschlossen werden kénnen und vor allem jene, welche fiir den rituellen Opfergang um den Altar
frei bleiben miissen. Der Opfernde sollte bei diesem Gang zu religiésen Gedanken auch durch
die Figuren hinter dem Altar angeregt werden. Der Altar wollte mit seinen Darstellungen eine
fortwihrende Predigt iiber das Opfer des neuen Bundes sein. Unser Hochaltar wurde in seinem
Aufbau durch Jacob Ruoss® und seine Gesellen in den Jahren 1486—92 geschnitzt. Die Bemalung
und Goldfassung besorgte Meister Michels: «so die Tafflen im tuom gemalt haut», wie der Ein.
trag des bischoflichen Rechnungsbuches lautet. Wir verzichten auf eine weitere Beschreibung des
Altaraufsatzes, bieten aber dafiir eine photographische Aufnahme, welche seine Schénheit plastis
scher veranschaulicht als meine Feder. — Unter dem Chorfenstergesims hinter dem Hochaltar findet
sich auf gotischem Unterbau ein doppelter Schrein, welcher der Aufbewahrung von Reliquien
diente. Diese Art der Aufbewahrung hat mit dem Altargrabe keine Verbindung. Solcher Brauch
von Hochgrabformen biirgerte sich seit der Karolingerzeit ein (Braun I, S. 209).

Wir kénnen auf diesen mittelalterlichen Altaraufbau nicht weiter eingehen und méchten uns
dafiir um so intensiver mit dem eigentlichen Altar beschiftigen, welcher bis heute, trotzdem er -
bedeutungsvolle liturgische und historische Geheimnisse verkérpert, noch nie wissenschaftlich be-
handelt wurde. Wir entnehmen dem vorziiglichen Werke von Dr. Jos. Braun « Der Christliche
Altar» und der mehrbindigen Arbeit von Rohault de Fleuryre «La Messe» einige notwendige
allgemeine historisch-liturgische Erklirungen iiber den Altar. Wer den juristischen kanonistischen
Standpunkt der Altarfrage ins richtige Licht geriickt haben will, mége sich durch die ausgezeich-
nete und klare Arbeit von Dr. Hans Henny « Der Altar im kanonischen Recht» beraten lassen?z.

Die ersten christlichen Altire sind Opfertische iiber Mirtyrergribern, wihrend der heidnische
Altar ein Feuerherd sein will. Zur Zeit der Christenverfolgungen waren die urspriinglichen christ
lichen Altire nicht an einem Ort «festgerahmt» wie die spitern fixen Altire. Der Altar wurde
jeweilen als « mensa dominica» fiir die Opferhandlung hervorgeholt, ja es kam sogar vor, daB die
Hinde der Diakone oder die Brust des im Gefingnis liegenden Mirtyrers dafiir dienten. Immerhin
finden sich auch schon zu dieser Zeit Andeutungen iiber feststehende Altire. In nachkonstantini,
scher Zeit ist dieser Typus das Normaler2. Er war dann, im Gegensatz zu friiher, regelmiBig aus
Stein gefertigt. In den Can. Isaaks des Gr. (gestorben 439 nach fiinfzigjihriger Amtsfithrung)
wurde Folgendes gesetzgeberisch bestimmt: « In den Kirchen ist fest aufgestellt der Tisch des Herrn,
auf dem wir das Brot und den Wein als Bild des lebenspendenden Leibes und Blutes Christi aufs
opfern, die fiir immer umsonst ausgeteilt werden zum ErlaB und zur Vergebung der Siindens.»
Damals schon erhielt der Altar eine Weihe. Ohne Erlaubnis des Bischofs durfte man den geweih-
ten Altar nicht von seinem Platz entfernen. Weil das Opfer mit Vorliebe iiber dem Grabe eines
Martyrers dargebracht wurde, blieb diese Verbindung irgendwie betont, wenn auch nur durch
kleine Reliquienrestchen; so auch im heute geltenden Kirchenrecht. Opferkult und Reliquienkult
sind an sich genommen aber nicht das gleiche. Es besteht zwischen beiden wesentlich weder eine
direkte noch indirekte Bezichung; aber das schlieBt nicht aus, daB sie sich infolge gewisser in

8) Julius Baum, Jacob Ruess, Zeitschrift fiir Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte, Bd. II (1940), S. 94f.
9) Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. I, S. 126.

10) Librairie Morel, Paris 1883.

11) Verlag Borsigs Erben, Ziirich 1939.

12) Dr. Braun, Bd. I, S. 5 und 65.

13) Dr. Braun, Bd. I, S. 67.

4 25



ihrer Natur liegender Erwigungen einander niherten. Das Opfer des Mirtyrers neben dem Opfer
des Herrn, des Prototyps jedes Opfers! In dieser Weise brachte es die geschichtliche Entwicklung
mit sich, daB die Opferstitte des neuen Bundes auch die Stitte fiir die Deposition der Reliquien
wurde. Die Hinterlegung, welche bei der Weihe der Altire erfolgte, wurde zu einer wesentlichen
Vorschrift der Altarkonsekration. Ohne Einfiigung der Reliquien in die Altarplatte, in den Stipes
— den tragenden Unterbau der Altarplatte — oder in den Boden unter der Confessio, konnte und
kann ein Altar nicht geweiht werden. Die Weihe geht verloren durch Entfernung der Reliquien
und durch Verletzung der betreffenden verschlossenen (gleichsam versiegelten) Stelle. Die Reli.
quien, welche sonstwie auf dem Altare oder im Hohlraum™ unter der Mensa aufgestellt werden,
haben fiir die Altarweihe nichts zu bedeuten und kénnen ohne Exekration entfernt werden. Die
heute geltenden Vorschriften sind durch den Codex juris Canonici 1198,4 und Can. 1200 § ad 2
festgelegt, sie stimmen mit den Dekretalien Gregors IX. (Jahre 1159-81) iiberein’s.

In der Literatur iiber den Altar unterscheidet man beziiglich der Altarformen Tisch-, Kasten.,
Block. und Sarkophagaltire, je nach ihrer Grundgestaltung mit Stiitzen, Hohlraum, Mauer-
masse oder als Sarkophag. Der Hochaltar von Chur ist ein mit 9 Siulen dekorierter Blockaltar,
der von einem fremden durchreisenden Bischof mit Namen Bernot¢ am 2. Juni 1178 geweiht
wurde. Sein schwer entzifferbares Wachssigill (Taf.12,b) lagim Altargrab und miBt inklusive
Wachsrand 8 zu § cm. Es lag in einer konischen Elfenbeinpyxis, welche wir spiter beschreiben
werden. Die Urkunde fehlt; daB sie aber frither ausgefertigt worden war, beweist am obersten
Rand die Bruchstelle des Bandes der Pergamentrolle. In der gleichen Pyxis fand sich eine kleine
schone Pergamentschrift (Taf 12c) mit folgendem Text: «Anno domini millesimo CCe
CXXII°, in octava pentecostes, indictione XV2, consecrata est ecclesia et altare beate Marie
Virginis per venerabilem dominum Henricum dei gratia episcopum Curiensem, in quo altari hec
reliquiae requiescunt: videlicet beate Marie virginis et multorum aliorum santorum»; oder in
deutscher Ubersetzung: «Im Jahre des Herrn tausendzweihundertzweiundsiebenzig, in der Oktav
von Pfingsten, fiinfzehnte Indiktion, ist geweiht worden die Kirche und der Altar der seligen
Jungfrau Maria durch den ehrwiirdigen Herrn Heinrich durch Gottes Gnade Bischof von Chur,
in diesem Altare ruhen folgende Reliquien: nimlich der seligen Jungfrau Maria und vieler anderer
Heiliger.n»

Es handelt sich um den Bischof Heinrich von Montfort, erwihlt am 12. November, der von
1251—72 Bischof von Chur war. Seine Urkunde, die photographisch aufgenommen wurde, ist
17/8 cm groB, Siegel abhangend, gut erhalten, 7,7/5,3 cm, mit Umschrift in gotischer Kursive:
« + Henricus: Dei: Gratia: Curiensis: Episcopus:» Im Siegelfeld thronender Bischof mit Stab
in der Rechten und Buch in der Linken. Diese Urkunde korrigiert die von Dr. Mayer in seiner
Geschichte des Bistums Chur aus dem Nekrologium entnommene Jahrzahl 1265 in das Datum
1272. Aus dem beigelegten Siegel des Bischofs Berno und der Urkunde von Bischof Heinrich
wird die Tatsache zweimaliger Weihe des Hochaltars mit Sicherheit erwiesen®7. Man wird an.
nehmen diirfen, daB die erste Weihe des Hochaltars nach Vollendung des Chores erfolgte, aber
noch vor der Entfernung der Tellokirche, deren Fundamente teilweise bei der Renovation des

14) Hinter dem Hochaltar wurde seit dem spiteren Mittelalter ofters, wie in Chur, fiir die Reliquien ein Reliquienkasten
aus Stein erstellt (Braun, Bd. I, S. 408).

1s) Hans Henny, Der Altar im Kanonischen Recht, S. 41-59.

16) Mayer, Bistumsgeschichte, Bd. I, S. 280.

17) Die beiden Siegel und die Pergamenturkunde werden wieder ins Altarsepulcrum gelegt werden; dort sind sie am
sichersten verwahrt.

26



heutigen Kathedralbodens zum Vorschein kamen. Als die Hausteine des Langschiffes gereinigt
wurden, sah man die Naht der Ansatzstellen des neuen Baues ganz klar. Um 1208 war der
Kirchenbau so weit fortgeschritten, daB der Kreuzaltar beim Kryptacingang geweiht werden
konnte. Die Vollendung der Kathedrale ging aber so langsam vor sich, daB die letzte Weihe des
Hochaltars und der gesamten Kirche erst 1272 erfolgte. Die oft hervorgehobenen UnregelmiBig.
keiten der Gewdélbetechnik und die immer derber behauenen Tuffgurten legen die Vermutung
nahe, daB wihrend dieses Baues zeitweilige Ermiidung und stiirmische Unterbrechungen eintra.
ten. Wir wissen nicht, wann der karolingische Altar der Tellokirche abgetragen wurde; aber
sicher ist es, daB} die Fragmente zum Teil irgendwann in den Chor kamen, dort den Hochaltar
teilweise weil umkleiden, sowie die Altarstufen und den Boden bedecken durften. Bei der Er.
neuerung des Chorbodens wurden viele Stiicke herausgenommen, um im Jahre 1854 zum Bau

R =

e ]
o) 5 ¢
o
2
% MENSAI82x132¢cm,
S ﬁ‘ *
¥
GEL.W.SULSER.
6 188 - pIoL. ARCH.

Abb. 1. Asimo-Mensa an der Riickseite des heutigen Hochaltares in Chur

des neuen Laurentiusaltars zu dienen. Wir kénnen nicht behaupten, daB ehemals mit den heute
hoch eingeschitzten karolingischen Flechtwerkskulpturen sehr pietitvoll umgegangen worden ist;
denn bei der Renovation der Kathedrale und bei der Wiederherstellung der Chorfenster, fanden
sich immer wieder eingemauerte Reste der ehemaligen Confessio und des Altares. Einzelnen Stiik-
ken wurde aber doch die Ehre zuteil, den Hochaltar mit andern alten Resten zusammen neu zu
bekleiden; denn die ganze Riickseite des Hochaltars, ein Streifen um den Altar herum und drei
Marmorsiulen stammen von den alten Altarschranken her. Dabei wurden aber die Seiten mit
der Flechtornamentik «diskret» nach innen gekehrt! Wir haben nun eine Anzahl dieser Spolien
umwenden lassen und dabei auch die frithere ilteste Altarplatte (Abb. 1) entdeckt, welche
einen Teil der Riickwand deckt. Wir geben ihr den Namen Asymo Mensa. Sie hat ein Format
von 190/ 100 cm und zeigt eine ausgearbeitete Vertiefung, deren Fliche 137/75 cm mifit, wihrend
der Rand etwa §—8 cm ausmacht. Der schiefwinklige Einschnitt ist 10 mm tief. Die ganze Platte
hat eine Dicke von 10 cm. Sie bildet einen duBerst wertvollen Fund; denn solche Altarmensen

27.



sind Seltenheiten. In der Schweiz hat sich bis jetzt nur eine in der St. Laurentiuskapelle von
Paspels (Graubiinden) auffinden lassen. Von dieser sagt E. Péschel:®, daB sie einen erhabenen,
ringsum laufenden Rahmen aufweist, dessen Profil einfache Seitenschrigen und drei Rillen an der
Oberfliche zeigt. « Eingetiefte» Altarplatten, nach Art derjenigen von Chur, von denen in der
Schweiz bisher kein Exemplar bekanntgeworden war, kommen vom 6. bis 13. Jahrhundert vor.
Die Profilierung unserer Mensa weist ins 8. Jahrhundert. Nach Dr. Braun9 sind derartige Altire
schon frith im §. Jahrhundert in Gebrauch gewesen. Personlich haben wir solche Platten in Grado,
Aquileia und Ravenna gesehen; Dr. Braun und Fleury beschreiben derartige Altarmensen aus
Siidfrankreich und weisen auch solche mit mehreren kreisrunden Vertiefungen nach. Wir fragen
uns, ob in diesen Altiren nicht irgendeine uralte Tradition aus den Zeiten der heidnischen pri.
historischen Schalensteine?e nachgewirkt haben kénnte. Unsere Churer Asymo Mensa hat keine
Ornamentation oder Profilierung wie die von Paspels oder wie jene von A uriol2t mit den um das
Christusmonogramm gruppierten zwélf Tauben. Dr. Jos. Braun, der groBe Kenner und Erfor.
scher der christlichen Altire, konstatiert nun folgende Tatsache als Ergebnis seiner Studien: « Bei
allen nachweisbar vorkarolingischen Mensen fehlt an den Seiten die Profilierung?2.» Es wird sich
also bei unserer ausgetieften Altarplatte um ein Werk vor der karolingischen Zeit handeln, also um
eine Mensa aus der Asimo Basilika resp. Apside. An dieser wird der hl. Asymo (in der spitern
Lesart dieses Namens heiBt er Asinius, der dokumentarisch im Jahre 452 nachweisbar ist) das
hl. MeBopfer dargebracht haben. Es kann sein, daB er der Erbauer unserer Kirche war; es ist aber
auch denkbar, daB die Kirche schon frither bestanden habe, weil die Tradition den ersten Churer
Bischof schon ins 2. Jahrhundert zuriickzuversetzen wagt. Die Unterschrift des Asinius anliBlich
der Mailindersynode vom Jahre 452 beweist nur, daB bereits damals in Chur ein Bischof war;
aber keineswegs, daB er der erste gewesen sei. Wir glauben annehmen zu diirfen, daB unsere Altar,
platte mit dem erhéhten Rand nicht zusammen mit den karolingischen Marmorschranken ent-
standen ist, die nach Zemp etwa um 766 in der Tellokathedrale aufgerichtet wurden. Vielmehr
diirfte sie bereits in der ersten Kirche iiber der Confessio geruht und hernach im folgenden Bau
den gleichen Dienst erfiillt haben. Durch ihren Mangel an jeder Dekoration fillt sie vollstindig
aus dem Charakter der karolingischen Periode heraus. Aus Achtung fiir ihre frithere Verwendung
beim MeBopfer, mag sie in der karolingischen Kirche beibehalten worden sein, trotzdem sie nicht
so prachtvoll ausgearbeitet war, wie die bekannten Skulpturen jener Zeit. Wenn wir uns fragen,
wie dieser ilteste Altar ausgeschen haben mag, so war es nach unserer Ansicht ein vierstiitziger
Altar, und zwar aus folgenden Griinden: Der heutige Hochaltar ist von neun Siulchen fankiert,
wovon drei aus weiBem Marmor und sechs aus dem gewdhnlichen Baumaterial der Churer Kathe-
drale gehauen sind. Die drei weillen Siulen waren offenbar die Stiitzen der iltesten Altarplatte.
Das Basisstiick der vierten Siule haben wir unter den Marmorfragmenten gefunden. Mit welcher
Achtung und Ehrfurcht alte Altarfragmente fiir den spitern sakralen Opfertisch beniitzt wurden,
werden wir noch sehen. Wir lieen durch Herrn Architekt W. Sulser2s aus den genannten Siulen
und der Altarplatte einen Rekonstruktionsversuch (Abb. 2) machen, exakt nach MaB, welcher,
wie es aus der hier wiedergegebenen Zeichnung hervorgeht, sehr iiberzeugend wirkt. Zwischen

8) Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. III, S. 107, Abb. 100.

19) Braun, Bd. I, S. 246, Taf. 42, und S. 260.

20) Christian Caminada, Steinkultus in Ritien (65. Jahresbericht der Histor. Antiquarischen Gesellschaft von Graubiin.
den, Jahrgang 1935, S. 321fF.).

a1) Braun, Bd. I, S. 246 und 286, Taf. 41.

22) Braun, Bd. I, S. 26s.

23) Vergleiche Abbildung 2.

28



den vier Siulen bleibt gerade soviel Raum frei, daB man die Offnung der Confessio hineinfiigen
konnte. Der Altar hat ungefihr die gleiche Form wie dijenige von Ravenna, die wir spiter bei
Behandlung des Altargrabes noch niher besprechen werden.

Zum Verstindnis der Geschichte des Hochaltars ist daran zu erinnern, daB er das Spiegelbild
dreier Kirchen ist, die auf diesem Platze erstellt worden sind. Bevor die heutige Kathedrale erbaut
wurde, standen hier zwei andere Kirchen, die einander ablésten, wie sich aus den Ausgrabungen,
die wir bei der Renovation des Kirchenbodens machten, beweisen 1iBt. Zwischen den Treppen.
aufgingen in den Chor, ungefihr dort, wo jetzt der Kreuzaltar steht, entdeckte man die Grund.
mauern von zwei Apsiden, die einander iiberschneiden. Der tiefer liegenden kleinern Apside
schlieBen sich die Grundmauern eines gréBeren Kirchenschiffes an. In ihrer Grundfiche scheint
diese Kirche ungefihr dhnlich zu sein der alten Paulusbasilika in Rom aus dem Jahre 386 (San

GBE.W.SULSERA
PIPLIARCH.

Abb. 2. Asimo-Mensa. Rekonstruktionsversuch

Paolo fuori le mura), wie es Poschel24 nachweist. Die erste Kirche wire nach dieser Hypothese
also eine nachkonstantinische, so daB wir sie mit Recht als Asymokirche bezeichnen kénnen. Eine
zweite, groBere A pside iiberschneidet die erstgenannte. Die Grundmauern des zugehdrigen Baues
konnte man nicht nachweisen, weil der Boden nach allen Seiten von ausgemauerten Gribern
durchquert ist; vielleicht finden sie sich unter dem gegenwirtigen Mauerwerk. Die heutige Kathe-
drale lieBe sich BischofAdalgottss-Dom nennen, wenn wir alle drei Bauten mit einem Namen
kennzeichnen wollten.

Aus der Asymokirche kam die alte Marmormensa, die wir in Zukunft Asymomensa heiBen
werden, mit den vier Siulen in die Tellokathedrale und von dort zur zweiten Altarweihe in die
gegenwirtige Kathedrale. Die gleiche Wanderung traten gewil auch die Reliquien an. Aus dem
Tellobau kamen mit den Reliquien ganze Platten mit karolingischer Flechtornamentik in den
Chor hinauf und dienten hier zur Verkleidung der Riickwand und eines breiten obersten Streis
fens des Altarkorpus. Durch Verwendung dieser Marmorstiicke erhielt der um 1187 geweihte
Altar eine auBergewdhnliche Hohe2s. Als wir bei Eréffnung des Altargrabes, direkt unter der

24) Erwin Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur (Anzeiger f. Schweiz. Alters

tumskunde, Bd. XXXII, 1930, S. 166).
25) Der Altar ist 130 cm hoch.

29



heutigen Altarplatte, in einer zweiten Platte auf eine viereckige Vertiefung mit einem Falz fiir
einen Deckel stieBen, waren wir sicher, daB diese die Mensa26 der ersten Chorweihe sein miisse.
Bei der zweiten Weihe ist dann die Platte mit den gotischen Profilen darauf gelegt und einige
Jahrhunderte spiter diese dann wiederum mit einer noch groBern Mensa gedeckt worden, welche
noch heute der sakralen Feier dient.

Unter den konstruktiven Teilen unseres Blockaltares erweist sich die Asymomensa mit dem
vertieften Feld als das interessanteste Stiick. Sie deckt leider nur die Riickwand des gegenwirtigen
Altares. Auf deren Kanthshe fiel uns ein Marmorblock durch Olspuren und eine sorgfiltige
Martelkalkversiegelung auf. Wir lieBen ihn lockern und herausheben. In Anwesenheit des Bi-
schofs Dr. Christian Caminada, des Dompropstes Emil Lanfranchi, Protonotarius Ap. und des
Domdekans Ben. Venzin, Generalvikar, wurde das Altargrab gemiB Can. 1200 § 2 am 3. Ok-
tober 1943 erdffnet, das verschlossen worden war im Jahre 1272. Man kann sich denken, daB3
wir erregt und gespannt waren, die Geheimnisse des Inhaltes dieses Altargrabes kennen zu lernen.
Der Gang ist 26 cm breit, 21 cm hoch und 78 cm lang. Die viereckige Vertiefung hat einen
Durchmesser von 33 cm. Diese ist ziemlich genau wie die viereckige Hohlung am Gangboden,
wie sie heutigentags zur Einlegung der Reliquien in die Altarmensa iiblich ist.

INHALT DES ALTARGRABES

Dem Sepulcrum des Hochaltares entnahmen wir einenkleinen Marmorsarkophag(Taf.10,a-c)
mit halboffenem, sattelfsrmigen Deckel, der an den vier Ecken akroterienartige Aufsitze zeigt.
Der etwas derbbehauene Marmor scheint durch hiufige Reibung eine auffallende Glittung erfah.
ren zu haben. Menschenhinde und reibende Tiicher mogen ofters dariiber gestrichen haben. Eine
groBere Zahl frischer Pickelschlige und dhnlicher Ritze lieBen annehmen, daB der Sartkophag
irgendwie mit Handwerksgeriten in unliebsame Berithrung gekommen ist und daB3 er einmal aus-
gegraben wurde. Diese Verletzungen haben an Frische nichts verloren, trotz des jahrhunderte.
langen Ruhens im Altarinnern. Der Sarkophag war mitsamt seinem interessanten Inhalt im ver.
siegelten Grabe vor Luft, Licht und Nisse abgeschlossen. Er hat 16 cm Firsthohe, ist 18 cm lang,
14 cm breit und hat eine Wanddicke von 2 em. Der Deckel ist inwendig kassettenartig modelliert.
Die einzige Dekoration an einer der Schmalseiten, inklusive Deckel, ist ein «A». Dr. Braun be-
richtet in seinem bekannten Werke « Der christliche Altar»27 von einem kleinen Sarkophag, wel
cher aus St. Maria Magdalena zu St. Zeno im Trentino herstammt. Aus den Nachzeichnungen
und MaBangaben sicht man, daB das Behiltnis aus unserem Hochaltar fast bis ins Kleinste mit
jenem von St. Zeno iibereinstimmt. Hochst wahrscheinlich wurde das Material dafiir aus dem Tren.
tino, aus den bekannten Marmorbriichen im Vintschgau, bezogen. Nun aber lesen wir im Werke von
Zemp und Durrer?®, daB «der Marmorgrabstein des Praeses Victor I. um 600 aus Trient nach
Chur kam (,ordinabit venire de Trento®) und der des Victor III. vor 720 aus dem Vintschgau
(,ordinabit venire de Venostes*), der noch heute den bekannten Laaser Marmor liefert. DaB fiir die
Skulpturen in Miinster ebenfalls Vintschgauer Marmor verwendet wurde, unterliegt schon wegen
der geographischen Lage keinem Zweifel.» Sicherlich wird auch der kleine Churer Sarkophag
auf dem gleichen Weg wie die genannten Grabsteine vom Vintschgau her nach der Kathedrale
des eigenen Bistums befordert worden sein. Beide Sarkophage sind altchristliche Reliquienbehils

26) Diese hat vom Boden gemessen die heute iibliche Altarhéhe von 9o cm.
37) Braun, Bd. I, S. 638.

28) Josef Zemp und Robert Durrer, Das Kloster St. Johann zu Miinster in Graubiinden, S. 11 (Mitteilungen der Schweiz.
Gesellschaft fiir Erhaltung historischer Kunstdenkmiler, Neue Folge, Heft. V-VII, Genf, 1906-10).

30



ter. Derjenige von St. Zeno hat auf dem Deckel ein A und ein O, wodurch die christliche Be-
stimmung festgelegt ist. Jener enthielt ein silbernes, altchristliches Schichtelchen, wihrend der
Churer nicht so kostbar bedient war und nur ein mehr sarkophagihnliches, fast pyramidenartiges
Kistchen (Taf. 4a,b) aus vergoldetem Kupferblech iiber einem Holzkern enthielt. Seine Firsts
héhe ist 5,5 cm, die Linge 4,7 cm und die Breite 2,3 cm. Kupferniigel halten die Kupferplitt,
chen zusammen?9. Die Nigel des vermoderten Holzbodens lagen teilweise im Reliquienstaub der
Jahrhunderte, welche iiber diesen Behilter hinweggegangen sind. Die Rinder des Schichtelchens
sind mit einer korallenartigen, aus dem Kupferblech getriebenen Punktreihe verziert. Die stark
abgeriebene Riickseite ist nicht dekoriert. Am First befand sich wahrscheinlich eine Kupferblech.
ose, die offenbar zum Aufhingen des Biichsleins diente. Die untere Offnung zeigt die Falze eines
vermoderten Deckels, iiber welchem ein vergoldetes, verziertes Kupferblech angenagelt war. Die
kleine Schachtel schimmert in einer interessanten Malechitpatina. Auch dieses Stiick ist seinem
Charakter nach altchristlich.

Im gleichen Sarkophag fand sich auch ein GipsabguB mit der Huldigung der drei
Magier (Tafix1f). Vermutlich ist es der AbguB einer frithchristlichen Gemme im Durchmesser
von 4 cm. Wir schen darauf die Madonna mit dem Jesuskind (mit Heiligenschein). Thnen schrei.
ten die Magier in ihren phrygischen Miitzen entgegen. Stern und hl. Geist sind angedeutet.
Vom Madonnensitz gewahrt man die Riickenlehne. Im reichillustrierten Werke von Msgr. Marius
Besson, « La Sainte Vierge3o», finden wir eine gréBere Anzahl von Darstellungen aus dem 3. und
4. Jahrhundert, welche die gleichen charakteristischen Ahnlichkeiten verraten. Somit wird auch
dieser Abdruck gleichen Alters sein. Sowohl der Sarkophag, wie die genannten Objekte stammen
aus den ersten christlichen Jahrhunderten.

Im gleichen Sarkophag lag auch noch eine kleine elfenbeinerne Schiebeschachtel (Taf.
11,a~d), auf deren Deckel ein gut geschnitzter Askulap zu sehen ist, der mit der rechten Hand den
Stab hilt, an dem eine Schlange sich emporringelt. Mit der Linken faBt er ein Buch oder eine
Schachtel mit einer Dekoration nach Art des gleichschenkeligen Andreaskreuzes. Die Figur findet
sich in einer architektonischen Umrahmung. Im Hohlraum sind 6 kleine A bteilungen herausge.
hauen, in welchen winzige Reliquienpaketchen in Seidenumhiillung eingelegt waren. Das Schich-
telchen ist 8,7 cm lang, 6 cm breit, 2 cm hoch, einschlieBlich dem Deckelrand. Die Deckelskulp-
tur in Hochrelief ist aus einem Elfenbeinplittchen herausgearbeitet, das 6 mm dick, 4,2 cm breit
und 7,9 cm lang ist. Diese duBerst seltene Elfenbeinschachtel ist verwandt mit derjenigen des
Askulaps und der Hygiea im Museum Valeria in Sitten, beschrieben im Anzeiger fiir Schweiz.
Geschichte und Altertumskunde, Jahrgang 1857, S. 32,und im Werke von C. R. Morey « Gli
oggetti di avorio ¢ di osso del Museo sacro Vaticano», Cittd del Vaticano, Biblioteca Vaticana
1936, S. s7. Die Sittener Schiebeschachtel wird dem Ende des 3. oder dem Anfang des 4. Jahr.
hunderts zugeschrieben. Die Unterschiede zwischen ihr und der Churer sind nicht sehr groB. In
Sitten haben wir noch eine zweite Figur, die Hygiea. In der Rechten hilt Askulap einen Pinien.
zapfen, die Haare sind mit einem Kopfband zusammengehalten, die Schlange windet sich um den
Stab der linken Hand. Die Hygiea hilt eine Schlange, welche sich nach der Schiissel auf ihrer
Linken reckt. Der architektonische Hintergrund der Skulptur ist zhnlich wie in Chur. Im Werke
von Morey werden noch zwei dhnliche Schiebeschachteln beschrieben, welche aber biblische

29) Wir entdeckten im Staub des Sarkophags noch eine kleine Ose, die scheinbar am Schichtelchen befestigt war, wohl
um es irgendwo aufhingen zu kénnen. Da die Schachtel auch unten, nicht aber auf der stark abgeriebenen Riickseite deko-
riert ist, darf wohl angenommen werden, daB ihre Unterseite den Blicken der Gliubigen sichtbar gemacht war.

30) Marius Besson, La Sainte Vierge, Genéve, Editions de I’écho illustré 1942, S. 135, 21, 23 und 39.

3I



Szenen darstellen. Sie gelten als dgyptische Produkte des s. oder 6. Jahrhunderts. Dr. Braun3® weif3
auch von hélzernen Reliquienbehiltern zu berichten, die aber ohne Dekoration sind und in mittel,
alterlichen Sepulcren gefunden wurden.

Die beiden schweizerischen Elfenbeinschachteln mit der Askulapsfigur sind urspriinglich als
heidnische Medizinbehilter verwendet worden; denn Askulap ist der Gott der Heilkunde. Det-
artige Behilter eignen sich aber auch sehr gut zum Einlegen von kleinen Reliquiensplittern. Man
verchristlichte die Schachtel von Sitten durch das Einritzen eines Kreuzes, und vielleicht hat das
Andreaskreuz auf unserem Churer Fund den gleichen Sinn. Man mag auch Christus als den hei.
lenden Arzt in der Gestalt des Askulap allegorisch gedeutet haben. In jedem Fall handelt es sich
um einduBerst merkwiirdiges Fundstiick, das durch das Buch in der Hand des Gottes, welches unse-
res Wissens noch nirgends nachgewiesen ist, sich ganz besonders von seinen anderen Darstellun.
gen unterscheidet. Griinde, die Churer Schachtel jiinger als diejenige von der Valeria zu be-
zeichnen, finden wir keine. Die Bedeutung von Chur als Alpeniibergang ist derjenigen von Sitten
zum mindesten ebenbiirtig.

Das sogenannte Andreaskreuz mit seinen schriggestellten Balken auf dem Deckel des Arztbu.
ches sowie an zwei Stellen der Skulptur kann bloBe Dekoration sein, nicht ausgeschlossen ist aber,
daB es schon in heidnischer Zeit als Heil, und Schutzmittel verwendet wurde; denn im Zauber
wurde, nach dem Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens von E. Hoffmann.Krayer, zur
Entdeckung des Diebes empfohlen: «deinde scutella cum aqua imponatur circulo, transversa obli.
quaque mixtum cruce insignito», eine mit Wasser gefiillte Schiissel wird auf einen Kreis gesetzt
und dariiber ein schriggestelltes Kreuz gezeichnet. Damit lost und schiitzt man sich auch gegen
den Blitz. Der Andreastag3* war ein besonderer Zaubertag des heidnischen Fruchtbarkeitsritus,
der dann gerade durch das Fest des hl. Andreas bekimpft wurde. An der Datierung der Askulap-
schachtel indert das Kreuz, auch wenn es schon urspriinglich eingehauen wurde, also nichts, weil
dieses Zeichen bereits im heidnischen Kultus vorkommen konnte.

Unsere Beschreibung des Sarkophags, der vergoldeten Kupferbiichse, des Gipsabgusses und der
Askulapschachtel beweist, daB es sich um alte Stiicke handelt, und daB diese schon im Altare
der Asymokirche gelegen haben kénnen.

Aus dem Altare der spiteren Tellokirche stammt wahrscheinlich die duBerst interessante zylin.
derférmige Elfenbeinpyxis (Tafi1o,d-¢). Sie hat eine Hohe von 10 cm (inklusive Deckel)
und einen Durchmesser von 9 cm (inwendig gemessen). Der duBere Durchmesser des Deckels ist
11,2 cm. Der Deckelrand ist mit fiinf Kreisen profiliert. In der Mitte findet sich eine kleine ge-
drehte Rosette3s (Durchmesser 3,5 cm); eine Dreirillendekoration introvertierter Bogen ziert den
an einer Stelle erginzten, aus einer Knochenplatte bestehenden Deckel. Der Boden der Pyxis ist
aus Holz gebildet. Drei defekte Bronzescharniere tragen zwei Buckelrosetten mit Kreisen und
Strichschnitt. Teilweise wurden Bronzenigel verwendet und teilweise—wohl bei einer Reparatur—
bloB Kupfernigel. Das SchloB, welches, nach den Bohrléchern zu urteilen, einst vorhanden war,
fehlt heute. Man erkennt daraus, daB die Pyxis nach anderer Verwendung in den Altar von 1272
gekommen sein muB. Ob man das SchloB abriB, als man diese Biichse dem Altar der karolingi.
schen Kirche entnahm, weil man sie nicht 6ffnen konnte, liBt sich wohl ahnen, aber kaum mehr
beweisen. Ebensowenig 4Bt sich entscheiden, ob es sich urspriinglich um eine eucharistische Pyxis

31) Der christliche Altar, Bd. I, S. 64s.

3%) Dr. F. H. Albers, Das Jahr und seine Feste, Jul. Wegner, Stuttgart, 1917, S. 296f.

33) C. R. Morey, Gli oggetti di avorio e di osso del Museo Sacro Vaticano, Cittd del Vaticano, 1936, S. s7A, Taf. VI,
und R. de Fleury, La Messe, Bd. I, PL. 11, eine Kapitellrosette des 7. Jahrhunderts.

32



handelt34, wie solche mit Schnitzereien religiésen Inhalts nachweisbar sind. Das kostbare Elfenbein
und die schénen Kupferscharniere lassen solche Vermutungen zu. Der Charakter des Dekors weist
das Stiick zum mindesten in die merowingische Zeit. Wir diirfen also das Alter der beschriebenen
Objekte nicht bloB ins 12. oder 13.Jahrhundert, sondern tief ins karolingische Zeitalter, ja zum
Teil bis in die nachkonstantinische Zeit zuriickversetzen. Ein groBes Quantum von Reliquien in
kleinsten Splittern fand sich vor; alle waren in winzige Seidenpaketchen eingehiillt, die ohne groBe
wissenschaftliche Bedenken dem s. und 6. Jahrhundert zugeschrieben werden kénnen. Die Bestim~
mung dieser Textilien ist infolge ihrer Kleinheit duBerst schwierig; aber die groBern Seidenresten,
welche sich schon von frither her im Dommuseum befanden, — wie z. B. das Seidenstiick « Kampf
Samsons mit dem Lowen», spitestens aus der Zeit Justinians3s —, bestitigen unsere Ansichten
hinsichtlich der Datierung der bereits beschriebenen Reliquienbehilter. Die alten Reliquiare und
die Reliquientaschen reden die gleiche Sprache vom hohen Alter und der gewaltigen Einfluf},
sphire des Ostens von Aquileia und Ravenna her im Bistum Chur. Schon Dr. Planta3® hat aus
der romanischen Sprache den Nachweis solchen Einflusses erbracht. Unter den Geweben, welche
gerade durch ihre Umbhiillung die Hochschitzung der kleinen Reliquiensplitter betonen wollen,
findet sich auch ein golddurchwirktes Seidenstiick, das von auBerordentlicher Seltenheit ist. Es ist
sogenanntes zyprisches Gold. Wenn man bedenkt, daBl die Seide in den ersten christlichen Jahr.
hunderten mit Gold aufgewogen wurde, so begreift man auch, wie aus dieser Umbhiillung der
Reliquie selber Glanz und vermehrte Glaubwiirdigkeit vermittelt wird. Uber die Seidengewebe
im einzelnen wird in einer eigenen zweiten Abhandlung zu reden sein.

Wir wissen nicht, wessen Reliquien dem Reliquiengrab anvertraut wurden. Es findet sich dar.
unter ein angebranntes Knochenstiick, das verwandt zu sein scheint mit dhnlichem Gebein in
den Reliquienkisten der Kathedrale. Wir méchten es der hl. Emeritha zuweisen, welche nach
der Legende als Schwester des hl. Luzius in Trimmis verbrannt worden ist. In spitern Zeiten
hat man die eingelegten Reliquien mit dem Namen des betreffenden Heiligen entweder in der
Weiheurkunde oder auf besondern Zetteln kenntlich gemacht. Unsere Weiheurkunde sagt bloB,
daB Reliquien der Muttergottes und vieler anderer Heiliger im Altargrabe ruhen3?. Man wird
schon deswegen deren Namen nicht gekannt haben, weil sie gréBtenteils aus den Altiren der
frithern zwei Kirchen hieher iibertragen wurden. Reliquien der Muttergottes sind sonst nicht nach.
weisbar, weil diese uralter Tradition zufolge mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen
worden sei. Wir besitzen noch ein Inventar des Reliquienschatzes der Kathedrale in einer Schrift
art des ausgehenden 16. Jahrhunderts, das aber sicherlich auf viel iltere Eintragungen zuriickgeht.
In diesem Verzeichnis finden sich folgende Reliquien der Muttergottes: «de veloy, vom Schleier, «de
feretto B. M. V.», von der Tragbahre, «de velamine», vom Kleide(2), «de sepulchro», vom Grabe,
und «de lacte B. M. V.», von der Marienmilch. Das duBerst feine Byssusgespinst des Schleiers
ist noch vorhanden. Inwieweit dieses Gewebe mit der Gewandung der Muttergottes oder viel,
leicht eher mit dem Kleide eines besonders verehrten orientalischen Wallfahrtsbildes in Bezichung
steht, 1Bt sich nicht entscheiden. In St. Maria in Regola zu Imola (Italien) birgt ein Altar mit
der Jahrzahl 1073 den Schleier Marias (Dr. Braun I, S. 209). Unter «feretrum» kann man sich

34) C. R. Morey, Taf . VIII, und W. F. Volbach, Die Elfenbeinbildwerke, Verlag de Gruyter, Berlin, Bd. I, S. 3.

35) Jacob Burckbardt, Beschreibung der Domkirche von Chur, Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich,
Bd. XI, Heft 7, S. 163, Taf. XIV.

36) Dr. J. Jud, Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache, XLIX. Jahresbericht des Histor. Antiquaris
schen Gesellschaft von Graubiinden, Jahrgang 1919, S. 1ff.

37) of, S. 5.



eine Tragbahre oder irgendeinen Versorgungsschrein kostbarer Erinnerungen an Maria vorstellen,
der mit irgendeinem Gegenstand beriihrt worden war, welcher nun als «brandea» beniitzt wurde.
Vom mutmaBlichen Grab der Muttergottes, wo ihre Leiche vor der Himmelfahrt geruht haben
mag, konnen die Pilger Steinchen oder Staub mitgenommen haben, wie das noch heute in den
Katakomben praktiziert wird. Den Namen « Marienmilch» trigt die weiBliche FliiBigkeit, welche
von den Winden der Mariengrotte herabtropft. Die Verehrung fiir das Geburtsgeheimnis der
Jungfrau iibertrug sich auf alles, wass mit ihr in irgendeinem Kontakt gewesen sein mag. Man
braucht sich dariiber nicht aufzuregen, wenn man sich vor Augen hilt, mit welcher Andacht
die Haarlocken und Kleidungsstiicke berithmter Personlichkeiten in entsprechenden Museen ge-
hiitet und verehrt werden.

10

Abb. 3. Holzniipfchen fiir eine Reliquie des Altarsepulcrums.
Nach Zeichnung von Architekt W. Sulser, Chur

Im genannten Inventar38 wird Heiltum von etwa dreiBlig Heiligen aufgefithrt. Davon sind zwei
Drittel Heilige der ersten drei Jahrhunderte, und zwar fast alle aus dem Orient stammend. Das
diirfte wohl auf den Herkunftsort hinweisen und fiir das Alter der Reliquien unserer Kathedrale
einen wichtigen Anhaltspunkt geben. Wir muBten diesen Exkurs in die Reliquiengeschichte der
Kathedrale deswegen einfiigen, weil wir glauben, daB8 die Grabbeigaben des Altarsepulcrums,
teilweise wenigstens, von dem im Inventar erwihnten Heiltum genommen worden sind. Die hier
erwihnte Reliquie, welche wir der hl. Emeritha zugeschrieben haben, entdecken wir ebenfalls
im Altar. Es 1iBt sich nicht genau sagen, wann die orientalischen Heiltiimer zu uns gelangt sind;
aber eines steht fest, daB sie schon in der Altarconfessio der Asymokirche aufbewahrt sein konn.
ten. Auch die schon ofters angetsnte Orientierung der Diszese Chur nach dem Orient, woher
sic Impulse bekommen hat, ja vermutlich die erste christliche Welle erhielt, wird immer sicherer.

Alsletztes Stiick desInhaltes unseres Altars miissen wirnoch einwinzigesHolzni pfchen(Taf 11,
g u. Abb.3) beschreiben, das zwei Henkel hat. Es ist, inklusive die beiden Henkel, 34 mm lang
und 1o mm breit. Im kreisrunden Nipfchen ist mit dem Messer ein Loch herausgeschnitten wor.
den. Mittels des VergréBerungsglases glaubt man darin geronnenes Blut mit einigen Stoffrestchen
wahrnehmen zu kénnen. Das Holz ist teilweise rot gefirbt. Das Blut der Mirtyrer wurde oft als
Reliquie aufgehoben. Auch dieser Behilter wird sich gréBten Alters rithmen diirfen; zum minde-
sten war er schon lange vor der Altarweihe von 1172 in der Kathedrale von Chur. Hélzerne Be.

38) Dr. Ant. von Castelmur, Fragmente eines Churer Missale aus der Mitte des 11. Jahrhunderts, Zeitschrift f. Schweiz.
Kirchengeschichte, Bd. XXII, Stans 1928, S. 186ff.

34



hilter fiir Reliquien des Altarsepulcrums werden von Dr. Braun (Der christliche Altar, S. 645)
nachgewiesen.

Nach unseren Ausfithrungen ist der Altar von 1178 mit seinem viereckigen Sepulcrum in der
Steinplatte unter der jetzigen Mensa der Kern des heutigen Blockaltars. Am Weihetag vom Jahre
1272 sah man dann auf der Riickwand an ihm die ausgetiefte Mensa der Asymokirche. Drei
weifle Marmorsiulen dieses Altartisches wurden mit sechs damals neuen aus grauem kristallinis
schem Schiefer zu Randstiitzen der gotisch profilierten Mensa verwendet, die etwa um 1680 noch
eine groBere Platte als Auflage bekam. Mit Ausnahme von zweien haben die Siulen Blattkapi-
telle. An einem davon sicht man ein Lamm39, jedenfalls ein Opferaltarsymbol, wie wir solche
an den Altiren von Ravenna und andern Orten vergleichen kénnen; ein anderes ist zum Kopf
eines Drachens oder einer Schlange geformt. Das diirfte ebenfalls ein Symbol des Kreuzopfers sein,
in Anlehnung an die bronzene Schlange von Moses, wovon Christus zu Nikodemus sprichte.
Bei Fleury findet sich die Darstellung eines Drachens hinter dem MeBdiener! Aneinem Altar des
Lateranmuseums des 12. Jahrhunderts windet sich eine Schlange um einen Baum und wird von
zwei Adlern gebissen (Fleury I, Pl. XXV). Als weitere Belege des Werdens unseres Hochaltars
weisen wir auf gleichlautende Geschehnisse, wie wir sie dem groBen, mit Bildern und Belegen
reichlich dokumentierten Werke von Fleury «La Messe»4t entnehmen kénnen. Er schreibt:
«Sous l'autel actuel c’est 1 qu’on trouve le plus souvent les vieux autels, dont on respectait les
marbres consacrés lors méme qu’on les cachait sous les nouveaux parements.» Vom Altar von
St. Remi hat er sogar die vielsagende Eintragung gefunden: « Hic sunt reliquiae quae inventae
sunt in primo altare.» Dieser Altar, von dem diese iibertragenen Reliquien genannt werden, da-
tiert vom Jahre 1049, wihrend derjenige, der ihn abléste und die fritheren Reliquien in sich aufs
nahm, vom Jahre 1739 stammt. Ein anderer Altar, der besonders wegen seiner vertieften Mensa
berithmt geworden ist, findet sich in A uriol4. Fleury 1Bt den dortigen Pfarrer Folgendes berichten:
«Lorsqu’on démolit le maitresautel on vit reparaitre celui de I’origine qu’il cachait; c’est une
table de marbre blanc de carrare ornée de moulures... Sur la face de devant, on remarque douze
colombes, six A droite, six 2 gauche, séparées par le monogramme du Christ. Sur les faces laté.
rales se déroulent deux festons de vigne qui sortent d’un calice.» Dieser Altar von Auriol wird
dem 6. Jahrhundert zugeschrieben. Nach den Angaben von Dr.Braun sind die nicht dekorierten
vertieften Altarplatten noch ilter. Demnach wire das der Fall fiir diejenige Mensa, welche die
Riickwand unseres Churer Hochaltars deckt, von welcher wir voraussetzen, daB sie aus der
Asymo Kathedrale stammte. Wir nennen diese Altarplatte, wie schon frither bemerkt, Asymo-
mensa. Die zweite vertiefte Altarplatte, welche sich in der St. Laurentiuskapelle in Paspels findet,
wird wegen der vorhandenen feinern Profilierung dem 8.Jahrhundert zugeschrieben43.

Das Alter unserer vertieften Mensa aus der Asymo Kathedrale und verschiedene mehrstiitzige
Altire aus Ravenna erlauben uns an die mutmaBliche Zusammenstellung des iltesten christlichen
Altars von Chur zu gehen. Unter Beniitzung unserer vertieften Mensa und der vorhandenen
Marmorsiulchen ist der oben erwihnte Rekonstruktionsversuch entstanden44. Als Dekorations.
motiv iiber der Tiirsffnung der Confessio zwischen den vier Siulen wurde eine karolingische
Rosette mit gebohrten Kreisen und Léchern beniitzt, die sich unter den Churer Marmorfragmen.

~

39) Robault de Fleury, La Messe, Vol. I, PL. IL

40) Evangelium St.Johannis, Cap. III, Vers 14.
41) Fleury, a.2.0., Vol. I, p. 171.

42) Fleury, a.2.0., Vol. I, p. 125.

43) Siehe oben, S. 6.

35



ten findet. Mit Hilfe eines solchen Motivs aus dem St. Johannes Kloster in Miinster (Graubiinden),
einem Krabbenmotiv von 15/29 c¢m, wagte Stiickelberg+s den Rekonstruktionsversuch einer ib.
tischen Cathedra des betreffenden Klosters. Aus einem Marmorfragment, das fiir den Oberteil
der Riickenlehne gepaBt hitte, wuchs ihm eine ganze Kathedra heraus. Dieser Versuch muf}
schon deswegen als miBraten bezeichnet werden, weil die karolingischen Kloster gewi keine
Abttrone hatten; denn das war wihrend langer Zeit einziges Vorrecht der Bischofe geblieben,
deren Kirchen deswegen Kathedralen genannt wurden. Wiire Stiickelberg hingegen auf den Ge-
danken gekommen, mit diesem Dekorationsmotiv den Tiirsturz einer Confessio zu bilden, so wiren
wir einverstanden; denn das hitte zu den karolingischen Altarschranken gepaBt. Ob dasvon uns bes
niitzte Dekorationsmotiv sich schon in der Asymokirche vorfand, darf man bezweifeln; aber wir
denkenan etwas A hnliches, nimlich an das Fragment einer Inschrift, die sich im Kreis um ein Kreuz
schloB (Taf. 122 u. Abb. 4). Die Buchstaben lauten: RNITVR HIC MVN... Es ist rémische

\ w

P
AR

b
ey
‘I";”h”‘J

i

wlly ‘

Abb. 4. Confessio des Asimo-Alteres. Rekonstruktionsversuch,
nach Zeichnung von W. Sulser, Dipl. Arch., Chur.
Inschrift iiber der Offnung: [CE]RNITUR HIC MUN[ERBA]

Kapitalschrift, welche ganz gut in die Zeit der Asymokathedrale paBt. Sie diirfte als Hinweis gedient
haben, wo in der Confessio der Reliquienschrein, der kleine Marmorsatkophag lag. Ich erginze
darum die Inschrift so: « Cernitur hic munerba», das heiBt « Hier kann man die Munerba — das
ReliquiengefiB — sehen.» Nach Ducange wurde von den Jerusalempilgern fiir die Reliquien, die
sie heimtragen wollten (Ole, Balsame, «lac B.V.M.») ein GefiB gebraucht, das den Namen « muner.
ba» trug. Als derartigen Churer Reliquienbehilter diirfte der kleine Marmorsarkophag gedient
haben, den wir frither beschrieben haben. Er lag unter der Altarmensa im Boden¢ der Confessio,

44) Zeichnungen von Architekt W. Sulser, Chur.
45) E. A. Stiickelberg, Mittelalterliche Ornamentik im Bistum Chur, Schweizerisches Archiv f. Volkskunde, Jahrgang 11
1907), S. 113.

: 46))«Einc antike Aschenurne von Paschalis I. (817-824) wurde 1747 in S. Maria Maggiore zu Rom im Boden der
Confessio des Hochaltars aufgefunden — man entdeckte dort auch zwei Mensen.» Braun, Bd. I, S. 559, cf. Fleury II,
p- 79, Laudes Papiae apud Murat. II., col. 19: «quae vulgo confessoria vocantur, in quibus sanctorum corpora requiescunt
intra marmoreas arcas.

47) Erwin Poeschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur (Anzeiger f. Schweiz, Alter
tumskunde, Bd. XXXII, 1930, S. 231fF.).

36



und zwar so, daB er mit den Hinden und Tiichern beriihrt werden konnte. Die Spuren der Ab.
nutzung sind noch sichtbar. Beim Zusammenbruch der A pside diirfte dann der kleine Sarkophag,
der aus dem Boden herausgegraben werden muBte, die heute noch vorhandenen ganz frisch er.
scheinenden Pickelschlige erhalten haben.

Das Vorhandensein einer solchen Confessio in den beiden frithern Kirchen erscheint uns so iiber~
zeugend, daB wir auch fiir die Krypta in St.Luzi47 eine ganz ihnliche Confessio voraussetzen.
(Abb. 5). Der Tiirsturz und die Tiirschwelle dieser Confessio wurden fiir zwei Tiiren des mittel
alterlichen Baues beniitzt, die dem Kryptaraum ganz nahe sind. Uber einem Kellereingang findet
sich die Darstellung eines Lammes mit einem Kreuz oder einer Fahne und ein Fisch, das Symbol
Christi, gleich wie bei den Altiren in Ravenna, Parenzo43, Torcello usw. Dieser Tiirsturz wird
in der dortigen Confessio dem gleichen Zweck gedient haben. Als Tiirschwelle der Confessio
konnte vielleicht der Tiirsturz beniitzt worden sein, der heute an der Sakristeitiire zum Vorschein

120 A

IENL ‘\L\[‘l’.’ﬂmﬂl T

| ,h“?lxll\miiﬁ“irﬁ ,

M|

Abb. 5. Confessio im Priesterseminar St. Luzi in Chur.
Rekonstruktionsversuch, nach Zeichnung von W.Sulser,
Dipl. Arch., Chur

gekommen ist. Auffilligerweise hat dieser Steinblock ungefihr ein dhnliches LingenmaB und ist
aus gleichem Material gefertigt; doch scheint ein anderer Steinmetz dort gearbeitet zu haben.
Zwei Kopflein sind links und rechts am Falz herausgehauen. Sie wollen offenbar etwas Beson-
deres bedeuten: denn der eine Dargestellte ist jugendlich, wihrend der andere einen Bart trigt.
Da wir in Ravenna bei einem Mosaikaltar links und rechts zwei Figuren finden, von denen die
eine jugendlich ist und als Abel bezeichnet wird, wihrend die gegeniiberstehende, auf der Epistel-
seite, birtig ist und den Namen Melchisedech trigt, so diirfte des Ritsels Losung gefunden sein.
Abel streckt ein Lamm zum Altar hin und Melchisedech ein hostienihnliches Brot. An einem
anderen Altare der gleichen Kirche findet sich in der Mitte des Altares, dem Zuschauer zuge-
wendet, Melchisedech mit dem Brot in der Hand, links von thm Abel mit dem Lamm und rechts
vom Altar Abraham mit Isaak. Von oben herunter langt eine Hand, um das Opfer entgegenzu-
nchmen. Auf dem Altare sicht man zwei hostienartige Brote und einen zweihenkligen Kelch.
Es diirfte kein Zweifel sein, daB die beiden Kopfe Abel, Melchisedech oder Abraham bedeuten,

48) R. de Lasteyrie, L’architecture religieuse en France & I’époque romane, p. 96 (Librairie Picard, Paris, 1912).

37



welche noch heute im Kanon der Messe genannt werden und durch alle Jahrhunderte hindurch
als Sinnbilder der hl. Messe dienen. Mit der Datierung von Péschel kénnen wir bei diesem Tiir.
sturz deswegen einig gehen, weil das die Zeit war, in der die Steinmetzen an den Kathedrals
skulpturen eine solche Symbolik mit Meisterschaft handhabtenss. Es sei hier noch beigefiigt, daB3
die Confessio am Altare des Tempietto in Ara Coeli zu Rom iiber der viereckigen Fenestella
ein rundbogiges Feld mit einem Reliefbild des Lammes Gottesse besitzt. Dies und dazu die Tat.
sache, daB die Ringkrypta von St. Luzi eine sehr dhnliche Anlage hat wie die Ringkrypten von
S. Prassede, S. Crisogono und andere zu Roms*, scheinen unserer gewagten Annahme Recht
zu geben.

49) Flenry, La Messe, vol. I, pl. IL. Vgl. auch Missale Romanum: «Supra quae propitio ac sereno vultu respicere dig-
neris: et accepta habere, sicut accepta habere dignatus es munera pueri tui iusti Abel, et sacrificium Patriarchae nostri

Abrahae: et quod tibi obtulit summus sacerdos tuus Melchisedech, sanctum sacrificium, immaculatam hostiam.» —
* In Rom, in St. Maria del Priorato, Aventin, findet sich der Cipus (stark einer Confessio nachgebildet), welcher von ver-
schiedenen Gelehrten bald ins ., bald ins 10. und auch erst ins 12. Jahrhundert! (Braun, Bd. I, S. 142) angesetzt wird.
Auf der Vorderseite findet man das Lamm mit dem Kreuz, dann Inschriften mit dem Namen der Reliquien und zwei
Képfe, die man vielleicht dhnlich als Abel, Abraham oder Melchisedech, anstatt als Bilder der Mirtyrer, identifizieren diirfte.

5°) Braun, Bd. I, S. s65.

sY) Braun, Bd. I, S. s70.

38



Tafel g

Phot. Lang, Chur

DER HOCHALTAR DER KATHEDRALE VON CHUR

Die Mensa geweiht 1178. Der gotische Aufbau geschnitzt von Jakob Ruf3 von Ravensburg und seinen Gesellen 1486—92



Tafel 10

d Phot. Schweiz. Landesmuseum e
INHALT DES ALTARGRABES. CHUR, KATHEDRALE
a—c. Kleiner Marmorsarkophag (H. 16, L. 18 cm) — d—e. Elfenbeinpyxis (H. 1o, Dm. 9 cm)



Tafel 11

(wo 60 % 1 x ¥*€) uayoydeuuainbiay sauraz[oH *§ — 1d18eA 191p I9p SunSipiny 3w uofrepawsdro) 3 — (wd £z x LY x §°S)
yoa[qraydny] welap[odiaa sne UaydisgquaInbIay 9 — (WD Z X g X L'g) de[nysy sop NI 1w [93YOBYISIqIIYDS dUIIUIIqUIY[Y “P-B
ATVIAIHLYY “dNHD 'SIdVYDYV.LIV ST3d LTVHNI

3 WNASNUISIPUET] “ZIBMYOS 30U 3




Tafel 12

Phot. W. Sulser, Chur

Phot. Lang, Chur Phot. Schweiz. Landesmuseum

b c

FUNDE AUS DER KATHEDRALE VON CHUR

a. Skulpturfragmente. Oben links Stein mit Fragment einer Inschrift «(CEJRNITUR HIC MVN[ERBA]» (vgl.S. 36) —
b. Wachssigill von Bischof Berno (vgl. S. 26), von einer Weiheurkunde von 1178 — c¢. Weiheurkunde von 1272, aus-
gestellt von Heinrich von Montfort, Bischof von Chur 1251-72 (vgl. S. 26)



	Der Hochaltar der Kathedrale von Chur
	Anhang

