
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 5 (1943)

Heft: 3

Artikel: Eine unveröffentlichte Evangelienhandschrift aus der Zeit Karls des
Grossen (Codex Bernensis 348)

Autor: Homburger, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine unveröffentlichte Evangelienhandschrift
aus der Zeit Karls des Großen

(Codex Bernensis 348)

VON OTTO HOMBURGER

(TAFEL 39—45)

In den beiden letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ist von Gelehrter! wie Leopold Delisle,
Hubert Janitschek, Adolph Goldschmidt die karolingische Buchmalerei durchforscht und die

Gliederung der einzelnen «Schulen» in großen Zügen klargelegt worden. Wenn darüber hinaus
Bilderhandschriften aus jener Periode auftauchen, die einen ausgeprägten Stil vertreten, aber in die

seitdem immer mehr differenzierten Fächer des wissenschaftlichen Gerüstes sich nicht einordnen

lassen, so bedeutet das eine nicht unerwünschte Bereicherung unserer Vorstellungen von jener für
die Geschichte der Kunst und der geistigen Bildung so aufschlußreichen Epoche, und es mag des/

halb erlaubt sein, ein nur mit einer Miniatur und einigen Kanonseiten geschmücktes Evangeliar
vorzulegen und zu behandeln, das bisher nur Wilhelm Koehler1 und, aufihn fußend, Carl Nor/
denfalk3 flüchtig erwähnt haben. Von Koehler, der von dem « DeutschenVerein für Kunstwissen/
schaft» mit der Sammlung und Bearbeitung des Materials der karolingischen Bilderhandschriften
betraut worden ist und in seiner «Malschule von Tours» den ersten Teil einer monumentalen

Quellenpublikation herausgegeben hat, ist der Kodex 348 der Berner Stadtbibliothek seiner Schrift

wegen als Produkt der Schule von Fleury (Saint/Benoît sur Loire) angesprochen worden, und
auf Grund dieser Zuschreibung hat er ein kaligraphisch und historisch gleich wichtiges Manu/
skript der Bibliothek zu Tours, den in goldenen Unzialen - um 800 - geschriebenen Evangelien/
kodex Nr. 223, auf den die französischen Könige im dortigen Kloster St. Martin den Eid als

Ehrenchorherren abgelegt haben, gleichfalls als floriacensisch angesprochen. Die Autorität Koeh/
lers erlaubt uns, die Attribution anzunehmen; sie trägt dazu bei, das Bild zu erhellen, das man sich

Wir veröffentlichen hier über einen aufder Berner Stadtbibliothek liegenden Codex eine Abhandlung, die vom Verfasser

als Manuskript unter dem Titel «Eine karolingische Bilderhandschrift aus dem Kloster Fleury» Prof. Dr. Adolph Gold/
schmidtinBasel zum 80.Geburtstag gewidmet worden war- Der Verfasser ist Gelehrten verschiedener Fachgebiete zu
Dank verpflichtet für die wertvolle Unterstützung, die sie ihm bei der Vorbereitung dieser Arbeit gewährt haben; mit
besonderm Dank gedenkt er der Hilfsbereitschaft von Prof. S. Singer.

¦) Göttingische gelehrte Anzeigen, 1931, S. 324. Die Entstehung in Fleury wird in Briefvom 14. September 1939 noch/
mais für «absolut gesichert» erklärt.

2) Vier Kanonestafeln eines spätantiken Evangelienbuches, Göteborgs Vetenskaps/ och Vitterhets/Samhälles Handlingar,
Femte Följden, Ser. A, Bd. 6, Nr. 5, 1937, S. 21, Anm. 3.

3) S. Berger, Histoire de la Vulgate, 1893^.47.-11. K. Rand, Studies in the Script ofTours, 1,1929, p. i02/3,pl. 34/35. —

C. Nordenfalk, Beiträge zur Geschichte der turonischen Buchmalerei, Acta archaeologica, VII, 1937, p. 30i, Fig. 15/6. -
Wordsworth & White, Novum Testamentum Latine, 1889-1898, p. XIII (N° 17).

149



von der überragenden wissenschaftlichen und literarischen Bedeutung der um Orléans gelegenen
Loire/Klöster gemacht hat und zwar nach einer neuen, bisher noch dunkeln Seite hin4. Wir be/
halten uns vor, am Schluß dieser Arbeit über das Kunstschaffen, das sich mit Theodulph, dem

damaligen Abt von Fleury und Bischof von Orléans in Verbindung bringen läßt, zusammen/
fassend zu berichten.

Der ziemlich starke Quartband5, der mit den Büchern und Handschriften von Jacques Bon/
gars 1632 in die Berner Burgerbibliothek gelangt ist und noch einen Pergamenteinband des aus/
gehenden 16.Jahrhunderts trägt6, enthält die vier Evangelien, denen als Einleitung der Brief des

Hieronymus an Papst Damasus, der Prolog zu den vier Evangelien: plures fuisse («argumentum
Sancti Hieronimi» überschrieben), und der Briefdes Eusebius an Carpianus: Ammonius quidem
vorangeschickt werden7. Vor jedem der Evangelien begegnen zwei aufeinanderfolgende Kapitel/
Verzeichnisse, von denen das zweite in einer um einige Dezennien späteren Schrift geschrieben ist und
offenbar das erste ersetzen soll8 (Abb. e) ; während die erste Fassung von einer römisch/insularenTra/
dition her bekannt ist9, stimmt die zweite Capitula überein mit den entsprechenden Verzeich/
nissen, wie sie in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts - also nach der Zeit des Abtes Alkuin - den
Turonischen Bibeln beigegeben werden10; man kann daraus schließen, daß Änderungen in der

Einteilung des Textes, die unter einem der Nachfolger Alkuins in St. Martin durchgeführt wurden,
eine starke Wirkung auf die« Schule »des Klosters, in dem unserEvangeliar entstanden ist, ausgeübt
haben. Im Text des Evangelienbuches hat eine ungefähr gleichzeitige insulare Hand ausgelassene

Worte und Sätze nachgetragen und einige Korrekturen vorgenommen (Abb. c), ebenso sind in einer

gepflegten karolingischen Schrift - im Stil der Schule von Tours - Änderungen in dem der
Alkuinischen Redaktion nahestehenden Text nach einer anderen Lesart eingetragen worden. Der
ursprüngliche Text wurde in brauner Tinte niedergeschrieben von mehreren, bei Lagenwechsel sich

ablösenden Mönchen inden Schriftzügen derfrüheren Karolingerzeit (etwa 800-820) Abb.a /d). Die
kaligraphische Ausstattung, die« mise en page », ist - etwa im Gegensatz zu der benachbarten turoni/
sehen Schule, - sehr ungepflegt und unsicher: Im allgemeinen leiten rote Unzialen die einzelnen
Absätze ein, außerdem werden die Anfänge und Endzeilen der Bücher durch Kapitalen verschie/
dener Gattung hervorgehoben (Abb. d). AmBeginn des Johannes/Evangeliums ist ein größererAb/
schnitt in silberner, jetztokzidierterUnzialisgeschrieben. Mit einer unverhältnismäßig kleinen Zier/
initiale, deren Stamm rot eingefaßt und von Bandgeflecht gefüllt ist, beginnt der Text des Matthäus

(fol.25) (Abb. a), am Anfangder Praefaüo zum Lukas/Evangelium stehen drei Kapitalbuchstaben,
deren Züge-nach insularer Art-von roten Punkten beiderseitig begleitet werden (Abb. b) ; vereinzelt

4) Es handelt sich um die Benediktinerklöster Fleury, Micy, Ferneres, Auxerre. Siehe L. Traube, Vorlesungen und Ab/
handlungen, III, 1920, S. 12-14, vgL auch Traubes Vorwort zu «Hieronymi Chronicorum Codicis Floriacensis Frag/
menta», Codices Graeci et Latini, Suppl. I, 1902. - E. Lesne, Histoire de la propriété ecclésiastique, IV, Les livres, 1938,

p. 548-559-
5) 219 Bl. Maße: 248:196 mm-Schrift in 2 Kolonnen, 1 Kolonne 183:58 mm, 23 Zeilen. 29 Lagen, 1-9,11-21,23-29:

Quaternionen, Lage 10: Doppelblatt, 22: Binio. Es fehlt 1 Blatt zwischen 169-170, zwischen 172-173, nach 219. 4 Dop/
pelblätter aufs Mal liniiert, «Old Style». «Kustoden» von der 4-Lage ab, anfänglich durch Majuskel/, dann durch Minuskel/
buchstaben angegeben.

6) Vorsatzblätter mit Wappen als Wasserzeichen, Briquet, Nr. 8070 und Nr. 8083: Jacques Lebe, 1578-1586 und 1598,
Troyes - 8070 auch in Antwerpen und Holland.

') Also die Vorstücke 1, 3, 4. Vgl. die Tabelle bei Koehler, Die Schule von Tours, I, 1930, S. 318-20, aus der hervor/

geht, daß in den turonischen Bibeln und Evangeliaren das zweite Stück nie fehlt.
8) Die Blätter, auf denen die zweiten Kapitelverzeichnisse eingetragen worden sind, gehören zu den ursprünglichen

Lagen, sind also nicht später eingefügt.
9) Vgl. Wordsworth & White, a.a.O., p. i8ff., Sp. I, p. 174fr., Sp. III, p. 274«"., Sp. I, p. 493fT-, Sp. IV.

»») Vgl. Wordsworth Or White, a.a.O., p. 19«"., Sp. III, p. 175fr., Sp.V, p. 275fr., Sp.VI, p.493ff, Sp.VI.

150



I H et l-V/AN^ÎMMATTHîi

lernt/* ihujefnßh

dmxté fitti * hr^ Urctn

"*\T(Ï> amrlttocerïfîy^^e«

Laf* ap<p»iftok> rum

p»ffttiariii
"(«uef" fie*»««"»*»

Ci .-ufe-J-lr
¦

£ltS femmina poyi-U*wm ft\,fiU*> $*z 'trfhafbe>mvnf\)^H»f*qv'Cf<(Ci1

pm«c«ppf~fc*c«»t~Jo n*-

3MÉ
«ermann fu*>r«3*t*4Ê» "

•%*%

t x r li.ci
"» v

Ca îi t"V La
r

Abb. a. Fol. 2Sr, Beginn des Matthäus-Evangeliums, Incipit von anderer (jüngerer) Hand - Abb. b. Fol. I07r, Beginn der Praefatio

zum Lucas-Evangelium - Abb. c. Fol. 64V, Eintragungen in «insularer» Hand (Matth. XXV, 42 und XXVI, 2) und Perikopennotizen

auf dem Rand - Abb. d. Fol. 71V, Ende des Matthäus-Evangeliums und Perikopennotizen - Abb. e. Fol. 74V, Ende der 2. (späteren)

Kapitula zu Marcus

I5I



finden sich daneben schwarze Initialbuchstaben mit gespaltenem Stamm. Die einzelnen Lagen
werden abgeschlossen und gezählt durch Minuskelbuchstaben (Kustoden), von denen die meisten

noch (über dem untern Rand) erhalten sind. Zum Gebrauch bei der Messe ist das Buch dadurch

hergerichtet worden, daß in einer zierlichen und feinfühligen Schrift, deren Stil etwa von der

Mitte des 9. Jahrhunderts an in der Schriftprovinz von Orléans sich eingebürgert hat, der Anfang
der Lesestücke am Rand wiederholt wurde; nach Art der Perikopen ist jedem Stück ein «In ilio
tempore» vorgesetzt worden (Abb.c, d)11. Dem Evangelientext geht eine Lage von vier Doppel/
blättern (Quaternio) voraus, die - in sich abgeschlossen - den künstlerischen Schmuck des

Kodex enthält: Kanonseiten und eine Miniatur12.

Die Kanonestafeln.

Der Schreiber hat den Text der Eusebianischen Tabellen auf 15 Seiten untergebracht. Unter
einem großen, von Säulen getragenen Umfassungsbogen hat er auf Vorder/ und Rückseite des

ersten Blattes vier, auf den folgenden sieben Seiten drei, und auf dem Rest zwei Interkolumnien
angeordnet "3. Die Formen der Architekturglieder lehnen sich offenbar eng an eine antike Vorlage
an; insbesondere auf der ersten Seite fällt die impressionistische Behandlung der stark belichteten

Kapitelle und der marmorierten, nicht etwa durch Konturlinien eingeengten Säulen auf(Abb. 2).
Bei den gleichfalls malerisch modellierten Basen ist - wohl aus Unverständnis - die Kehle nahezu

unterdrückt worden. Auf den folgenden Tafeln wird die Behandlung der einzelnen Glieder we/
sentlich flüchtiger: in den Formen der Kapitelle entfernt sich der Künstler mehr und mehr von den
antiken Schemata; wenn auch die Form der Deckplatte, die nach der Mitte zu sich verjüngt und
durch eine mitunter kaum mehr kenntliche Rosette verziert ist, den antiken Charakter beibehält,
so macht sich der Maler in der Bildung der Kapitelle allmählich frei von den Vorlagen. Aufein/
zelnen Seiten, wie fol. 4r, fällt auf, wie nachlässiges und unverstandenes Kopieren des in luminosem
Sul gehaltenen Vorbildes zum Auftragen kaum mehr motivierter weißer Streifen oder Flecken

geführt hat, doch bleibt der Charakter der verschiedenfarbigen Marmorsäulen gewahrt. Zum Ver/
gleich eignen sich die entsprechenden Seiten in dem zuvor erwähnten Evangeliar der Stadtbibliothek

zu Tours, das in künstlerischer Hinsicht unserem Kodex überlegen ist*4 (Abb. 5); auch finden
sich dort noch halbpalmettenartige Gebilde und Sträucher zur Verzierung von Scheitel und Bogen/
ansatz und Vögel, die - ähnlich wie in den turonischen Bibeln lS - von ihrem Platz aufden Akro/
terien hinaufgerückt worden sind in die leere Fläche. Auch die dekorative Füllornamentik der

") Für die Art, wie hier - vermutlich im 10.Jahrhundert - die Perikopennotizen am Rande eingetragen sind, führt
Th. Klauser, «Das römische Capitulare Evangeliorum» (Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen, 28) I, 1935,
S. XIII/XIV, XXXVI, als einziges Beispiel ein Evangeliar des British Museum, Royal I A XVIII, an (vgl. Catalogue of
Manuscripts in the Royal and King's Collection I, 1921, p. 7, pl. 3). Den Codex, der in Frankreich, möglicherweise in
Tours geschrieben worden ist, hat König Aethelstan (924-940) an St. Augustin, Canterbury, geschenkt. (7. A. Robinson,

The times of St. Dunstan, 1923, p. 61. - H. H. Glunz, History of the Vulgate in England, 1933, p. 63ff., 90, in. -
G. L. Micheli, L'Enluminure du haut moyen^âge et les influences irlandaises, 1939, p. 100, n. 1.)

ll) Für die Randbemerkungen, Nachträge und Federproben vgl. den Anhang S. 164.

¦3) Die Verteilung stimmt nicht genau mit der des nächstverwandten, oben erwähnten Evangeliars Tours, Cod. 22,
überein (vgl. C. Nordenfalk, Die spätantiken Kanontafeln, 1938, Beilage C, «Die zweite größere lateinische Kanonfolge»).
Abweichend von dort sind aufgezeichnet auf der 9. Seite (fol. 5r) noch der Rest von Kanon V und der Anfang von VI,
auf der 10. Seite (fol. 5V) der Rest des Kanon VI und der Anfang des VII. Kanons, auf der 11. Seite (fol. 6r) der VIII. und
der IX. Kanon, auf den folgenden 4 Seiten der X. Kanon, und zwar auf fol. 6V Math, und Marcus, auf fol. 7r Lucas, auf
fol. 7V und 8r Johannes. Das 2. Interkolumnium auf fol. 8r ist leer geblieben.

'<) Vgl. Nordenfalk, Beiträge a.a.O. (Acta archaeologica VII), Fig. 15/6.
x5) Zum Beispiel Bern, Cod. 4/5. - Basel, Cod. A N I 3. - Zürich, Cod. Car. C. 1.

152



Bögen ist aufder ersten Seite sorgfältig und mit künstlerischem Verständnis ausgeführt, um dann
immer flüchtiger und summarischer zu werden; eine wellenförmige, rosarot gezeichnete, mit weiß
gehöhte Weinranke, die alternierend in Beeren endigende Schößlinge aussendet, hebt sich von
dunklerem, violett/rotem Grunde ab (Abb. 2). Der große Bogen ist nach außen durch ein zinn/
oberrotes, braun eingefaßtes Band gerahmt, auf der andern Seite dagegen durch eine schwarze

Linie begrenzt, die - aufder Innenseite - von einem kaum sich abhebenden roten Strich begleitet
wird. Die kleinen - untergeordneten - Bögen sind eingeteilt in einen roten und einen schieferblauen

Streifen; eine Reminiszenz an die malerische Modellierung des Vorbildes spricht sich darin aus,
daß das rote Band nach außen von einer dunkleren, nach innen von einer beinahe weißen Linie
gedeckt wird, auf das Blau ist ein hellerer blauer Streifen aufgetragen, außerdem sind rote Punkt/
reihen oder Perlbänder aufdas dunklere Blau aufgesetzt. Zur Verzierung des großen Umfassungs/
bogens wird ferner ein mehr oder weniger roh ausgeführtes Kymadon verwandt, bei dem das mit
den Eiern wechselnde Glied verkümmert ist (fol. iv, 4r, jy, 8r) (Abb. 3). Weiterhin begegnen eine

Reihe von Vierblattrosetten (fol. 3V), verschiedene Arten von Guirlanden (fol. 2V) (Abb. 4), die
aber mitunter als solche kaum mehr zu erkennen sind, da die abstehenden Blätter des Kranz/
gewindes wie Haken hintereinander aufgereiht sind (3% 4V, 5r) und im Umfassungsbogen des

Bildes (Abb.i) treffen wir - wie auffol. 21, 5% 6r - dreiblättrige, radialgestellte Blüten, die mit Punkt/
rosetten abwechseln. Der Vergleich mit dem ähnlichen, aber sorgfältiger behandelten Füllmotiv,
wie es in dem Evangeliar von Tours auf fol. i4v (Nordenfalk, Beiträge, a.a.O., Abb. 16) be/

gegnet, läßt vermuten, daß dieses - auffol. 5V und 6r - schon sehr roh ausgeführte Ornament auf
einen aus dreiteiligen Blättern zusammengesetzten vegetabilen Fries zurückgeht; die miteinander
verbundenen Palmetten umschließen dort kreisförmige Zwischenräume, ein Moüv, das wohl vom
jonischen Kymation herzuleiten ist. Die kleinen Bögen sind zumeist in einen helleren und einen
dunkleren Farbstreifen gespalten und von einer weißen Linie durchzogen - in nicht mehr ver/
standener Nachahmung des impressionistischen Vorbildes. Zu ihrer «Ausschmückung» verwen/
det der Maler gleichfalls den Perlstab, eine degenerierte Ranke und Reihen von Tupfen oder

Punkten, die zumeist roh aufgetragen werden und in gleicher Weise Gedankenarmut und Flüchtig/
keit des ausführenden Künstlers offenbaren. Man ist deshalb überrascht, auf der letzten Seite der

Lage (8V) ein nicht nur gegenständlich interessantes, sondern auch künstlerisch nicht unbedeutendes
Gemälde anzutreffen.

Die Miniatur mit der Darstellung der Hand Gottes und der vier Evangelisten/
symbole.

Die zweigeteilte Bogenstellung der letzten vier Kanonseiten ist als Rahmen für das Titelbild der

vier Evangelien übernommen worden (Abb. 1). Die vier Evangelistensymbole werden so verteilt,
daß Matthäus und Markus - untereinander - in der linken Bogenstellung, Johannes und Lukas
in der rechten ihren Platz finden. Über jedem von ihnen ist in Antiqua der von einem Kürzungs/
strich begleitete Anfangsbuchstabe des Namens angebracht. In dem Raum, der von dem Um/
fassungsbogen und den beiden untergeordneten Bögen eingeschlossen wird, steigt aus dem von
diesen gebildeten Winkel eine geöffnete, von innen gesehene Hand auf. Diese feinfühlig gezeichnete
rechte Hand, die aus einem purpurbraunen, am Rande aufgehellten Ärmel hervorschaut, ist
fleischfarben getönt und durch Auftrag weißer Lichter und dunklerer Töne modelliert. Hand/
fläche und Finger sind aufder linken - belichteten - Seite rötlich, auf der rechten schwarzbraun
konturiert. Der grauockergelbe Grund wird von leicht geschwungenen, rosaroten oder hell/ und
dunkelblauen Farbstrichen belegt, die mit dem Pinsel breit aufgetragen sind: damit soll - wie auf

20 153



altchristlichen und frühmittelalterlichen Mosaiken Roms und Ravennas - der von Wolkenstreifen

durchzogene Himmelsraum angedeutet werden. Die Fläche innerhalb der Interkolumnien ist

tiefblau getönt und durch die rosettenartigen Sterne gleichfalls als Himmel charakterisiert16, sie

wird von drei übereinander angeordneten Wolkenbänken durchzogen, die durch lichteres Blau
und eine schwarze Abschlußlinie hervorgehoben sind1?, aufden beiden unteren werden paarweise
die Symbole der Evangelisten sichtbar. Der in voller Frontansicht dargestellte Engel des

Matthäus schaut nur mit dem Oberkörper über die ihn überschneidende Wolkenschicht hervor,
das rote, mit zwei Schließen versehene und mit weißen Tupfen (Metallknöpfen) ausgestattete Buch
hält er mit den vom braunroten Mantel bedeckten Händen, die sich vor dem Leib begegnen18.

Der verwandte Ton des Untergewandes, das am Hals von einer schwarzen, von weißen Licht/
streifen begleiteten Linie gesäumt wird, ist um eine geringe Intervalle gelblicher; er wird zum Teil
zugedeckt von kalten Schatten, die durch den über die Schultern fallenden Mantel hervorgerufen
sind. Indem er sich offenbar an die farbige Modellierung des antiken Vorbildes anlehnt, rundet
der Maler die Stoffe dadurch, daß er die Faltentiefen durch eine dunklere Stufe der warmen braunen
Farbe angibt und auf den Höhen lichtere Töne aufsetzt. Die Umrisse werden durch kräftige
schwarze Striche angegeben, die Formen sind rundplastisch und abtastbar. Noch deutlicher zeigt
sich die Abhängigkeit des Künstlers von der impressionistischen Malweise seiner Vorlage in der

Art, wie der lockige, täniengeschmückte Kopfdes Engels modelliert ist. Die Einfassung des Auges,
der untere Rand der Nase, eine der Oberlippe entsprechende geschwungene Linie sind ebenso wie
der schwarze Fleck der Oberlippenmulde als Tiefenschatten, nicht als lineare Begrenzungen aufzu/
fassen. Größere, weniger intensive Schattenflächen entstehen auf der Stirn - unter dem üppigen
Lockenhaar - und an der rechten Wange, wo gleich daneben ein roter Rand das die Tiefe auf/
lichtende Reflexlicht angeben soll. Die nach oben gerichteten Flügel sind ockergelb getönt, den
einzelnen Federn entlang gleiten Lichter, die in pastosem Hellblau aufgetragen sind. In gewissen
Abständen hat der Maler augenartige Gebilde auf ihnen angebracht - nach den Worten der

Apokalypse (4,6): «quatuor ammalia plena oculis ante et retro» und (4,8): «et quatuor ammalia,
singula eorum habebant alas senas, et in circuitu et intus plena sunt oculis». Daß auch in der

Wiedergabe der Flügel der Maler sich an die Worte des eben angeführten Textes hält, wird deut/
licher bei den drei übrigen Symbolen.

Dem Matthäus/Engel zugewendet erscheint - aufder gleichen Wolkenbank - der Adler. Sein

Hals ist aufgerichtet, die sechs mächrigen Flügel, die schon im Ansatz deutlich voneinander ge/
schieden sind, hat das stolze Tier in prächtigem Schwung entfaltet; zwischen den Klauen hält

er nicht das Buch, sondern eine strahlend weiße, durch rote Bänder verschnürte Schriftrolle; die
flatternden Enden der Schnur heben sich ab von dem tiefen Blau des Hintergrundes. Das in
malerischer Weise frei und sicher behandelte Gefieder des Vogels ist ockerbraun gefärbt und durch
schwach hervortretende, hellere braune und graue Töne belebt.

l6) Daß für diese, aus Punkten zusammengesetzten rosettenartigen Gebilde Sterne als Vorbilder anzunehmen sind, wird
durch Vergleich mit der Miniatur der «Nachtraben» im «Physiologus» der Berner Bibliothek (Cod. 318, fol. ior, vgl. Art
Bulletin XII, 1930, Fig. 35) und mit Illustrationen zum «Utrechtpsalter» (fol. 4V, i2r, 44r, ed. E.T.DeWald, 1933, pi. VII,
XIX, LXXI) nahegelegt.

'?) Man vergleiche hiermit den Hintergrund des David/Bildes in der turonischen «Vivian/Bibel», Bibl. Nat. lat. 1,
fol. 2i5v (Koehler, Die Schule von Tours, II, S. 57-60, Taf. 72).

l8) Über den ins klassische Altertum zurückreichenden Brauch, daß die Hände, die heilige Gegenstände darreichen oder

empfangen, bedeckt sein müssen, vgl. A. Dieterich, Der Ritus der verhüllten Hände, Kleine Schriften, 1911, S. 440-448. -
Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie X, i, 1931, S. 1209-1212. - Handwörterbuch des deutschen Aberglau/
bens III, 1930, S. 1387-1389.

154



Darunter sind - symmetrisch einander zugekehrt - die Bilder von Löwe und Stier wiedergegeben ;

sie sind nur bis zum Ansatz der hinteren Extremitäten sichtbar, die Säulen des Rahmens schneiden
den Rest des Körpers ab. Wieder werden die eindrucksvollen Köpfe eingerahmt von je einem Paar

dreigeteilter, hoch nach oben hinaufragender Flügel; mit den trefflich artikulierten Pfoten halten
die Tiere je ein zinnoberrotes Buch (d. h. sie setzen die Pfoten aufdas Buch). Die braune Farbe des

Löwen geht ins Rötliche, während der Körper des Stieres braungrau getönt und durch hellblaue
Lichter modelliert ist. Zu bemerken ist noch, daß keine Nimben angegeben sind.

Ob die Anordnung der Symbole durch ästhetische Momente begründet ist, wagen wir nicht
zu entscheiden; jedenfalls begegnet auf Werken der karolingisch/ottonischen Kunst, wo zumeist
die vier« Lebewesen», £wa, das Majestasbild einrahmen, die Verteilung, die oben den Engel dem

Adler, unten den liegenden Löwen dem Stier gegenüberstellt, so häufig, daß geradezu von einer

Gesetzmäßigkeit gesprochen werden kann. Daß eines der Tiere statt des Buches noch die Rolle
hält als den Bewahrer des heiligen Textes, ist in der frühmittelalterlichen Ikonographie eine seltene,

aber nicht vereinzelte Erscheinung; aufder einen der Elfenbein/Platten des Tuotilo zu St. Gallen
ist es gleichfalls nur der Adlern, dessen Krallen sich der runden Form anpassen. Auf einigen
weiteren Beispielen treten zu diesem Tier noch die Symbole von Markus und Lukas hinzu20. Wie
schon hervorgehoben wurde, interessiert uns vom gegenständlichen Standpunkt vor allem, daß

in enger Anlehnung an den Text der Apokalypse (4,8) - « habebant alas senas » - der Maler jeden
der Flügel mehr oder weniger deutlich in drei selbständig am Körper ansetzende Teile geschieden
hat. Während wir in der karolingischen und ottonischen Buchmalerei, wie in der Kleinplastik,
vergeblich nach einer Wiederholung dieses Motives suchen, tritt es in der frühmittelalterlichen
Kunst Roms und anderer italienischer Städte so allgemein auf, daß geradezu von einer

römisch/altchristlichen Tradition gesprochen werden kann: die zumeist dem 5. Jahrhundert zu/
geschriebenen Mosaiken der Taufkirche des Bischofs Soter zu Neapel21 (Abb. 7/8), der Kapelle
Santa/Matrona a San Prisco bei Capua (erste Hälfte 5.Jahrhundert)22 (Abb. 6) und der Kirche
Santa Pudenziana zu Rom23 (402-417) eröffnen die bis ins hohe Mittelalter zu verfolgende Reihe

jener über Wolken auftauchenden Wesen, deren Häupter durch die strahlenartig nach oben ge/
richteten Federnbündel eine so stolze Einrahmung erhalten. Besonders deutlich ist die Sechsteilung
der Flügelpaare zu erkennen auf zwei frühchristlichen Werken der Elfenbeinplasrik, die beide in
Mailand aufbewahrt werden und wohl dortigen Werkstätten zuzuweisen sind: das eine von ihnen,
die einzelne Diptychonplatte der Sammlung Trivulzio mit den Frauen am Grabe und den Sym/
bolen von Lukas und Matthäus ist in die gleiche Zeit zu setzen, wie das zuvor erwähnte Mosaik von
Santa Pudenziana24 (Abb. 9), das andere, ein vierteiliges Diptychon des Domschatzes, mag in der

zweiten Hälfte des J.Jahrhunderts entstanden sein; die nur in ihrer vordem Hälfte sichtbaren

!9) Adolph Goldschtnidt, Die Elfenbeinskulpturen etc., I, 1914, Abb. 163 a. Als weitere karolingische Beispiele seien

genannt: Das turonische Dufay/Evangeliar (Koehler, a.a.O. Taf. 109/110), das St. Gallener Evangeliar zu Einsiedeln,
Cod. 17 (A. Merton, Die Buchmalerei in St. Gallen, 1912, Taf. XXXVI).

J0) 4 Elfenbeinplättchen, Köln, Schnütgen/Museum (Goldschmidt, I, Abb. 174): Mc.L.Joh. - Codex Aemilianus,
Escoriai (J.D.Bordona, Die spanische Buchmalerei, I, Taf. 28): Me. L.Joh. - Evangeliar von Senlis, Bibliothèque St. Ge/
neviève, Cod. 1190 (Boinet, La Miniature Carolingienne, 1913, pl. LXXXII/III): Mc.Joh.

2I) J- Wilpert, Die römischen Mosaiken und Malereien, 1916, S. 214fr. (Saec. IV), Taf. 39. - Marguerite van Berchem et
Etienne Clouzot, Mosaïques Chrétiennes, 1924, p. 105fr., fig. 120/1. - P. Toesca, Storia dell'arte italiana 1,1927, p. 205/6. -
Nach Wilpert, S. 93iff. ist das Motiv hier übernommen von nicht mehr erhaltenen Teilen des Mosaiks im Baptisterium
des Lateran. ") J. Wilpert, a.a.O., Taf. 74, 1, Taf. 77. - v. Berchem'Clouzot, fig. 95/6.

23) J. Wilpert, a.a.O., Taf.42-44. - v. BerchenuClouzot, fig. 65/6.
"4) A. Haseloff, Die vorromanische Plastik in Italien (1930), S. 19, Taf. 18. - R. Delbrück, Die Consulardiptychen, 1927,

S. 274, Taf. 68.

155



Figuren werden von medaillonartigen Blattkränzen eingefaßt 25 (Abb. 10/12). Wiederaufgenommen
wird das Motiv in Rom zu Beginn des 9. Jahrhunderts durch die retrospektiven Künstler, die den

Mosaikenschmuck von S. Prassede (Papst Paschal, 817-824) und von S. Marco (Papst GregorIV.
827-843) ausgeführt haben (Abb.23)26. Dann begegnen wir ihm aufs Neue im hohen Mittelalter
in Fresken der Kapelle hinter S. Pudenziana (saec. XI) und am Triumphbogen von S. Croce
di Gerusalemme (i 144/5) 27.

Während die angeführten Beispiele unsere Miniatur in eine Beziehung setzen zu dem spätantik/
altchristlichen Kunstkreis in Italien, läßt sich für eine zweite Eigentümlichkeit ihrer Evangelisten/
symbole, für die über die Flügel verteilten Augen, in Rom meines Wissens nur eine Parallele finden
in dem soeben erwähnten Fresko von S. Croce. Die Darstellung des tronenden Christus auf dem

von den «4 Lebewesen» umgebenen Wagen in Malereien des ägyptischen Klosters zu Bawit, wo
wir derardg ausgestattete Flügel antreffen, führt nach dem Osten, eine Spur, die weiter zu verfolgen
mir bisher nicht möglich war28.

Für die Zusammenstellung der vier Evangelisten/Symbole auf einer Seite lassen sich Parallelen

aufzeigen in dem - neuerdings auch erst nach 800 angesetzten - Book of Keils, wo solche Dar/
Stellungen mehrmals begegnen 29, und in verwandten irischen Handschriften; daneben finden sich -
in primitiveren Kunstschulen dieser Zeit - Darstellungen, auf denen die Symbole das Brustbild
Christi einrahmen 3°. Auch aufunserem Bild sollten wir eine Wiedergabe von Christus erwarten;
statte dessen begegnet eine aufrechtstehende, geöffnete rechte Hand. Ganz entsprechend stellen

karolingische Verse, die zu einer Reihe von Tituli gehören und früher dem in Saint/Denis lebenden

Iren Dungal zugeschrieben wurden, die Hand des Herrn mit den vier Evangelistensymbolen zu/
sammen; diese Bilder schmückten offenbar ein Fenster an der dortigen Pfalz Karls des Großen
und waren bestimmt, den Versucher fernzuhalten31.

=5) A. Haseloff, a.a.O., S. 19, Taf. 21. - R. Delbrück, Antike Denkmäler, herausgegeben vom Deutschen Archaeolo/
gischen Institut, IV, 1927, Taf. 5/6. - Den Evangelistensymbolen mit sechsteiligen Flügeln begegnen wir in Mailand wieder
an dem «Paliotto», dem goldgetriebenen, steingeschmückten Altar, der um 835 von transalpinen Künstlern für St.Ambrogio
verfertigt worden ist (A. Haseloff, a.a.O., S. 68-70; P. Toesca, Storia dell'arte Italiana, I, 1927, p. 425-427, 438/9, 454).

*6) S. Prassede;Berchem'Clouzot, a.a.O., S. 227-240, insbesondere Fig. 293/4. - S. Marco, ebenda, S. 251/3, Fig. 316.
z?) S. Pudenziana (Kapelle): Wilpert, a.a.O., Taf. 235, 2. - S. Croce di Gerusalemme, ebenda, S. 353fF., Fig. 113. -

Es sei ausdrücklich bemerkt, daß hier nicht sämtliche Beispiele von Evangelistensymbolen mit sechsteiligen, gespreizten
Flügeln besprochen worden sind.

lS) J. Clédat, Le Monastère et la Nécropole de Baouit, Mémoires de l'Institut Français d'archéologie orientale, T. XII,
1904 (mir nicht zugänglich). Diet. Arch. Lit. XIT, 2,1936, Fig. 8991.-Häufiger— und ausgeprägter- begegnen die Augen
auf karolingischen Darstellungen des «Tetramorphs» (Drogosakramentar) und der sechsflügeligen Cherubim (Bibel von
S. Paolo, Rom - Tuotilotafel, St. Gallen). Hier weist die Herkunft eindeutig auf den Orient (syrischer Rabulascodex der

Laurentiana von 586). Man vergleiche auch die byzantinischen oder byzantinisch beeinflußten Darstellungen von sechs/

flügeligen Cherubim auf Bildwerken des hohen Mittelalters (siehe Karl Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, I,
1928, S. 245/6).

»') E. H. Zimmermann, Vorkarolingische Miniaturen, 1916, Taf. 174/5/6. - Sullivan, The Book of Keils, 4°, 1933,
pl. IV und XII. - Für die Datierung vergleiche man A. M. Friend, The Canon/Tables of the Book of Keils, Mediaeval
Studies in the Memory ofA. K. Porter, 1939, p. 611-666.

3°) Beispiele aus dem Umkreis der frühkarolingischen Malerei: Stuttgart, Landesbibliothek, Bibl. Fol. 23, fol. 77r
(E.T.DeWald, The Stuttgart Psalter, 1930, Facsim.). Essen, Münsterschatz, Evangeliar, fol. 29v (G. Humann, Der
Münsterschatz zu Essen, 1904, Taf. 3-9. - G. L. Micheli, L'Enluminure du haut moyen/âge et les influences irlandaises,

1939) p. 85, fig. 95). Trier, Stadtbibliothek, Cod. 23, Evangeliar, I, fol. 23v, fol. 8or, II, fol. 5V, fol. 62r (Ad. Goldschmidt,

Die deutsche Buchmalerei, II (1928), Taf. 9).
31) Versus ad fenestram.

Ne David grabatum temptator callidus intret
Signetur domini ista fenestra manu

Quadrus euuangelii defendat numerus omne
Corpus, et interius cunctipotens anima

156



Eine unmittelbare Vorstufe oder Vorlage für das Motiv der aufrechten, ausgestreckten
Hand aufzuzeigen, bin ich nicht in der Lage, vermutlich haben wir es hier mit seinem ersten Auf/
treten in der karolingischen Kunst zu tun ;doch begegnet es -in vorwiegend dekorativerVerwendung-
bald daraufin Bilderhandschriften ausdem benachbarten MardnsklosterzuTours32 (Abb.i8 /19). In
geradezu monumentaler Prägung aber hat es - nach der Jahrhundertmitte - Eingang gefunden
in die unter Karl dem Kahlen blühende Malschule von Saint/Denis, die aus dem turonischen
Bildvorrat schöpft: hier betont es den Mittelpunkt einer Zierseite (zum Johannesevangelium) in dem

so prächtigen Evangeliar, das für jenen Kaiser von den Mönchen Liuthard und Beringar vermut/
lieh in Saint/Denis hergestellt wurde und über St. Emeram in Regensburg in die Bayerische
Staatsbibliothek gelangt ist 33 (Abb.13). In Regensburg wurde es zu Beginn des 11. Jahrhunderts

von Künstlern, die, obwohl Vertreter einer neuen blühenden Schule, vieles von dem Reichtum
des karolingischen Werkes übernahmen, wieder verwandt, und so begegnet die Hand Gottes im
Mittelpunkt eines der beiden Eröffnungsbilder des Evangeliars, das unter der Äbtissin Uta von
Niedermünster geschrieben und mit beziehungsreichen Darstellungen ausgestattet worden ist

(Abb.14); auf der Gegenseite ist in entsprechend angeordnetem Gerüste von Schmuck/ und

Rahmengliedern die Madonna mit dem Christkind wiedergegeben34. In dem Sakramentar

Heinrichs IL, dessen Entlehnungen aus der karolingischen Prachthandschrift stärker in die Augen
fallen, ist die aus einem Wolkensegment hervorgestreckte Hand von außen gesehen und nach ab/

wärts gewendet; der Künstler hat also das Motiv umgestaltet und einer viel geläufigeren Fassung

angepaßt 35.

Aufdie Frage, welche Vorstellungen den Malern oder ihren Auftraggebern vorgeschwebt haben,

geben die Verse, die im Münchner « Codex aureus » das entsprechende Bild erklären, Auskunft.
Es heißt hier: « Dextera haec patris mundum dicione gubernans

protegat et Karolum semper ab hoste suum»36.

In dem wissenschaftlichen Kreis, der Karl den Großen mit seinen literarischen Freunden und Ratgebern vereinte, führte der

Kaiser den Namen des alttestamentlichen Königs und Sängers. Die Verse sind abgedruckt in den Monumenta Germaniae

historica, Poetae lat. aevi Carolini, I, 1881, S. 401 (Carmen VI) und bei/, v. Schlosser, Schriftquellen zur Geschichte der

karolingischen Kunst (Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik, N. F. IV), 1896, S. 317. Nach Ansicht
von L. Traube (O Roma nobilis, Abhandlungen der Bayer. Akademie der Wissenschaften, philos, philologische Klasse,

XIX, 1892, S. 334) handelt es sich um Tituli, die in St/Denis verfaßt worden sind, aber mit Dungal nichts zu tun haben.

32) Die aufrechte Hand findet sich hier mehrmals im Gerüst oder im Innenraum von Initialen, so in der Bibel von
Grandval (London, British Museum, Add. 10 546) auf fol. 4ir, 225v und 4iiv, in der Bamberger sogenannten Alkuin/
Bibel auf fol. 6r und in der Vivian/Bibel (Paris, Bibl. Nat., Cod. lat. 1) auf fol. 4V; auf fol. 9V dieses Kodex erscheint sie

zweimal auf der Mittelsäule einer Kanones/Seite. (Koehler, a.a.O., Taf. 44 e, 45 e, 46 b, 57c, 80, 87a).
33) Cod. Lat. Monac. 14000, (Cim. 55) fol. 97v. Vgl. G. Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei des 10. und

1 I.Jahrhunderts, 1901, S. 29-37, Taf.V, Abb. 13. - G. Leidinger, Der Codex aureus der Bayerischen Staatsbibliothek in
München, 1921-1925, Bd. IV, Taf. 194, Bd. VI, S. 22.

Auch aufdemTragaltärchen Kaiser Arnulphs, das ein gleiches Geschick in die «Reiche Kapelle» der Münchner Residenz

geführt hat, finden wir - in goldgetriebenem Relief- die aufrechte Hand Gottes in einem der vier Giebel, während die drei
anderen mit Darstellungen des Lammes, der Taube und eines Engels geschmückt sind; aufden schrägen Flächen des Daches

sind acht Szenen des Neuen Testamentes wiedergegeben, die mit den vier Bildern aus dem Leben Jesu auf dem Deckel des

Codex aureus enge stilistische Verwandtschaft aufweisen (vgl. W. M. Schmid, Repertorium für Kunstwissenschaft XXIII,
1900, S. 199. - G. Swarzenski im Jahrbuch der preuß. Kunstsammlungen, XXIII, 1902, S. 92. - P. Mez, in Geschichte
des Kunstgewerbes, V, [1932], S. 206). Die Frage, ob diese Erzeugnisse karolingischer Goldschmiedekunst, die den Stil
der Schule von Reims vertreten, dort oder in Saint/Denis verfertigt worden sind, soll hier nicht berührt werden.

34) Cod. lat. Monac. 13 601 (Cim. 54)fol. iv. - G. Swarzenski, a.a.O., S. 88ff., insbesondere S. 91, Taf. XII, Abb. 28,

1. - St. Beissel, Geschichte der Evangelienbücher, 1906, S. 256.
35) Cod. Lat.Monac. 4456(Cim.60), geschrieben 1002-1014. G. Swarzenski, a.a.O., S.66ff., S.7off, Taf.V, Abb.14.
36) Abgedruckt u.a. in MGH, Poetae lat. aevi Carolini III, 1896, p. 252fr. (ed L. Traubé). - Daß die den Versen des

«Codex aureus» ähnlichen Tituli, die Dümmler unter den Dichtungen Alkuins abgedruckt hat (MGH, Poetae aevi Caro/



In gleichem Sinn ist in dem Sakramentar Heinrichs II. von der schützenden, heiligen Rechten

Gott/Vaters die Rede und analog handeln die zugehörigen Verse des Uta/Kodex von Gott, der
alles Ewige durch sein Wort geschaffen hat37.

Obwohl die angeführten Verse durchweg von der dextera patris, der Hand Gott Vaters sprechen,

liegt es nahe zu fragen, ob nicht der Maler unseres Bildes - in Ergänzung zu den vier Zeichen der

Evangelisten - eine symbolische Darstellung Gottes in der Person von Christus hat geben wollen;
ein Satz in dem Psalmenkommentar Alkuins, des führenden Theologen am Hofe Karls des

Großen, würde diese Annahme stützen. Der gelehrte Angelsachse schreibt zum 118. Psalm,
Vers i73:«Cumdicit, fiat manu s tua, désignât do mi nu m Salvator e m, qui factus ex semine

David secundum carnem, per quem facta sunt universa et reguntur. Manum enim hic dexteram
debemus accipere»38. Denken wir aber an die überaus große Zahl von alttestamentlichen Bibel/
stellen, wo von der Hand, der Rechten, dem Arm des Herrn die Rede ist, oder fassen wie die -
mit dem 4. Jahrhundert einsetzende - Reihe von Darstellungen ins Auge, wo die Hand Gott/Vaters
« redend », aus den Wolken heraus, in einen darunter wiedergegebenen Vorgang eingreift oder wo
sie den Kranz der Märtyrer herabsenkt auf das Haupt des tronenden oder gekreuzigten Christus,
dann erscheint es gewagt, hier in einseitiger Weise eine Entscheidung zu treffen. Der Nachdruck,
mit dem auch die karolingischen Theologen den Satz bei Johannes (10, 30) «Ego et pater unum
sumus» vertreten39, bestärkt uns darin, die dargestellte Hand schlechthin als Symbol der schöpfe/
rischen Kraft Gottes, seines Schutzes und seines verkündenden Wortes anzusehen4°.

Vermutlich hat schon die spätantike Vorlage unserer Miniatur, über die weiter unten zu handeln
sein wird, das Bild der Hand Gottes enthalten, doch bleibt die Frage offen, ob sie hier schon in
aufrechter Stellung, losgelöst von jeglicher Handlung, wiedergegeben war. Daß aber solche Hand/
darstellungen auch in anderen Kunstkreisen vorkommen, dafür sprechen die Beispiele aufzwei der

wichtigsten irischen Hochkreuze, zu Monasterboice (Abb. 15) und Clonmacnoise, die zwar erst

lini, I, p. 252fr.) und die/«/, v. Schlosser (Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften in Wien, philos, histor. Klasse

CXXIII, 1891, S. 107, 120) veranlaßt haben, eine alkuinische Vorlage für die Bilder des Codex aureus anzunehmen,
wirklich bis in die Zeit Alkuins zurückgehen (wofür auch Leidinger, a.a.O., S. 97-108 sich einsetzt), ist von Sam. Berger

(Histoire de la vulgate, 1893, p. 296) und von Ludwig Traube (Wochenschrift für klassische Philologie, 1890, Sp. 835 -
Vorlesungen und Abhandlungen III, 1920, S. 290) bezweifelt worden. Aus den kunstgeschichtlichen Untersuchungen von
Wilhelm Koehler über die Malschule von Tours ergibt sich, daß ein Bildzyklus mit einem Programm, wie es in den fraglichen
Tituli umschrieben wird und in dem Codex aureus - um 870 - ausgeführt worden ist, während der Abtszeit Alkuins noch
nicht erwartet werden kann. (Koehler streift die Frage der Verse, a.a.O., II, S. 5, Anm. 1.)

37) Die Verse des Heinrich/Sakramentars, die wiedergegeben sind bei Swarzenski, a.a.O., S. 66 und in MGH, Poetae
lat. medii aevi, V, 1939 (ed. K. Strecker und N. Fkkermann), S. 435, Nr. 12, lauten:

Sancta dei patris benedicat dextera nobis
Omnes atque suo nos salvet ubique sub umbro.

Im Uta/Kodex heißt es an der entsprechenden Stelle(s. Swarzenski, a.a.O., S. 91 - Poetae Latini, a.a.O., S. 439, Nr. 21):
Perpetua totum nutu cingens deus aevum
Sanxit ab aeterno, qu(a)e condidit omnia verbo.

Man beachte, daß die Hand hier als Symbol für das die Schöpfung vollziehende Gotteswort dargestellt ist.
38) Migne, Patrologia Latina, Bd. C, p. 619.
39) Libri Carolini, lib. I, cap. XV (MGH, Concilia, II, suppl. 1924, S. 35, Z. 40). - Vgl. auch den aus Augustin

zitierten Satz in den Akten des Frankfurter Konzils von 794 (MGH Concilia II, 1, 1896, S. 151, Z. 16): Quocirca in
quantum Deus est, ipse et pater unum sunt; in quantum homo est, pater major est ilio.

4°) Adolph Goldschmidt macht mich aufmerksam auf die karolingischen, früher gleichfalls dem Dungal (Hibernicus exul)
zugeschriebenen Verse (Carmen XXI), die Schlosser, a.a.O., Nr. 911, S. 318, abgedruckt hat (Poet. lat. aevi Carol. I,
p. 411, vgl. auch L. Traube, O Roma nobilis, a.a.O. S. 335). Sie lauten:

Dextera magna dei ecclesiam tueatur ab hoste Dextera celsa dei regiam conservet in evum
Hanc quoque multiplicet dextera magna dei Prolem, et laetificet dextera celsa dei,

Dextera summa dei Karolum conservet ovantem, Dextera darà dei astrologos omnesque ministros

Augustum et protegat dextera summa dei, Salvet et ornet, amet dextera darà dei.

158



um 900 errichtet worden sind, deren Bildserien aber wie die der irischen Handschriften ohne Be/
kanntschaft mit frühen orientalischen Fassungen christlicher Stoffe kaum erklärt werden können41.
Wenn ferner in dem oberitalienischen Psalter der Münchner Staatsbibliothek (lat. 343, saec. X)
mehrmals die offene, aufrechtstehende Hand begegnet (Abb.16 /17), so wäre auch hier klarzustellen,
ob das Motiv zusammen mit anderen Eigentümlichkeiten des Bildvorrates aus byzantinischen Ein/
Aussen zu erklären ist, oder ob - wie häufig in der norditalienischen Buchmalerei - Karolingisches
nachwirkt 42.

Weiter zurück, in den semitischen Orient, werden wir geführt, wenn wir ähnliche vollausge/
streckte Hände aus Bronze zum Vergleich heranziehen, die in den syrischen Kulten des Jupiter
Dolichenus, des Jupiter Heliopolitanus (Baalbeck) und des @sòg "Xxpiaioç,, des höchsten

Gottes der Juden, eine Rolle spielen (Abb.21). In vielen Fällen ist freilich in die Handfläche allerlei
Getier oder ein Symbol der Gottheit eingefügt, deren schützender und helfender Rechten zu Dank
das Weihegeschenk dargebracht worden ist. Die Hand, als ein selbständiges Wesen, vertritt die

Gesamtpersönlichkeit des Gottes - wie an überaus zahlreichen Stellen des Alten Testamentes die
Rechte Jahwes, gleichsam als ein vom Ganzen losgelöster Teil, vermittelnd und handelnd in Er/
scheinung tritt 43. Ein schönes Beispiel einer aufrechtstehenden, aus dem Ärmel herausschauenden

Hand, die 1925 in Arimea, aufder Straße von Alep nach Membridji (Hierapolis), gefunden wor/
den ist, hat kürzlich Henri Seyrig in der « Syria» (1939) veröffentlicht; es ist das Symbol der syri/
sehen Atargatis, das zusammen mit der blitzhaltenden Rechten des zugehörigen Gottes (Hadad)
in der Nische einer steinernen Stele - in Hochrelief- wiedergegeben wurde.

Neben anderen Zeichen begegnet eine aufrechte, geöffnete Hand auf einer großen Reihe von
Exvotosteinen Karthagos und Constandnes, die semitische Inschriften für die Göttin Tanit und
BaalHammon tragen und zum Teil bis ins 6.-7.Jahrhundert v.Chr.zurückreichen(Abb.2o)44. In

4') R. A. S. Macalister, Muiredach, Abbot of Monasterboice, 1914, p. 37, 77-79, Fig. 30. - A. Kingsley Porter, The
Crosses and Culture of Ireland, 1931. p- n6, Fig. 221. - Vgl. auch Françoise Henry, La sculpture irlandaise, 1932, p. i6ff.,
p. 210, pl. 75,3, pl. 81,2, und Revue archéologique, 5. série, XXXII, 1930, insbesondere p. 104. - Am Kreuz Muiredachs zu
Monasterboice (Unterseite des nördlichen Armes) ist die vom Rücken gesehene Hand nimbenartig von einem ornamentierten
Kreis umgeben, den Macalister als Bild stilisierter Wolken anspricht. Am Kreuz König Flanns zu Clonmacnoise findet sich

die Hand an ähnlicher Stelle.

43) P. Toesca, La Pittura e la Miniatura nella Lomardia, 1912, p. 72/3, Tav. IV, fig. 46/7. - A. Boeckler, Abend/
ländische Miniaturen, 1930, S. 66, 116, Taf. 65.

43) «Und sie sahen die große Hand, die der Herr an den Ägyptern erzeiget hatte» (2 Mos. 14, 30/1). - «Daß deine Hand
mit mir wäre» (1 Chron. 4, 10) usw. Vgl. Otto Weinreich, Antike Heilungswunder, Religionsgeschichtliche Versuche,

VIII, 1909, S. 49.
Eine religionsgeschichtliche und archaeologische Untersuchung über Darstellungen der geöffneten Hand im Altertum

um ihre symbolische Bedeutung - vergleichbar den Untersuchungen F.J. Dölgers über den heiligen Fisch ('Ix-d-vg) - fehlt
offenbar. Aus der neueren Literatur über die geöffneten Bronzehände als Weihegaben seien angeführt: R. Dussaud, Revue

archéologique, 4ème série, Vol. V, 1905, p. 161-168, pl. III. - Paul Perdrizet im Archiv für Religionswissenschaft, XIV,
1911, p. 118-124, Taf. i. - Rud. Noll, Eine neue Votivhand aus dem Dolichenus/Kult, Jahreshefte des österreichischen

archaeologischen Instituts XXXI, 1939, Beiblatt, S. 67-78 (wo auch eine ungarische, mir nicht zugängliche Arbeit von
F. Läng, Festschrift für Arpâd Kârolyi, 1933, angeführt wird). - H. Seyrig, Représentations de la main divine, «Syria» XX,
1939, p-189-194, fig. 9-13. (Ich verdanke die letztgenannten Hinweise Dr. Hansjörg Bloesch.)

Eine besondere Gruppe von Bronzehänden gehört zum Kult des phrygischen Jupiter Sabazius - der verschmolzen ist

mit dem semitischen Jahwe Sabaoth (vgl. Cumont, Comptes rendus de l'Académie des inscriptions et belles lettres, 1906,

p. 63.70 und desselben Artikel bei PaulyWissowa, RE.IX, 1, 1914, Sp. 448); sie sind in diesem Zusammenhang von
geringerem Interesse, weil die Hand nicht geöffnet ist, sondern die Haltung des lateinischen Segensgestus einnimmt (Chr.
Blinkenberg, Archaeologische Studien, 1904, S. 67-90). Für geöffnete Votivhände aus Stein im römischen Gallien vergleiche

man E. Espérandieu, Les basreliefs de la Gaulle Romaine, III, 2444, IV, 3435, 4.
44) Corpus Inscriptionum Semiticarum (Paris) 1,1,1881,1, 2, 1899,1, 3.1926, pass. - F.J. Dölger, 'I%&üs, I, 2°, 1928,

S. 437/8, II, 1922, S. 272-274, Taf. XXVI, 1, XXVI, 3, XXVII, ì.-PaulyWissowa, RE, 2.Reihe,VIII,i932,Sp.2i84ff.,
besonders 2194 («Tanit »). - Musées de l'Algérie et de la Tunisie, Musée Lavigerie Saint/Louis de Carthage, 1900, insbes.

pi. IV, i;IV, s-



diesem Zusammenhang mag daran erinnert werden, daß das hebräische Wort für Hand«jad»zu/
gleich Denkmal bedeutet; wenn für das Monument, das von Saul in Karmel errichtet worden ist

(i Sam. 15, 12) oder für den Stein, den Absalom schon zu Lebzeiten sich im Königstal gesetzt hat

(2 Sam. 18, 18), «jad» gebraucht wird, so verweisen moderne Kommentatoren eben auf jene
karthagischen Bilder und nehmen an, daß auf den Denksteinen, von denen die Bibel spricht,
gleichfalls die ausgestreckte Hand wiedergegeben war 45. Früher oder später stellt sich dann die

apotropäische Bedeutung solcher Symbole ein46 und an den Häusern der Araber in Afrika
findet sich noch jetzt die Fatme, die Hand der Tochter des Propheten, die die bösen Geister
abhalten soll ; auch in den oben - in Anmerkung 31- abgedruckten Versen eines karolingischen
Dichters ist der Hand diese Aufgabe zugefallen. Gewiß besteht die Möglichkeit, daß der Maler,
der unsere Miniatur entworfen hat, durch Darstellungen der von oben herabgesenkten, offenen

Hand - wie sie u. a. in dem später zu besprechenden Mosaik zu Germigny/des/Prés begegnet -
spontan veranlaßt worden ist, die vorliegende Fassung des Motivs zu wählen, aber auch das würde
nicht ausschließen, daß ihm oder seinem Auftraggeber das eindrucksvolle Bild der aufrechten

Hand bekannt war und daß aufuralte Überlieferung zurückgehende Vorstellungen von ihrer sym/
bolischen Bedeutung hier nachwirken. Bei dem Fehlen einer greifbaren und unmittelbaren

Vorlage für dieses Motiv hielten wir uns deshalb für berechtigt, auf die weiteren Perspektiven
hinzuweisen.

In der Zeit, in der die ersten großen christlichen Mosaikzyklen Italiens ausgeführt worden sind,
d.h. gegen Ende des 4. oder zu Anfang des 5. Jahrhunderts, wird wohl die V o r 1 a g e für die B e r n e r
Evangelistensymbole entstanden sein. So wesentlich wie sich die Miniatur in den sehr charak/
teristischen und ausgeprägten Merkmalen ihres Stiles unterscheidet von den Richtungen der be/

kannten karolingischen Malschulen, so deutlich ist noch der künstlerische Charakter einer früheren

Epoche zu spüren, der, weil sie eine dem mittelalterlichen Künstler verständliche Formensprache
geschaffen hat, große Bedeutung zukommt für die Weitergabe antiker Formelemente und Bild/
typen an die karolingische und an spätere Kunstperioden. Die rundplastischen, naturnahen Bil/
düngen der apokalytischen Tiere, vor allem aber die hoheitsvolle Gestalt des täniengeschmückten
Engels, dessen vollrunde Körperformen unter den breit und weich darübergelegten Gewändern
fühlbar sind, nähern die durch unser Bild gesehene Vorlage den klassizistisch/edeln Werken der

Elfènbeinkunst, die wie die Münchner Tafel mit der Auferstehung Christi 47, die schon erwähnte

Diptychon/Platte der Trivulzio/Sammlung, das heidnische Diptychon mit Darstellung von
Aeskulap und Hygieia in Liverpool 48 als bezeichnende Vertreter der sogenannten Claudianischen
oder Theodosianischen Renaissance anzusprechen sind.

In dieser Zeit sind ja auch die in weiterem Sinn stilverwandten Mosaiken zu Neapel, Capua und
Rom (Santa Pudenziana) entstanden, deren gleichfalls nimbenlose Evangelistensymbole zum
ikonographischen Vergleich herangezogen worden sind. So gehört auch das Vorbild der Berner

Miniatur in die Reihe der frühesten Darstellungen dieser «Lebewesen», die hier noch ohne die

Evangelistenfiguren begegnen ; um diese Zeit hat in dem Kommentar des hl. Hieronymus zu

45) Fr. Schwally, Das Leben nach dem Tode, 1892, S. 58; vgl. auch die modernen Kommentare zu den Büchern
Samuel und Jesajas. - Ein babylonischer Zylinder zeigt die aufrechte Hand, die aufgestellt ist auf einem Sockel, Contenau,

Glyptique syro/hittite, 1922, pl. XVII, Nr. 129, Seyrig, a.a.O., p. 190, Fig. 10.
46) Es genügt zu verweisen auf: S. Seligmann, Der böse Blick und Verwandtes, II, 1910, S. 164fr. - F.J. Dölger, a.a. O.,

1,2°, 1928, S. 431-433.
47) Die sogenannte von/Reidersche/Tafel, Haseloff, a.a.O., Taf. 19. - Koehler, a.a.O., Text II, Abb. 16a.
48) Delbrück, Consulardiptychen, a.a.O., Taf. 55. - Koehler, a.a.O., II, Abb. i5d. - H.PeirceQTR. Tyler, L'Art

byzantin, I, 1932, Taf. 81.

I6O



Ezechiel (Lib. I, Cap. i) die seither gültige Verteilung der Symbole an die vier Verfasser der

Evangelien Eingang gefunden 49.

Es spricht demnach vieles dafür, daß ein in Rom um 400 verfertigtes Kunstwerk,
vermutlich eine Handschrift der Evangelien, nach dem Norden verbracht und im Kloster Fleury -
zu Beginn des 9.Jahrhunderts - nachgebildet worden ist. Zu jener Zeit führte den Abtstab des Klo/
sters Bischof Theodulph von Orléans, der 800, als er in Begleitung Karls des Großen in Rom
weilte, von Papst Leo III. das Pallium erhielt5°. Theodulph, der - neben Alkuin einer der füh/
renden Berater des Kaisers - am Hofe eine hervorragende Rolle gespielt hat, tritt hervor als theolo/

gischer Schriftsteller und vor allem alsVerfasser von formvollendeten und geistvollen Gedichten ; eben/

so wie auf Alkuin geht auf ihn eine Rezension der Bibel zurück, von der einige untereinander in
Text und Schrift eng verwandte Handschriften Zeugnis ablegen; Leopold Delisle hat sie erst/

malig in der Bibliothèque de l'Ecole des Chartes, Bd. XL/1879, zusammengestellt, von Dom
Quentin, dem einstigen Präsidenten der päpstlichen Bibelkommission, ist ihr gegenseitiges Ver/
hältnis neu geprüft worden 51. Ihre hochstehende künstlerische Ausstattung erstreckt sich lediglich
auf die Kanontafeln, von deren antikisierendem Charakter man sich in Nordenfalks schöner

Publikation über die « Spätantiken Kanontafeln» überzeugen kann. Die Vorlage ist eine andere,

als die, welche die Maler des Evangeliars Tours Cod. 22 und des Bernensis benutzt haben. Da/
gegen gehen nach Nordenfalks Annahme die Kanonseiten eines Londoner Evangeliars, Brit.
Museum Harley 2795, das in Fleury oder Ferneres entstanden ist, auf das gleiche antike Vorbild
zurück, wie die sogenannten Theodulph/Bibeln52. In der Kunstgeschichte ist Theodulph vor allem

bekannt als der Erbauer der kleinen Kapelle von Germigny/des/Prés, die der Bischofin einem

Fleury benachbarten Dorf zusammen mit seinem Landhaus (806) errichtet hat. Über die eigen/

artige architektonische Gestalt dieses kunstreichen Baues, über seine Ausstattung mit Stukkaturen
und Mosaiken, vor allem über seine Geschichte, deren Unbilden schon mit einem Brand im
9. Jahrhundert einsetzen, ist öfters gehandelt worden 53. Uns interessiert hier das von dem kost/
baren Schmuck vor allem erhaltene Mosaik der Apsiswölbung, das trotz mannigfacher, mehr oder

weniger einschneidender Restaurierungen für die kunstkritische Betrachtung zu verwerten ist

(Abb.22). Überraschenderweise findet sich hier, im Schnittpunkt aller Blickrichtungen, nicht ein

Bild der heiligen Personen, sondern es ist die Lade des «Alten Bundes» dargestellt, und ent/

49) Migne, Patrologia Latina, torn. 25, p. 21, C: Quidam quattuor Evangelia... horum animalium putant nominibus

designari: Matthaei, quod quasi hominem descripserit... Leonis ad Marcum referunt... Vituli ad Lucae evangelium...
Aquilae ad Johannis exordium etc. - Schon etwa 200 Jahre früher hat Irenaeus, «Contra Haereses», III, 8, Migne, Patrologia

graeca, VII, p. 886, die vier apokalyptischen Tiere auf die Evangelisten bezogen, doch schwankt die Verteilung noch bei

Hieronymus. Siehe Tb. Zahn, Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen Kanons, II, 1881, S. 257fr. -Jos. Sauer,

Symbolik des Kirchengebäudes, 20, 1924, S. 227 ff., 410 ff.
5°) Theodulph ist geboren - wahrscheinlich in Spanien - um 755-760. Spätestens von 798 ab ist er Bischofvon Orléans,

798 oder 802 wird er Abt von Fleury (Saint/Benoît sur Loire), 818 fällt er in Ungnade und wird abgesetzt. Vgl. Cb. Cuis*
sard, «Théodulfe» in Mémoires de la Société archéologique et historique de l'Orléanais, XXIV, 1892, 1-351. - M. Manitius,
Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, 1911, S. 537-543. - A.Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands,

II, 40,1912, S. 169-173. - Lexikon für Theologie und Kirche, X, 1938, Sp. 61/2.
51) Sam. Berger, Histoire de la Vulgate, 1893, p. 145-148. - Dom. H. Quentin, Mémoire sur l'établissement du texte de

la vulgate (Collectanea Biblica VI), 1922, p. 249-266.
5J) Carl Nordenfalk, Die spätantiken Kanontafeln, 1938, S. 176/7, 191, Anm. 1, Taf. 64-71.
53) Es sei hingewiesen vor allem auf Paul Clemen, Die romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden, 1916,

p. 54-59, 713-724 (mit reichen Quellen/ und Literaturangaben). -J.Hubert, Congrès archéologique, 1930, p. 534-568.
Derselbe, L'Art préroman, 1938, p. 22 und pass. Abb. PI. XIX, XX, XXI. - Gute Abbildungen bei R. Hamann*

Mac Lean, Frühe Kunst im westfränkischen Reich, 1939, Taf. 41/2. - Clemen nimmt (S. 723/4) an, daß die Mosaiken, die

in Rom in der Zeit der Päpste Leo III. und Paschal ausgeführt worden sind und einen gemeinsamen, retrospektiven Stil
vertreten (siehe oben, S. 156 und Abb. 23), Einfluß ausgeübt haben auf die von Theodulph aufgetragenen Gemälde.

I6l



sprechend der Beschreibung Exodus 25, 11-20, die der Künstler wörtlich befolgt, wird die Lade
bewacht von zwei darüber wiedergegebenen Cherubim, die, einander zugewandt, die Flügel aus/
breiten. Dies Bild mitsamt der ganzen Innenfläche der Apsiswölbung wird eingerahmt von den

symmetrisch einander zugewandten Figuren zweier überragend großer Keruben, deren Nimben
sich beinahe auf der Mittelachse begegnen, während die längsten Federn der Flügel sich bereits

durchflechten. Ihre äußern Arme sind in der Gebärde des bedeutungsvollen Zeigens ausgestreckt,
die innern sind gewinkelt, während die zugehörige Hand, von innen gesehen, aufrecht vor die

Brust gehalten wird. Zwischen den Häuptern der Engel, bzw. deren Nimben, und unmittelbar
über dem Geflecht der sich begegnenden Flügel, erscheint wieder die geöffnete Rechte Gottes,
die diesmal von oben her - aus der himmlischen Sphäre - herabgestreckt wird und offenbar der

Hand des Berner Evangeliars sehr ähnlich gebildet ist.

Es ist aufschlußreich, auch diesem Teil des Mosaiks den biblischen Text gegenüberzustellen

(Exod. 25, 22): «Und dort werde ich mich dir offenbaren und mit dir reden von der Deckplatte

aus, von dem Ort zwischen den beiden Keruben, die sich auf der Gesetzeslade befinden...» Für
die beiden großen Engelsgestalten aber hat die Beschreibung des Salomonischen Tempels die

Anregung gegeben (1 Kön. 6, 23-27) ; hier heißt es: « Und er machte im Hinterraum zwei Kerube

aus Holz vom wilden Ölbaum, je zehn Ellen hoch (etwa 5,5 m) Und er stellte die Kerube
mitten ins Innerste des Gebäudes, und sie hielten ihre Flügel ausgebreitet, so daß der Flügel des

einen an die Wand rührte und der Flügel des andern Kerub an die andere Wand rührte, während

ihre Flügel in der Mitte des Raumes aneinander stießen.»...

Für die Bedeutung Theodulphs als Auftraggeber von Kunstwerken zeugen schließlich noch

zwei Gedichte, in denen mit mythologischen und allegorischen Bildern geschmückte runde Platten
beschrieben werden; vermutlich handelt es sich um Tische mit erhabenen oder eingeschnittenen

Darstellungen 54.

Überschauen wir die aufgezählten kirchlichen Werke, so fällt auf, daß nirgends, weder in
Handschriften noch an den Wänden, heilige Personen oder Szenen der biblischen Geschichte dar/

gestellt sind, und es liegt nahe zu fragen, ob hier die Anschauungen mitbestimmend waren, aus

denen heraus um jene Zeit (790-792) im Auftrag Karls des Großen fränkische Theologen die

Schrift gegen die Anbetung und Verehrung der Bilder, die « Libri Carolini » verfaßt haben. Aus
einer spirituellen Einstellung heraus 55 wird hier dem Geschriebenen der Vorzug gegeben vor dem

Gemalten, wird das Bild verworfen zugunsten des Wortes, « denn durch die Bücher, nicht durch
die Bilder erhalten wir die Unterweisung in der Lehre von den überirdischen Dingen »56. Die
anthropomorphe Darstellung des Göttlichen ist verpönt; wer billigt, daß das Bild Gottes nach

dem Bild des Menschen gestaltet werde, sieht in Gott etwas Körperliches, was zu glauben
sündhaft ist, « denn Gott ist unkörperlich »57.

54) Abgedruckt von Dümmler, MGH, Poet. Lat. aev. Carol., I, p. 544-548 (Carmen 46 und 47), und von/, v. Schlosser,

a.a.O., Nr. 1026 und Nr. 1031 (auch in desselben Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendländischen Mittelalters,
Quellenschriften N. F. VII, 1896, S. 121-126). In der Interpretation dieser Verse und in der Beurteilung der Kunstwerke
weichen die zahlreichen Autoren weit voneinander ab. Man vergleiche u.a.: Schlosser in dem oben, Anm. 36, erwähnten

Sitzungsbericht, S. 133-136, S. 154. - P. Clemen, a.a.O., S. 744.
55) A.Harnack, Dogmengeschichte, 40, III, 1910, S. 303. «Gegen die Bilderverehrung reagierte ein spirituelles augu/

stinisches Element, aber zugleich war hier - so paradox dies klingt - der tiefere Stand der dogmatischen Bildung wirksam.» -
Walter Delius, Die Bilderfrage im Karolingerreich (Hallesche theol. Diss.), 1928, S. 29fr.

56) «quia in libris, non in imaginibus doctrinae spiritualis eruditionem diseimus.» (Libri Carolini, Lib.II,30, MGH,
Concilia II, suppl. 1924, p. 92/3; vgl. ferner p. 94, Z. 5, p. 95, Z. 37.)

57) Libri Carolini, lib. I, cap. VII (a.a.O., p. 24/5).

I62



Es würde zu weit führen, auf die äußeren Verhältnisse, vor allem auf die Bestimmungen des

2. Nicänischen Konzils einzugehen, die zur Abfassung der theologischen Streitschrift geführt
haben, aber es mag daran erinnert werden, daß, wenn auch Alkuin zumeist als der Verfasser

dieser Akten gilt, doch auch Stimmen laut geworden sind, die in Theodulph den Redaktor der

Schrift sehen möchten 58. Den von ihnen vorgebrachten Gründen soll als weiteres Argument
hinzugefügt werden, daß in den « Libri Carolini » an zwei Stellen (I, 15 und II, 26) die Bundeslade

mit den Cherubim beschrieben und der dazwischen vernehmbaren Stimme Gottes Erwähnung
getan wird - ganz in Übereinstimmung mit dem Mosaik in Theodulphs Pfalzkapelle, wo die von
oben herabgestreckte Hand dieser Stimme bildlichen Ausdruck verleiht (siehe oben S. 157). Das
eine Mal fährt der Text fort: «Völlig sinnlos, ja geradezu leichtfertig ist es, wenn man versucht,
der Bundeslade des Herrn die Bilder gleichzusetzen und einer Sache, die durch den Befehl der

göttlichen Stimme geschaffen ist, Dinge anzugleichen, die gegründet sind auf das Gutdünken

irgend eines Künstlers ». Es ist nicht leicht, derartigen Gedankengängen zu folgen, wir haben jedoch
die angeführten Stellen aus der theologischen Staatsschrift herausgegriffen, weil sie ergänzend

illustrieren, was bei zwei verschiedenartigen, vermutlich für den gleichen Auftraggeber geschaffenen

Kunstwerken aufgefallen ist; daß man auf die Darstellung Christi und der Heiligen an hervor/

ragender Stelle verzichtet hat und daß stattdessen Symbole abgebildet wurden, die dem Vorstellungs/
kreis des alten Testamentes angehören.

Auch in den kirchlichen Handschriften anderer Malschulen, die zu Karls des Großen Zeit
blühten, ist bei aller Pracht und Vollkommenheit der ornamentalen wie figuralen Ausschmückung
die Beigabe von Bildern äußerst spärlich; wohl begegnen zumeist die vier Evangelisten, aber nur
in zwei Codices der sogenannten« Adaschule» finden wir Miniaturen, die den tronenden Christus
darstellen. Szenen aus dem Neuen Testament sind nur in einem Fall, in dem Evangeliar aus

Saint Médard zu Soissons (Bibliothèque Nationale, lat. 8850) in kleinen, skizzenhaften Malereien
über dem breiten Rahmen - ganz verschwiegen - eingetragen worden. Dafür entschädigen zwei
reichillustrierte Psalterhandschriften (Stuttgart, Biblia, Fol. 23, und Amiens, 18) durch die Fülle
ihrer «Wortillustrationen». Unter den folgenden Karolingern nimmt - im Zusammenhang mit
der veränderten Einstellung des Hofes zur Bilderfrage - die Zahl der heiligen Bilder zu, wenn auch
die Gegenstände noch vorwiegend dem Alten Testament angehören. Erst in der nächsten Periode
der mittelalterlichen Kunst, die ihren Namen von dem ottonischen Herrscherhaus übernommen

hat, ist ein durchgreifender Wandel eingetreten; davon zeugen die großartigen Zyklen des Neuen

Testamentes, die zahlreich in verschiedenen Zentren Mittel/ und Westeuropas geschaffen worden
sind.

58) H. v. Schubert, Geschichte der Kirche im Frühmittelalter, 1922, S. 836. - A. Allgeier, Psalmentexte und die Herkunft
der Libri Carolini, Histor. Jahrbuch 1926, S. 333-353. - Wolfgang von den Steinen, Karl der Große und die Libri Carolini,
Neues Archiv, IL, 1930, S. 207-280.

163



ANHANG

RANDBEMERKUNGEN, NACHTRÄGE UND FEDERPROBEN

fol. 7V. Aufden Rand der Kanonseite ist in einer spitzen Schrift (saec. IX) der aus dem Fränkischen latinisierte
Name Raganerius eingetragen (dankenswerte Auskunft von Prof. G. Binz) (s. Abb. 3), gegenüber, auf fol. 8r, ist

an der gleichen Stelle eine Rasur, darüber ein Kreuz. Vielleicht ist auch «Ing» auf fol. 9 als Anfang eines Namens
anzusehen.

fol. 24v. Meßgebet zum Fest von Mariae Geburt (in Schrift des 10.-11. Jahrhunderts), vgl. die ähnlichen Texte
des erweiterten «Gregorianums» bei Ménard, Sacramentarium Gregorianum (Paris 1642), wiederabgedruckt von
Migne, Patrologia Latina, Bd. 78, p. 137, A, B, und des Missale Roberts von Jumièges, ed. H. A.Wilson, Henry
Bradshaw Society XI, 1896, p. 209.

Vom Rand überschnitten steht oben auf der Seite: «rex noster» (Ps. 73, 12) und entsprechend auf der gegen/
überliegenden Seite, von Neumen begleitet: «salus autem justorum a dom(ino)» (Ps. 36, 39).

Auf fol. i69r und v ist von einer Hand des 9.Jahrhunderts - mit tironischen Noten gemischt - ein Traktat
«Isidori de ratione digitorum» eingetragen worden. Es handelt sich um den gleichen Text, mit dem das 1. Kapitel
von Bedas Schrift «De temporum ratione» beginnt (abgedruckt bei Migne PL, Bd. 90, p. 295-297 C, vgl. auch
Cod. Bern. 110, fol. 1). Diese Abhandlung begegnet auch gesondert in alten Katalogen unter Bedas Namen
(Manitius, Gesch. der lateinischen Literatur des Mittelalters, I, 1911, S. 8r). Dom G. Morin, dem ich den Hinweis
aufBeda verdanke, macht geltend, daß die Tradition von Fleury in einer Frage, die Isidor und Spanien betrifft,

wegen der Herkunft Theodulfs - a priori - Vertrauen verdiene (Briefl. Mitteilung).
fol. 2I9V. Auf der letzten, leeren Seite begegnen folgende Eintragungen bzw. Federproben: (in Hand des

9. Jahrhunderts) «XII die ante kalendas decembris drunmed obiit». Der Name ist bisher nicht belegt. Nach Ansicht
Max Försters ist keltischer Ursprung kaum anzunehmen, dagegen wäre es möglich, daß es einen niederfränkischen
Namen Drunmed gegeben hat.

Zu Federproben ist von verschiedenen Händen - des 9. und 10.Jahrhunderts - der Anfang einer Strophe aus
dem Rhythmus (Reimgebet) «De Caritate» verwandt worden; nur einer der Schreibenden gibt zwei volle Verse
wieder: «Qui non habet caritatem nichil habet sed (geschrieben: hab& s&)intenebriset umbre (sic!) mortis manet
(man&)». Das Gedicht, das auch auf fol. 1 des nach Fleury gestifteten Bernensis 277 (saec. x nachträglich ein/

getragen wurde, ist abgedruckt in den MGH, Poetae lat. aevi Carolini, IV, II, r, 1914, p. 526/9 und bei Dom
A. Wilmart, Auteurs spirituels et textes dévots du moyen/âge latin, r932, p. 3 5. (dankenswerter Hinweis von Prof.
S. Singer, der zur Identifizierung des Textes verholten hat.) Von dem zuletztgenannten Mönch rührt auch der An/
fang einer Antiphone zur Palmsonntagsliturgie (ad primam) her : « pueri ebreorum tollentes ramos olivarum » (Migne,
PL 67, p. 763 A) - ferner «das Antiphonenbruchstück» «filie hierus salem venite & videte ma(rtyres)» aus dem

Commune martyrum tempore paschali und «num quid d(omi)n(u)m sub plu..». Nicht in der gleichen Tinte sind
Neumen überschrieben worden, die, wie mir Prof. Handschin mitteilt, auch dem 10. oder 1 I.Jahrhundert ange/
hören können und von ihm verglichen werden mit den Neumen einer vatikanischen Handschrift (Regin. 215,
abgeb. bei Bannister, Monum. Vaticana di paleografia musicale Latina, 1913, Tav. X), die im letzten Viertel des

9.Jahrhunderts in Fleury oder Tours eingetragen sein sollen59). Rechts daneben steht «cumque egressi essent de

navi» (Marc. 6, 54) ; die hier übergeschriebenen Neumen, die nicht zu dem Text gehören, sowie die ohne Text ein/

getragene Neumenzeile, die einen Text voraussetzt, werden von Handschin als «eher nordostfranzösisch» ange/
sprochen. Nach seiner Ansicht ist auch das unten auf der Seite begegnende, von Neumen überschriebene «Cum
audisset» — ebenso wie «pueri ebreor.» als Anfang einer Palmsonntags/Prozessions/Antiphone aufzufassen60).

Vermutlich von der gleichen Hand, von der die beiden ersten Federproben «Qui non habet caritatem» her/

stammen, sind die Namen Gislebertus (zweimal) und Mauricus eingetragen.

59) Vgl. über diese Handschrift ferner E. K. Rand, A Survey of the Mss. of Tours, I, 1929, p. i8iff., No. 164; Dom
Andr. Wilmart, Codices Reginenses Latini, I, 1937, p. 507-512.

60) Über die Feier des Palmsonntags in Fleury und über Theodulfs für diesen Festtag gedichteten Hymnus «Gloria, laus

et honor» (Carmina 69) vgl. Cb. Cuissard, «Théodulfe», Mémoires de la Soc. archéologique et historique de l'Orléanais
XXIV, 1892, p. 134fr.; MGH, Poetae latini aevi carolini, I, p. 558 éd. E. Dümmler.

164



Tafel 3D

«£*

ï *
S
\%

:T

A
Ifc

R
;a /PpLvIIP"?

J

¦

i *P.^BP»

Abb. 1. DIE VIER EVANGELISTENSYMBOLE MIT DER HAND GOTTES
Bern, Stadtbibliothek, Cod. 348, Fol. 8V.



Tafel 40

b

j^^ftf-Hf^f

1* »Lwc« tXVHIl
Um 1 ¦ L-K-'K.^.-' C Will
Lx.... B T->c*s^«ni •«*w«v
Lwt H L«?*xvi
L^v*,. H i., ¦x-V-.'^' ''!>

W« H -XC« *«.^<e^c*ct1

Î.*«,.. ¦ sverni %.\»ïf1lH
Lts^v ¦ meüvt C»«B>«»«Vt
LxMvm Hj \CViil C£V"B»CV*tt¦ cu ¦tWI.

H cun C^«l-lil

Ie«*' * eWLv

«1«¦ si,¦ «^ev i
-V, n 0^01

v :|
¦¦: -:

:nL:

C<WC«4|

¦A: >'\,.:/l
cxVv«

a -
î.-l-vV

l>ew«i

Umm
Ivxvi

*»>..'H

1. »

at ¦v
im a i>

Liu

¦¦ '

/,'.'K«

l...
L...

KANONESSEITEN
Abb. 2-4. Aus dem Evangeliar in Bern, Stadtbibliothek, Cod. 348, Fol. lr, Fol. 7', Fol. 3r (Phot. Stadtbibliothek
Bern). - Abb. 5. Aus dem Evangeliar in Tours, Bibliothèque de la ville, Cod. 22, Fol. 11' (Phot, von Carl Nordenfalk

in dankenswerter Weise überlassen)



Tafel 41

i&bSSSïfàM

'j1

v -

-..- ¦ ' ' v : S'. „ ^^l V»

x v. y

t.« s t.* ¦

• > ..v ¦ • ¦**¦¦¦< •:•

y. *> ,<*! k tìmit- :"-

0 /m

' -S». ,x<
•fj#> -ig-

..' r r,-;*.- •' ¦•,.'^.^j
:.r'.*->«'**\'"rrr3«» ;."' «

ï .....r *%.Ä ' ' -r h

;V,,-. ...•'•.#. -•¦¦5 v^: "¦•

* ¦ .< r, ¦¦
l\^-,'--'.iÇrrr> .','.-¦• v..-..--» - ..'

« •r^'-'vV.'^jVMv; f ¦*:>; ¦ r-

.-v y'Nvö

y* y ¦ ~^*" '

"T~x ^J-V^-.-^ V=y-;

-, >»r', ^;--

M ¦7. Ite /Addite ft^MyyS-; ^*:-v ¦¦.'.. -¦
**

m
ÌS7

yy11

e^»y'
Jag
'.r",.,î,*J'm*'

SÌ £jj£i3lwl JjSBJMM Illp'.
HHyES'

v ;. n
¦ i

7-^K;¦--.•¦'•'•.'' ¦¦/''! ¦« \
lsj, -5 .*? ¦ .••¦•'-..•. :>'¦•.• V
.sii, ,_.«• **» ' •:- • •¦ ^

• ,.• a. ¦•?<•' :i "•¦

jVjË •

-,¦¦

u ^
:-i-'S

s

EVANGELI STEN SYMBOL E AUF ALTCHRISTLICHEN MOSAIKEN
Abb. 6. Oratorium Santa Matrona, Kirche San Prisco bei Capua. Abb. 7-8. S. Giovanni in fonte, Neapel (nach Wilpert)



Tafel 42

..-

%J ItÄsS

Ì y-n 7'
'1 • ¦¦)

rM
n

¦P4K»

¦' V

4rr i/ K

»7>

¦w

./!

Abb. 9. Mailand, Sammlung Principe Trivulzio
(nach Haseloff).

Abb. 10-12. Mailand, Dom (nach Antike Denk¬
mäler IV)

EVANGELISTENSYMBOLE AUF ELFENBEIN¬
DIPTYCHEN

in

11

tt ¦" I M JEU '**• HMËJ

r.T

xJ/<

3
J^ S

a

it0:7:,.

i
7̂

#y *

K

12

mtw ìttS» /V;v>

¦¦
s»

a

PC«**

Ü __M



Tafel 43

tmSSXSM r,;.

i A \ l

1"

1 'WK
¦7i7S^%

Wk
Vffi>» D I

La it
luraä

13 14

il
; " -'t 1*-s t 53\

IIII)
L5

FRÜHMITTELALTERLICHE DARSTELLUNGEN DER HAND GOTTES
Abb. 13. «Codex aureus», Zierseite zum Evangelium Johannis (nach Swarzenski). München, Staatsbibliothek, Cod.
lat. 14000, Fol. 97v. — Abb. 14. Evangeliar der Äbtissin Uta von Niedermünster (Phot. Teufel, Verlag Kunstgeschichtl.
Seminar Marburg). München, Staatsbibliothek, Cod.lat. 13601, Fol. lv. - Abb. 15. Steinkreuz des AbtesMuiredacb,

Monasterboice, Irland (nach Henry).



Tafel 44

^.!W. MAN

k"

r%-#
r

MIH

figa

l(i

E^
u <S €

V

BYTS

I S

IX
o
P>

q
pF
TV.

ÖA?

Ob fesi-cyjjn fîre-t-

IS

t'M^A^mf^-^

R
TI
AW

SI

i
TVA M!
ÎSlVSO

KENS DETVLIEETSVAVH

i AKv&é i èrrNrprtoiv»^N
ETV1TIRISAM1CIT1AEPF
\/iTda fm im mi ANECES

19

17

••* .T'Xiv V

Abb. 16-17. Psalterium,Oberitalien, 10. Jahrh.München,
Staatsbibliothek, Cod. lat. 343 (Phot. Teufel und nach
Boeckler). - Abb. 18. Bibel,Tours, 9. Jahrh. Bamberg,
Staatl. Bibliothek, Ms.Bibl. I.Praefation des Hieronymus
zum Pentateuch (nach Koehler). — Abb. 19.«Vivianbibel»,
Tours, 9. Jahrh. Paris, Bibl. nationale, Cod. lat. 1, Brief
des Hieronymus an Paulinus, (nach « Peintures et initiales
de la première bible de Charles le Chauve»). — Abb. 20.
Oberteil eines Weihesteins mitTanit-Symbol. Karthago,
Musée Lavigerie (nach Musées de l'Algérie, Vol. 8). —

Abb. 21. Votivhand aus Bronze mit Inschrift der Stif¬
terin (nach a Syria»).

20 21

VERSCHIEDENE DARSTELLUNGEN DER HAND GOTTES



Tafel 45

A^*?a

-")«91...-
r- n £•-

s-

y

y

*

ife.***^

22

V

;

f'-K

N
• -v;

Ä r5*^

23

DIE HAND GOTTES UND EVANGELISTENSYMBOLE
Abb. 22. Germigny-des-Prés, Apsismosaik in der Pfalzkapelle Theodulfs (nach Clemen). - Abb. 23. Rom,S. Prassede,

Mosaik an der Stirnwand der Apsis (Phot. Alinari)


	Eine unveröffentlichte Evangelienhandschrift aus der Zeit Karls des Grossen (Codex Bernensis 348)
	Anhang

