Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 5 (1943)

Heft: 3

Artikel: Eine unveroffentlichte Evangelienhandschrift aus der Zeit Karls des
Grossen (Codex Bernensis 348)

Autor: Homburger, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine unveroffentlichte Evangelienhandschrift
aus der Zeit Karls des Groflen

(Codex Bernensis 348)
VON OTTO HOMBURGER

(TAFEL 390—4s)

In den beiden letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ist von Gelehrten wie Léopold Delisle,
Hubert Janitschek, Adolph Goldschmidt die karolingische Buchmalerei durchforscht und die
Gliederung der cinzelnen « Schulen» in groBen Ziigen klargelegt worden. Wenn dariiber hinaus
Bilderhandschriften aus jener Periode auftauchen, die einen ausgeprigten Stil vertreten, aber in die
seitdem immer mehr differenzierten Ficher des wissenschaftlichen Geriistes sich nicht einordnen
lassen, so bedeutet das eine nicht unerwiinschte Bereicherung unserer Vorstellungen von jener fiir
die Geschichte der Kunst und der geistigen Bildung so aufschluBreichen Epoche, und es mag des-
halb erlaubt sein, ein nur mit einer Miniatur und einigen Kanonseiten geschmiicktes Evangeliar
vorzulegen und zu behandeln, das bisher nur Wilhelm Koehler® und, aufihn fuBend, Carl Not-
denfalk 2 fiichtig erwihnt haben. Von Koehler, der von dem « DeutschenVerein fiir Kunstwissen.
schaft» mit der Sammlung und Bearbeitung des Materials der karolingischen Bilderhandschriften
betraut worden ist und in seiner « Malschule von Tours» den ersten Teil einer monumentalen
Quellenpublikation herausgegeben hat, ist der Kodex 348 der Berner Stadtbibliothek seiner Schrift
wegen als Produkt der Schule von Fleury (Saint-Benoit sur Loire) angesprochen worden, und
auf Grund dieser Zuschreibung hat er ein kaligraphisch und historisch gleich wichtiges Manu-
skript der Bibliothek zu Tours, den in goldenen Unzialen — um 800 — geschriebenen Evangelien.
kodex Nr. 223, auf den die franzosischen Kénige im dortigen Kloster St. Martin den Eid als
Ehrenchorherren abgelegt haben, gleichfalls als floriacensisch angesprochen. Die Autoritit Koeh-
lers erlaubt uns, die Attribution anzunehmen; sie triigt dazu bei, das Bild zu erhellen, das man sich

Wir versffentlichen hier iiber einen auf der Berner Stadtbibliothek liegenden Codex eine Abhandlung, die vom Verfasser
als Manuskript unter dem Titel «Eine karolingische Bilderhandschrift aus dem Kloster Fleury» Prof. Dr. Adolph Gold~
schmidtin Basel zum 8 0. Geburtstaggewidmet worden war.— Der Verfasser ist Gelehrten verschiedener Fachgebiete zu
Dank verpflichtet fiir die wertvolle Unterstiitzung, die siec ihm bei der Vorbereitung dieser Arbeit gewihrt haben; mit
besonderm Dank gedenkt er der Hilfsbereitschaft von Prof. S. Singer.

1) Gottingische gelehrte Anzeigen, 1931, S. 324. Die Entstehung in Fleury wird in Brief vom 14. September 1939 noch-
mals fiir «absolut gesichert» erklirt.

2) Vier Kanonestafeln eines spitantiken Evangelienbuches, Goteborgs Vetenskaps- och Vitterhets-Samhiilles Handlingar,
Femte Foljden, Ser. A, Bd. 6, Nr. s, 1937, S. 21, Anm. 3.

3) S. Berger, Histoire de la Vulgate, 1893, p.47. — E. K. Rand, Studies in the Script of Tours, I, 1929, p. 102/3,pl. 34/35. -
C. Nordenfalk, Beitriige zur Geschichte der turonischen Buchmalerei, Acta archaeologica, VII, 1937, p. 301, Fig. 15/6. —
Wordsworth &' White, Novum Testamentum Latine, 1889-1898, p. XIII (No 17).

149



von der iiberragenden wissenschaftlichen und literarischen Bedeutung der um Orléans gelegenen
Loire-Kloster gemacht hat und zwar nach einer neuen, bisher noch dunkeln Seite hin+. Wir be-
halten uns vor, am SchluB dieser Arbeit iiber das Kunstschaffen, das sich mit Theodulph, dem
damaligen Abt von Fleury und Bischof von Orléans in Verbindung bringen 1iBt, zusammen.
fassend zu berichten.

Der ziemlich starke Quartbands, der mit den Biichern und Handschriften von Jacques Bon-
gars 1632 in die Berner Burgerbibliothek gelangt ist und noch einen Pergamenteinband des aus-
gehenden 16. Jahrhunderts trigté, enthilt die vier Evangelien, denen als Einleitung der Brief des
Hieronymus an Papst Damasus, der Prolog zu den vier Evangelien: plures fuisse («argumentum
Sancti Hieronimi» iiberschrieben), und der Brief des Eusebius an Carpianus: Ammonius quidem
vorangeschickt werden?. Vor jedem der Evangelien begegnen zwei aufeinanderfolgende Kapitels
verzeichnisse, von denen das zweitein einer um einige Dezennien spiteren Schrift geschrieben istund
offenbar das erste ersetzen soll® (Abb. ¢); wihrend die erste Fassung von einer rémisch-insularenTra-
dition her bekannt ist9, stimmt die zweite Capitula iiberein mit den entsprechenden Verzeich.
nissen, wie sie in der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts — also nach der Zeit des Abtes Alkuin — den
Turonischen Bibeln beigegeben werden©; man kann daraus schlieBen, daB Anderungen in der
Einteilung des Textes, die unter einem der Nachfolger Alkuins in St. Martin durchgefiihrt wurden,
eine starke Wirkung auf die« Schule» des Klosters, in dem unser Evangeliar entstanden ist, ausgeiibt
haben. Im Text des Evangelienbuchcs hat eine ungefihr gleichzeitige insulare Hand ausgelassene
Worte und Sitze nachgetragen und emlge Korrekturen vorgenommen (Abb.c), ebenso sind in einer
gepflegten karolingischen Schrift — im Stil der Schule von Tours — Anderungcn in dem der
Alkuinischen Redaktion nahestehenden Text nach einer anderen Lesart eingetragen worden. Der
urspriingliche Text wurde in brauner Tinte niedergeschrieben von mehreren, bei Lagenwechselsich
ablésenden Méncheninden Schriftziigen derfritheren Karolingerzeit (etwa 800-820) (Abb.a /d). Die
kaligraphische A usstattung, die«mise en page», ist — etwa im Gegensatz zu der benachbarten turoni-
schen Schule, — sehr ungepflegt und unsicher: Im allgemeinen leiten rote Unzialen die einzelnen
Absitze ein, auBerdem werden die Anfinge und Endzeilen der Biicher durch Kapitalen verschie-
dener Gattung hervorgehoben (Abb. d). AmBeginn des Johannes-Evangeliums ist ein groBerer A b,
schnitt insilberner, jetzt okzidierter Unzialis geschrieben. Mit einer unverhiltnismiBig kleinen Ziet-
initiale, deren Stamm rot eingefaBit und von Bandgeflecht gefiilltist, beginnt der Text des Matthius
(fol.25) (Abb.a),am Anfangder Praefatio zum Lukas-Evangelium stehen drei Kapitalbuchstaben,
deren Ziige—nach insularer Art—vonroten Punkten beiderseitig begleitet werden (Abb.b); vereinzelt

4) Es handelt sich um die Benediktinerklaster Fleury, Micy, Ferricres, Auxerre. Siehe L. Traube, Vorlesungen und Ab.
handlungen, III, 1920, S. 12-14, vgl. auch Traubes Vorwort zu «Hieronymi Chronicorum Codicis Floriacensis Frag-
menta», Codices Graeci et Latini, Suppl. I, 1902. — E. Les#e, Histoire de la propriété ecclésiastique, IV, Les livres, 1938,
p- 548-559.

5) 219 Bl. MaBe: 248: 196 mm — Schrift in 2 Kolonnen, 1 Kolonne 183: §8 mm, 23 Zeilen. 29 Lagen, 1-9, 11-21, 23-29:
Quaternionen, Lage 10: Doppelblatt, 22: Binio. Es fehlt 1 Blatt zwischen 169-170, zwischen 172-173, nach 219. 4 Dop-
pelblitter aufs Mal liniiert, « Old Style». «Kustoden» von der 4.Lage ab, anfinglich durch Majuskel,, dann durch Minuskel.
buchstaben angegeben.

6) Vorsatzblitter mit Wappen als Wasserzeichen, Briguet, Nr. 8070 und Nr. 8083: Jacques Lebé, 1578—1586 und 1598,
Troyes — 8070 auch in Antwerpen und Holland.

7) Also die Vorstiicke 1, 3, 4. Vgl. die Tabelle bei Koebler, Die Schule von Tours, I, 1930, S. 318—20, aus der hervor-
geht, daB in den turonischen Bibeln und Evangeliaren das zweite Stiick nie fehlt.

8) Die Blitter, auf denen die zweiten Kapitelverzeichnisse eingetragen worden sind, gehéren zu den urspriinglichen
Lagen, sind also nicht spiter eingefiigt.

9) Vgl. Wordsworth & White, a.a.O., p. 18ff., Sp. I, p. 174fF,, Sp. III, p. 2741, Sp. I, p. 403 ff., Sp. IV.

10) Vgl. Wordsworth &7* White, a.a.O., p. 19ff.,, Sp. III, p. 175, Sp. V, p. 275ff., Sp. VI, p. 493fF, Sp. VL.

150



Abb. a. Fol. 25r, Beginn des Matthius-Evangeliums, Incipit von anderer (jiingerer) Hand — Abb. b. Fol. 107r, Beginn der Praefatio

zum Lucas-Evangelium — Abb. c. Fol. 64v, Eintragungen in «insularer» Hand (Matth. XXV, 42 und XXVI, 2) und Perikopennotizen

auf dem Rand — Abb. d. Fol. 71v, Ende des Matthius-Evangeliums und Perikopennotizen - Abb. e. Fol. 74v, Ende der 2. (spiiteren)
Kapitula zu Marcus

I§I



finden sich daneben schwarze Initialbuchstaben mit gespaltenem Stamm. Die einzelnen Lagen
werden abgeschlossen und gezihlt durch Minuskelbuchstaben (Kustoden), von denen die meisten
noch (iiber dem untern Rand) erhalten sind. Zum Gebrauch bei der Messe ist das Buch dadurch
hergerichtet worden, daB in einer zierlichen und feinfiihligen Schrift, deren Stil etwa von der
Mitte des 9. Jahrhunderts an in der Schriftprovinz von Orléans sich eingebiirgert hat, der Anfang
der Lesestiicke am Rand wiederholt wurde; nach Art der Perikopen ist jedem Stiick ein «In illo
tempore» vorgesetzt worden (Abb.c,d) ™. Dem Evangelientext geht eine Lage von vier Doppel-
blittern (Quaternio) voraus, die — in sich abgeschlossen — den kiinstlerischen Schmuck des
Kodex enthilt: Kanonseiten und eine Miniatur 2.

Die Kanonestafeln.

Der Schreiber hat den Text der Eusebianischen Tabellen auf 15 Seiten untergebracht. Unter
einem groBen, von Siulen getragenen Umfassungsbogen hat er auf Vorder- und Riickseite des
ersten Blattes vier, auf den folgenden sieben Seiten drei, und auf dem Rest zwei Interkolumnien
angeordnet 3. Die Formen der Architekturglieder lehnen sich offenbar eng an eine antike Vorlage
an; insbesondere auf der ersten Seite fillt die impressionistische Behandlung der stark belichteten
Kapitelle und der marmorierten, nicht etwa durch Konturlinien eingeengten Siulen auf (Abb. 2).
Bei den gleichfalls malerisch modellierten Basen ist — wohl aus Unverstindnis — die Kehle nahezu
unterdriickt worden. Auf den folgenden Tafeln wird die Behandlung der einzelnen Glieder we-
sentlich fliichtiger: in den Formen der Kapitelle entfernt sich der Kiinstler mehr und mehr von den
antiken Schemata; wenn auch die Form der Deckplatte, die nach der Mitte zu sich verjiingt und
durch eine mitunter kaum mehr kenntliche Rosette verziert ist, den antiken Charakter beibehilt,
so macht sich der Maler in der Bildung der Kapitelle allmihlich frei von den Vorlagen. Auf ein.
zelnen Seiten, wie fol. 47, fillt auf, wie nachlissiges und unverstandenes Kopieren des in luminosem
Stil gehaltenen Vorbildes zum Auftragen kaum mehr motivierter weiBer Streifen oder Flecken
gefiihrt hat, doch bleibt der Charakter der verschiedenfarbigen Marmorsiulen gewahrt. Zum Ver-
gleich eignen sich die entsprechenden Seiten in dem zuvor erwihnten Evangeliar der Stadtbibliothek
zu Tours, das in kiinstlerischer Hinsicht unserem Kodex iiberlegen ist™ (Abb. 5); auch finden
sich dort noch halbpalmettenartige Gebilde und Striucher zur Verzierung von Scheitel und Bogen-
ansatz und Végel, die — dhnlich wie in den turonischen Bibeln s — von ihrem Platz auf den Akro-
terien hinaufgeriickt worden sind in die leere Fliche. Auch die dekorative Fiillornamentik der

11) Fiir die Art, wie hier — vermutlich im ro. Jahrhundert — die Perikopennotizen am Rande eingetragen sind, fiihrt
Th. Klauser, «Das romische Capitulare Evangeliorum» (Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen, 28) I, 1935,
S. XIII/XIV, XXXVI, als einziges Beispiel ein Evangeliar des British Museum, Royal I A XVIII, an (vgl. Catalogue of
Manuscripts in the Royal and King’s Collection I, 1921, p. 7, pl. 3). Den Codex, der in Frankreich, moglicherweise in
Tours geschrieben worden ist, hat Kénig Aethelstan (924-940) an St. Augustin, Canterbury, geschenkt. (1. A. Robinson,
The times of St. Dunstan, 1923, p. 61. — H. H. Glunz, History of the Vulgate in England, 1933, p. 63ff., 90, 111. —
G. L. Micheli, L’Enluminure du haut moyen-age et les influences irlandaises, 1939, p. 100, n. 1.)

12) Fiir die Randbemerkungen, Nachtrige und Federproben vgl. den Anhang S. 164.

13) Die Verteilung stimmt nicht genau mit der des nichstverwandten, oben erwihnten Evangeliars Tours, Cod. 22,
iiberein (vgl. C. Nordenfalk, Die spitantiken Kanontafeln, 1938, Beilage C, «Die zweite gréBere lateinische Kanonfolge»).
Abweichend von dort sind aufgezeichnet auf der 9. Seite (fol. sT) noch der Rest von Kanon V und der Anfang von VI,
auf der 10. Seite (fol. 5¥) der Rest des Kanon VI und der Anfang des VII. Kanons, auf der 11. Seite (fol. 67) der VIII. und
der IX. Kanon, auf den folgenden 4 Seiten der X. Kanon, und zwar auf fol. 6¥ Math. und Marcus, auf fol. 7* Lucas, auf
fol. 7¥ und 8 Johannes. Das 2. Interkolumnium auf fol. 8" ist leer geblieben.

14) Vgl. Nordenfalk, Beitrige a.a.O. (Acta archaeologica VII), Fig. 15/6.

15) Zum Beispiel Bern, Cod. 4/s. — Basel, Cod. A N I 3. — Ziirich, Cod. Car. C. 1.

152



Bogen ist auf der ersten Seite sorgfiltig und mit kiinstlerischem Verstindnis ausgefiihrt, um dann
immer fliichtiger und summarischer zu werden; eine wellenférmige, rosarot gezeichnete, mit weil3
gehshte Weinranke, die alternierend in Beeren endigende SchéBlinge aussendet, hebt sich von
dunklerem, violett-rotem Grunde ab (Abb. 2). Der groBe Bogen ist nach auBen durch ein zinn.
oberrotes, braun eingefaBtes Band gerahmt, auf der andern Seite dagegen durch eine schwarze
Linie begrenzt, die — auf der Innenseite — von einem kaum sich abhebenden roten Strich begleitet
wird. Die kleinen — untergeordneten — Bogen sind eingeteilt in einen roten und einen schieferblauen
Streifen; eine Reminiszenz an die malerische Modellierung des Vorbildes spricht sich darin aus,
daB das rote Band nach auBBen von einer dunkleren, nach innen von einer beinahe weien Linie
gedeckt wird, auf das Blau ist ein hellerer blauer Streifen aufgetragen, auBerdem sind rote Punkt.
rethen oder Perlbinder auf das dunklere Blau aufgesetzt. Zur Verzierung des groBen Umfassungs-
bogens wird ferner ein mehr oder weniger roh ausgefiihrtes Kymation verwandt, bei dem das mit
den Eiern wechselnde Glied verkiimmert ist (fol. 1v, 47, 77, 87) (Abb. 3). Weiterhin begegnen eine
Reihe von Vierblattrosetten (fol. 3v), verschiedene Arten von Guirlanden (fol. 2¥) (Abb. 4), die
aber mitunter als solche kaum mehr zu erkennen sind, da die abstehenden Blitter des Kranz-
gewindes wie Haken hintereinander aufgereiht sind (37, 4¥, s7) und im Umfassungsbogen des
Bildes (Abb.1) treffen wir — wie auffol. 27, §v, 6" — dreiblittrige, radialgestellte Bliiten, die mit Punkt.
rosetten abwechseln. Der Vergleich mit dem Zhnlichen, aber sorgfiltiger behandelten Fiillmotiv,
wie es in dem Evangeliar von Tours auf fol. 14 (Nordenfalk, Beitrige, a.a.O., Abb. 16) be-
gegnet, 1iBt vermuten, daB dieses — auffol. §v und 6* — schon sehr roh ausgefiihrte Ornament auf
einen aus dreiteiligen Blittern zusammengesetzten vegetabilen Fries zuriickgeht; die miteinander
verbundenen Palmetten umschlieBen dort kreisfsrmige Zwischenriume, ein Motiv, das wohl vom
jonischen Kymation herzuleiten ist. Die kleinen Bogen sind zumeist in einen helleren und einen
dunkleren Farbstreifen gespalten und von einer weiBlen Linie durchzogen — in nicht mehr ver-
standener Nachahmung des impressionistischen Vorbildes. Zu ihrer « Ausschmiickung» verwen.
det der Maler gleichfalls den Perlstab, eine degenerierte Ranke und Reihen von Tupfen oder
Punkten, die zumeist roh aufgetragen werden und in gleicher Weise Gedankenarmut und Fliichtig.
keit des ausfithrenden Kiinstlers offenbaren. Man ist deshalb iiberrascht, auf der letzten Seite der
Lage(8v) ein nicht nur gegenstindlich interessantes, sondern auch kiinstlerisch nicht unbedeutendes
Gemilde anzutreffen.

Die Miniatur mit der Darstellung der Hand Gottes und der vier Evangelisten.
symbole.

Die zweigeteilte Bogenstellung der letzten vier Kanonseiten ist als Rahmen fiir das Titelbild der
vier Evangelien iibernommen worden (Abb. 1). Die vier Evangelistensymbole werden so verteilt,
daB Matthius und Markus — untereinander — in der linken Bogenstellung, Johannes und Lukas
in der rechten ihren Platz finden. Uber jedem von ihnen ist in Antiqua der von einem Kiirzungs
strich begleitete A nfangsbuchstabe des Namens angebracht. In dem Raum, der von dem Um-
fassungsbogen und den beiden untergeordneten Bégen eingeschlossen wird, steigt aus dem von
diesen gebildeten Winkel eine gedfinete, von innen gesehene Hand auf. Diese feinfiihlig gezeichnete
rechte Hand, die aus einem purpurbraunen, am Rande aufgehellten Armel hervorschaut, ist
fleischfarben getént und durch Auftrag weiBler Lichter und dunklerer Téne modelliert. Hand-
fliche und Finger sind auf der linken — belichteten — Seite rétlich, auf der rechten schwarzbraun
konturiert. Der grauockergelbe Grund wird von leicht geschwungenen, rosaroten oder hell- und
dunkelblauen Farbstrichen belegt, die mit dem Pinsel breit aufgetragen sind: damit soll — wie auf

20 153



altchristlichen und frithmittelalterlichen Mosaiken Roms und Ravennas — der von Wolkenstreifen
durchzogene Himmelsraum angedeutet werden. Die Fliche innerhalb der Interkolumnien ist
tiefblau getdnt und durch die rosettenartigen Sterne gleichfalls als Himmel charakterisiert 6, sie
wird von drei iibereinander angeordneten Wolkenbinken durchzogen, die durch lichteres Blau
und eine schwarze AbschluBlinie hervorgehoben sind 7, auf den beiden unteren werden paarweise
die Symbole der Evangelisten sichtbar. Der in voller Frontansicht dargestellte Engel des
Matthius schaut nur mit dem Oberkérper iiber die ihn iiberschneidende Wolkenschicht hervor,
das rote, mit zwei SchlieBen versehene und mit weiBen Tupfen (Metallkndpfen) ausgestattete Buch
hilt er mit den vom braunroten Mantel bedeckten Hinden, die sich vor dem Leib begegnen:s.
Der verwandte Ton des Untergewandes, das am Hals von einer schwarzen, von weiBen Lichts
streifen begleiteten Linie gesiumt wird, ist um eine geringe Intervalle gelblicher; er wird zum Teil
zugedeckt von kalten Schatten, die durch den iiber die Schultern fallenden Mantel hervorgerufen
sind. Indem er sich offenbar an die farbige Modellierung des antiken Vorbildes anlehnt, rundet
der Maler die Stoffe dadurch, daB er die Faltentiefen durch eine dunklere Stufe der warmen braunen
Farbe angibt und auf den Hohen lichtere Téne aufsetzt. Die Umrisse werden durch kriftige
schwarze Striche angegeben, die Formen sind rundplastisch und abtastbar. Noch deutlicher zeigt
sich die Abhingigkeit des Kiinstlers von der impressionistischen Malweise seiner Vorlage in der
Art, wie der lockige, tiniengeschmiickte Kopfdes Engels modelliert ist. Die Einfassung des A uges,
der untere Rand der Nase, eine der Oberlippe entsprechende geschwungene Linie sind ebenso wie
der schwarze Fleck der Oberlippenmulde als Tiefenschatten, nicht als lineare Begrenzungen aufzu.
fassen. GroBere, weniger intensive Schattenflichen entstehen auf der Stirn — unter dem iippigen
Lockenhaar — und an der rechten Wange, wo gleich daneben ein roter Rand das die Tiefe aufr
lichtende Reflexlicht angeben soll. Die nach oben gerichteten Fliigel sind ockergelb getént, den
einzelnen Federn entlang gleiten Lichter, die in pastosem Hellblau aufgetragen sind. In gewissen
Abstinden hat der Maler augenartige Gebilde auf ihnen angebracht — nach den Worten der
Apokalypse (4,6): «quatuor animalia plena oculis ante et retro» und (4,8): «et quatuor animalia,
singula eorum habebant alas senas, et in circuitu et intus plena sunt oculis». DaB auch in der
Wiedergabe der Fliigel der Maler sich an die Worte des eben angefiihrten Textes hilt, wird deut
licher bei den drei iibrigen Symbolen.

Dem Matthius-Engel zugewendet erscheint — auf der gleichen Wolkenbank — der Adler. Sein
Hals ist aufgerichtet, die sechs michtigen Fliigel, die schon im Ansatz deutlich voneinander ge-
schieden sind, hat das stolze Tier in prichtigem Schwung entfaltet; zwischen den Klauen hilt
er nicht das Buch, sondern eine strahlend weile, durch rote Binder verschniirte Schriftrolle; die
flatternden Enden der Schnur heben sich ab von dem tiefen Blau des Hintergrundes. Das in
malerischer Weise frei und sicher behandelte Gefieder des Vogels ist ockerbraun gefirbt und durch
schwach hervortretende, hellere braune und graue Téne belebt.

16) DaB fiir diese, aus Punkten zusammengesetzten rosettenartigen Gebilde Sterne als Vorbilder anzunehmen sind, wird
durch Vergleich mit der Miniatur der «Nachtraben» im «Physiologus» der Berner Bibliothek (Cod. 318, fol. o7, vgl. At
Bulletin XII, 1930, Fig. 35) und mit Illustrationen zum « Utrechtpsalter» (fol. 4V, 127, 447, ed. E. T.DeWald, 1933, pl. VII,
XIX, LXXI) nahegelegt.

17) Man vergleiche hiermit den Hintergrund des David-Bildes in der turonischen «Vivian Bibel», Bibl. Nat. lat. 1,
fol. 215V (Koebler, Die Schule von Tours, II, S. s7—60, Taf. 72).

18) Uber den ins klassische Altertum zuriickreichenden Brauch, daB die Hinde, die heilige Gegenstinde darreichen oder
empfangen, bedeckt sein miissen, vgl. A. Dieterich, Der Ritus der verhiillten Hinde, Kleine Schriften, 1911, S. 440—448. —
Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie X, 1, 1931, S. 1209-1212. — Handwérterbuch des deutschen Aberglau-
bens III, 1930, S. 1387-1389.

154



Darunter sind — symmetrisch einander zugekehrt — die Bilder von Léwe und Stier wiedergegeben;
sie sind nur bis zum A nsatz der hinteren Extremititen sichtbar, die Siulen des Rahmens schneiden
den Rest des Korpers ab. Wieder werden die eindrucksvollen Képfe eingerahmt von je einem Paar
dreigeteilter, hoch nach oben hinaufragender Fliigel; mit den trefflich artikulierten Pfoten halten
die Tiere je ein zinnoberrotes Buch (d. h. sie setzen die Pfoten auf das Buch). Die braune Farbe des
Lowen geht ins Rotliche, wihrend der Kérper des Stieres braungrau getont und durch hellblaue
Lichter modelliert ist. Zu bemerken ist noch, daB keine Nimben angegeben sind.

Ob die Anordnung der Symbole durch isthetische Momente begriindet ist, wagen wir nicht
zu entscheiden; jedenfalls begegnet auf Werken der karolingisch-ottonischen Kunst, wo zumeist
die vier « Lebewesen», {@a, das Majestasbild einrahmen, die Verteilung, die oben den Engel dem
Adler, unten den liegenden Lowen dem Stier gegeniiberstellt, so hiufig, daB geradezu von einer
GesetzmiBigkeit gesprochen werden kann. DalB eines der Tiere statt des Buches noch die Rolle
hilt als den Bewahrer des heiligen Textes, ist in der frithmittelalterlichen Tkonographie eine seltene,
aber nicht vereinzelte Erscheinung; auf der einen der Elfenbein.Platten des Tuotilo zu St. Gallen
ist es gleichfalls nur der Adler®9, dessen Krallen sich der runden Form anpassen. Auf einigen
weiteren Beispielen treten zu diesem Tier noch die Symbole von Markus und Lukas hinzuze, Wie
schon hervorgehoben wurde, interessiert uns vom gegenstindlichen Standpunkt vor allem, daB
in enger Anlehnung an den Text der A pokalypse (4,8) — «habebant alas senas» — der Maler jeden
der Fliigel mehr oder weniger deutlich in drei selbstindig am Kérper ansetzende Teile geschieden
hat. Wihrend wir in der karolingischen und ottonischen Buchmalerei, wie in der Kleinplastik,
vergeblich nach einer Wiederholung dieses Motives suchen, tritt es in der frithmittelalterlichen
Kunst Roms und anderer italienischer Stidte so allgemein auf, daBl geradezu von einer
romisch-altchristlichen Tradition gesprochen werden kann: die zumeist dem . Jahrhundert zu.
geschriebenen Mosaiken der Taufkirche des Bischofs Soter zu Neapel2: (Abb. 7/8), der Kapelle
Santa-Matrona a San Prisco bei Capua (erste Hilfte §.Jahrhundert)22 (Abb. 6) und der Kirche
Santa Pudenziana zu Rom 3 (402—417) eréffnen die bis ins hohe Mittelalter zu verfolgende Reihe
jener iiber Wolken auftauchenden Wesen, deren Hiupter durch die strahlenartig nach oben ge-
richteten Federnbiindel eine so stolze Einrahmung erhalten. Besonders deutlich ist die Sechsteilung
der Fliigelpaare zu erkennen auf zwei frithchristlichen Werken der Elfenbeinplastik, die beide in
Mailand aufbewahrt werden und wohl dortigen Werkstitten zuzuweisen sind: das eine von ihnen,
die einzelne Diptychonplatte der Sammlung Trivulzio mit den Frauen am Grabe und den Sym-
bolen von Lukas und Matthius ist in die gleiche Zeit zu setzen, wie das zuvor erwihnte Mosaik von
Santa Pudenziana24 (Abb. 9), das andere, ein vielteiliges Diptychon des Domschatzes, mag in der
zweiten Hailfte des s.Jahrhunderts entstanden sein; die nur in ihrer vordern Hilfte sichtbaren

19) Adolph Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen etc., I, 1914, Abb. 163a. Als weitere karolingische Beispiele seien
genannt: Das turonische Dufay-Evangeliar (Koebler, a.a.0. Taf. 109/110), das St. Gallener Evangeliar zu Einsiedeln,
Cod. 17 (A. Merton, Die Buchmalerei in St. Gallen, 1912, Taf. XXXVTI).

20) 4 Elfenbeinplittchen, Kéln, Schniitgen-Museum (Goldschmidt, I, Abb. 174): Mc.L.Joh. — Codex Aemilianus,
Escorial (J.D.Bordona, Die spanische Buchmalerei, I, Taf. 28): Mc. L. Joh. — Evangeliar von Senlis, Bibliothéque St. Ge-
neviéve, Cod. 1190 (Boinet, La Miniature Carolingienne, 1913, pl. LXXXII/III): Mc.Joh.

21) J. Wilpert, Die rémischen Mosaiken und Malereien, 1916, S. 214ff. (Saec. IV), Taf. 39. — Marguerite van Berchem et
Etienne Clouzot, Mosaiques Chrétiennes, 1924, p. 105 ff., fig. 120/1. — P. Toesca, Storia dell’arte italiana I, 1927, p. 205/6. —
Nach Wilpert, S. 931ff. ist das Motiv hier iibernommen von nicht mehr erhaltenen Teilen des Mosaiks im Baptisterium
des Lateran. 23) J. Wilpert, a.a.O., Taf. 74, 1, Taf. 77. — v. Berchem.Clouzot, fig. 95/6.

23) J. Wilpert, a.a.O., Taf. 42—44. — v. Berchem-Clouzot, fig. 65/6.

24) A. Haseloff, Die vorromanische Plastik in Italien (1930), S. 19, Taf. 18. — R. Delbriick, Die Consulardiptychen, 1927,
S. 274, Taf. 68.

155



Figuren werden von medaillonartigen Blattkrinzen eingefaBt2s (Abb. 10/12). Wiederaufgenommen
wird das Motiv in Rom zu Beginn des 9. Jahrhunderts durch die retrospektiven Kiinstler, die den
Mosaikenschmuck von S. Prassede (Papst Paschal, 817-824) und von S. Marco (Papst GregorIV.
827-843) ausgefiihrt haben (Abb. 23)2¢. Dann begegnen wir ihm aufs Neue im hohen Mittelalter
in Fresken der Kapelle hinter S. Pudenziana (saec. XI) und am Triumphbogen von S. Croce
di Gerusalemme (1144/5)7.

Wihrend die angefiihrten Beispiele unsere Miniatur in eine Bezichung setzen zu dem spitantik-
altchristlichen Kunstkreis in Italien, 148t sich fiir eine zweite Eigentiimlichkeit ihrer Evangelisten-
symbole, fiir die iiber die Fliigel verteilten Augen, in Rom meines Wissens nur ein e Parallele finden
in dem soeben erwihnten Fresko von S. Croce. Die Darstellung des tronenden Christus auf dem
von den «4 Lebewesen» umgebenen Wagen in Malereien des dgyptischen Klosters zu Bawit, wo
wir derartig ausgestattete Fliigel antreffen, fiihrt nach dem Osten, eine Spur, die weiter zu verfolgen
mir bisher nicht méglich war?28.

Fiir die Zusammenstellung der vier Evangelisten-Symbole auf einer Seite lassen sich Parallelen
aufzeigen in dem — neuerdings auch erst nach 800 angesetzten — Book of Kells, wo solche Dar-
stellungen mehrmals begegnen29, und in verwandten irischen Handschriften; daneben finden sich —
in primitiveren Kunstschulen dieser Zeit — Darstellungen, auf denen die Symbole das Brustbild
Christi einrahmen3se. Auch aufunserem Bild sollten wir eine Wiedergabe von Christus erwarten;
statte dessen begegnet cine aufrechtstehende, gedfinete rechte Hand. Ganz entsprechend stellen
karolingische Verse, die zu einer Reihe von Tituli gehéren und frither dem in Saint-Denis lebenden
Iren Dungal zugeschrieben wurden, die Hand des Herrn mit den vier Evangelistensymbolen zu.
sammen; diese Bilder schmiickten offenbar ein Fenster an der dortigen Pfalz Karls des GroBen
und waren bestimmt, den Versucher fernzuhaltenst.

35) A. Haseloff, a.a.O., S. 19, Taf. 21. — R. Delbriick, Antike Denkmiler, herausgegeben vom Deutschen Archaeolo-
gischen Institut, IV, 1927, Taf. §/6. — Den Evangelistensymbolen mit sechsteiligen Fliigeln begegnen wir in Mailand wieder
an dem «Paliotto», dem goldgetriebenen, steingeschmiickten Altar, der um 83§ von transalpinen Kiinstlern fiir St. Ambrogio
verfertigt worden ist (A. Haseloff, a.a.O., S. 68—70; P. Toesca, Storia dell’arte Italiana, I, 1927, p. 425—427, 438/9, 454).

36) S, Prassede; Berchem-Clouzot, a.a. O., S. 227—240, insbesondere Fig. 293/4. — S. Marco, ebenda, S. 251/3, Fig. 316.

27) S. Pudenziana (Kapelle): Wilpert, a.a.O., Taf. 235, 2. — S. Croce di Gerusalemme, ¢benda, S. 353 ff., Fig. 113. —
Es sei ausdriicklich bemerkt, daB hier nicht simtliche Beispiele von Evangelistensymbolen mit sechsteiligen, gespreizten
Fliigeln besprochen worden sind.

28) J. Clédat, Le Monastére et la Nécropole de Baouit, Mémoires de 1’Institut Frangais d’archéologie orientale, T. XII,
1904 (mir nicht zuginglich). Dict. Arch. Lit. XTI, 2, 1936, Fig. 8991. — Hiufiger — und ausgeprigter — begegnen die Augen
auf karolingischen Darstellungen des « Tetramorphs » (Drogosakramentar) und der sechsfliigeligen Cherubim (Bibel von
S. Paolo, Rom — Tuotilotafel, St. Gallen). Hier weist die Herkunft eindeutig auf den Orient (syrischer Rabulascodex der
Laurentiana von §86). Man vergleiche auch die byzantinischen oder byzantinisch beeinfluten Darstellungen von sechs-
fliigeligen Cherubim auf Bildwerken des hohen Mittelalters (siehe Karl Kiinstle, Ikonographie der christlichen Kunst, I,
1928, S. 245/6).

29) E. H. Zimmermann, Vorkarolingische Miniaturen, 1916, Taf. 174/5/6. — Sullivan, The Book of Kells, 4°, 1933,
pl. IV und XII. — Fiir die Datierung vergleiche man A. M. Friend, The Canon-Tables of the Book of Kells, Mediaeval
Studies in the Memory of A. K. Porter, 1939, p. 611-666.

30) Beispiele aus dem Umkreis der frithkarolingischen Malerei: Stuttgart, Landesbibliothek, Bibl. Fol. 23, fol. 777
(E.T.DeWald, The Stuttgart Psalter, 1930, Facsim.). Essen, Miinsterschatz, Evangeliar, fol. 29v (G. Humann, Der
Miinsterschatz zu Essen, 1904, Taf. 3-9. — G. L. Micheli, L’Enluminure du haut moyen-ige et les influences irlandaises,
1939, p. 85, fig. 95). Trier, Stadtbibliothek, Cod. 23, Evangeliar, I, fol. 237, fol. 8or, II, fol. sV, fol. 62 (Ad. Goldschmidt,
Die deutsche Buchmalerei, II (1928), Taf. 9).

31) Versus ad fenestram.

Ne David grabatum temptator callidus intret
Signetur domini ista fenestra manu
Quadrus ennangelii defendat numerys omne
Corpus, et interius cunctipotens anima

156



Eine unmittelbare Vorstufe oder Vorlage fiir das Motiv der aufrechten, ausgestreckten
Hand aufzuzeigen, bin ich nicht in der Lage, vermutlich haben wir es hier mit seinem ersten Auf
tretenin der karolingischen Kunst zu tun;doch begegnet es—in vorwiegend dekorativerVerwendung—
bald daraufin Bilderhandschriften aus dem benachbarten Martinskloster zu Tours32 (Abb.18 /19).In
geradezu monumentaler Prigung aber hat es — nach der Jahrhundertmitte — Eingang gefunden
in die unter Karl dem Kahlen blithende Malschule von Saint-Denis, die aus dem turonischen
Bildvorrat schépft: hier betont es den Mittelpunkt einer Zierseite (zum Johannesevangelium) in dem
so prichtigen Evangeliar, das fiir jenen Kaiser von den Ménchen Liuthard und Beringar vermut.
lich in Saint-Denis hergestellt wurde und iiber St. Emeram in Regensburg in die Bayerische
Staatsbibliothek gelangt ist33 (Abb.13). In Regensburg wurde es zu Beginn des 11.Jahrhunderts
von Kiinstlern, die, obwohl Vertreter einer neuen blithenden Schule, vieles von dem Reichtum
des karolingischen Werkes iibernahmen, wieder verwandt, und so begegnet dic Hand Gottes im
Mittelpunkt eines der beiden Eréffnungsbilder des Evangeliars, das unter der Abtissin Uta von
Niedermiinster geschrieben und mit beziehungsreichen Darstellungen ausgestattet worden ist
(Abb.14); auf der Gegenseite ist in entsprechend angeordnetem Geriiste von Schmuck- und
Rahmengliedern die Madonna mit dem Christkind wiedergegeben3s. In dem Sakramentar
Heinrichs II., dessen Entlehnungen aus der karolingischen Prachthandschrift stirker in die Augen
fallen, ist die aus einem Wolkensegment hervorgestreckte Hand von auBen gesehen und nach ab-
wirts gewendet; der Kiinstler hat also das Motiv umgestaltet und einer viel geliufigeren Fassung
angepalt3s.

Aufdie Frage, welche Vorstellungen den Malern oder ihren A uftraggebern vorgeschwebt haben,
geben die Verse, die im Miinchner « Codex aureus» das entsprechende Bild erkliren, Auskunft.
Es heiB3t hier: «Dextera haec patris mundum dicione gubernans

protegat et Karolum semper ab hoste suum» 36,

In dem wissenschaftlichen Kreis, der Karl den GroBen mit seinen literarischen Freunden und Ratgebern vereinte, fiihrte der
Kaiser den Namen des alttestamentlichen Konigs und Singers. Die Verse sind abgedrucket in den Monumenta Germaniae
historica, Poetae lat. aevi Carolini, I, 1881, S. 401 (Carmen VI) und bei J. . Schlosser, Schriftquellen zur Geschichte der
karolingischen Kunst (Quellenschriften fiir Kunstgeschichte und Kunsttechnik, N. F.IV), 1896, S. 317. Nach Ansicht
von L. Traybe (O Roma nobilis, Abhandlungen der Bayer. Akademie der Wissenschaften, philos. philologische Klasse,
XIX, 1892, S. 334) handelt es sich um Tituli, die in St-Denis verfaBt worden sind, aber mit Dungal nichts zu tun haben.

32) Die aufrechte Hand findet sich hier mehrmals im Geriist oder im Innenraum von Initialen, so in der Bibel von
Grandval (London, British Museum, Add. 10 546) auf fol. 417, 225V und 411V, in der Bamberger sogenannten Alkuin.
Bibel auf fol. 6r und in der Vivian/Bibel (Paris, Bibl. Nat., Cod. lat. 1) auf fol. 47; auf fol. v dieses Kodex erscheint sie
zweimal auf der Mittelsiule einer Kanones-Seite. (Koebler, a.a.O., Taf. 44¢, 45¢, 46b, s7¢, 80, 87a).

33) Cod. Lat. Monac. 14000, (Cim. §s) fol. 97v. Vgl. G. Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei des 10. und
11.Jahrhunderts, 1901, S. 29-37, Taf.V, Abb. 13. — G. Leidinger, Der Codex aureus der Bayerischen Staatsbibliothek in
Miinchen, 1921-1925, Bd. IV, Taf. 194, Bd. VI, S. 22.

Auch auf demTragaltirchen Kaiser Arnulphs, das ein gleiches Geschick in die «Reiche Kapelle» der Miinchner Residenz
gefiihrt hat, finden wir — in goldgetriecbenem Relief — die aufrechte Hand Gottes in einem der vier Giebel, wihrend die drei
anderen mit Darstellungen des Lammes, der Taube und eines Engels geschmiickt sind; auf den schriigen Fliichen des Daches
sind acht Szenen des Neuen Testamentes wiedergegeben, die mit den vier Bildern aus dem Leben Jesu auf dem Deckel des
Codex aureus enge stilistische Verwandtschaft aufweisen (vgl. W. M. Schmid, Repertorium fiir Kunstwissenschaft XXIII,
1900, S. 199. — G. Swarzenski im Jahtbuch der preu. Kunstsammlungen, XXIII, 1902, S. 92. — P. Mez, in Geschichte
des Kunstgewerbes, V, [1932], S. 206). Die Frage, ob diese Erzeugnisse karolingischer Goldschmiedekunst, die den Stil
der Schule von Reims vertreten, dort oder in Saint-Denis verfertigt worden sind, soll hier nicht beriihrt werden.

34) Cod. lat. Monac. 13 601 (Cim. s4) fol. 1v. — G. Swarzenski, a.a.O., S. 88ff., insbesondere S. o1, Taf. XII, Abb. 28,
1. — St. Beissel, Geschichte der Evangelienbiicher, 1906, S. 256.

35) Cod. Lat. Monac. 4456 (Cim. 60), geschrieben 1002-1014. G. Swarzenski, a.a. O., S. 66ff., S. 70ff., Taf.V, Abb.14.

36) Abgedruckt u.a. in MGH, Poetae lat. aevi Carolini III, 1896, p. 252ff. (ed L. Traube). — DaB die den Versen des
«Codex aureus» ihnlichen Tituli, die Diimmler unter den Dichtungen Alkuins abgedruckt hat (MGH, Poetae aevi Caro-

157



In gleichem Sinn ist in dem Sakramentar Heinrichs II. von der schiitzenden, heiligen Rechten
Gott-Vaters die Rede und analog handeln die zugehérigen Verse des Uta-Kodex von Gott, der
alles Ewige durch sein Wort geschaffen hat37.

Obwohl die angefiihrten Verse durchweg von der dextera patris, der Hand Gott Vaters sprechen,
liegt es nahe zu fragen, ob nicht der Maler unseres Bildes — in Ergiinzung zu den vier Zeichen der
Evangelisten — eine symbolische Darstellung Gottes in der Person von Christus hat geben wollen;
ein Satz in dem Psalmenkommentar Alkuins, des filhrenden Theologen am Hofe Karls des
GrofBen, wiirde diese Annahme stiitzen. Der gelehrte Angelsachse schreibt zum 118. Psalm,
Vers 173: «Cum dicit, flat manus tua, designatdominum Salvatorem, qui factus ex semine
David secundum carnem, per quem facta sunt universa et reguntur. Manum enim hic dexteram
debemus accipere»38. Denken wir aber an die iiberaus groBe Zahl von alttestamentlichen Bibel.
stellen, wo von der Hand, der Rechten, dem Arm des Herrn die Rede ist, oder fassen wie die —
mit dem 4. Jahrhundert einsetzende — Reihe von Darstellungen ins Auge, wo die Hand Gott-Vaters
«redend », aus den Wolken heraus, in einen darunter wiedergegebenen Vorgang eingreift oder wo
sie den Kranz der Mirtyrer herabsenkt auf das Haupt des tronenden oder gekreuzigten Christus,
dann erscheint es gewagt, hier in einseitiger Weise eine Entscheidung zu treffen. Der Nachdruck,
mit dem auch die karolingischen Theologen den Satz bei Johannes (10, 30) «Ego et pater unum
sumus» vertreten39, bestirkt uns darin, die dargestellte Hand schlechthin als Symbol der schopfe-
rischen Kraft Gottes, seines Schutzes und seines verkiindenden Wortes anzusehen e,

Vermutlich hat schon die spitantike Vorlage unserer Miniatur, iiber die weiter unten zu handeln
sein wird, das Bild der Hand Gottes enthalten, doch bleibt die Frage offen, ob sie hier schon in
aufrechter Stellung, losgeldst von jeglicher Handlung, wiedergegeben war. DaB aber solche Hand-
darstellungen auch in anderen Kunstkreisen vorkommen, dafiir sprechen die Beispiele auf zwei der
wichtigsten irischen Hochkreuze, zu Monasterboice (Abb. 15) und Clonmacnoise, die zwar erst
lini, I, p. 252fF.) und die Jul. v. Schlosser (Sitzungsberichte der Akademie der Wissenschaften in Wien, philos. histor. Klasse
CXXIII, 1891, S. 107, 120) veranlaBt haben, eine alkuinische Vorlage fiir die Bilder des Codex aureus anzunehmen,
wirklich bis in die Zeit Alkuins zuriickgehen (wofiir auch Leidinger, a.a. O., S. 97-108 sich einsetzt), ist von Sam. Berger
(Histoire de la vulgate, 1893, p. 206) und von Ludwig Traube (Wochenschrift fiir klassische Philologie, 1890, Sp. 835 —
Vorlesungen und Abhandlungen III, 1920, S. 290) bezweifelt worden. Aus den kunstgeschichtlichen Untersuchungen von
Wilbelm Koebler iiber die Malschule von Tours ergibt sich, daB ein Bildzyklus mit einem Programm, wie es in den fraglichen
Tituli umschrieben wird und in dem Codex aureus — um 870 — ausgefiihrt worden ist, wihrend der Abtszeit Alkuins noch
nicht erwartet werden kann. (Koebler streift die Frage der Verse, a.2.O., II, S. s, Anm. 1.)

37) Die Verse des Heinrich-Sakramentars, die wiedergegeben sind bei Swarzenski, a.a.O., S. 66 und in MGH, Poetae
lat. medii aevi, V, 1939 (ed. K. Strecker und N. Fickermann), S. 435, Nr. 12, lauten:

Sancta dei patris benedicat dextera nobis
Omnes atque suo nos salvet ubique sub umbro.
Im Uta-Kodex heiBt es an der entsprechenden Stelle (s. Swarzenski, a.a.O., S. o1 — Poetae Latini, a.2.O., S. 439, Nr. 21):
Perpetua totum nutu cingens deus aevum
Sanxit ab aeterno, qu(a)e condidit omnia verbo.
Man beachte, daB die Hand hier als Symbol fiir das die Schpfung vollzichende Gotteswort dargestellt ist.

38) Migne, Patrologia Latina, Bd. C, p. 619.

39) Libri Carolini, lib. I, cap. XV (MGH, Concilia, II, suppl. 1924, S. 35, Z. 40). — Vgl. auch den aus Augustin
zitierten Satz in den Akten des Frankfurter Konzils von 794 (MGH Concilia II, 1, 1896, S. 151, Z. 16): Quocirca in
quantum Deus est, ipse et pater unum sunt; in quantum homo est, pater major est illo.

) Adolph Goldschmidt macht mich aufmerksam auf die karolingischen, frither gleichfalls dem Dungal (Hibernicus exul)

zugeschriebenen Verse (Carmen XXI), die Schlosser, a.a.O., Nr. 911, S. 318, abgedruckt hat (Poet. lat. aevi Carol. I,
p- 411, vgl. auch L. Traube, O Roma nobilis, a.a.O. S. 335). Sie lauten:

Dextera magna dei ecclesiam tueatur ab hoste Dextera celsa dei regiam conservet in evum
Hanc quoque multiplicet dextera magna dei Prolem, et laetificet dextera celsa dei,

Dextera summa dei Karolum conservet ovantem, Dextera clara dei astrologos omnesque ministros
Augustum et protegat dextera summa dei, Salvet et ornet, amet dextera clara dei.

148



um 9oo errichtet worden sind, deren Bildserien aber wie die der irischen Handschriften ohne Be-
kanntschaft mit frithen orientalischen Fassungen christlicher Stoffe kaum erklirt werden kénnensr,
Wenn ferner in dem oberitalienischen Psalter der Miinchner Staatsbibliothek (lat. 343, saec. X)
mehrmals die offene, aufrechtstehende Hand begegnet (Abb.16/17), so wire auch hier klarzustellen,
ob das Motiv zusammen mit anderen Eigentiimlichkeiten des Bildvorrates aus byzantinischen Ein.
fliissen zu erkliren ist, oder ob — wie hiufig in der norditalienischen Buchmalerei — Karolingisches
nachwirkt4z.

Weiter zuriick, in den semitischen Orient, werden wir gefiihrt, wenn wir dhnliche vollausge-
streckte Hinde aus Bronze zum Vergleich heranziehen, die in den syrischen Kulten des Jupiter
Dolichenus, des Jupiter Heliopolitanus (Baalbeck) und des @edg “Yyuovog, des héchsten
Gottes der Juden, eine Rolle spielen (Abb.21). In vielen Fillen ist freilich in die Handfiche allerlei
Getier oder ein Symbol der Gottheit eingefiigt, deren schiitzender und helfender Rechten zu Dank
das Weihegeschenk dargebracht worden ist. Die Hand, als ein selbstindiges Wesen, vertritt die
Gesamtpersonlichkeit des Gottes — wie an iiberaus zahlreichen Stellen des Alten Testamentes die
Rechte Jahwes, gleichsam als ein vom Ganzen losgelsster Teil, vermittelnd und handelnd in Er-
scheinung tritt43. Ein schones Beispiel einer aufrechtstehenden, aus dem Armel herausschauenden
Hand, die 1925 in Arimea, auf der Strae von Alep nach Membridji (Hierapolis), gefunden wor~
den ist, hat kiirzlich Henri Seyrig in der « Syria» (1939) veréffentlicht; es ist das Symbol der syris
schen Atargatis, das zusammen mit der blitzhaltenden Rechten des zugehérigen Gottes (Hadad)
in der Nische einer steinernen Stele — in Hochrelief — wiedergegeben wurde.

Neben anderen Zeichen begegnet eine aufrechte, gedffnete Hand auf einer groBen Reihe von
Exvotosteinen Karthagos und Constantines, die semitische Inschriften fiir die Géttin Tanit und
Baal Hammon tragen und zum Teil bisins 6.—7. Jahrhundert v.Chr.zuriickreichen (Abb.20)#. In

4) R. A. S. Macalister, Muiredach, Abbot of Monasterboice, 1914, p. 37, 77-79, Fig. 30. — A. Kingsley Potter, The
Crosses and Culture of Ireland, 1931, p. 116, Fig. 221. — Vgl. auch Frangoise Henry, La sculpture irlandaise, 1932, p. 16f.,
p- 210, pl. 75, 3, pl. 81, 2, und Revue archéologique, 5. série, XX XII, 1930, insbesondere p. 104. — Am Kreuz Muiredachs zu
Monasterboice (Unterseite des nordlichen Armes) ist die vom Riicken gesehene Hand nimbenartig von einem ornamentierten
Kreis umgeben, den Macalister als Bild stilisierter Wolken anspricht. Am Kreuz Kénig Flanns zu Clonmacnoise findet sich
die Hand an ihnlicher Stelle.

#3) P, Toesca, La Pittura e la Miniatura nella Lomardia, 1912, p. 72/3, Tav. IV, fig. 46/7. — A. Boeckler, Abend.
lindische Miniaturen, 1930, S. 66, 116, Taf. 65.

43) «Und sie sahen die groBe Hand, die der Herr an den Agyptern erzeiget hatte» (2 Mos. 14, 30/1). — «DaB deine Hand
mit mir wire» (1 Chron. 4, 10) usw. Vgl. Otto Weinreich, Antike Heilungswunder, Religionsgeschichtliche Versuche,
VIII, 1909, S. 49.

Eine religionsgeschichtliche und archaeologische Untersuchung iiber Darstellungen der gedffneten Hand im Altertum
um ihre symbolische Bedeutung — vergleichbar den Untersuchungen F. J. Dilgers iiber den heiligen Fisch ("Iy99¢) — fehlt
offenbar. Aus der neueren Literatur iiber die gesffneten Bronzehinde als Weihegaben seien angefiihrt: R. Dussaud, Revue
archéologique, 48me série, Vol. V, 1905, p. 161168, pl. IIL. — Paul Perdrizet im Archiv fiir Religionswissenschaft, XIV,
1911, p. 118-124, Taf. 1. — Rud. Noll, Eine neue Votivhand aus dem Dolichenus-Kult, Jahreshefte des 8sterreichischen
archaeologischen Instituts XXXI, 1939, Beiblatt, S. 67—78 (wo auch eine ungarische, mir nicht zugingliche Arbeit von
F. Ldng, Festschrift fir Arpid Kérolyi, 1933, angefiihrt wird). — H. Seyrig, Représentations de la main divine, «Syria» XX,
1939, p. 189-194, fig. 9-13. (Ich verdanke die letztgenannten Hinweise Dr. Hansjorg Bloesch.)

Eine besondere Gruppe von Bronzehinden gehsrt zum Kult des phrygischen Jupiter Sabazius — der verschmolzen ist
mit dem semitischen Jahwe Sabaoth (vgl. Cumont, Comptes rendus de I’ Académie des inscriptions et belles lettres, 1906,
p- 63.70 und desselben Artikel bei Pauly, Wissows, RE,IX, 1, 1914, Sp. 448); sie sind in diesem Zusammenhang von
geringerem Interesse, weil die Hand nicht gedffnet ist, sondern die Haltung des lateinischen Segensgestus einnimmt (Chr.
Blinkenberg, Archaeologische Studien, 1904, S. 67-90). Fiir gedffnete Votivhinde aus Stein im rémischen Gallien vergleiche
man E. Espérandies, Les basteliefs de la Gaulle Romaine, III, 2444, IV, 3435, 4.

44) Corpus Inscriptionum Semiticarum (Paris) I, 1, 1881, I, 2, 1899, I, 3, 1926, pass. — F. J. Dilger, *Iy9vg, I, 2°, 1928,
S. 437/8,11, 1922, S. 272-274, Taf. XX VI, 1, XXVI, 3, XXVII, 3. — Panly.Wissowa, RE, 2.Reihe,VIII,1932,Sp.2184 .,
besonders 2194 («Tanit »). — Musées de I Algérie et de la Tunisie, Musée Lavigerie Saint-Louis de Carthage, 1900, insbes.
pl. IV, 1; IV, 5.

159



diesem Zusammenhang mag daran erinnert werden, daB das hebriische Wort fiir Hand «jad» zu-
gleich Denkmal bedeutet; wenn fiir das Monument, das von Saul in Karmel errichtet worden ist
(1 Sam. 15, 12) oder fiir den Stein, den Absalom schon zu Lebzeiten sich im Kénigstal gesetzt hat
(2 Sam. 18, 18), «jad» gebraucht wird, so verweisen moderne Kommentatoren eben auf jene
karthagischen Bilder und nehmen an, daB auf den Denksteinen, von denen die Bibel spricht,
gleichfalls die ausgestreckte Hand wiedergegeben war4s. Frither oder spiter stellt sich dann die
apotropiische Bedeutung solcher Symbole ein# und an den Hiusern der Araber in Afrika
findet sich noch jetzt die Fatme, die Hand der Tochter des Propheten, die die bosen Geister
abhalten soll; auch in den oben — in Anmerkung 31 — abgedruckten Versen eines karolingischen
Dichters ist der Hand diese Aufgabe zugefallen. GewiBl besteht die Méglichkeit, daB der Maler,
der unsere Miniatur entworfen hat, durch Darstellungen der von oben herabgesenkten, offenen
Hand - wie sie u. a. in dem spiter zu besprechenden Mosaik zu Germigny-des-Prés begegnet —
spontan veranlaBt worden ist, die vorliegende Fassung des Motivs zu wihlen, aber auch das wiirde
nicht ausschlieBen, daBl ihm oder seinem Auftraggeber das eindrucksvolle Bild der aufrechten
Hand bekannt war und daB auf uralte Uberlieferung zuriickgehende Vorstellungen von ihrer sym.
bolischen Bedeutung hier nachwirken. Bei dem Fehlen einer greifbaren und unmittelbaren
Vorlage fiir dieses Motiv hielten wir uns deshalb fiir berechtigt, auf die weiteren Perspektiven
hinzuweisen.

In der Zeit, in der die ersten groBen christlichen Mosaikzyklen Italiens ausgefithrt worden sind,
d. h. gegen Ende des 4. oder zu Anfang des 5. Jahrhunderts, wird wohl die Vorlage fiirdieBerner
Evangelistensymbole entstanden sein. So wesentlich wie sich die Miniatur in den sehr charak-
teristischen und ausgeprigten Merkmalen ihres Stiles unterscheidet von den Richtungen der be-
kannten karolingischen Malschulen, so deutlich ist noch der kiinstlerische Charakter einer fritheren
Epoche zu spiiren, der, weil sic eine dem mittelalterlichen Kiinstler verstindliche Formensprache
geschaffen hat, groBe Bedeutung zukommt fiir die Weitergabe antiker Formelemente und Bild-
typen an die karolingische und an spitere Kunstperioden. Die rundplastischen, naturnahen Bils
dungen der apokalytischen Tiere, vor allem aber die hoheitsvolle Gestalt des tiniengeschmiickten
Engels, dessen vollrunde Kérperformen unter den breit und weich dariibergelegten Gewindern
fihlbar sind, nihern die durch unser Bild gesehene Vorlage den klassizistisch-edeln Werken der
Elfenbeinkunst, die wie die Miinchner Tafel mit der Auferstehung Christi+7, die schon erwihnte
Diptychon-Platte der Trivulzio-Sammlung, das heidnische Diptychon mit Darstellung von
Aeskulap und Hygieia in Liverpool 48 als bezeichnende Vertreter der sogenannten Claudianischen
oder Theodosianischen Renaissance anzusprechen sind.

In dieser Zeit sind ja auch die in weiterem Sinn stilverwandten Mosaiken zu Neapel, Capua und
Rom (Santa Pudenziana) entstanden, deren gleichfalls nimbenlose Evangelistensymbole zum
ikonographischen Vergleich herangezogen worden sind. So gehért auch das Vorbild der Berner
Miniatur in die Reihe der frithesten Darstellungen dieser « Lebewesen», die hier noch ohne die
Evangelistenfiguren begegnen; um diese Zeit hat in dem Kommentar des hl. Hieronymus zu

45) Fr. Schwally, Das Leben nach dem Tode, 1892, S. 58; vgl. auch die modernen Kommentare zu den Biichern
Samuel und Jesajas. — Ein babylonischer Zylinder zeigt die aufrechte Hand, die aufgestellt ist auf einem Sockel, Contenan,
Glyptique syro-hittite, 1922, pl. XVII, Nr. 129, Seyrig, a.a.O., p. 190, Fig. 10.

46) Es geniigt zu verweisen auf: S. Seligmann, Der bése Blick und Verwandtes, II, 1910, S. 164ff. — F. J. Dilger, a.a.O.,
I, 29, 1028, S. 431-433.

47) Die sogenannte von-Reidersche-Tafel, Haseloff, a.a.O., Taf. 19. — Koebler, a.a.O., Text II, Abb. 16a.

48) Delbriick, Consulardiptychen, a.a.O., Taf. 5. — Koebler, a.a.O., II, Abb. 15d. — H. Peirce &' R. Tyler, L’ Art
byzantin, I, 1932, Taf. 81.

160



Ezechiel (Lib. I, Cap. 1) die scither giiltige Verteilung der Symbole an die vier Verfasser der
Evangelien Eingang gefunden49.

Es spricht demnach vieles dafiir, daB ein in Rom um 400 verfertigtes Kunstwerk,
vermutlich eine Handschrift der Evangelien, nach dem Norden verbracht und im Kloster Fleury —
zu Beginn des 9. Jahrhunderts — nachgebildet worden ist. Zu jener Zeit fithrte den Abtstab des Klo~
sters Bischof Theodulph von Orléans, der 800, als erin Begleitung Karls des GroBen in Rom
weilte, von Papst Leo III. das Pallium erhieltse. Theodulph, der — neben Alkuin einer der fiih.
renden Berater des Kaisers —am Hofe eine hervorragende Rolle gespielt hat, tritt hervor als theolo.
gischer Schriftsteller und vorallemals Verfasservon formvollendeten und geistvollen Gedichten ; eben.
so wie auf Alkuin geht aufihn eine Rezension der Bibel zuriick, von der einige untereinander in
Text und Schrift eng verwandte Handschriften Zeugnis ablegen; Léopold Delisle hat sie erst.
malig in der Bibliothéque de ’Ecole des Chartes, Bd. XL/1879, zusammengestellt, von Dom
Quentin, dem einstigen Prisidenten der pipstlichen Bibelkommission, ist ihr gegenseitiges Ver-
hiltnis neu gepriift wordens:. Ihre hochstehende kiinstlerische Ausstattung erstreckt sich lediglich
auf die Kanontafeln, von deren antikisierendem Charakter man sich in Nordenfalks schéner
Publikation iiber die « Spitantiken Kanontafeln» iiberzeugen kann. Die Vorlage ist eine andere,
als die, welche die Maler des Evangeliars Touts Cod. 22 und des Bernensis benutzt haben. Da-
gegen gehen nach Nordenfalks Annahme die Kanonseiten eines Londoner Evangeliars, Brit.
Museum Harley 2795, das in Fleury oder Ferriéres entstanden ist, auf das gleiche antike Vorbild
zuriick, wie die sogenannten Theodulph-Bibelns2. In der Kunstgeschichte ist Theodulph vor allem
bekannt als der Erbauer der kleinen Kapelle von Germigny-des-Prés, die der Bischofin einem
Fleury benachbarten Dorf zusammen mit seinem Landhaus (806) errichtet hat. Uber die eigen~
artige architektonische Gestalt dieses kunstreichen Baues, iiber seine Ausstattung mit Stukkaturen
und Mosaiken, vor allem iiber seine Geschichte, deren Unbilden schon mit einem Brand im
9.Jahrhundert einsetzen, ist &fters gehandelt wordenss. Uns interessiert hier das von dem kost
baren Schmuck vor allem erhaltene Mosaik der A psiswdlbung, das trotz mannigfacher, mehr oder
weniger einschneidender Restaurierungen fiir die kunstkritische Betrachtung zu verwerten ist
(Abb.22). Uberraschenderweise findet sich hier, im Schnittpunkt aller Blickrichtungen, nicht ein
Bild der heiligen Personen, sondern es ist die Lade des « Alten Bundes» dargestellt, und ent

49) Migne, Patrologia Latina, tom. 2§, p. 21, C.: Quidam quattuor Evangelia... horum animalium putant nominibus
designari: Matthaei, quod quasi hominem descripserit... Leonis ad Marcum referunt... Vituli ad Lucae evangelium...
Aquilae ad Johannis exordium etc. — Schon etwa 200 Jahre friiher hat Irenaeus, « Contra Haereses», III, 8, Migre, Patrologia
graeca, VII, p. 886, die vier apokalyptischen Tiere auf die Evangelisten bezogen, doch schwankt die Verteilung noch bei
Hieronymus. Siehe Th. Zabn, Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen Kanons, II, 1881, S. 257ff. — Jos. Saner,
Symbolik des Kirchengebiudes, 2°, 1924, S. 227 ff., 410 ff.

59) Theodulph ist geboren — wahrscheinlich in Spanien — um 755—760. Spitestens von 798 ab ist er Bischof von Orléans,
798 oder 802 wird er Abt von Fleury (Saint-Benoit sur Loire), 818 fillt er in Ungnade und wird abgesetzt. Vgl. Ch. Cuis
sard, « Théodulfe» in Mémoires de la Société archéologique et historique de I’Orléanais, XXIV, 1892, 1—-351. — M. Manitius,
Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, 1911, S. §37-543. — A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands,
II, 4°, 1912, S. 169-173. — Lexikon fiir Theologie und Kirche, X, 1938, Sp. 61/2.

5t) Sam. Berger, Histoire de la Vulgate, 1893, p. 145—148. — Dom. H. Quentin, Mémoire sur 1’établissement du texte de
la vulgate (Collectanea Biblica VI), 1922, p. 249-266.

52) Carl Nordenfalk, Die spitantiken Kanontafeln, 1938, S. 176/7, 191, Anm. 1, Taf. 64-71.

53) Es sei hingewiesen vor allem auf Paul Clemen, Die romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden, 1916,
P- $4-59, 713724 (mit reichen Quellen und Literaturangaben). — J. Hubert, Congrés archéologique, 1930, p. §34—568.
Derselbe, L’Art préroman, 1938, p.22 und pass. Abb. PL. XIX, XX, XXI. — Gute Abbildungen bei R. Hamann.
Mac Lean, Frithe Kunst im westfrinkischen Reich, 1939, Taf. 41/2. — Clemen nimmt (S. 723/4) an, daB die Mosaiken, die
in Rom in der Zeit der Pipste Leo III. und Paschal ausgefiihrt worden sind und einen gemeinsamen, retrospektiven Stil
vertreten (siehe oben, S. 156 und Abb. 23), EinfluB ausgeiibt haben auf die von Theodulph aufgetragenen Gemilde.

- 161



sprechend der Beschreibung Exodus 2§, 1120, die der Kiinstler wortlich befolgt, wird die Lade
bewacht von zwei dariiber wiedergegebenen Cherubim, die, einander zugewandt, die Fliigel aus-
breiten. Dies Bild mitsamt der ganzen Innenfliche der A psiswélbung wird eingerahmt von den
symmetrisch einander zugewandten Figuren zweier iiberragend groBer Keruben, deren Nimben
sich beinahe auf der Mittelachse begegnen, wihrend die lingsten Federn der Fliigel sich bereits
durchfechten. Thre duBern Arme sind in der Gebirde des bedeutungsvollen Zeigens ausgestreckt,
die innern sind gewinkelt, wihrend die zugehérige Hand, von innen geschen, auftecht vor die
Brust gehalten wird. Zwischen den Hiuptern der Engel, bzw. deren Nimben, und unmittelbar
iiber dem Geflecht der sich begegnenden Fliigel, erscheint wieder die gedffnete Rechte Gottes,
die diesmal von oben her — aus der himmlischen Sphire — herabgestreckt wird und offenbar der
Hand des Berner Evangeliars sehr dhnlich gebildet ist.

Es ist aufschluBreich, auch diesem Teil des Mosaiks den biblischen Text gegeniiberzustellen
(Exod. 25, 22): «Und dort werde ich mich dir offenbaren und mit dir reden von der Deckplatte
aus, von dem Ort zwischen den beiden Keruben, die sich auf der Gesetzeslade befinden...» Fiir
die beiden groBen Engelsgestalten aber hat die Beschreibung des Salomonischen Tempcls die
Anregung gegeben (1 Kén. 6, 23—27); hier heiBt es: « Und er machte im Hinterraum zwei Kerube
aus Holz vom wilden Olbaum, je zehn Ellen hoch (etwa s,5 m) ... Und er stellte die Kerube
mitten ins Innerste des Gebiudes, und sie hielten ihre Fliigel ausgebreitet, so daB der Fliigel des
einen an die Wand rithrte und der Fliigel des andern Kerub an die andere Wand riihrte, wihrend
ihre Fliigel in der Mitte des Raumes aneinander stieBen.»...

Fiir die Bedeutung Theodulphs als Auftraggeber von Kunstwerken zeugen schlieBlich noch
zwei Gedichte, in denen mit mythologischen und allegorischen Bildern geschmiickte runde Platten
beschrieben werden; vermutlich handelt es sich um Tische mit erhabenen oder eingeschnittenen
Darstellungen 54.

Uberschauen wir die aufgezihlten kirchlichen Werke, so fillt auf, daB nirgends, weder in
Handschriften noch an den Winden, heilige Personen oder Szenen der biblischen Geschichte dar-
gestellt sind, und es liegt nahe zu fragen, ob hier die Anschauungen mitbestimmend waren, aus
denen heraus um jene Zeit (790-792) im Auftrag Karls des GroBen frinkische Theologen die
Schrift gegen die Anbetung und Verehrung der Bilder, die « Libri Carolini» verfaBt haben. Aus
einer spirituellen Einstellung herausss wird hier dem Geschriebenen der Vorzug gegeben vor dem
Gemalten, wird das Bild verworfen zugunsten des Wortes, «denn durch die Biicher, nicht durch
die Bilder erhalten wir die Unterweisung in der Lehre von den iiberirdischen Dingen»sé. Die
anthropomorphe Darstellung des Géttlichen ist verpont; wer billigt, daB das Bild Gottes nach
dem Bild des Menschen gestaltet werde, sieht in Gott etwas Korperliches, was zu glauben
siindhaft ist, « denn Gott ist unkérperlich»s7.

54) Abgedrucke von Diimmler, MGH, Poet. Lat. aev. Carol., I, p. 44—548 (Carmen 46 und 47), und von J. v. Schlosser,
2.2.0., Nr. 1026 und Nr. 1031 (auch in desselben Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendlindischen Mittelalters,
Quellenschriften N. F. VII, 1896, S. 121-126). In der Interpretation dieser Verse und in der Beurteilung der Kunstwerke
weichen die zahlreichen Autoren weit voneinander ab. Man vergleiche u.a.: Schlosser in dem oben, Anm. 36, erwihnten
Sitzungsbericht, S. 133-136, S. 154. — P. Clemen, a.2.0., S. 744.

ss) A. Harnack, Dogmengeschichte, 4°, III, 1910, S. 303. «Gegen die Bilderverehrung reagierte ein spirituelles augu-
stinisches Element, aber zugleich war hier — so paradox dies klingt — der tiefere Stand der dogmatischen Bildung wirksam.» —
Walter Delius, Die Bilderfrage im Karolingerreich (Hallesche theol. Diss.), 1928, S. 20ff.

56) «quia in libris, non in imaginibus doctrinae spiritualis eruditionem discimus.» (Libri Carolini, Lib.II,30, MGH,
Concilia II, suppl. 1924, p. 92/3; vgl. ferner p. 94, Z. 5, p. 95, Z. 37.)

57) Libri Carolini, lib. I, cap. VII (a.a.O., p. 24/s).

162



Es wiirde zu weit fiihren, auf die dzuBeren Verhiltnisse, vor allem auf die Bestimmungen des
2. Nicinischen Konzils einzugehen, die zur Abfassung der theologischen Streitschrift gefiihrt
haben, aber es mag daran erinnert werden, daB3, wenn auch Alkuin zumeist als der Verfasser
dieser Akten gilt, doch auch Stimmen laut geworden sind, die in Theodulph den Redaktor der
Schrift sehen mochtensd. Den von ihnen vorgebrachten Griinden soll als weiteres Argument
hinzugefiigt werden, daB in den « Libri Carolini» an zwei Stellen (I, 15 und II, 26) die Bundeslade
mit den Cherubim beschrieben und der dazwischen vernehmbaren Stimme Gottes Erwihnung
getan wird — ganz in Ubereinstimmung mit dem Mosaik in Theodulphs Pfalzkapelle, wo die von
oben herabgestreckte Hand dieser Stimme bildlichen Ausdruck verleiht (siche oben S. 157). Das
eine Mal fihrt der Text fort: «Véllig sinnlos, ja geradezu leichtfertig ist es, wenn man versucht,
der Bundeslade des Herrn die Bilder gleichzusetzen und einer Sache, die durch den Befehl der
gottlichen Stimme geschaffen ist, Dinge anzugleichen, die gegriindet sind auf das Gutdiinken
irgend eines Kiinstlers ». Es ist nicht leicht, derartigen Gedankengingen zu folgen, wir haben jedoch
die angefithrten Stellen aus der theologischen Staatsschrift herausgegriffen, weil sie erginzend
illustrieren, was bei zwei verschiedenartigen, vermutlich fiir den gleichen Auftraggeber geschaffenen
Kunstwerken aufgefallen ist; daB man auf die Darstellung Christi und der Heiligen an hervor.
ragender Stelle verzichtet hat und daB stattdessen Symbole abgebildet wurden, die dem Vorstellungs.
kreis des alten Testamentes angehoren.

Auch in den kirchlichen Handschriften anderer Malschulen, die zu Karls des GroBen Zeit
blithten, ist bei aller Pracht und Vollkommenheit der ornamentalen wie figuralen Ausschmiickung
die Beigabe von Bildern duBerst spirlich; wohl begegnen zumeist die vier Evangelisten, aber nur
in zwei Codices der sogenannten « Adaschule» finden wir Miniaturen, die den tronenden Christus
darstellen. Szenen aus dem Neuen Testament sind nur in einem Fall, in dem Evangeliar aus
Saint Médard zu Soissons (Bibliothéque Nationale, lat.8850) in kleinen, skizzenhaften Malereien
iiber dem breiten Rahmen — ganz verschwiegen — eingetragen worden. Dafiir entschidigen zwei
reichillustrierte Psalterhandschriften (Stuttgart, Biblia, Fol. 23, und Amiens, 18) durch die Fiille
ihrer «Wortillustrationen». Unter den folgenden Karolingern nimmt — im Zusammenhang mit
der verinderten Einstellung des Hofes zur Bilderfrage — die Zahl der heiligen Bilder zu, wenn auch
die Gegenstinde noch vorwiegend dem Alten Testament angehoren. Erst in der nichsten Periode
der mittelalterlichen Kunst, die ihren Namen von dem ottonischen Herrscherhaus iibernommen
hat, ist ein durchgreifender Wandel eingetreten; davon zeugen die groBartigen Zyklen des Neuen
Testamentes, die zahlreich in verschiedenen Zentren Mittel- und Westeuropas geschaffen worden
sind.

$8) H. v. Schubert, Geschichte der Kirche im Friihmittelalter, 1922, S. 836. — A. Allgeier, Psalmentexte und die Herkunft

der Libri Carolini, Histor. Jahrbuch 1926, S. 333-353. — Wolfgang von den Steinen, Karl der GroBe und die Libri Carolini,
Neues Archiv, IL, 1930, S. 207-280.

163



ANHANG
RANDBEMERKUNGEN, NACHTRAGE UND FEDERPROBEN

fol. 7v. Auf den Rand der Kanonseite ist in einer spitzen Schrift (saec. IX) der aus dem Frinkischen latinisierte
Name Raganerius eingetragen (dankenswerte Auskunft von Prof. G. Binz) (s. Abb. 3), gegeniiber, auf fol. 87, ist
an der gleichen Stelle eine Rasur, dariiber ein Kreuz. Vielleicht ist auch «Ing» auf fol. 9 als Anfang eines Namens
anzuschen.

fol. 247. MeBgebet zum Fest von Mariae Geburt (in Schrift des 10.~11. Jahrhunderts), vgl. die zhnlichen Texte
des erweiterten « Gregorianums» bei Ménard, Sacramentarium Gregorianum (Paris 1642), wiederabgedruckt von
Migne, Patrologia Latina, Bd. 78, p. 137, A, B, und des Missale Roberts von Jumiéges, ed. H. A.Wilson, Henry
Bradshaw Society X1, 1896, p. 209.

Vom Rand iiberschnitten steht oben auf der Seite: «rex noster» (Ps. 73, 12) und entsprechend auf der gegen-
tiberliegenden Seite, von Neumen begleitet: «salus autem justorum a dom(ino)» (Ps. 36, 39).

Auffol. 169" und " ist von einer Hand des 9. Jahrhunderts — mit tironischen Noten gemischt — ein Traktat
«Isidori de ratione digitorum» eingetragen worden. Es handelt sich um den gleichen Text, mit dem das 1. Kapitcl
von Bedas Schrift «De temporum ratione» beginnt (abgedruckt bei Migne PL, Bd. 90, p. 295297 C, vgl. auch
Cod. Bern. 110, fol. 1). Diese Abhandlung begegnet auch gesondeért in alten Katalogen unter Bedas Namen
(Manitius, Gesch. der lateinischen Literatur des Mittelalters, I, 1911, S. 81). Dom G. Morin, dem ich den Hinweis
auf Beda verdanke, macht geltend, daB die Tradition von Fleury in einer Frage, die Isidor und Spanien betrifft,
wegen der Herkunft Theodulfs — a priori — Vertrauen verdiene (Briefl. Mitteilung).

fol. 219v. Auf der letzten, leeren Seite begegnen folgende Eintragungen bzw. Federproben: (in Hand des
9. Jahrhunderts) « XII die ante kalendas decembris drunmed obiit». Der Name ist bisher nicht belegt. Nach Ansicht
Max Forsters ist keltischer Ursprung kaum anzunehmen, dagegen wire es moglich, daB es einen niederfrinkischen
Namen Drunmed gegeben hat.

Zu Federproben ist von verschiedenen Hinden — des 9. und 10. Jahrhunderts — der Anfang einer Strophe aus
dem Rhythmus (Reimgebet) «De Caritate» verwandt worden; nur einer der Schreibenden gibt zwei volle Verse
wieder: «Qui non habet caritatem nichil habet sed (geschrieben: hab& s&)in tenebris et umbre (sic!) mortis manet
(man&)». Das Gedicht, das auch auf fol. 1 des nach Fleury gestifteten Bernensis 277 (saec. x ?) nachtriglich ein-
getragen wurde, ist abgedruckt in den MGH, Poetae lat. aevi Carolini, IV, II, 1, 1914, p. 526/9 und bei Dom
A.Wilmart, Auteurs spirituels et textes dévots du moyen-Age latin, 1932, p. 3 5. (dankenswerter Hinweis von Prof.
S. Singer, der zur Identifizierung des Textes verholfen hat.) Von dem zuletzt genannten Ménch rithrt auch der An.
fang einer A ntiphone zur Palmsonntagsliturgie (ad primam) her: «pueri ebreorum tollentes ramos olivarum» (Migne,
PL 67, p. 763 A) — ferner «das Antiphonenbruchstiick» «filie hierus salem venite & videte ma(rtyres)» aus dem
Commune martyrum tempore paschali und «<num quid d(omi)n(u)m sub plu..» Nicht in der gleichen Tinte sind
Neumen iiberschrieben worden, die, wie mir Prof. Handschin mitteilt, auch dem 10. oder 11. Jahrhundert ange-
horen konnen und von ihm verglichen werden mit den Neumen einer vatikanischen Handschrift (Regin. 215,
abgeb. bei Bannister, Monum. Vaticana di paleografia musicale Latina, 1913, Tav. X), die im letzten Viertel des
9. Jahrhunderts in Fleury oder Tours eingetragen sein sollens9). Rechts daneben steht «cumque egressi essent de
navi» (Marc. 6, 54); die hier iibergeschriebenen Neumen, die nicht zu dem Text gehoren, sowie die ohne Text ein-
getragene Neumenzeile, die einen Text voraussetzt, werden von Handschin als «eher nordostfranzdsisch» ange-
sprochen. Nach seiner Ansicht ist auch das unten auf der Seite begegnende, von Neumen iiberschriebene « Cum
audisset» — ebenso wie «pueri ebreor.» als Anfang einer Palmsonntags-Prozessions-Antiphone aufzufassen 6°).

Vermutlich von der gleichen Hand, von der die beiden ersten Federproben «Qui non habet caritatem» het-
stammen, sind dic Namen Gislebertus (zweimal) und Mauricus eingetragen.

59) Vgl. iiber diese Handschrift ferner E. K. Rand, A Survey of the Mss. of Tours, I, 1929, p. 181ff., No. 164; Dom
Andr. Wilmart, Codices Reginenses Latini, I, 1937, p. s07-s12.

60) Uber die Feier des Palmsonntags in Fleury und iiber Theodulfs fiir diesen Festtag gedichteten Hymnus «Gloria, laus
et honor» (Carmina 69) vgl. Ch. Cuissard, « Théodulfes, Mémoires de la Soc. archéologique et historique de I’Orléanais
XXIV, 1892, p. 134ff.; MGH, Poctae latini aevi carolini, I, p. §58 ed. E. Diimmler.

164



Tafel 39

Abb. 1. DIE VIER EVANGELISTENSYMBOLE MIT DER HAND GOTTES
Bern, Stadtbibliothek, Cod. 348, Fol. 8v.



Tafel 40

CRSRI) 11

e B4 alat 5 .
convi SRR e Li BN Losoevis
(3 P Nt eeNN

ek
SN A
Cenie B -~ e (-
at o eexlond exvi R X ecl xuenkaes
w1 eexbum v [l cel e exle
xi calaer e BN clx B

aiimn eclayirn cban xin o cbx x v Lw

118 celcon e a <l sewis el o [xeva

b leove - v B Loy N | xesnn

i eharr aloor cdnvy IRLv - v

15 cacarn RS NV ixnsipeehave con ek :‘“

wevin eelomna (s e Ve shaev » :,:«‘ e
Sevin caksoefy Prevt b 5

Eviti . R i

#j«g«mu(

wevin xéve
Ltaaii] eV
fo V) Newt

§ XX N
b 500 b L
exla

mENE
]

' o e
Eam? S chasaiy
Eaovn vt < (RSN
sweNtr B v

Weavnn g S
Exwy ot e
£ vl R 3 e

~§ g] Y PR ES

¢ - egeren
ecaln SeeNRNVINE
cevlin  eccraweving
cexdar ceeak
cexlvin. qeexln
carlvin ceoadi
el ceendlvi:
eclin  cee\
Avin: o by
\\'"“' <
s RS
"
cclperer.
celnevin:

et

5

KANONESSEITEN
Abb. 2-4. Aus dem Evangeliar in Bern, Stadtbibliothek, Cod. 348, Fol. 17, Fol. 7V, Fol. 3r (Phot. Stadtbibliothek
Bern). — Abb. 5. Aus dem Evangeliar in Tours, Bibliothéque de la ville, Cod. 22, Fol. 11V (Phot. von Carl Nordenfalk
in dankenswerter Weise tiberlassen)



Tafel 41

EVANGELISTENSYMBOLE AUF ALTCHRISTLICHEN MOSAIKEN
Abb. 6. Oratorium Santa Matrona, Kirche San Prisco bei Capua. Abb. 7-8. S. Giovanni in fonte, Neapel (nach Wilpert)



Tafel 42

Abb. 9. Mailand, Sammlung Principe Trivulzio
(nach Haseloff).

Abb. 10-12. Mailand, Dom (nach Antike Denk-
miler IV)

EVANGELISTENSYMBOLE AUF ELFENBEIN-
DIPTYCHEN 12



Tafel 43

15

FRUHMITTELALTERLICHE DARSTELLUNGEN DER HAND GOTTES
Abb. 13. «Codex aureus», Zierseite zum Evangelium Johannis (nach Swarzenski). Miinchen, Staatsbibliothek, Cod.
lat. 14 000, Fol. 97, — Abb. 14. Evangeliar der Abtissin Uta von Niedermiinster (Phot. Teufel, Verlag Kunstgeschichtl.
Seminar Marburg). Miinchen, Staatsbibliothek, Cod. lat. 13 601, Fol. 1V. — Abb. 15. Steinkreuz des Abtes Muiredach
Monasterboice, Irland (nach Henry).

’



Tafel 44

17

Abb.16-17. Psalterium,Oberitalien, 10. Jahrh.Miinchen,
Staatsbibliothek, Cod. lat. 343 (Phot. Teufel und nach
Boeckler). — Abb. 18. Bibel, Tours, 9.Jahrh. Bamberg,
Staatl. Bibliothek, Ms.Bibl. I, Praefation des Hieronymus
zum Pentateuch (nach Koehler).— Abb. 19.«Vivianbibel»,
Tours, 9. Jahrh. Paris, Bibl. nationale, Cod. lat. 1, Brief
des Hieronymus an Paulinus, (nach « Peintures et initiales
de la premiere bible de Charles le Chauve»). — Abb. 20.
Oberteil eines Weihesteins mit Tanit-Symbol. Karthago,
Musée Lavigerie (nach Musées de 1’Algérie, Vol. 8). —
Abb. 21, Votivhand aus Bronze mit Inschrift der Stif-
terin (nach «Syria» ).

S1

TVAMI
: NVSsSCY
" RENS DETVLITETSVAVIS

REERT A
ETVETERISAMICITIAEPE
\/EDAENIMITIANECES
19

VERSCHIEDENE DARSTELLUNGEN DER HAND GOTTES



Tafel 45

T § e i

L
A

23
EVANGELISTENSYMBOLE

DIE HAND GOTTES UND
sermigny-des-Prés, Apsismosaik in der Pfalzkapelle Theodulfs (nach Clemen). — Abb.
Mosaik an der Stirnwand der Apsis (Phot. Alinari)

23. Rom, S. Prassede,

Abb. 22,



	Eine unveröffentlichte Evangelienhandschrift aus der Zeit Karls des Grossen (Codex Bernensis 348)
	Anhang

