Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 4 (1942)

Heft: 2

Artikel: "Ein Fuss beschuht, der andere nackt" : Bemerkungen zu einigen
Handzeichnungen des Urs Graf

Autor: Weisbach, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« Ein Fuf} beschuht, der andere nackt »
Bemerkungen zu einigen Handzeichnungen des Urs Graf

VON WERNER WEISBACH
(TAFEL 37—42)

Das Basler Kupferstichkabinett enthilt in dem Besitz seiner Handzeichnungen von Urs Graf, die
Landsknechte, einzeln oder in Gruppen, darstellen, ein Blatt, das die Fesselung eines Kriegers durch
den Teufel zum Gegenstand hat* (Abb. 1). Der mit dem vorgesetzten linken Bein weit ausschreitende
Landsknecht trigt ein Federbarett, unter dem man auf der rechten Seite eine Zipfelkappe herab.
hiingen sicht, und ein kurzes um den Leib gegiirtetes Schwert. Der Oberschenkel des linken Beines
ist nackt, der FuB unbeschuht. Der Mund ist unter dem Andringen des Teufels zu einem angst-
vollen Ausdruck gedffnet. Den Teufel hat der Kiinstler als ein groteskes Zwitterwesen konstruiert:
Ein aufrecht stehender, der menschlichen Form angeihnelter Oberkdrper, dem aber durch die
gezackten Fliigel an den Schultern etwas Insektenhaftes verlichen ist, vom Gesi8 ein dicker Schwanz
herabhingend, stark ausgeprigter Hodensack, der Kopf eine Satansfratze mit Tierohren, einem
hohen Horn, aufgerissenem Maul mit groBen Hauern, aus dem eine lange Zunge vorprallt; das
weit vorgestellte linke menschliche Bein mit einem Schnabelschuh bekleidet, dessen Spitze iiber-
miBig karikaturhaft wie eine Degenklinge verlingert und vorn mit einer Schelle besteckt ist, wih-
rend das linke Bein in eine Vogelkralle ausliuft. Was hat mit alledem aber der auf dem Riicken
an einem Giirtel hingende Schweizerdolch zu tun 2 Mit seiner menschenartig gebildeten linken
Hand hat er den Landsknecht am Oberarm gepackt und hilt ihn zugleich an einem Seil gefesselt,
das um dessen vorgestreckte, wie im Angstringen gefaltete Hinde gelegt, um die zupackende Hand
geschlungen ist und in der lochartigen Vertiefung am rechten Armstumpf des Teufels endigt. Die
Unterkorper der beiden Figuren sind so ineinander verschrinkt, da man auf den ersten Blick
Miihe hat, sie auseinanderzuhalten.

Um eine oberflichliche Deutung des Bildes braucht man nicht verlegen zu sein: der Lands-
knecht, zweifellos ein alter Siinder, ist in die Gewalt des Teufels geraten. Aber was die Motive im
einzelnen bedeuten, ist weniger leicht zu entritseln. Das Am/Seil-Fiihren ist ein bekanntes Motiv.
Seit dem frithen Mittelalter zerrt auf Héllendarstellungen der Teufel die Verdammten an Kette
oder Seil in den Héllenschlund. Zur Zeit des Urs Graf war aber auch das Am-Narrenseil Fiihren
bekannt. Aufeinem Holzschnitt in Sebastian Brants « Narrenschiffs (zum 13. Kapitel: «Von buol,
schafft») fithrt Frau Venus die ihr verfallenen Narren am Seil, wihrend hinter ihrem Riicken der

1) H. Kégler, Beschreibendes Verzeichnis der Basler Handzeichnungen des Urs Graf, 1926, Nr. 72.

108



als Gerippe gebildete Tod hervorschaut. Und auf einer Zeichnung des Nikolaus Manuel in Basel,
die eine auf einer in der Luft schwebenden Kugel stehende nackte gefliigelte Venus — iiber ihrem
Haupt ein pfeilschieBender Amor — darstellt, hilt die Liebesgottin eine Anzahl von Seilen mit
Schlinge an den Enden in der linken Hand. Die Art, wie der Landsknecht gefesselt ist, mit dem
gar nicht fest angezogenen, sondern locker ausschwingenden und gleichwie spielerisch schweben.
den Band, 1iBt nicht darauf schlieBen, daB hier gemeint sei: er solle schnurstracks vom Teufel in
die Holle befordert werden. Vielmehr ist es so aufzufassen: daB er infolge seiner Laster in die Finge
des Teufels geraten ist und nun, von angstvoller Bestiirzung gepackt, am Seil des Teufels laufen
muB — so wie die Narren am Narrenseile gehen. Der Teufel aber soll eine Art Gegenbild des
Kriegsknechtes vorstellen mit Andeutung der siindhaften Eigenschaften, die diesem anhaften, sic
gleichsam widerspiegeln. Dadurch erklirt sich auch der Dolch auf scinem Riicken, der ihm ein
soldatisches Ansehen gibt. Der iibertriebene Schnabelschuh, ein bekanntes satirisches Motiv der
Zeit und durch die aufgesetzte Narrenschelle noch mit besonderem Nachdruck versehen, persifliert
die alberne Geckenhaftigkeit, ein anderes Merkmal seines Kérpers, das einem Merkmal am Kérper
des Mannes entspricht, deutet sinnliche Begierde an; beide Eigenschaften sind von Urs Graf hiufig
genug an Bildern von Landsknechten demonstriert worden. Weshalb aber ist an diesem Lands.
knecht der eine FuB nackt, der andere beschuht 2 — Um das aufzukliren, bedarf es eines lingeren
Umweges.

Wir begegnen demselben Motiv auf einer gleichfalls in Basel befindlichen Zeichnung Grafs von
ginzlich anderem Charakter: dem Entwurf fiir einen Scheibenri33 (Abb. 2). Zur Linken eines leeren
Wappenschildes steht ein Krieger mit Schwert und Dolch, ein Federbarett auf dem Kopf, und
hilt mit beiden Hinden die Stange eines Banners, dessen ausflatterndes Tuch nach Art eines
Spruchbandes gebildet ist. Sein rechtes Bein ist nackt und nur unter dem Knie mit einem Band
umwunden, das kurze Beinkleid auf dieser Seite zerfetzt. Bevor wir auf das Motiv niher cingehen,
betrachten wir zunichst das Gegenstiick des Kriegsmannes: eine junge Frau, die mit ihrer rechten
Hand den Wappenschild an einem Bande hilt. Ganz nack, trigt sie auf dem Riicken einen Dolch
an einem Band; ein schief aufgesetztes kokettes Barett bedeckt den Kopf; reicher Kettenschmuck
ziert den Hals; in der linken Hand ruht ein Apfel. Zur Erkenntnis des Sinnes der Darstellung
kann die Inschrift auf dem Bannertuch verhelfen: rotat fatum omne. DalB sie auf einen Satz Senecas:
Fatum votat omnia zuriickgeht, darauf hat Gradmann in seiner vortrefflichen Erliuterung der Grafs
schen Bilder hingewiesen. Also eine Ubernahme humanistischen Bildungsgutes. Wenn die Frau
als Gegeniiber des Kriegers eine Dirne vorstellen soll, wie wir sowohl aus ihrem Habitus wie nach
Analogie mit anderen Bildern des Kiinstlers annehmen diirfen, so ist sie hier dem Spruche gemif3
als die ewige Eva aufzufassen, die den Apfel der Verfithrung bald an diesen, bald an jenen ver.
teilt, dem von ihr Begiinstigten Gliick spendet, wihrend der Verschmihte dessen verlustig geht,

2) C. von Mandach und H. Kégler, Nikolaus Manuel Deutsch, Nr. 95. Das Buch wird im Folgenden M.-K. zitiert. -
In dem von Urs Graf in seiner Jugend verfaBten Liebeslied heifit es:
Allein min gertz (Herz) das lydt groB schmer (Schmerz),
daB ich din nit vergessen kan;
des werd ich dick (oft)
mit venus strick
gebunden hart
in aller ffart.
Es kommt auch vor, daB Amor einen Menschen am Seil gefesselt hilt. Auf einer Miniatur in der Handschrift der Rime des
Petrarca, Florenz, Bibl. Naz., Cod. Magliab. Cl. VII, 842, steht der Liebesgott auf einem Kahn und hilt ein goldenes
Seil, mit dem er eine am Ufer stehende Frau gefesselt hatte, wihrend diese es eben mit einem Schwert durchschnitten hat.
3) Emil Major und Erwin Gradmann, Urs Graf, 1941, Nt. 77. Das Buch wird im Folgenden Gr. zitiert.

109



so daBl der Mann in Liebessachen den Wechselfillen des Gliickes unterworfen ist. « Gliick in der
Liebe» oder «Das Weib als Gliickspenderin» — das ist, wie die Inschrift ausweist, der Gegenstand
einer Grafschen Zeichnung (Basel, Gr. 38), die Krieger und Dirne in zirtlichem Beisammensein
zeigt. Sie sitzt nackt auf einem Bett, das an zwei Stellen eine Inschrift trigt: « Got geb uns Gliik»
und «Gliik uf miner siten». In der erhobenen linken Hand hilt sie einen kostbaren Pokal, mit der
rechten greift sic dem neben ihr auf einer Truhe sitzenden schmucken Krieger in den Armel, um
ihn zu sich heranzuziehen. Dieser weist mit der linken Hand auf das Geld, das er fiir sie auf ein
Schilchen gelegt hat, das auf dem zwischen ihnen stehenden Tische steht, auf dem sich noch eine
Obstschale, der Deckel des Pokals und eine Kanne befinden; mit der rechten hilt er seinen am
Halse hingenden Geldbeutel. Wenn der Pokal, mit Wein gefiillt, einerseits, von der realistischen
Seite betrachtet, ein zur Anfeuerung des Liebesgenusses dienendes Mittel ist, so kann er anderseits
im symbolischen Sinne ein Attribut der Fortuna vorstellen (auch Diirers «groBe Fortuna» oder
«Nemesis» trigt in der erthobenen Rechten einen Pokal), und so erscheint denn das Weib hier
zugleich in der sinnbildlichen Bedeutung des «Gliickes». Wie auf dem ScheibenriB, so trigt auf
der erotischen Szene zwischen dem Zentauren und einer Frau (Basel, Gr. 68) diese — der Tracht
nach eine Biirgerin — den Apfel in der Hand. Der des Liebesgliickes bei dem Menschenweib teil
haftig werdende Zwitter ist es, der hier den Pokal in der erhobenen Linken triumphierend hoch.
hilt. Das Spruchband des Scheibenrisses bietet unn aber auch einen Anhaltspunkt zur Erklirung der
auffallenden Beinbekleidung des Kriegers. Wenn aufder einen Seite Bein und FuB3 nackt, die Hose
zerfetzt ist, so ist das eine A nspielung aufdie schicksalhaft bestimmten Wechselfille des Kriegslebens.

Daf diese Deutung zutrifft, findet eine Bestitigung durch den Entwurffiir einen Scheibenrif3 von
Nikolaus Manuel im Berliner Kupferstichkabinett (M.-K. 78), wo derselbe Gedanke handgreiflich
zum Ausdruck gebracht ist (Abb. 3). Innerhalb einer reich dekorierten, von einem Bogen be-
krénten Umrahmung steht eine minnliche Gestalt, deren Korper so halbiert ist, daB jede Seite
ein verschiedenes Aussehen zeigt. Die rechte gehort einem Krieger an, der ein seinem Stande ent-
sprechendes Kostiim triigt, ein Schwert in der Hand. Die linke Kérperhilfte ist véllig verwandelt,
Bein und FuB nackt, mit Geschwiiren und Pflastern bedeckt, der Oberkérper mit einem zerfetzten
Lumpen bekleidet, die Hand hilt Bettelsack und Wanderstab. Durch mehrere in der rechten Kot~
perseite steckende Pfeile wird die Ursache des Elends angedeutet. Auch an den beiden Gesichts-
hilften zeigt sich derselbe Kontrast: die rechte einem gepflegten jungen Manne angehérend und mit
dem Federbarett versehen, die linke mit den Merkmalen des Elends, eingefallen, mit struppigem
Bart und zerzaustem Haar. Zur Erginzung des Gedankens dienen kleine Figuren an beiden Seiten
des Bogenansatzes der Umrahmung: in einer unteren Stufe sitzt rechts ein junger Krieger und als
Gegenstiick eine Dirne, die mit einander in Beziehung gesetzt sind und Blicke austauschen — also
eine Versinnbildlichung des Gliicksstadiums im kriegerischen Leben. Uber dem Soldaten der von
Pfeilen durchbohrte heilige Sebastian als Helfer in der Not. Sebastian war der Pestpatron, und so
veranschaulichen denn die in der rechten Kérperseite der Hauptfigur steckenden Pfeile im Verein
mit den das linke Bein bedeckenden Geschwiiren, daB der Landsknecht von der Pest, die das
damalige Kriegsleben so stark gefihrdete, ergriffen ist; der Pfeil war (ausgehend von Psalm 7, 13
und Hiob 6, 4) das Symbol des plétzlichen Anfalls einer Krankheit. Gegenstiick des Sebastian
ist die Gottesmutter mit dem Kinde, ebenfalls ein Hinweis auf Gnadenspende bei Anruf in der
Not. Wir haben hier also eine richtige Allegorie, welche die Schicksalsumschlige im Kriegsleben
verbildlicht.

Auf der Riickseite des Blattes findet sich ein die Darstellung ausdeutendes Gedicht, von einer
Hand des 16. Jahrhunderts geschrieben. Da es auf Gedankenwelt und Stimmung, aus der dieses

I10



ebenso wie verwandte Bilder von Urs Graf geschaffen sind, ein deutliches Licht wirft, sei es hier
angefiihrt.

Ein kriegsman mag wol werden rich
auch wird er dir (2) eim bedler glich
wen ainer schon ver schlempt sin hab
so blipt im doch der bettel stab

in kriegen hab ich vil erliten

vil mengen straus hab ich erstritten
darzd gewunnen mengi piit (Beute)
wenn vnnal kumpt so hilfz als niit
ist er schon rich vnd muttes vol

er mag ein bettler werden wol

di wil er noch hat geld vn goold

so sind im hiibschi frowli hold

vnd mag mit in in froiden leben

die vil er geld hat uB za geben

so bald im aber pfening brist

von menklich er uar lassen ist

dazu ich jedem raten wil

er buw uff kriegen nit zd vil

ob es schon etwan gratet eim

so gratz den unter vierzgen keim.

Der Grafsche Scheibenrif zeigt den Krieger einerseits in seiner durch Liebesgliick begiinstigten
Lage: «di wil er noch hat geld vn goold / so sind im hiibschi frowli hold» — anderseits aber wird
durch die rechte Korperseite mit zerfetzter Hose, nacktem Bein und FufB ein Ausblick auf den
Unmschlag gegeben: «er mag ein bettler werden wol». DaB gedankliche Fassungen, wie sie sich in
gewissen Entwiirfen von Urs Graf finden, darauf schlieBen lassen, daB er in Kenntnisse der Hiero-
glyphik eingeweiht gewesen sein muB, hat Gradmann mit Recht bemerkt4. Das Denken und Bilden
mit Vorstellungen der Emblematik, Hieroglyphik, Allegorik, Heraldik ist damaligen Kiinstlern —
einem Diirer ebenso wie Urs Graf und Nikolaus Manuel — in einer fiir uns schwer faBbaren Weise
zur Gewohnheit geworden, und sie haben sich auf diesen Gebieten ein Wissen erworben. Von Huma-
nistenkreisen wurde das gepflegt und begiinstigt. Literarisches und Bildkiinstlerisches war teil,
weise eng miteinander verflochten. Dem Ergriibeln und Konstruieren eines Bildinhaltes auf eine
bestimmte Sinndeutung hin wandten sich Kiinstler nicht ungern zu, und dergleichen wurde auch
als WertmaBstab in Betracht gezogen. Man liebte es, in Bilder alles mégliche hineinzugeheim.
nissen, wie es uns ja von Diirerschen Werken zur Geniige vertraut ist. Am Hofe Kaiser Maxi-
milians hat bekanntlich das Emblematische, Hieroglyphische, Allegorische, das sich einer fiir uns
schwer zuginglichen oder unverstindlichen Zeichensprache bediente, rege Pege gefunden.

Wenn Grafin dem von uns besprochenen ScheibenriB eine Versinnbildlichung des Fatums oder
der Fortuna, wie wir der Inschrift entnehmen, hat geben wollen, so ist der Gedanke an die For-
tuna, die zwiefiltige Gottin, die gibt und nimmt, erhebt und niederwirft, tief in der Zeit verwur.
zelt gewesen, was ja so bekannt ist, daB ich es hier nur anzudeuten brauche. Was der Spruch:
rotat fatum omne besagt, ist in Petrarcas Schrift «De remediis utriusque fortunae» verarbeitet, eines der

4) A.a. O. S.26.

III



gelesensten und in alle Sprachen iibertragenen Biicher, das in deutscher Ubersetzung den Titel
trigt: «Von der Artzney bayder Gliick, des guten und widerwertigen»s. Urs Graf hat auf einer
Zeichnung der Fortuna in Basel eine Veranschaulichung «bayder Gliick» gegeben (Gr. 64). Als
nackte Frau steht die Géttin innerhalb einer Landschaft auf einer in einem Wasser schwimmenden
Kugel, an threm mit Schmuck bedeckten Leib ein an einem Bande hingendes Schwert, dessen
Griff ihre rechte Hand faBt; um den linken erhobenen Arm ist eine Kette mit Anhinger gelegt,
und die Hand schwingt ein Stundenglas — also das Symbol der Weltlust (Schmuckkette) und das
Symbol des Todes (Stundenglas) werden nebeneinander prisentiert. Derselbe Gedanke — omne
rotat fatum —, der im ScheibenriB realistisch, ist hier mythologisch zum Ausdruck gebrachts.

DaB bei Urs Graf, der selbst als leidenschaftlicher Soldat ins Feld zog und kriegerische Erfah.
rungen gesammelt hatte und der sich im biirgerlichen Leben als verwegener Raufbold bezeigte,
Figuren und Ereignisse aus dem Kriegs- und Soldatenleben im Mittelpunkt seines Denkens und
Schaffens standen, kann nicht wundernehmen. Bezeichnend ist nun aber, daB er nicht nur objek-
tiv-realistische Bilder aus diesem Leben vorfiihrt, sondern daB sich in seine Entwiirfe Reflexionen,
Wertungen, moralisierende Betrachtungen, allegorische Anspielungen einmischen. Es ist ein Le.
ben, das sich immer zwischen zwei Polen bewegt: zwischen iiberschiumender Ausgelassenheit,
einer auf das «carpe diem» bedachten Daseinslust, und zwischen dem BewubBtsein einer stindig dro-
henden Sterbensgefahr, sei es durch Schlachtentod oder Epidemie. Spannung und Aufregung, die
das unter solchen seelischen Zustinden und in stindigem Wechsel sich abspielende Dasein mit sich
bringt, sind auch eine Komponente des zeichnerischen Stils von Urs Graf. Indem er als Kiinstler
gleichsam iiber den Dingen steht, sie zum Gegenstand seines Nachdenkens und Urteilens macht,
kargt er nicht mit Satire auf die Hauptlaster des Soldatentums: Buhlschaft, Verschwendung, Putz.
sucht, Spiel. Als Beispiel dafiir, wie er in eine ganz realistisch aufgefaBte Szene Gedankliches ein.
flicht, erwihne ich die «<Werbungp, eine seiner sprithendsten, psychologisch iiberzeugendsten und
faszinierendsten Zeichnungen (Basel, Gr. 46): Ein franzésischer Werber sitzt an einem vollbesetzten
Tisch im Wirtshaus und macht, wihrend der Wirt aus einer Kanne Wein einschenkt, einem
Schweizer ein Angebot, indem er mit der Hand in eine an seinem Giirtel hingende Tasche greift,
um das Werbegeld vorzuweisen. Zu dieser Gruppe, deren Personen je nach Stand und Wesens-
art variiert und vortrefflich charakterisiert sind, hat der Kiinstler nun aber einen allegorischen Zu-~
satz gegeben: hinter dem Manne, der angeworben werden soll, steht ein Gerippe als Memento mori,
ihm gegeniiber sitzt am anderen Ende des Tisches ein Narr, dessen Gesicht, mit der Kappe auf dem
Kopf, hinter dem Riicken des Werbers zum Vorschein kommt und hell herauslacht. Dadurch
bekommt die Darstellung etwas Sententidses. Dem Betrachter wird etwas zur Anschauung ge-
bracht, was den Personen im Bilde nicht sichtbar ist, und «die Moral von der Geschicht™» zu Ge-
miite gefithrt: Hat der fremde Werber Gliick, so lacht er sich ins Fiustchen; liBt der, auf welchen
es abgesehen ist, sich herumkriegen, so lauert der Tod auf'seine Beute. Man kénnte als Motto zu der
Darstellung zwei Verse aus dem Gedicht setzen, das auf der Riickseite von Nikolaus Manuels

5) Das Buch erschien unter diesem Titel in Augsburg bei Heynrich Steyner im Jahre 1532, mit 259 Holzschnitten illu.
striert, die aber schon lange vor dem Druckjahr vollendet waren.

6) Auch Nikolaus Manuel hat diesen Gedanken auf einer Zeichnung der Fortuna in Basel (M.-K. 89) dhnlich, aber mit
krasser verdeutlichenden Akzenten verbildlicht. Auf einem in der Luft schwebenden Faltstuhl sitzt ein nacktes Weib, dessen
Leib von oben bis unten mit einem reichen Kettenschmuck bedeckt ist, in der Linken hil sie ein Stundenglas, in der Rechten,
als Anspielung auf die Verginglichkeit irdischen Prunkes, einen Schidel, dem eine kithne Barettfeder aufgesetzt ist, wodurch
ein burlesker und tragikomischer Zug — wie es die Schweizer liebten — in die Darstellung gebracht wird; auf ihrem rechten
Oberschenkel steht ein GefiB, aus dem Flammen aufziingeln, was jedenfalls als Symbol der Liebesbrunst aufzufassen ist,

entsprechend den Verbildlichungen des Trionfo d’amore, wo Amor auf seinem Wagen iiber einem GefiB, aus dem Flam.
men schlagen, erscheint. Alles ist auf einen starken, schneidenden Kontrast zwischen Sinnenlust und Verwesung eingestellt.

I12



Allegorie des Kriegslebens steht: «dazu ich jedem raten wil / er buw uff kriegen nit zu vil». Und so
wird auch in anderen Grafschen Werken durch bestimmte Sinnbilder angedeutet, was hinter dem
realen Vorgang steht, was das Bild besagen will. Wenn ich vorher von moralisierenden Betrach-
tungen sprach, so konnte das einem Manne wie Graf gegeniiber, der in seiner Lebensfiihrung vom
normalen Sittenkodex so stark abwich, vielleicht anfechtbar erscheinen. Aber man darf nicht auBBer
acht lassen, daB auch er an die durch feste christliche Begriffe geprigten Anschauungen gebunden
war, daB es damals ein «Jenseits von Gut und Bése» nicht gab, und er ist ja auch ein Illustrator
christlicher Gegenstinde gewesen. Es stand fest: wer christlichen Geboten gemi0 lebte, erwarb sich
die ewige Seligkeit, wer dagegen siindigte, ohne Reue und BuBe zu tun, verfiel dem Teufel und
der Holle. So wird denn auch auf der Darstellung, von der wir ausgingen, der Landsknecht, auf
den der Teufel die Hand gelegt hat, sich angstvoll seiner Verfallenheit bewuBt.

Unsere Auffassung, daB an der Tracht dieses Landsknechtes durch das bekleidete und das
nackte Bein eine Versinnbildlichung des wechselnden Kriegsgliickes gegeben werden soll — was
wir durch Heranziehung des Scheibenrisses von Graf und der Kriegsallegorie von Nikolaus Manuel
zu begriinden suchten —, entspricht also durchaus dem ProzeB des Denkens und der Phantasie-
betitigung, der fiir Graf in Betracht kommt. Sie 14Bt sich auch noch durch ein weiteres Argument
stiitzen. Diese Eigentiimlichkeit der Tracht, die ebenfalls auf einigen anderen Landsknechtdar.
stellungen Grafs vorkommt, findet sich, soweit ich sehe, niemals dort, wo der Krieger als in seinem
eigentlichen Berufe stehend, in einer offiziellen Rolle — etwa als Fahnentriger — vorgefiihrt wird,
oder wo er im Verein mit Kameraden zu seinem Beruf gehérige Handlungen verrichtet. Vielmehr
ist sie nur bei Darstellungen angewandt, die einen einzelnen Landsknecht in irgend einer Pose
zeigen, so daB nichts dem widerspricht, daB hier dieselbe Versinnbildlichung der Wechselfille des
Gliickes in der Laufbahn des Kriegers gemeint ist7. Die Nacktheit des einen FuBes oder Beines
hat also gewissermaBen eine degradierende Bedeutung, die entweder auf eine schon eingetretene
Verlumpung und Heruntergekommenheit hinweist oder aber auf die Moglichkeit, daf eine solche
im Fall eines Gliicksumschlages eintreten kann.

Unser Problem wird nun aber dadurch kompliziert, daB fiir dasselbe Motiv auch andere Bedeu~
tungen iiberliefert sind.

Die Nacktheit des einen FuBes ist Gegenstand einer sprichwértlichen Redensart, die uns in fran.
zésischer Fassung bekannt ist: «un pied chaussé et I’autre nu». Diese ist aufgenommen in die von
dem franzésischen Geistlichen und Humanisten Carolus Bovillus (Bouvelles) herausgegebene
Sammlung von Sprichwértern: Vulgarium proverbiorum libri tres, 1531 (fol. 149, Nr. 128), die zu
jedem Sprichwort eine Erklirung gibt3. Diese lautet folgendermaBen: Die Redensart bedeute ver-
schiedenes: einen armen Mann; eine halbe Sache; zumeist aber schnelle Handlung, wobei der
Eilfertige sich nicht einmal die Zeit nehme, den anderen Schuh auch anzuzichen. Etwa so wie
Semiramis, als sie, in ihrer Toilette begriffen, die Nachricht vom Aufstand in Babylon erhielt,
sofort mit aufgeldsten Haaren und halb angekleidet in den Kampf eilte und die Empérer zum
Gehorsam zwang. Noch eiliger freilich habe es Nero gehabr, als er nur mit einem Schuh vor seinen
Verfolgern fliichtete. Kurz, der Sinn in der Redensart ist: aus Eile nur halb bekleidet oder beschuht.

7) Als Beispiel nenne ich die Zeichnungen Gr. 7 und 10 und den Kupferstich Gr. 120.

8) Da das Buch laut Umfrage in keiner schweizerischen Bibliothek vorhanden ist (in der zweiten, nach dem Tode des
Verfassers veranstalteten Auflage von 1557, welche die Basler Universititsbibliothek besitzt, ist dieses Sprichwort fort-
gelassen), hatte Herr Prof. K. VoBler die Giite, den Text auf der Miinchner Staatsbibliothek fiir mich einzusehen. Er be-
fiirchtete, die Zensur konnte seinen Bericht, wenn er ihn im lateinischen Original widergibe, nicht durchlassen und hat
mir daher eine Ubersetzung zugehen lassen, die ich oben zitiere.

15 13



Im Gebrauch begegnen wir dieser sprichwortlichen Redensart bei Rabelais im Pantagruel,
Buch 2, Kap. 13, wo sie auf eine Bauersfrau, die Eier zu Markte trigt, angewendet wird 9. Leider
liBt sich aus dem Zusammenhang aber nicht entnehmen, welcher Sinn ihr hier untergelegt ist.
DalB die Redensart einen gréBeren Verbreitungskreis gehabt haben muB, geht daraus hervor, daB3
sie auch im Spanischen bekannt war, und zwar in der Fassung: «El hijo del hidalgo, un pié calzado,
y otro descalzo» (der Sohn des Hidalgo, ein FuB} beschuht, der andere ohne Schuh) . Uber eine
Anwendung in der spanischen Literatur habe ich jedoch nichts in Erfahrung bringen kénnen.

Wohl aber 1Bt sich der Nachweis fiihren, daB Pieter Bruegel d. A. von dem Sprichwort Kennt.
nis gehabt haben muB. Das Motiv: «ein FuB} beschuht, der andere nackt» begegnet uns zur Kenn.
zeichnung einer eiligen Handlung innerhalb der Darstellungsfolge der zwélf Aimischen Sprich.
worter, einem 1558 entstandenen Gemilde im Museum Meyer van den Bergh in Antwerpen's,
auf der die Streitsucht veranschaulichenden Szene, der ein als Inschrift beigefiigtes Sprichwort
zu Grunde gelegt ist, das in der Ubersetzung folgendermaBen lautet:

Streitsiichtig bin ich und von Zorn entbrannt,
Drum lauf” ich mit dem Kopf gegen die Wand.

Bruegel hat den Inhalt wortlich iibertragen. Der Streitsiichtige und Zornwiitige rennt mit dem
Kopf gegen eine freistechende Mauer; er ist nur mit einem Hemd bekleidet und trigt nur an einem
FuB einen Schuh, wihrend der andere nackt ist. Das «Mit-dem-Kopf-gegen-die-Wand-Rennen»
hat Bruegel auch in das groBe, spiter entstandene Sprichworterbild des Berliner Museums auf
genommen 2, das sich von der Antwerpener Folge nicht nur dadurch unterscheidet, daB es be-
deutend mehr Sprichwortillustrationen enthilt, sondern auch dadurch, daB die Szenen fortlaufend
einem die einzelnen Teile miteinanderverbindenden Schauplatz einverleibtsind, wihrend dortjede fiir
sich von einem Kreisrund umrahmt wird (Abb. 4). Bruegel hat auf diesem Bilde den Streitsiichtigen
anders kostiimiert und dadurch die fiir ihn charakeeristische Eigenschaft noch stirker herausgestellt.
Er tragt iiber dem Hemd einen Harnisch, auf dem Kopf eine Kappe, in der rechten Hand hilt er
ein groBes Kiichen. oder Schlachtmesser; auch hier der eine FuB nackt, der andere beschuhtzs.
Die Darstellung ist also so zu verstehen, daB der Mann in jihzorniger Eile in seiner Behausung auf
gesprungen ist, den Harnisch iiber das Hemd gestiilpt, nur einen Schuh angelegt und das Messer
ergriffen hat, um so davonzustiirmen. Das entspricht ganz der Erklirung des Motivs «un pied
chaussé et I’autre nu» bei Bovillus. Wie Semiramis und Nero in der Eile fortgestiirzt sind, ohne
sich Zeit zu lassen, den zweiten Schuh anzulegen, so hier der jihzornige Bauernlimmel.

In den Niederlanden und in Bruegels Werkstatt muf3 aber auch die andere von Bovillus er-
wihnte Bedeutung des Sprichwortes bekannt gewesen sein: daB dadurch ein armer Mann gekenn.
zeichnet werde. Das geht hervor aus einem Kupferstich von C. Galle, der die Inschrift trigt:
Petrus Bruegel invent. und auf dem drei Trionfi im AnschluB an das Epos des Petrarca dargestellt

9) Oeuvres de Fr. Rabelais, Edition critique publiée par Abel Lefranc, 1922, T. IV, p. 158.

10) Hernan Nuifiez, Refranas o Proverbios, 1804, Bd.2.Diese Verdffentlichung ist ein Nachdruck der Originalausgabe
von 1555. Ich verdanke den Hinweis der Freundlichkeit des Herrn Prof. Singer in Bern.

1) Max J. Friedlinder, Die altniederlindische Malerei, Bd. XIV, Taf. VIIL. W. Fraenger, Der Bauern-Bruegel und das
deutsche Sprichwort, S. 139. Fraenger hat nichts von dem bei Bovillus erwihnten Sprichwort gewuBt. — DaB in Deutsch-
land die Bekleidung mit nur einem Schuh als Anzeichen einer schnellen Handlung bekannt war, dafiir vgl. Jacob Grimm,
Deutsche Rechtsaltertiimer I4, S. 136.

12) Friedlinder, a. a. O. T. XL

13) Fraenger, a. a. O. S. 146, hat bemerkt, daB dabei noch die niederlindische Redensart: «Jemand in het harnas jagen»
in Betracht zu ziehen ist.

114



sind: die Triumphe der Zeit, des Todes und des Ruhmes ™. Hauptgegenstand ist der Triumph
der Zeit, der in der Mitte steht und den breitesten Raum in Anspruch nimmt. Der Zeitgott Saturn
(unter dessen Sternbild die Elenden, Ungliicklichen und Melancholiker geboren werden), seit dem
Mittelalter in bettelhaftem Aufzug dargestellt, steht auf seinem Wagen in einem schibigen, kurzen
Rock mit kurzen Armeln, ein FuB beschuht, der andere nackt; in der Linken hilt er das Zeit.
symbol, die Schlange, die sich in den Schwanz beift, in der Rechten das Kind, das er der antiken
Sage entsprechend im Begriff ist zu verschlingen. Die einseitige Beschuhung dient also hier mit
zur Charakterisierung von bettelhafter Tracht und Armut.

In demselben Sinne hat Hieronymus Bosch das Motiv verwandt auf der «Kreuztragung» der
Wiener Galerie, wo wir es bei dem bésen Schicher auftreten sehen, dessen zerfetzte und bettel.
hafte Kleidung dadurch erginzt wird. Es ist ja eine bekannte mittelalterliche Gewohnheit ge-
wesen, die Schlechten und Siinder ebenso durch eine solche Art der Bekleidung wie durch eine
hiBliche und entstellte Physiognomie zu degradieren. Dasselbe 1Bt sich dem groBen Stich der
«Kreuzigung» von Lucas van Leyden (B. 74) entnehmen. Hier ist, entsprechend dem Bericht im
Johannes-Evangelium, im Mittelgrunde ein Soldat aufgestellt, der die Aufgabe hat, den drei Ge-
kreuzigten die Beine zu zerschlagen, was daraus ersichtlich wird, daB er in der linken Hand eine
Keule hilt. Durch die lumpige Bekleidung, zerfetzte Hose, ein Fu3 beschuht, der andere nackt,
wird wieder die bése und feindselige Haltung dieses Mannes Christus gegeniiber gekennzeichnet.
Und das wird noch auffilliger durch die neben thm stehende Kontrastfigur: es ist der Christus
Hilfreiche, der die Stange mit dem Schwamm in der Hand hilt, um den Gekreuzigten zu trinken,
eine Gesinnung, die schon durch seine duBere Erscheinung — im Gegensatz zu dem verlotterten
Schergen — veranschaulicht wird: der gesetzte Mann im normalen ordentlichen Biirgerkleid. Es
gibt aber auch einen Stich von Lucas van Leyden, eine Darstellung von genrehaftem Charakter: ein
armer Bettler, der zwei Pilger um ein Almosen angeht (B. 143), wo der Arme, in zerfetztem Kleid,
Betteltasche und Flasche umgehingt, den einen FuB nackt, den anderen beschuht hat (Abb. s).

Wie wir sahen, ist demnach in den beiden von Bovillus erwihnten Bedeutungen: Zeichen einer
eiligen Handlung und Zeichen von Armut und Verschlamptheit, das Sprichwort in bildlichen
Darstellungen verwertet worden, die ungefihr derselben Zeit angehéren, in der seine Sammlung
veroffentlicht wurde und in der Rabelais sich der Redensart bediente. Das Motiv als solches, die
Bekleidung mit nur einem Schuh, 1Bt sich aber viel weiter zuriickverfolgen.

Es sind uns aus der Antike Fille bekannt, die fiir Brauch und Gewohnheit zeugen, den einen
FuB beschuht, den anderen nackt zu tragen. Von verschiedenen Volksstimmen des Altertums, den
Atolerns, den Platiern®, den Hernikern7, wird das berichtet, von den beiden letzteren mit der
Angabe, daB sie mit einem beschuhten, einem nackten FuB} in den Kampf gezogen seien. Euris
pides und Thukydides haben dafiir eine rationalistische Erklirung gegeben. Euripides sagt: die
Atoler hitten diesen Brauch gehabt, um sich im Knie leicht bewegen (also schneller laufen) zu
kénnen. Thukydides meint von den Platiern: sic hitten bei ihrem Ausfall nur am linken Fuf3
einen Schuh getragen, um einen festen Halt im Kot zu haben. Die Begriindungen fiir den Brauch
— als ob die Beschuhung nur eines FuBes mehr Bequemlichkeit und Raschheit zum Laufen biete —
erscheinen wenig einleuchtend, denn es ist fiir uns schwer einzusehen, weshalb man auf diese Weise

11) Bastelaer, Les Estampes de P. Bruegel, N. 204. Nach Bastelaer ginge die Erfindung der Darstellung auf Pieter Bruegel
den Jiingeren zuriick. Fiir die Illustration der Trionfi des Petrarca vgl. Weisbach, Petrarca und die bildende Kunst, Reper-
torium fiir Kunstwissenschaft XX V1, 1903, S. 265ff. Trionfi, 1919, S. 85.

15) Euripides, Meleager, fr. §34.

16) Thukydides III, 22, 2.
17) Vergil, Aen. VII, 689.

11§



besser laufen sollte. Einige moderne Forscher wollen dahinter einen magischen Ritus sehen, an
dessen Stelle, als man nichts mehr davon wubBte, die rationalistische Erklirung getreten sei’s.

Es gibt nun aber auch eine antike Gottheit, von der bildliche Darstellungen mit einem beschuh-
ten und einem nackten Ful vorkommen, was von allen jenen Forschern nicht erwihnt worden
ist: es ist der gallische Merkur, der auf einer Anzahl von Bronzestatuetten, die das Museum von
Saint-Germain besitzt, in dieser Weise verbildlicht worden ist19. Man hat das Motiv unter Beru-
fung auf den von den Actolern iiberlieferten Brauch so gedeutet: daB dadurch die Schnelligkeit des
Gottes gekennzeichnet werden solle. Erscheint das nicht aber hochst unwahrscheinlich 2 Und
sollte nicht vielmehr hier ein rituelles oder magisches Merkmal in Frage kommen 2

Endlich stehen wir noch vor der Tatsache, daB in der romanischen Zeit auf mehreren franzo.
sischen und spanischen Reliefs aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts eine Kleidung, bei der ein
FuB nackt, der andere beschuht ist, angewandt worden ist. Es handelt sich vor allem um das be-
rithmte und ritsclhafte Relief der beiden Frauen um Musée des Augustins in Toulouse: die eine
einen auf ihrem SchoBe stehenden Lowen, die andere in gleicher Weise einen Widder tragend 2
(Abb. 6). Ebenso ritselhaft wie die Darstellung ist die eingemeiBelte Inschrift:

SIGNUM LEONIS
SIGNUM ARIETIS
HOC FUIT FACTUM
TEMPORE JULJJ CESARIS

Auf die Inschrift sich stiitzend, hat man die Gestalten als Tierkreisbilder des Lowen und des
Widders deuten wollen. Dagegen aber lassen sich zwei gewichtige Argumente, um von anderen
zu schweigen, anfiihren. Erstens wiren dann zwei Zeichen, die im Tierkreis gar nicht aufeinander
folgen, zusammengestellt. Zweitens gibt es fiir eine derartige Wiedergabe von Tierkreiszeichen
iiberhaupt keine ikonographische Analogie. Und das ist um so schwerwiegender, als zu gleicher
Zeit die Bilder des Tierkreises in die monumentale Skulptur eingefithrt wurden und weiteste Ver-
breitung fanden. Diese Argumente sind so zwingend, daB sie Zweifel dariiber auf kommen lassen,
ob Bild und Inschrift zu gleicher Zeit hergestellt wurden. Solange nicht mit einwandfreien Griin.

18) J. G. Frazer vor allem, der das ganze Material der Antike, wo vom unbeschuhten und nackten FuB} die Rede ist,
am ausfiihrlichsten zusammengestellt hat, gibt eine von Zauber- und Opferbriuchen ausgehende Deutung. Vgl. The Golden
Bough, Taboo, S. 311f.: «an old custom, a form of consecration or devotion, observed by men in any great hazard or
grave emergency». Er bringt den Brauch, einen FuB nackt, den anderen beschuht zu tragen, in Verbindung mit der magi.
schen Kraft, die dem Knoten des Bandes, mit dem der Schuh gebunden wird, verhaftet ist. Die darin liegende Absicht sei:
zu binden und zu 16sen, und zwar die Person selbst vom magischen Zwang zu 18sen, diesen aber auf den Gegner zu iiber.
tragen oder jedenfalls auf das Magische des Gegners; kurzum den Feind durch einen Zauber zu binden, wihrend man
selbst frei ausgeht. Andere Forscher bringen das Motiv damit in Zusammenhang, daB einem Glauben entsprechend durch
die Beriihrung des einen nackten FuBes mit der Mutter Erde dem Kimpfenden eine verstirkte Kraft zuteil wiirde. Oder
aber man beruhigt sich bei der oben angefiihrten rationalistischen A uslegung antiker Schriftsteller. So z. B. Wilhelm Kroll,
Unum exuta pedem; Glotta XXV, 1936, S. 155. Auch L. Rademacher, Mythos und Sage bei den Griechen, 1938, S. 168,
schlieBt sich der rationalistischen Auffassung des Motivs an, meint aber: immerhin scheine eine mythische Vorstellung damit
verbunden. Jedenfalls ist es zu einer eindeutigen Erklirung bisher nicht gekommen.

19) Daremberg,Saglio, Dictionnaire des Antiquités, Tome 3¢, 2™¢ partie, S.1822. Eine dieser Statuetten, der Merkur von
Saint-Révérien, ist abgebildet bei Salomon Reinach, Le Musée de Saint-Germain, Catalogue illustré du Musée des Anti
quités Nationaux II, S. 168, Fig. 82.

20) Einer alten Tradition zufolge stammt das Relief von der Siidfront von Saint-Sernin und befand sich in der Nihe
der Porte des Comtes. Vgl. Raymond Rey, La sculpture romane languedocienne, 1936, S. 31ff. Weitere ausfiihrliche Lites
raturangabe im Katalog «Chefs.d’ceuvre de I'art frangais» der Pariser Weltausstellung von 1937, S. 427.

116



den erhirtet worden ist, daB} keine andere Méglichkeit besteht, wird man sich einem solchen Zwei.
fel nicht entziehen konnen?t.

Mit der Hinnahme einer gleichzeitigen Entstehung von Text und Schrift ist auch eine alte Tra~
dition, die sich an den Inhalt des Reliefs kniipft und ebenfalls fiir seine Erklirung von heutigen
Forschern ausgewertet wurde, nicht in Einklang zu bringen. Nach dieser Tradition lige der Dar.
stellung eine alte Legende zu Grunde, von der noch der Toulosaner Chronist Nicolaus Bertrandi
in seinen « Gesta Tholosanorum » (1515) Kunde gibt. Die Legende erzihlt, daB nach einem an.
geblichen Bericht des heiligen Hieronymus zur Zeit Julius Cisars drei Wunder sich ereignet hit.
ten, von denen ich nur das eine anfiihren will, welches das gegenstindliche Material fiir das Relief
geliefert haben soll. Zwei Jungfrauen in Toulouse hitten die eine einen Lowen, die andere ein
Lamm geboren, worin eine Voraussage auf das richterliche Walten Christi am Jiingsten Tage zu
erkennen sei, der den Verdammten als ein furchtbarer Léwe, den Erwihlten als ein giitiges Lamm
erscheinen wiirde. Die Tradition 14t sich zuriickverfolgen bis zum Jahre 1388. Ein in diesem Jahr
geschriebenes Manuskript der Bibliothek von Toulouse (Nr. 874) beruft sich auf die Legende und
bezeichnet das Relief von Saint-Sernin als Darstellung ihres Inhalts. Hitte das geschehen kénnen,
wenn das Relief schon die Inschrift « Signum atietis» trug 2 Im Text jenes Manuskriptes heift es
von der Jungfrau, die das Lamm gebar: «gensit agnum», worauf sich doch unméglich die Inschrift
beziehen liBt, denn es ist ausgeschlossen, daBl man das Christuslamm als aries bezeichnet haben
sollte. Daraus scheint sich mir zu ergeben, daB jedenfalls bis zum Jahre 1388 das Relief noch nicht
die den aries nennende Inschrift getragen haben diirfte. Vielmehr wird man es sich, wie auch
F. de Mély?2, der die Quellen ausfithrlich zusammengestellt hat, vermutet, so zu erkliren haben,
daB nicht die Legende das Primire war, sondern daB diese sich im Anschlu} an die Figuren bil.
dete, die threm Sinne nach nicht mehr verstanden wurden. Es ist ja auch von anderen Stellen her
bekannt, daB ein Bildwerk Ausgangspunkt fiir eine Erzihlung oder Legende wurde. In diesem
Fall hitte man sich vorzustellen, daB der auf dem Bilde dargestellte Schafbock als das « Lamm»
aufgefaBBt wurde, was jedenfalls mehr Wahrscheinlichkeit besitzt, als daB eine Verkettung von Le-
gende und Relief stattgefunden haben sollte, wenn dieses schon mit der das Wort «aries» enthal
tenden Inschrift versehen gewesen wire.

Dagegen mu fiir eine spitere, vollig verschiedene und héchst merkwiirdige Erklirung des Re-
liefs, die sich in einer Druckschrift des 16. Jahrhunderts findet, das Vorhandensein der Inschrift
vorausgesetzt werden. Nun geht es nicht mehr um eine kirchliche Legende, sondern um ein pro-
fanes Geschehnis. Noguierin seiner 1556 erschienenen Histoire Tolosane (S. §2) erzihlt nimlich:
Das Relief mit den beiden Frauen hitte ein Pritor Marcus Forteius herstellen lassen, der an ver-
schiedenen Stellen Statuen zu Ehren Cisars (gemeint ist Augustus) errichtete. Es sei zur Zeit dieses
Kaisers und daher mehrere hundert Jahre vor dem Bau der Kirche angefertigt und veranschauliche
die Geburt des Kaisers unter dem Zeichen des Lowen, der an Mut alle Tiere iibertrifft, und seine
Siege unter dem Zeichen des Widders, der im Triumph den Lauf des Jahres eroffnet. Hier ist
zum erstenmal der Widder als solcher bezeichnet und den beiden Figuren die Bedeutung von
Sternbildern gegeben. Renaissancegeist ist es, der sich in dieser Erfindung kundgibt. Nicht allein
daB das Relief als antiker Gegenstand gedeutet wird, es muB auch «zur Zeit Cisars», wie die In.
schrift besagt, entstanden sein. Toulouse will sich riihmen kénnen, ein Werk der gefeierten Antike

21) Man hat auch schon auf eine epigraphische Anomalie hingewiesen: daB8 vor dem Wort TEMPORE ein Buchstabe T
steht, der nicht erklirt werden kann.
22) Les deux «Vierges» de Toulouse et leur légende, Gazette des Beaux-arts 1922, IL.

117



zu besitzen. Und die beiden durch die Inschrift beglaubigten Sternzeichen werden im astrologi-
schen Sinn mit Schicksal und Lebenslauf des Kaisers verkettet 23,

Da aus diesem Sachverhalt, wie mir scheint, sich ergibt, dal} vor dem Jahre 1388 die Inschrift
nicht auf dem Relief gestanden haben kann, so brauchen wir uns fiir dessen Deutung weder an den
Text der Inschrift noch an die literarischen Traditionen gebunden zu halten und diirfen uns auf
das beschrinken, was wir dem Charakter der Darstellung und der Analogie mit anderen Gestal.
tungen der Zeit zu entnehmen vermégen.

DaB eine Frau einen Lowen auf den Knien trigt, ist in der romanischen Ikonographie etwas
AuBergewshnliches. Halten wir Umschau nach dem Vorbild, so werden wir auf ein weitverbreis
tetes antikes Motiv gefiihrt: die Géttin Kybele mit dem Léwen auf den Knien. Darstellungen dieser
At haben sich auch in Gallien erhaltenz4; an ein solches Idol wird sich vermutlich der Bildhauer
angeschlossen haben. DaB in der romanischen Skulptur der Léwe hiufig als Sinnild des Bésen ein-
gesetzt wurde, ist so bekannt, daB ich hier nicht niher darauf einzugehen brauche2s. Die Méglich.
keit einer gleichartigen Verwendung des Widders zur Kennzeichnung des bésen Prinzips Bt sich
nur auf einem Umweg erschlieBen. Aufantiken Denkmilern erscheint der Widder in Verbindung
mit mehreren Gottheiten: Venus, Amor, Dionysos, Hermes. Bekannt ist die auf dem Bock reitende
Aphrodite, die seit der klassischen griechischen Zeit verbreitet war, und zwar reitet sie bald auf
einem Ziegenbock, bald auf einem Schafbock26. Ist der Ziegenbock im Altertum zur Kenn.
zeichnung der Unkeuschheit und Geilheit verwandt worden, so gilt das Gleiche, wenn auch in
geringerem MaBe, vom Schafbock. In der mittelalterlichen Kunst ist seit dem 13. Jahrhundert die
Luxuria mit dem Ziegenbock in diesem Sinne zusammengestellt worden. Als nackte Frau auf
dem Bock reitend zeigt sic ein Kapitellrelief an einem Pfeiler in der Vorhalle des Magdeburger
Doms aus dem 13. Jahrhundert. Derselbe Typus findet sich im 14. Jahrhundert auf einem Relief
an der Aulenseite des Querschiffes der Kathedrale von Auxerre2?. Dall ihm die antike Venus
auf dem Bock als Vorbild gedient hat, diirfte kaum fraglich sein. Das Relief in Auxerre hat sich
zweifellos an ein bestimmtes antikes Bildwerk angeschlossen, denn hier greift die Frau mit einer
Hand an das Horn des Bockes, eine Geste, die schon auf antiken Denkmilern vorkommt28,
Und daB ein Sinnzusammenhang zwischen Luxuria und Bock im 13. Jahrhundert einer allge
meinen Vorstellung entsprach, geht auch daraus hervor, daB an der Vorhalle des Freiburger Miin.
sters die dem Verfiihrer gegeniibergestellte Personifikation der Sinnenlust als nackte weibliche Ge~

33) Ob hier die Verkniipfung von Augustus mit dem Widder damit zusammenhiingt, daB bekanntlich der Steinbock
das heilbringende Zeichen des Kaisers war, und ob eine Verwechslung der beiden Sternbilder vorliegt, entzieht sich unserer
Beurteilung. Es sei aber noch erwihnt, daB, wie Sébillot (Le folk-lore de France, 1907, S. 102) bemerkt, der Name Cisars
fast mit allen antiken Monumenten in ganz Frankreich verbunden wurde. «César est, 2 I'heure actuelle, le constructeur par
excellence des monuments réputés antiques.»

) Vgl. Espérandieu, Recueil général des bas-reliefs de la Gaule romaine, Nr. 49, 15 und 17; §1; 244.

25) Wie ambivalent die Sinngebung des Léwen war, geht daraus hervor, daB er sowohl auf Christus wie auf den Teufel
bezogen werden kann. Vgl. Ad. Goldschmidt, Der AlbaniPsalter, S. 65. R. Bernheimer, Romanische Tierplastik, S. 118.

*6) Vgl. zum Folgenden: Stephani, Compte rendu, 1869, S. §5ff. Bshm, Jahrb. des Deutsch. Archiol. Instituts, 1889,
S. 211. Furtwingler, Sitz.-Ber. der Bayr. Akademie der Wiss., S. s9off. Bethe, Jahrb. des Inst., Archiol. Anzeiger, 1890,
S. 28, zeigt, daB schon in griechischer Zeit der Widder als Reittier der A phrodite gleichbedeutend mit dem Ziegenbock
verwendet wurde.

27) Die Magdeburger Luxuria ist abgebildet bei Otte, Handbuch der christlichen Kunstarchiologie II, S. 285, die in
Auxerre bei Aubert, La Bourgogne, La Sculpture II, Pl. 69.

%) Bethe, a. a. O.

118



stalt, der ein Bocksfell um den Leib gelegt ist, auftritt29. Es gab in der Antike aber auch einen Bild,
typus, bei dem Venus den Bock im Arm hilt3e, der also jener Kybele mit dem Léwen im SchoB,
an den die Frau mit dem Léwen auf dem Toulosaner Relief sich anschloB, nahesteht. Ob die Kom.
bination von Frau und Widder auf demselben Relief der Antike entnommen ist, ob der Schaf
bock hier als Attribut der Unkeuschheit dient, dafiir gibt es keine weiteren Anhaltspunkte. DaB
die formale Anlage der Kombination aber nach Analogie der « Frau mit dem Lowen» — und dem.
nach des Kybele-Typus — durchgefiihrt wurde, diirfte ohne weiteres einleuchten. .. Mit dem We.
sen des Bockes verbindet sich aber ganz natiirlicherweise noch eine andere Vorstellung, die auf der
Kraft seiner Horner und dem aus dieser hervorgehenden Zerstsrungsdrang begriindet ist, und sie
bezieht sich auf jede Art von Bock, den Schafbock sowohl wie den Ziegenbock3'. Wir wollen
damit nur andeuten, dal Wesen und Vorstellung des Schafbockes auch zulieB, ihn als Sinnbild
von schidigender und verderblicher Bedeutung zu verwenden... Die etwas weitliufige Erorte.
rung war nicht zu umgehen, um unsere Annahme zu stiitzen, daB es fiir die beiden Frauen auf dem
Reliefin Toulouse keine andere Erklirungsméglichkeit gibt, als daB sie dem Bereich der Siinde und
Héolle angehéren. Und das 14Bt sich auch noch durch weitere Argumente begriinden.

DaB die Frauen mit dem fiir die Zeit hochst auffallenden Merkmal des beschuhten und nackten
FuBes ausgestattet sind, haben Erklirer des Toulosaner Reliefs davon herleiten wollen, daB ein
Bildwerk des gallischen Merkur, der, wie schon erwihnt, manchmal in dieser Bekleidungsart aufs
tritt, als Vorbild gedient habe. Aber die Annahme diinkt mich wenig iiberzeugend, und man
darf wohl fragen, weshalb der Verfertiger des Reliefs auf einen gallischen Merkur verfallen sein
sollte, um ihm das eine und gerade dieses Motiv zu entlehnen und auf sein Frauenbild zu iibertra.
gen. Dazu kommt, dal} der Schuh der beiden Frauen keine antike, sondern eine auf die Ent.
stehungszeit des Reliefs weisende Form trigt. Ferner gibt zu denken, daB durch die Art der Be.
kleidung, durch die Nacktheit des einen FuBles und anschlieBenden Unterschenkels, die durch
das abflatternde Gewandstiick noch besonders auffallend gemacht wird — wihrend der andere
FuB mit einem modischen Schuh bekleidet ist — im Sinne christlicher Anschauung der damaligen
Zeit zweifellos etwas Unziichtiges und AnstdBiges zum Ausdruck gebracht werden soll. Und
als ein weiteres Merkmal des Verwerflichen ist der nackte FuB auf den Kopf eines Monstrums ge-
stelles2. All das schlieBt es auch aus, das Relief auf die beiden Jungfrauen von Toulouse zu be.
ziechen, die nach der Legende die auf das Kommen Christi deutenden Tiere geboren haben.

29) Uber Verwendung des Bockes als Zeichen der Luxuria vgl. auch F. X. Kraus, a.a. O. II, I, S. 394. Baronne
Brincard, Les Chapitaux historiés de 1’église de Cunault; Bulletin Monumental, 1930, S. 132-136. DaB der Bock aber
auch ganz allgemein als Sinnbild des Bésen und Schlechten verwendet wurde, geht daraus hervor, daB auf einem Glas.
fenster der Marburger Elisabethkirche die Synagoge als Auttribut einen Bockskopf in der Hand hile. Vgl. Pl. Hamann,
«The girl and the ramy. Burlington Magazine LX, 1932, S. 92.

30) Salomon Reinach, Répertoire de Reliefs I, S. §22.

37) Diese Vorstellung bestand schon im Altertum und fand bei den Rémern auch darin einen bildlichen Ausdruck, da}
sie ihre mauerbrechende Belagerungsmaschine mit dem Widderkopf versahen (vgl. Stephani, a. a. O. S. 21). Daraus er-
klirt sich jedenfalls auch, wenn in der Apokalypse (Kap. 13, 11) von dem der Erde entsteigenden Monstrum, das zusam.
men mit dem dem Meere entsteigenden Monstrum den Kampf gegen die Guten aufnimmt, gesagt wird: es hitte Horner
wie ein Schafbock und eine Stimme wie ein Drache. In der Pariser Handschrift der Beatus-A pokalypse von Saint-Sever
ist das Tier mit zwei gewundenen Hornern und mit Lowentatzen dargestellt; W. NeuB, Die Apokalypse des heiligen
Johannes in der altspanischen und altchristlichen Bibelillustration, S. 188, Abb. 223. — Luther hat in seiner Ubersetzung
von dem Tier gesagt, es hitte «zwei Horner gleich wie das Lammby. Das erweckt die Vorstellung, als ob die teuflische Bestie
sich tduschungshalber als Agnus Dei verkleidet hitte, was aber gewiB nicht zutrifft. Dem Sinne nach iibersetzt man am
besten: «gleich wie ein Schafbock» (mit NeuB), denn das Wort agnus (dev/o) hat hier offenbar diese Bedeutung. Jeden.
falls wurde es so von den alten Erklirern aufgefaBt und das Tier dementsprechend verbildlicht.

32) Um uns iiber die Sinnbedeutung eines Attributes, wie es der Kopf des Monstrums ist, wenn man ihm nicht blof
eine dekorative Funktion beimessen will, klar zu werden, miissen wir ein wenig weiter ausholen. Wenn monstrose Wesen

I19



Wohl aber gibt es gleichzeitig andere Bildwerke, die an Frauengestalten das Motiv des nackten
und beschuhten Fufles zeigen und sich zweifellos als eine Reprisentation des Siindhaften und Hol.
lischen ausweisen. Ein solches Bildwerk finden wir an der mit reichem Skulpturenschmuck aus-
gestatteten Porte Miégeville derselben Kirche Saint-Sernin, an der sich einst das Relief der Frauen
mit Lowe und Widder befand; es ist das rechte von den beiden Reliefs an den Konsolen, die dem
Tiirsturz als Stiitzen dienen: zwei Frauen mit widerlich aufgedunsenem Gesicht sitzen antithetisch
einander zugewendet mit gekreuzten Beinen, wihrend sie, die eine mit ihrem linken, die andere
mit dem rechten Arm, einen Lowen umgreifen, der, seinen Leib von hinten vorstreckend, den
Kopfaufden SchoB der Frau legt33 (Abb. 7). Der Versinnbildlichung des Bésen auf dieser Seite
entspricht auf dem gegeniiberliegenden Konsolrelief die Darstellung des auf einem Monstrum
sitzenden und die Mandola spielenden Kénig David, die als Rettungssymbol aufzufassen ist.

Eine Frau mit einem Lowen, der die gleiche Sinnbedeutung beizulegen ist, ebenfalls mit einem
nackten und einem beschuhten FuB, treffen wir nun auch in Spanien an dem reichen Skulpturen.
schmuck der Puerta de las Platerias der Kathedrale von Santiago de Compostela. Es ist ein am
rechten Pfosten des rechten Portals unter der das Tympanon stiitzenden Konsole angebrachtes Re.
lief, das zu den Werken gehért, die, wie hiufig nachgewiesen, eine nahe Verwandtschaft mit dem
Toulosaner Stil bekunden34. Hier sitzt die Frau auf einem tierischen Monstrum mit gekreuzten
Beinen und trigt einen Léwen im Arm; sie ist, wie die beiden Frauen mit Léwe und Widder in
Toulouse, durch eine unziichtige Kleidung charakterisiert, was sich darin ausspricht, da eine
Offnung des Gewandes um die rechte Brust herum diese entbloBt erscheinen 1iBt, die Beine fast
ginzlich unbedeckt sind. Auch das Kopfhaar, das in wilden Strihnen herabfillt, deutet auf ein
dimonisches Wesen. Unterhalb dieses Reliefs befindet sich ein anderes, kleineres Relief, das offen.
bar auch eine dimonische Gestalt darstellt3s: eine sitzende Frau, die einen Hahn zwischen den
Beinen hilt — man darf wohl sagen, in recht obszéner Weise —, auch sie mit einem nackten und
einem beschuhten FuB. Da der Hahn ein Symbol der Unkeuschheit ist, 1iBt das darauf schlieBen,
oder Bestien unter den Fiien von Personlichkeiten, die einen Heiligkeits- oder Tugendwert reprisentieren, angebracht sind,
so ist das im allgemeinen ein Sinnbild dafiir, da man sich die betreffende Personlichkeit als Erretter vom Bosen oder als
Uberwinder des Bosen vorzustellen hat; es ist gewissermaBen ein Triumphsymbol. In diese Kategorie gehort es auch, wenn
Christus auf Aspis und Basilisk, auf Léwe und Drache stehend wiedergegeben ist. Es gibt ferner aber Fille, wo einer heiligen
Gestalt ein Attribut, das mit ihrem Wesen oder ihrer Legende verhaftet ist und ihr zugehért, unter die FiiBe geschoben ist.
DaB die beiden bedeutungsverschiedenen Sinnbilder an ein und derselben Figur vorkommen kénnen, dafiir will ich nur
ein Beispiel in Santiago de Compostela anfiihren, aus dem sich zugleich ersehen 1i8t, welche Uberlegung bei der Wahl
von Attributen angestellt wurde. In der oberen Figurenreihe an der Front der Puerta de las Platerias findet man als eine
Hauptgestalt im Zentrum zwischen den beiden Archivolten, unmittelbar neben Christus, den Ortsheiligen Jacobus (Georges
Gaillard, Les débuts de la sculpture romane en Espagne, T. CXI), mit dem rechten FuB auf einer Muschel, mit dem linken
auf dem Kopf eines Monstrums (als pars pro toto) stehend; das erstere Attribut kennzeichnet ihn in seiner Eigenschaft als
Patron der Pilger, das letztere als Uberwinder des Bosen und Erretter aus Not. Wesen, die dem Bereiche der Siinde, des Teu.
fels und der Hélle angehéren, kénnen natiirlich nur mit Attributen, die sich auf ihresgleichen beziehen, ausgestattet werden.
Der Kopf des Monstrums unter dem nackten FuB3 der Frauen wire also eine Erginzung zu den Attributen, die sie in ihrem
SchoBe tragen und die wir als Sinnbilder siindhafter Eigenschaften deuteten.

33) Kingsley Porter, Romanesque At of the Pilgrimage road, T. 314. Die Frauen werden in den Beschreibungen des
Tores gewdhnlich als Lowenreiterinnen bezeichnet nach Analogie der beiden Léwenreiterinnen auf dem Relief, das sich
an der Fassade unter der stehenden Figur des heiligen Jacobus befindet. Auch diese Lowenreiterinnen sind Reprisentanten
der Siinde und Hélle, ebenso wie auf dem entsprechenden Relief der anderen Seite unterhalb des Petrus der die Hollen.
strafe erleidende Siinder Simon Magus. Der Typus einer dimonischen Lowentreiterin findet sich als Freifigur in groBen
Dimensionen auf dem Dach einer der Chorkapellen der Kathedrale von Santiago de Compostela, iiber der Kapelle der
heiligen Fides; Abb. bei Gaillard, a.2.0. Taf. LXXXVIIL Uber das Reiten von menschlichen Wesen auf Tieren und
Ungeheuern in symbolischer und dimonologischer Bedeutung vgl. Goldschmid, a. a. O. S. s6. Ich behandle Darstels

lungen von Tieren und Monstra und ihre Symbolik in der romanischen Kunst ausfiihrlich in meinem bereits druckfertigen
Buche: «Religiése Reform und mittelalterliche Kunst».

34) Gaillard, T. CVII. Kingsley Porter 684. 35) Gaillard, T. CVIIL

120



welch ein Laster durch die Frau verkérpert werden soll. Es kann demnach nicht zweifelhaft sein,
daB die beiden iibereinander angebrachten Frauen mit ihren Tierattributen in einem Sinnzusam.
menhang stechen und dem Bereich der Siinde angehéren.

Fiir die Reliefdarstellung der beiden Frauen mit Léwe und Widderin Toulouseergibtsich demnach
aus der Analogie mit ihnlich gearteten Frauengestalten, die den einen FuBl beschuht, den anderen
nackt haben, daB auch sie zur Kategorie der Versinnbildlichungen des bésen Prinzips zu zihlen sind.

Nun geistert das Motiv: «ein FuBl beschuht, der andere nackt» aber auch in Volkssage und Aber-
glaube. Wer sich dariiber fiir das deutsche Kulturgebiet niher unterrichten will, mag zu dem
«Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens» greifen, wo er Beispiele findet, die erkennen lassen,
wie verschieden die Sinnbedeutung ist, die sich an diese Bekleidungsart kniipft, und die magische
Wirkung, die man mit ihr verbunden glaubt3¢. Ob bei den romanischen Reliefs mit Frauen.
gestalten, die dimonische Wesen veranschaulichen, das Motiv des nackten und beschuhten FuBes
in irgend einer Beziechung zu Zauberglauben und magischen Vorstellungen steht, entzieht sich
meiner Beurteilung. Die Moglichkeit ist gewiB nicht ausgeschlossen, und Herr Prof. Singer ist, wie
er mich wissen lieB, auch der Ansicht, daB es sich tatsichlich so verhilt.

An unserem Riicks und Uberblick hat sich die verschiedenartige Anwendung und der Bedeu-
tungswandel des Motivs in weit voneinander abliegenden Kulturgebieten verschiedener Zeiten
offenbart. Es ist ein Beispiel dafiir, wie ein und dasselbe Motiv, derselbe Gegenstand oder Begriff
die mannigfachsten Bedeutungen annehmen, mit mannigfachen Vorstellungen, gedanklichen In-
halten, sprachlichen Wendungen verkniipft werden kann37. So hat es denn auch nichts Aufr
fallendes, wenn Bovillus in seiner Sprichwértersammlung zu der Redensart «ein FuB3 beschuht,
der andere nackt» mehrere Sinnerklirungen gibt, die auBer Beziehung zueinander stehen. Die eine
von ihnen: «eine halbe Sache» ist so allgemein, daBl nichts damit anzufangen ist, und gilt als rein
dingliches Merkmal fiir alle Fille. Die weiteren Erliuterungen fiir das, was die Redensart kenn-
zeichnen will: «armer Mann» und «eilige Handlung», haben logisch nichts miteinander zu tun.
Wir haben aber gezeigt, wie in diesen beiden Bedeutungen das Motiv von der Kunst aufgegriffen
und teils zu realistischer Charakterisierung, teils in sinnbildlicher Absicht verwertet worden ist.

Die Anwendung des Motivs bei Urs Graf und die ihr zukommende Bedeutung haben wir aus
der geistesgeschichtlichen und gesellschaftlichen Situation, in welcher der Kiinstler stand, abzu-
leiten gesucht. Priifen wir, ob die Bedeutung sich mit dem von Bovillus Vorgebrachten in irgend
ein Einvernechmen bringen 1iBt, so wire Folgendes dazu zu sagen. Scheidet die Bedeutung der
«eiligen Handlung» in unserem Falle ohne weiteres aus, so sehen wir ein Bindeglied zwischen
Landsknecht und «armem Mann» darin, dal durch den Wechsel im Kriegsgeschick der Lands.

36) Handwérterbuch zur deutschen Volkskunde. Aberglaube, Bd. VII, Sp. 1309ff. Von den hier genannten Beispiclen
will ich folgende wortlich anfiihren. Ein gespenstischer Schimmelreiter im Walde bei Kusterdingen heiBt «Eintdffeler», weil
er an einem FuBe barfuf ist, am andern einen Pantoffel triigt... Wer nach osterreichischem Glauben am Georgitag vor
Sonnenaufgang ungekreuzt und ungewaschen mit einem Schuh, ohne ein Wort zu sprechen, aufs Feld geht, sicht die
Hexen. .. In Hexenprozessen heifit es hiufig, daB eine der versammelten Frauen am rechten FuBl den goldenen Schuh
trage. .. Auch wenn das eine Bein mit einem Strumpf bekleidet, das andere nacke ist, kann Magie und Zauber im Spiele
sein. So heiBt es in einer Uberlieferung: Als der Vogelhannes (ein Bauer, der alle Leute betrog) starb und es zum Begraben
kam, saB er oben auf dem Dachfirst seines Hauses, an einem Bein einen Strumpf, das andere nackt, und lieB nach jeder Seite
ein Bein baumeln. So sah er seinem Begribnis zu. Nachher geht er als Spukgeist um, bis er gebannt wird (Grafschaft Glatz: Mitt.
d.schles.Ges.f.Volkskunde, 21,1919, S.153). Ich verdanke diesen Hinweis der Freundlichkeit des Herrn Prof. F. Ranke in Basel.

37) Wer sich vergegenwirtigen will, welche Rolle z. B. ein so simples Ding wie der Schuh im Sprichwortschatz oder in
Aberglaube und Sage spielt, mag aus Wanders Deutschem Sprichwérter-Lexikon entnehmen, wie zahlreich die darauf beziig.
lichen Sprichworter und wie stark die Bedeutungsverschiebungen sind, ebenso wie das Handwérterbuch des deutschen

Aberglaubens Einblick gewihrt in die vielfachen Variationen von Zweckbestimmung und Kraftverleihung, heilsamen und
schidigenden Wirkungen, die sich unter dem EinfluB von Sage, Zauberglaube und Magie an den Schuh geheftet haben.

16 I21



knechtin einen Zustand von Armut, Elend und Bettelhaftigkeit geraten kann, wie es Nikolaus Manuel
an seinem Scheibenri} exemplifiziert hat. Ich will auch noch aufeine Zeichnung von Graf (Basel,
Gr. 7) hinweisen, welche dieselbe Erklirung zuliBt (Abb. 8). Ein breitbeinig stchender Lands-
knecht, von verwegenem Ausschen, mit groBem herabhingendem, borstigem Schnurrbart, in der
rechten gesenkten Hand das Barett, in der linken erhobenen die Lanze; ein zerfetztes Stiick Hemd
kommt unter dem linken Hosenbein zum Vorschein; beide Oberschenkel sind nackt, der rechte
FuB bloB, der linke beschuht. Mit dem strolchhaften Gesicht steht die verlotterte Kleidung in Ein.
klang und auch eine groteske Anspielung auf die Sinnlichkeit des Dargestellten ist nicht zu ver-
kennen. Die Figur bildet einen offenbaren Kontrast zu Grafs Darstellungen schmucker Krieger in
adretter Tracht und soll den Landsknecht veranschaulichen, dem das Kriegsgliick schon iibel mit-
gespielt hat, der in heruntergekommenem Aufzug der Armut entgegengeht. Wie in dem auf Niko-
laus Manuels ScheibenriB niedergeschriebenen Gedicht ausdriicklich gesagt ist, daB3 der Krieger
beim Gliickswechsel zum Bettler werden kann, so diirfen wir auf dieser Grafschen Zeichnung das
Motiv des nackten und beschuhten FuBes als ein dem verlotterten A ufzug zugehériges Attribut und
als Merkmal von Armut auffassen, also im gleichen Sinne wie bei den von uns angefiihrten Bei
spielen der niederlindischen Malerei. Als degradierendes Merkmal der Heruntergekommenheit ist
das Motiv auch auf der Zeichnung, von der wir ausgingen, dem Landsknecht in den Fingen des
Teufels, zu verstehen, ebenso wie das unter dem Barett herabhingende Stiick der Zipfelhaube auf
Verlotterung schlieBen 14Bt, und es ist in Kontrast gestellt zu dem Schnabelschuh am FuBe des
Teufels, der auf das putzsiichtige Gehaben des Mannes in seinem Wohlleben anspielt. Ein solches
Gewebe von Bezichungen ist, wie wir sahen, Grafs Erfindungsart eigentiimlich. Aber es gelingt
ihm, das Gedankliche ganz Gestalt werden zu lassen. Das zeigt sich auf unserer Zeichnung auch
darin, wie er den Gedanken, daB der Teufel sozusagen den alter ego des Landsknechtes vorstellen
soll, durch die burlesk tinzerische Haltung des Teufels in der anschaulich wirkungsvollen Ver-
schrinkung der beiden Figuren zum Ausdruck gebracht hat. Man kann sich den jeweiligen, dem
Sinngehalt entsprechenden Charakterisierungswillen des Kiinstlers gut vergegenwirtigen, wenn
man zum Vergleich mit dieser Zeichnung eine andere heranzieht, auf der ebenfalls der Teufel mit
einem Menschen in Bezichung gesetzt ist: «der Einsiedler und der Teufel» (Basel, Gr. s1). In un/
erschiitterlicher Ruhe geht der fromme Mann, dessen Kopf ganz von der Kapuze bedeckt ist, so
daB von dem verhiillten Gesicht nur ein Stiick Bart hervorlugt, seines Weges, hilt in der Rechten
den in ein Kruzifix auslaufenden Stab, in der Linken den Rosenkranz, wihrend iiber den Arm ein
topfformiger Hut zum Einsammeln der Almosen gehiingt ist, und hier macht sich der Teufel, der
auf der linken Kérperseite einen StelzfuBl hat, in schleicherischer Weise von hinten an den Ein-
siedler, den es erst zu verfithren gilt, heran, als wollte er einen humpelnden Kriippel spielen, und
legt ihm die Tatzen auf die Schultern. Auch im zeichnerischen Stil zeigt sich eine Anpassung an
die verschiedene Sinnbedeutung der beiden Szenen: dort alles weit ausfahrend in der Furia des
Bewegungsrhythmus, hier eine mehr zusammengefaBte und gedrungenere Form.

Hat sich fiir das Motiv, dem diese Untersuchung galt, ergeben, dal3 keine feste, sich gleichbleir
bende Bedeutung damit verbunden ist, daBl es im Laufe der Geschichte vielmehr in wechselnden
Bedeutungen, die teilweise gar nichts miteinander zu tun haben, Anwendung fand, so erfordert es
in jedem Falle, wo es vorkommt, eine Erklirung, die aus den besonderen Zeitumstinden, unter
denen es auftritt, und aus dem Zusammenhange des Sinngehaltes, in dem es steht, erschlossen wer-
den muB. Wenn Urs Graf es mehrfach anwandte, so darf man wohl mit Recht vermuten, daB er
ein Publikum hatte, das verstand, was er besagen wollte. Am wahrscheinlichsten diinkt mich, daf3
zu seiner Zeit auch auf deutschem Sprachgebiet eine Redensart, wie sie in der Sprichwértersamme
lung des Bovillus verzeichnet ist, in Umlauf war.

122



Tafel 37

S o S
S,

x
|

il

{
|
"

Phot. Kunstmuseum Basel

Abb.1. URS GRAF. LANDSKNECHT UND TEUFEL

Basel, Kunstmuseum



Tafel 38

A

1111
bisi:",/

=

Phot. Kunstmuseum Basel

Abb.2. URS GRAF. LANDSKNECHT UND DIRNE

Entwurf fiir einen Scheibenriss. Basel, Kunstmuseum



Tofel 39

Nach Phot. im Kunstmuseum Basel

Abb. 3. NIKLAUS MANUEL, KRIEGSALLEGORIE
Berlin, Kupferstichkabinett



Tafel 40

(E¥1 yosyreq)
dad9DT1Id I9MZ ANN I TLLId
"NIAAIT NVA SYONT S 9qv

[eseq WmMasnunsuny ‘30YJ

WINASNA-YDLIPALI ] J9SIe] ‘UIlag

"LLINHOSSNV "dTIIg94d3LIQMHIINdS 'Y'P 1dDdN¥d ¥d.Ld1d v 99V

[oSeg WMasnNUIISUNy] Wl JOYq YOeN




Tafel 41

I[[TAIFIAl 91104 ‘UIUIIG-1UTEG ‘ASNO[NO T,
MZ A4 TIdTOSNOM "£°99V

NIMQT LINNANVIA 4414

3G "yosafisuny 30y g

dinqrepy I1e

NV

wﬂ:umﬂw:&\ SIP IFSNIAL aijo—ﬂoﬁ

dIadim dNN IMQT LIN
NANVId ddI1dMZ 491714 d "9 "99V




v 4

\.@Ntﬂﬁk&x U o 5 i
\ S ——

@,&\\\\\Mw\\wﬁfl.
77 . - = 7

Phot. Kunstmuseum Basel

Kunstmuseum

;&

Tafel 42

S GRAF, LANDSKNECHT

Basel

Abb. 8. UR



	"Ein Fuss beschuht, der andere nackt" : Bemerkungen zu einigen Handzeichnungen des Urs Graf
	Anhang

