
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 4 (1942)

Heft: 2

Artikel: "Ein Fuss beschuht, der andere nackt" : Bemerkungen zu einigen
Handzeichnungen des Urs Graf

Autor: Weisbach, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« Ein Fuß beschuht, der andere nackt »

Bemerkungen zu einigen Handzeichnungen des Urs Graf

VON WERNER WEISBACH

(TAFEL 37—42)

Das Basler Kupferstichkabinett enthält in dem Besitz seiner Handzeichnungen von Urs Graf, die

Landsknechte, einzeln oder in Gruppen, darstellen, ein Blatt, das die Fesselung eines Kriegers durch
den Teufel zu m Gegenstand hatl (Abb. 1 Der mit dem vorgesetzten linkenBein weit ausschreitende

Landsknecht trägt ein Federbarett, unter dem man auf der rechten Seite eine Zipfelkappe herab/

hängen sieht, und ein kurzes um den Leib gegürtetes Schwert. Der Oberschenkel des linken Beines

ist nackt, der Fuß unbeschuht. Der Mund ist unter dem Andringen des Teufels zu einem angst/
vollen Ausdruck geöffnet. Den Teufel hat der Künstler als ein groteskes Zwitterwesen konstruiert:
Ein aufrecht stehender, der menschlichen Form angeähnelter Oberkörper, dem aber durch die

gezackten Flügel an den Schultern etwas Insektenhaftes verliehen ist, vom Gesäß ein dicker Schwanz

herabhängend, stark ausgeprägter Hodensack, der Kopf eine Satansfratze mit Tierohren, einem
hohen Horn, aufgerissenem Maul mit großen Hauern, aus dem eine lange Zunge vorprallt; das

weit vorgestellte linke menschliche Bein mit einem Schnabelschuh bekleidet, dessen Spitze über/

mäßig karikaturhaft wie eine Degenklinge verlängert und vorn mit einer Schelle besteckt ist, wäh/
rend das linke Bein in eine Vogelkralle ausläuft. Was hat mit alledem aber der auf dem Rücken

an einem Gürtel hängende Schweizerdolch zu tun ì Mit seiner menschenartig gebildeten linken
Hand hat er den Landsknecht am Oberarm gepackt und hält ihn zugleich an einem Seil gefesselt,

das um dessen vorgestreckte, wie im Angstringen gefaltete Hände gelegt, um die zupackende Hand
geschlungen ist und in der lochartigen Vertiefung am rechten Armstumpf des Teufels endigt. Die
Unterkörper der beiden Figuren sind so ineinander verschränkt, daß man auf den ersten Blick
Mühe hat, sie auseinanderzuhalten.

Um eine oberflächliche Deutung des Bildes braucht man nicht verlegen zu sein: der Lands/
knecht, zweifellos ein alter Sünder, ist in die Gewalt des Teufels geraten. Aber was die Motive im
einzelnen bedeuten, ist weniger leicht zu enträtseln. Das Am/Seil/Führen ist ein bekanntes Motiv.
Seit dem frühen Mittelalter zerrt auf Höllendarstellungen der Teufel die Verdammten an Kette
oder Seil in den Höllenschlund. Zur Zeit des Urs Grafwar aber auch das Am/Narrenseil/Führen
bekannt. Aufeinem Holzschnitt in Sebasrian Brants « Narrenschiff» (zum 13. Kapitel : «Von buoi/
schafft») führt Frau Venus die ihr verfallenen Narren am Seil, während hinter ihrem Rücken der

J) H. Kögler, Beschreibendes Verzeichnis der Basler Handzeichnungen des Urs Graf, 1926, Nr. 72.

IO8



als Gerippe gebildete Tod hervorschaut. Und auf einer Zeichnung des Nikolaus Manuel in Basel,
die eine auf einer in der Luft schwebenden Kugel stehende nackte geflügelte Venus - über ihrem

Haupt ein pfeilschießender Amor - darstellt, hält die Liebesgöttin eine Anzahl von Seilen mit
Schlinge an den Enden in der linken Hand-. Die Art, wie der Landsknecht gefesselt ist, mit dem

gar nicht fest angezogenen, sondern locker ausschwingenden und gleichwie spielerisch schweben/
den Band, läßt nicht daraufschließen, daß hier gemeint sei: er solle schnurstracks vom Teufel in
die Hölle befördert werden. Vielmehr ist es so aufzufassen: daß er infolge seiner Laster in die Fänge
des Teufels geraten ist und nun, von angstvoller Bestürzung gepackt, am Seil des Teufels laufen
muß - so wie die Narren am Narrenseile gehen. Der Teufel aber soll eine Art Gegenbild des

Kriegsknechtes vorstellen mit Andeutung der sündhaften Eigenschaften, die diesem anhaften, sie

gleichsam widerspiegeln. Dadurch erklärt sich auch der Dolch auf seinem Rücken, der ihm ein
soldatisches Ansehen gibt. Der übertriebene Schnabelschuh, ein bekanntes satirisches Motiv der

Zeit und durch die aufgesetzte Narrenschelle noch mit besonderem Nachdruck versehen, persifliert
die alberne Geckenhaftigkeit, ein anderes Merkmal seines Körpers, das einem Merkmal am Körper
des Mannes entspricht, deutet sinnliche Begierde an; beide Eigenschaften sind von Urs Grafhäufig

genug an Bildern von Landsknechten demonstriert worden. Weshalb aber ist an diesem Lands/
knecht der eine Fuß nackt, der andere beschuht - Um das aufzuklären, bedarf es eines längeren

Umweges.
Wir begegnen demselben Motiv auf einer gleichfalls in Basel befindlichen Zeichnung Grafs von

gänzlich anderem Charakter : demEntwurffür einen Scheibenriß 3 (Abb. 2). Zur Linken eines leeren

Wappenschildes steht ein Krieger mit Schwert und Dolch, ein Federbarett auf dem Kopf, und
hält mit beiden Händen die Stange eines Banners, dessen ausflatterndes Tuch nach Art eines

Spruchbandes gebildet ist. Sein rechtes Bein ist nackt und nur unter dem Knie mit einem Band
umwunden, das kurze Beinkleid aufdieser Seite zerfetzt. Bevor wir auf das Motiv näher eingehen,
betrachten wir zunächst das Gegenstück des Kriegsmannes: eine junge Frau, die mit ihrer rechten

Hand den Wappenschild an einem Bande hält. Ganz nackt, trägt sie aufdem Rücken einen Dolch
an einem Band; ein schief aufgesetztes kokettes Barett bedeckt den Kopf; reicher Kettenschmuck
ziert den Hals; in der linken Hand ruht ein Apfel. Zur Erkenntnis des Sinnes der Darstellung
kann die Inschrift aufdem Bannertuch verhelfen: rotat fatum omne. Daß sie aufeinen Satz Senecas:

Fatum rotat omnia zurückgeht, daraufhat Gradmann in seiner vortrefflichen Erläuterung der Graf/
sehen Bilder hingewiesen. Also eine Übernahme humanistischen Bildungsgutes. Wenn die Frau
als Gegenüber des Kriegers eine Dirne vorstellen soll, wie wir sowohl aus ihrem Habitus wie nach

Analogie mit anderen Bildern des Künstlers annehmen dürfen, so ist sie hier dem Spruche gemäß
als die ewige Eva aufzufassen, die den Apfel der Verführung bald an diesen, bald an jenen ver/
teilt, dem von ihr Begünstigten Glück spendet, während der Verschmähte dessen verlustig geht,

3) C. von Mandach und H. Kögler, Nikolaus Manuel Deutsch, Nr. 95. Das Buch wird im Folgenden M.'K. zitiert. -
In dem von Urs Graf in seiner Jugend verfaßten Liebeslied heißt es:

Allein min gertz (Herz) das lydt groß schmer (Schmerz),
daß ich din nit vergessen kan;
des werd ich dick (oft)
mit venus strick
gebunden hart
in aller ffart.

Es kommt auch vor, daß Amor einen Menschen am Seil gefesselt hält. Aufeiner Miniatur in der Handschrift der Rime des

Petrarca, Florenz, Bibl. Naz., Cod. Magliab. Ci. VII, 842, steht der Liebesgott auf einem Kahn und hält ein goldenes
Seil, mit dem er eine am Ufer stehende Frau gefesselt hatte, während diese es eben mit einem Schwert durchschnitten hat.

3) Emil Major und Erwin Gradmann, Urs Graf, 1941, Nr. 77. Das Buch wird im Folgenden Gr. zitiert.

109



so daß der Mann in Liebessachen den Wechselfällen des Glückes unterworfen ist. « Glück in der

Liebe» oder «Das Weib als Glückspenderin» - das ist, wie die Inschrift ausweist, der Gegenstand
einer Grafschen Zeichnung (Basel, Gr. 38), die Krieger und Dirne in zärtlichem Beisammensein

zeigt. Sie sitzt nackt aufeinem Bett, das an zwei Stellen eine Inschrift trägt: «Got geb uns Glük»
und «Glük uf miner siten». In der erhobenen linken Hand hält sie einen kostbaren Pokal, mit der
rechten greift sie dem neben ihr aufeiner Truhe sitzenden schmucken Krieger in den Ärmel, um
ihn zu sich heranzuziehen. Dieser weist mit der linken Hand auf das Geld, das er für sie auf ein
Schälchen gelegt hat, das aufdem zwischen ihnen stehenden Tische steht, aufdem sich noch eine

Obstschale, der Deckel des Pokals und eine Kanne befinden; mit der rechten hält er seinen am
Halse hängenden Geldbeutel. Wenn der Pokal, mit Wein gefüllt, einerseits, von der realistischen
Seite betrachtet, ein zur Anfeuerung des Liebesgenusses dienendes Mittel ist, so kann er anderseits

im symbolischen Sinne ein Attribut der Fortuna vorstellen (auch Dürers «große Fortuna» oder

«Nemesis» trägt in der erhobenen Rechten einen Pokal), und so erscheint denn das Weib hier

zugleich in der sinnbildlichen Bedeutung des «Glückes». Wie auf dem Scheibenriß, so trägt auf
der erotischen Szene zwischen dem Zentauren und einer Frau (Basel, Gr. 68) diese - der Tracht
nach eine Bürgerin - den Apfel in der Hand. Der des Liebesglückes bei dem Menschenweib teil/
haftig werdende Zwitter ist es, der hier den Pokal in der erhobenen Linken triumphierend hoch/
hält. Das Spruchband des Scheibenrisses bietet unn aber auch einen Anhaltspunkt zur Erklärung der

auffallenden Beinbekleidung des Kriegers. Wenn aufder einen Seite Bein und Fuß nackt, die Hose
zerfetzt ist, so ist das eine Anspielung aufdie schicksalhaft bestimmten Wechselfälle des Kriegslebens.

Daß diese Deutung zutrifft, findet eine Bestätigung durch den Entwurffür einen Scheibenriß von
Nikolaus Manuel im Berliner Kupferstichkabinett (M./K. 78), wo derselbe Gedanke handgreiflich
zum Ausdruck gebracht ist (Abb. 3). Innerhalb einer reich dekorierten, von einem Bogen be/

krönten Umrahmung steht eine männliche Gestalt, deren Körper so halbiert ist, daß jede Seite

ein verschiedenes Aussehen zeigt. Die rechte gehört einem Krieger an, der ein seinem Stande ent/
sprechendes Kostüm trägt, ein Schwert in der Hand. Die linke Körperhälfte ist völlig verwandelt,
Bein und Fuß nackt, mit Geschwüren und Pflastern bedeckt, der Oberkörper mit einem zerfetzten

Lumpen bekleidet, die Hand hält Bettelsack und Wanderstab. Durch mehrere in der rechten Kör/
perseite steckende Pfeile wird die Ursache des Elends angedeutet. Auch an den beiden Gesichts/

hälften zeigt sich derselbe Kontrast: die rechte einem gepflegten jungen Manne angehörend und mit
dem Federbarett versehen, die linke mit den Merkmalen des Elends, eingefallen, mit struppigem
Bart und zerzaustem Haar. Zur Ergänzung des Gedankens dienen kleine Figuren an beiden Seiten

des Bogenansatzes der Umrahmung: in einer unteren Stufe sitzt rechts ein junger Krieger und als

Gegenstück eine Dirne, die mit einander in Beziehung gesetzt sind und Blicke austauschen - also

eine Versinnbildlichung des Glücksstadiums im kriegerischen Leben. Über dem Soldaten der von
Pfeilen durchbohrte heilige Sebastian als Helfer in der Not. Sebastian war der Pestpatron, und so

veranschaulichen denn die in der rechten Körperseite der Hauptfigur steckenden Pfeile im Verein
mit den das linke Bein bedeckenden Geschwüren, daß der Landsknecht von der Pest, die das

damalige Kriegsleben so stark gefährdete, ergriffen ist ; der Pfeil war (ausgehend von Psalm 7, 13

und Hiob 6, 4) das Symbol des plötzlichen Anfalls einer Krankheit. Gegenstück des Sebastian

ist die Gottesmutter mit dem Kinde, ebenfalls ein Hinweis auf Gnadenspende bei Anruf in der

Not. Wir haben hier also eine richtige Allegorie, welche die Schicksalsumschläge im Kriegsleben
verbildlicht.

Auf der Rückseite des Blattes findet sich ein die Darstellung ausdeutendes Gedicht, von einer

Hand des 16. Jahrhunderts geschrieben. Da es auf Gedankenwelt und Stimmung, aus der dieses

110



ebenso wie verwandte Bilder von Urs Graf geschaffen sind, ein deutliches Licht wirft, sei es hier

angeführt.

Ein kriegsman mag wol werden rieh

auch wird er dir eim bedler glich
wen ainer schon ver schlempt sin hab

so blipt im doch der bettel stab

in kriegen hab ich vil erliten

vil mengen straus hab ich erstritten

darzü gewunnen mengi püt (Beute)

wenn vnnal kumpt so hilfz als nüt
ist er schon rich vnd muttes vol

er mag ein bettler werden wol
di wil er noch hat geld vn goold
so sind im hübschi fröwli hold
vnd mag mit in in fröiden leben

die vil er geld hat uß zu geben

so bald im aber pfening brist

von menklich er uar lassen ist

dazu ich jedem raten wil
er buw uff kriegen nit zû vil
ob es schon etwan gratet eim

so gratz den unter vierzgen keim.

Der Grafsche Scheibenriß zeigt den Krieger einerseits in seiner durch Liebesglück begünstigten

Lage: «di wil er noch hat geld vn goold / so sind im hübschi fröwli hold» - anderseits aber wird
durch die rechte Körperseite mit zerfetzter Hose, nacktem Bein und Fuß ein Ausblick auf den

Umschlag gegeben: «er mag ein bettler werden wol». Daß gedankliche Fassungen, wie sie sich in
gewissen Entwürfen von Urs Graf finden, daraufschließen lassen, daß er in Kenntnisse der Hiero/
glyphik eingeweiht gewesen sein muß, hat Gradmann mit Recht bemerkt 4. Das Denken und Bilden
mit Vorstellungen der Emblematik, Hieroglyphik, Allegorik, Heraldik ist damaligen Künstlern -
einem Dürer ebenso wie Urs Graf und Nikolaus Manuel - in einer für uns schwer faßbaren Weise

zur Gewohnheit geworden, und sie haben sich aufdiesen Gebieten ein Wissen erworben. Von Huma/
nistenkreisen wurde das gepflegt und begünstigt. Literarisches und Bildkünstlerisches war teil/
weise eng miteinander verflochten. Dem Ergrübein und Konstruieren eines Bildinhaltes auf eine

bestimmte Sinndeutung hin wandten sich Künstler nicht ungern zu, und dergleichen wurde auch
als Wertmaßstab in Betracht gezogen. Man liebte es, in Bilder alles mögliche hineinzugeheinv
nissen, wie es uns ja von Dürerschen Werken zur Genüge vertraut ist. Am Hofe Kaiser Maxi/
milians hat bekanntlich das Emblematische, Hieroglyphische, Allegorische, das sich einer für uns
schwer zugänglichen oder unverständlichen Zeichensprache bediente, rege Pflege gefunden.

Wenn Grafin dem von uns besprochenen Scheibenriß eine Versinnbildlichung des Fatums oder

der Fortuna, wie wir der Inschrift entnehmen, hat geben wollen, so ist der Gedanke an die For/

tuna, die zwiefältige Göttin, die gibt und nimmt, erhebt und niederwirft, tief in der Zeit verwur/
zeit gewesen, was ja so bekannt ist, daß ich es hier nur anzudeuten brauche. Was der Spruch:
rotat fatum omne besagt, ist in Petrarcas Schrift «De remediis utriusque fortunae» verarbeitet, eines der

4) A. a. O. S. 26.

III



gelesensten und in alle Sprachen übertragenen Bücher, das in deutscher Übersetzung den Titel
trägt: «Von der Artzney bayder Glück, des guten und widerwertigen»5. Urs Graf hat auf einer

Zeichnung der Fortuna in Basel eine Veranschaulichung «bayder Glück» gegeben (Gr. 64). Als
nackte Frau steht die Göttin innerhalb einer Landschaft aufeiner in einem Wasser schwimmenden

Kugel, an ihrem mit Schmuck bedeckten Leib ein an einem Bande hängendes Schwert, dessen

Griff ihre rechte Hand faßt; um den linken erhobenen Arm ist eine Kette mit Anhänger gelegt,
und die Hand schwingt ein Stundenglas - also das Symbol der Weltlust (Schmuckkette) und das

Symbol des Todes (Stundenglas) werden nebeneinander präsentiert. Derselbe Gedanke - omne

rotat fatum -, der im Scheibenriß realistisch, ist hier mythologisch zum Ausdruck gebracht6.
Daß bei Urs Graf, der selbst als leidenschaftlicher Soldat ins Feld zog und kriegerische Erfah/

rungen gesammelt hatte und der sich im bürgerlichen Leben als verwegener Raufbold bezeigte,

Figuren und Ereignisse aus dem Kriegs/ und Soldatenleben im Mittelpunkt seines Denkens und
Schaffens standen, kann nicht wundernehmen. Bezeichnend ist nun aber, daß er nicht nur objek/
tiv/realistische Bilder aus diesem Leben vorführt, sondern daß sich in seine Entwürfe Reflexionen,

Wertungen, moralisierende Betrachtungen, allegorische Anspielungen einmischen. Es ist ein Le/
ben, das sich immer zwischen zwei Polen bewegt: zwischen überschäumender Ausgelassenheit,
einer aufdas acarpe diem» bedachten Daseinslust, und zwischen dem Bewußtsein einer ständig dro/
henden Sterbensgefahr, sei es durch Schlachtentod oder Epidemie. Spannung und Aufregung, die
das unter solchen seelischen Zuständen und in ständigem Wechsel sich abspielende Dasein mit sich

bringt, sind auch eine Komponente des zeichnerischen Stils von Urs Graf. Indem er als Künstler
gleichsam über den Dingen steht, sie zum Gegenstand seines Nachdenkens und Urteilens macht,
kargt er nicht mit Satire aufdie Hauptlaster des Soldatentums: Buhlschaft, Verschwendung, Putz/
sucht, Spiel. Als Beispiel dafür, wie er in eine ganz realistisch aufgefaßte Szene Gedankliches ein/
flicht, erwähne ich die «Werbung», eine seiner sprühendsten, psychologisch überzeugendsten und
faszinierendsten Zeichnungen (Basel, Gr. 46) : Ein französischer Werber sitzt an einem vollbesetzten
Tisch im Wirtshaus und macht, während der Wirt aus einer Kanne Wein einschenkt, einem
Schweizer ein Angebot, indem er mit der Hand in eine an seinem Gürtel hängende Tasche greift,
um das Werbegeld vorzuweisen. Zu dieser Gruppe, deren Personen je nach Stand und Wesens/

art variiert und vortrefflich charakterisiert sind, hat der Künstler nun aber einen allegorischen Zu/
satz gegeben: hinter dem Manne, der angeworben werden soll, steht ein Gerippe als Memento mori,
ihm gegenüber sitzt am anderen Ende des Tisches ein Narr, dessen Gesicht, mit der Kappe aufdem

Kopf, hinter dem Rücken des Werbers zum Vorschein kommt und hell herauslacht. Dadurch
bekommt die Darstellung etwas Sententiöses. Dem Betrachter wird etwas zur Anschauung ge/
bracht, was den Personen im Bilde nicht sichtbar ist, und «die Moral von der Geschieht'» zu Ge/
mute geführt: Hat der fremde Werber Glück, so lacht er sich ins Fäustchen; läßt der, aufweichen
es abgesehen ist, sich herumkriegen, so lauert der Tod aufseine Beute. Man könnte als Motto zu der

Darstellung zwei Verse aus dem Gedicht setzen, das auf der Rückseite von Nikolaus Manuels

5) Das Buch erschien unter diesem Titel in Augsburg bei Heynrich Steynet im Jahre 1532, mit 259 Holzschnitten illu/
Strien, die aber schon lange vor dem Druckjahr vollendet waren.

6) Auch Nikolaus Manuel hat diesen Gedanken aufeiner Zeichnung der Fortuna in Basel (M.'K. 89) ähnlich, aber mit
krasser verdeutlichenden Akzenten verbildlicht. Aufeinem in der Luft schwebenden Faltstuhl sitzt ein nacktes Weib, dessen

Leib von oben bis unten mit einem reichen Kettenschmuck bedeckt ist, in der Linken hält sie ein Stundenglas, in der Rechten,
als Anspielung aufdie Vergänglichkeit irdischen Prunkes, einen Schädel, dem eine kühne Barettfeder aufgesetzt ist, wodurch
ein burlesker und tragikomischer Zug - wie es die Schweizer liebten - in die Darstellung gebracht wird; auf ihrem rechten
Oberschenkel steht ein Gefäß, aus dem Flammen aufzüngeln, was jedenfalls als Symbol der Liebesbrunst aufzufassen ist,
entsprechend den Verbildlichungen des Trionfo d'amore, wo Amor auf seinem Wagen über einem Gefäß, aus dem Flam'
men schlagen, erscheint. Alles ist aufeinen starken, schneidenden Kontrast zwischen Sinnenlust und Verwesung eingestellt.

112



Allegorie des Kriegslebens steht: «dazu ich jedem raten wil/ er buw uffkriegen nit zu vil». Und so

wird auch in anderen Grafschen Werken durch bestimmte Sinnbilder angedeutet, was hinter dem

realen Vorgang steht, was das Bild besagen will. Wenn ich vorher von moralisierenden Betrach/

tungen sprach, so könnte das einem Manne wie Grafgegenüber, der in seiner Lebensführung vom
normalen Sittenkodex so stark abwich, vielleicht anfechtbar erscheinen. Aber man darfnicht außer

acht lassen, daß auch er an die durch feste christliche Begriffe geprägten Anschauungen gebunden

war, daß es damals ein «Jenseits von Gut und Böse» nicht gab, und er ist ja auch ein Illustrator
christlicher Gegenstände gewesen. Es stand fest: wer christlichen Geboten gemäß lebte, erwarb sich

die ewige Seligkeit, wer dagegen sündigte, ohne Reue und Buße zu tun, verfiel dem Teufel und
der Hölle. So wird denn auch auf der Darstellung, von der wir ausgingen, der Landsknecht, auf
den der Teufel die Hand gelegt hat, sich angstvoll seiner Verfallenheit bewußt.

Unsere Auffassung, daß an der Tracht dieses Landsknechtes durch das bekleidete und das

nackte Bein eine Versinnbildlichung des wechselnden Kriegsglückes gegeben werden soll - was
wir durch Heranziehung des Scheibenrisses von Grafund der Kriegsallegorie von Nikolaus Manuel

zu begründen suchten -, entspricht also durchaus dem Prozeß des Denkens und der Phantasie/

betätigung, der für Graf in Betracht kommt. Sie läßt sich auch noch durch ein weiteres Argument
stützen. Diese Eigentümlichkeit der Tracht, die ebenfalls auf einigen anderen Landsknechtdar/

Stellungen Grafs vorkommt, findet sich, soweit ich sehe, niemals dort, wo der Krieger als in seinem

eigentlichen Berufe stehend, in einer offiziellen Rolle - etwa als Fahnenträger - vorgeführt wird,
oder wo er im Verein mit Kameraden zu seinem Beruf gehörige Handlungen verrichtet. Vielmehr
ist sie nur bei Darstellungen angewandt, die einen einzelnen Landsknecht in irgend einer Pose

zeigen, so daß nichts dem widerspricht, daß hier dieselbe Versinnbildlichung der Wechselfälle des

Glückes in der Laufbahn des Kriegers gemeint ist7. Die Nacktheit des einen Fußes oder Beines

hat also gewissermaßen eine degradierende Bedeutung, die entweder auf eine schon eingetretene

Verlumpung und Heruntergekommenheit hinweist oder aber aufdie Möglichkeit, daß eine solche

im Fall eines Glücksumschlages eintreten kann.

Unser Problem wird nun aber dadurch kompliziert, daß für dasselbe Motiv auch andere Bedeu/

tungen überliefert sind.

Die Nacktheit des einen Fußes ist Gegenstand einer sprichwörtlichen Redensart, die uns in fran/
zösischer Fassung bekannt ist: «un pied chaussé et l'autre nu». Diese ist aufgenommen in die von
dem französischen Geistlichen und Humanisten Carolus Bovillus (Bouvelles) herausgegebene

Sammlung von Sprichwörtern: Vulgarium proverbiorum libri très, 1531 (fol. 149, Nr. 128), die zu

jedem Sprichwort eine Erklärung gibt8. Diese lautet folgendermaßen: Die Redensart bedeute ver/
schiedenes: einen armen Mann; eine halbe Sache; zumeist aber schnelle Handlung, wobei der

Eilfertige sich nicht einmal die Zeit nehme, den anderen Schuh auch anzuziehen. Etwa so wie
Semiramis, als sie, in ihrer Toilette begriffen, die Nachricht vom Aufstand in Babylon erhielt,
sofort mit aufgelösten Haaren und halb angekleidet in den Kampf eilte und die Empörer zum
Gehorsam zwang. Noch eiliger freilich habe es Nero gehabt, als er nur mit einem Schuh vor seinen

Verfolgern flüchtete. Kurz, der Sinn in der Redensart ist: aus Eile nur halb bekleidet oder beschuht.

7) Als Beispiel nenne ich die Zeichnungen Gr. 7 und 10 und den Kupferstich Gr. 120.

8) Da das Buch laut Umfrage in keiner schweizerischen Bibliothek vorhanden ist (in der zweiten, nach dem Tode des

Verfassers veranstalteten Auflage von 1557, welche die Basler Universitätsbibliothek besitzt, ist dieses Sprichwort fort/
gelassen), hatte Herr Prof. K. Voßler die Güte, den Text auf der Münchner Staatsbibliothek für mich einzusehen. Et be/

fürchtete, die Zensur könnte seinen Bericht, wenn er ihn im lateinischen Original widergäbe, nicht durchlassen und hat

mir daher eine Übersetzung zugehen lassen, die ich oben zitiere.

15 113



Im Gebrauch begegnen wir dieser sprichwörtlichen Redensart bei Rabelais im Pantagruel,
Buch 2, Kap. 13, wo sie aufeine Bauersfrau, die Eier zu Markte trägt, angewendet wird 9. Leider
läßt sich aus dem Zusammenhang aber nicht entnehmen, welcher Sinn ihr hier untergelegt ist.
Daß die Redensart einen größeren Verbreitungskreis gehabt haben muß, geht daraus hervor, daß
sie auch im Spanischen bekannt war, und zwar in der Fassung: «El Info del hidalgo, un pié calzado,

y otro descalzo» (der Sohn des Hidalgo, ein Fuß beschuht, der andere ohne Schuh)10. Über eine

Anwendung in der spanischen Literatur habe ich jedoch nichts in Erfahrung bringen können.

Wohl aber läßt sich der Nachweis führen, daß Pieter Bruegel d. Ä. von dem Sprichwort Kennt/
nis gehabt haben muß. Das Motiv: «ein Fuß beschuht, der andere nackt» begegnet uns zur Kenn/
Zeichnung einer eiligen Handlung innerhalb der Darstellungsfolge der zwölf flämischen Sprich/
Wörter, einem 1558 entstandenen Gemälde im Museum Meyer van den Bergh in Antwerpen11,
auf der die Streitsucht veranschaulichenden Szene, der ein als Inschrift beigefügtes Sprichwort
zu Grunde gelegt ist, das in der Übersetzung folgendermaßen lautet:

Streitsüchtig bin ich und von Zorn entbrannt,
Drum lauf ich mit dem Kopf gegen die Wand.

Bruegel hat den Inhalt wörtlich übertragen. Der Streitsüchtige und Zornwütige rennt mit dem

Kopfgegen eine freistehende Mauer; er ist nur mit einem Hemd bekleidet und trägt nur an einem
Fuß einen Schuh, während der andere nackt ist. Das «Mit/dem/Kopf/gegen/die/Wand/Rennen»
hat Bruegel auch in das große, später entstandene Sprichwörterbild des Berliner Museums auf/

genommen11, das sich von der Antwerpener Folge nicht nur dadurch unterscheidet, daß es be/
deutend mehr Sprichwortillustrationen enthält, sondern auch dadurch, daß die Szenen fortlaufend
einem die einzelnen Teile miteinanderverbindenden Schauplatz einverleibt sind, während dortjede für
sich von einem Kreisrund umrahmt wird (Abb. 4). Bruegel hat aufdiesem Bilde den Streitsüchtigen
anders kostümiert und dadurch die für ihn charakteristische Eigenschaft noch stärker herausgestellt.
Er trägt über dem Hemd einen Harnisch, auf dem Kopfeine Kappe, in der rechten Hand hält er

ein großes Küchen/ oder Schlachtmesser; auch hier der eine Fuß nackt, der andere beschuht^.
Die Darstellung ist also so zu verstehen, daß der Mann in jähzorniger Eile in seiner Behausung auf/

gesprungen ist, den Harnisch über das Hemd gestülpt, nur einen Schuh angelegt und das Messer

ergriffen hat, um so davonzustürmen. Das entspricht ganz der Erklärung des Motivs «un pied
chaussé et l'autre nu» bei Bovillus. Wie Semiramis und Nero in der Eile fortgestürzt sind, ohne
sich Zeit zu lassen, den zweiten Schuh anzulegen, so hier der jähzornige Bauernlümmel.

In den Niederlanden und in Bruegels Werkstatt muß aber auch die andere von Bovillus er/
wähnte Bedeutung des Sprichwortes bekannt gewesen sein: daß dadurch ein armer Mann gekenn/
zeichnet werde. Das geht hervor aus einem Kupferstich von C. Galle, der die Inschrift trägt:
Petrus Bruegel invent, und auf dem drei Trionfi im Anschluß an das Epos des Petrarca dargestellt

9) Oeuvres de Fr. Rabelais, Edition critique publiée par Abel Lefranc, 1922, T. IV, p. 158.
IO) Hernan Nunez, Refranas o Proverbios, 1804, Bd.2.Diese Veröffentlichung ist ein Nachdruck der Originalausgabe

von 1555. Ich verdanke den Hinweis der Freundlichkeit des Herrn Prof. Singer in Bern.

") Max J. Friedländer, Die altniederländische Malerei, Bd. XIV, Taf. Vili. W. Fraenger, Der Bauern/Bruegel und das

deutsche Sprichwort, S. 139. Fraenger hat nichts von dem bei Bovillus erwähnten Sprichwort gewußt. - Daß in Deutsch/
land die Bekleidung mit nur einem Schuh als Anzeichen einer schnellen Handlung bekannt war, dafür vgl. Jacob Grimm,
Deutsche Rechtsaltertümer I4, S. 136.

») Friedländer, a. a. O. T. XI.
*3) Fraenger, a. a. O. S. 146, hat bemerkt, daß dabei noch die niederländische Redensart: «Jemand in het harnas jagen»

in Betracht zu ziehen ist.

114



sind: die Triumphe der Zeit, des Todes und des Ruhmes ^. Hauptgegenstand ist der Triumph
der Zeit, der in der Mitte steht und den breitesten Raum in Anspruch nimmt. Der Zeitgott Saturn

(unter dessen Sternbild die Elenden, Unglücklichen und Melancholiker geboren werden), seit dem

Mittelalter in bettelhaftem Aufzug dargestellt, steht aufseinem Wagen in einem schäbigen, kurzen
Rock mit kurzen Ärmeln, ein Fuß beschuht, der andere nackt; in der Linken hält er das Zeit/
symbol, die Schlange, die sich in den Schwanz beißt, in der Rechten das Kind, das er der antiken

Sage entsprechend im Begriff ist zu verschlingen. Die einseitige Beschuhung dient also hier mit

zur Charakterisierung von bettelhafter Tracht und Armut.
In demselben Sinne hat Hieronymus Bosch das Motiv verwandt auf der «Kreuztragung» der

Wiener Galerie, wo wir es bei dem bösen Schacher auftreten sehen, dessen zerfetzte und bettel/

hafte Kleidung dadurch ergänzt wird. Es ist ja eine bekannte mittelalterliche Gewohnheit ge/

wesen, die Schlechten und Sünder ebenso durch eine solche Art der Bekleidung wie durch eine

häßliche und entstellte Physiognomie zu degradieren. Dasselbe läßt sich dem großen Stich der

«Kreuzigung» von Lucas van Leyden (B. 74) entnehmen. Hier ist, entsprechend dem Bericht im
Johannes/Evangelium, im Mittelgrunde ein Soldat aufgestellt, der die Aufgabe hat, den drei Ge/
kreuzigten die Beine zu zerschlagen, was daraus ersichtlich wird, daß er in der linken Hand eine

Keule hält. Durch die lumpige Bekleidung, zerfetzte Hose, ein Fuß beschuht, der andere nackt,
wird wieder die böse und feindselige Haltung dieses Mannes Christus gegenüber gekennzeichnet.
Und das wird noch auffälliger durch die neben ihm stehende Kontrastfigur: es ist der Christus
Hilfreiche, der die Stange mit dem Schwamm in der Hand hält, um den Gekreuzigten zu tränken,
eine Gesinnung, die schon durch seine äußere Erscheinung - im Gegensatz zu dem verlotterten

Schergen - veranschaulicht wird: der gesetzte Mann im normalen ordentlichen Bürgerkleid. Es

gibt aber auch einen Stich von Lucas van Leyden, eine Darstellung von genrehaftem Charakter: ein

armer Bettler, der zwei Pilger um ein Almosen angeht (B. 143), wo der Arme, in zerfetztem Kleid,
Betteltasche und Flasche umgehängt, den einen Fuß nackt, den anderen beschuht hat (Abb. 5).

Wie wir sahen, ist demnach in den beiden von Bovillus erwähnten Bedeutungen: Zeichen einer

eiligen Handlung und Zeichen von Armut und Verschlamptheit, das Sprichwort in bildlichen
Darstellungen verwertet worden, die ungefähr derselben Zeit angehören, in der seine Sammlung
veröffentlicht wurde und in der Rabelais sich der Redensart bediente. Das Motiv als solches, die

Bekleidung mit nur einem Schuh, läßt sich aber viel weiter zurückverfolgen.
Es sind uns aus der Antike Fälle bekannt, die für Brauch und Gewohnheit zeugen, den einen

Fuß beschuht, den anderen nackt zu tragen. Von verschiedenen Volksstämmen des Altertums, den

Ätolern1;, den Platäern16, den Hernikern1?, wird das berichtet, von den beiden letzteren mit der

Angabe, daß sie mit einem beschuhten, einem nackten Fuß in den Kampf gezogen seien. Euri/
pides und Thukydides haben dafür eine rationalistische Erklärung gegeben. Euripides sagt: die

Atoler hätten diesen Brauch gehabt, um sich im Knie leicht bewegen (also schneller laufen) zu
können. Thukydides meint von den Platäern: sie hätten bei ihrem Ausfall nur am linken Fuß
einen Schuh getragen, um einen festen Halt im Kot zu haben. Die Begründungen für den Brauch

- als ob die Beschuhung nur eines Fußes mehr Bequemlichkeit und Raschheit zum Laufen biete -
erscheinen wenig einleuchtend, denn es ist für uns schwer einzusehen, weshalb man aufdiese Weise

J4) Bastelaer, Les Estampes de P. Bruegel, N. 204. Nach Bastelaer ginge die Erfindung der Darstellung auf Pieter Bruegel
den Jüngeren zurück. Für die Illustration der Trionfi des Petrarca vgl. Weisbach, Petrarca und die bildende Kunst, Reper/
torium für Kunstwissenschaft XXVI, 1903, S. 265fr. Trionfi, 1919, S. 85.

's) Euripides, Meleager, fr. 534.
l6) Thukydides III, 22, 2.
'7) Vergil, Aen. VII, 689.

HS



besser laufen sollte. Einige moderne Forscher wollen dahinter einen magischen Ritus sehen, an
dessen Stelle, als man nichts mehr davon wußte, die rationalistische Erklärung getreten seilS.

Es gibt nun aber auch eine antike Gottheit, von der bildliche Darstellungen mit einem beschuh/

ten und einem nackten Fuß vorkommen, was von allen jenen Forschern nicht erwähnt worden
ist: es ist der gallische Merkur, der auf einer Anzahl von Bronzestatuetten, die das Museum von
Saint/Germain besitzt, in dieser Weise verbildlicht worden ist10. Man hat das Motiv unter Beru/

fung aufden von den Ätolern überlieferten Brauch so gedeutet: daß dadurch die Schnelligkeit des

Gottes gekennzeichnet werden solle. Erscheint das nicht aber höchst unwahrscheinlich ; Und
sollte nicht vielmehr hier ein rituelles oder magisches Merkmal in Frage kommen ì

Endlich stehen wir noch vor der Tatsache, daß in der romanischen Zeit auf mehreren franzö/
sischen und spanischen Reliefs aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts eine Kleidung, bei der ein

Fuß nackt, der andere beschuht ist, angewandt worden ist. Es handelt sich vor allem um das be/
rühmte und rätselhafte Relief der beiden Frauen um Musée des Augustins in Toulouse: die eine

einen auf ihrem Schöße stehenden Löwen, die andere in gleicher Weise einen Widder tragend30

(Abb. 6). Ebenso rätselhaft wie die Darstellung ist die eingemeißelte Inschrift:

SIGNUM LEONIS
SIGNUM ARIETIS

HOC FUIT FACTUM
TEMPORE JULJJ CESARIS

Auf die Inschrift sich stützend, hat man die Gestalten als Tierkreisbilder des Löwen und des

Widders deuten wollen. Dagegen aber lassen sich zwei gewichtige Argumente, um von anderen

zu schweigen, anführen. Erstens wären dann zwei Zeichen, die im Tierkreis gar nicht aufeinander

folgen, zusammengestellt. Zweitens gibt es für eine derartige Wiedergabe von Tierkreiszeichen

überhaupt keine ikonographische Analogie. Und das ist um so schwerwiegender, als zu gleicher
Zeit die Bilder des Tierkreises in die monumentale Skulptur eingeführt wurden und weiteste Ver/
breitung fanden. Diese Argumente sind so zwingend, daß sie Zweifel darüber aufkommen lassen,

ob Bild und Inschrift zu gleicher Zeit hergestellt wurden. Solange nicht mit einwandfreien Grün/

18) J. G. Frazer vor allem, der das ganze Material der Antike, wo vom unbeschuhten und nackten Fuß die Rede ist,

am ausführlichsten zusammengestellt hat, gibt eine von Zauber/ und Opferbräuchen ausgehende Deutung. Vgl. The Golden

Bough, Taboo, S. 311ff.: «an old custom, a form of consecration or devotion, observed by men in any great hazard or

grave emergency». Er bringt den Brauch, einen Fuß nackt, den anderen beschuht zu tragen, in Verbindung mit der magi/
sehen Kraft, die dem Knoten des Bandes, mit dem der Schuh gebunden wird, verhaftet ist. Die darin liegende Absicht sei:

zu binden und zu lösen, und zwar die Person selbst vom magischen Zwang zu lösen, diesen aber auf den Gegner zu über/

tragen oder jedenfalls auf das Magische des Gegners; kurzum den Feind durch einen Zauber zu binden, während man
selbst frei ausgeht. Andere Forscher bringen das Motiv damit in Zusammenhang, daß einem Glauben entsprechend durch
die Berührung des einen nackten Fußes mit der Mutter Erde dem Kämpfenden eine verstärkte Kraft zuteil würde. Oder
aber man beruhigt sich bei der oben angeführten rationalistischen Auslegung antiker Schriftsteller. So z. B. Wilhelm Kroll,
Unum exuta pedem; Glotta XXV, 1936, S. 155. Auch L. Rademacher, Mythos und Sage bei den Griechen, 1938, S. 168,
schließt sich der rationalistischen Auffassung des Motivs an, meint aber: immerhin scheine eine mythische Vorstellung damit
verbunden. Jedenfalls ist es zu einer eindeutigen Erklärung bisher nicht gekommen.

19) Daremberg/Saglio, Dictionnaire des Antiquités, Tome 3e, 2me partie, S. 1822. Eine dieser Statuetten, der Merkur von
Saint/Révérien, ist abgebildet bei Salomon Reinach, Le Musée de Saint/Germain, Catalogue illustré du Musée des Anti/
quités Nationaux II, S. 168, Fig. 82.

*>) Einer alten Tradition zufolge stammt das Relief von der Südfront von Saint/Sernin und befand sich in der Nähe
der Porte des Comtes. Vgl. Raymond Rey, La sculpture romane languedocienne, 1936, S. 3iff. Weitere ausführliche Lite/
raturangabe im Katalog «Chefs/d'œuvre de l'art français» der Pariser Weltausstellung von 1937, S. 427.

II6



den erhärtet worden ist, daß keine andere Möglichkeit besteht, wird man sich einem solchen Zwei/
fei nicht entziehen können11.

Mit der Hinnahme einer gleichzeitigen Entstehung von Text und Schrift ist auch eine alte Tra/
dition, die sich an den Inhalt des Reliefs knüpft und ebenfalls für seine Erklärung von heutigen
Forschern ausgewertet wurde, nicht in Einklang zu bringen. Nach dieser Tradition läge der Dar/
Stellung eine alte Legende zu Grunde, von der noch der Toulosaner Chronist Nicolaus Bertrandi
in seinen «Gesta Tholosanorum » (1515) Kunde gibt. Die Legende erzählt, daß nach einem an/
geblichen Bericht des heiligen Hieronymus zur Zeit Julius Cäsars drei Wunder sich ereignet hat/
ten, von denen ich nur das eine anführen will, welches das gegenständliche Material für das Relief
geliefert haben soll. Zwei Jungfrauen in Toulouse hätten die eine einen Löwen, die andere ein
Lamm geboren, worin eine Voraussage auf das richterliche Walten Christi am Jüngsten Tage zu
erkennen sei, der den Verdammten als ein furchtbarer Löwe, den Erwählten als ein gütiges Lamm
erscheinen würde. Die Tradition läßt sich zurückverfolgen bis zum Jahre 1388. Ein in diesem Jahr
geschriebenes Manuskript der Bibliothek von Toulouse (Nr. 874) beruft sich aufdie Legende und
bezeichnet das Reliefvon Saint/Sernin als Darstellung ihres Inhalts. Hätte das geschehen können,
wenn das Relief schon die Inschrift «Signum arietis» trug ì Im Text jenes Manuskriptes heißt es

von der Jungfrau, die das Lamm gebar: «genuit agnum», worauf sich doch unmöglich die Inschrift
beziehen läßt, denn es ist ausgeschlossen, daß man das Christuslamm als aries bezeichnet haben

sollte. Daraus scheint sich mir zu ergeben, daß jedenfalls bis zum Jahre 1388 das Reliefnoch nicht
die den aries nennende Inschrift getragen haben dürfte. Vielmehr wird man es sich, wie auch
F. de Mély »», der die Quellen ausführlich zusammengestellt hat, vermutet, so zu erklären haben,
daß nicht die Legende das Primäre war, sondern daß diese sich im Anschluß an die Figuren bil/
dete, die ihrem Sinne nach nicht mehr verstanden wurden. Es ist ja auch von anderen Stellen her

bekannt, daß ein Bildwerk Ausgangspunkt für eine Erzählung oder Legende wurde. In diesem

Fall hätte man sich vorzustellen, daß der auf dem Bilde dargestellte Schafbock als das «Lamm»
aufgefaßt wurde, was jedenfalls mehr Wahrscheinlichkeit besitzt, als daß eine Verkettung von Le/
gende und Relief stattgefunden haben sollte, wenn dieses schon mit der das Wort «aries» enthal/
tenden Inschrift versehen gewesen wäre.

Dagegen muß für eine spätere, völlig verschiedene und höchst merkwürdige Erklärung des Re/
liefs, die sich in einer Druckschrift des 16. Jahrhunderts findet, das Vorhandensein der Inschrift

vorausgesetzt werden. Nun geht es nicht mehr um eine kirchliche Legende, sondern um ein pro/
fanes Geschehnis. Noguierin seiner 1556 erschienenen Histoire Tolosane (S. $2) erzählt nämlich:
Das Relief mit den beiden Frauen hätte ein Prätor Marcus Forteius herstellen lassen, der an ver/
schiedenen Stellen Statuen zu Ehren Cäsars (gemeint ist Augustus) errichtete. Es sei zur Zeit dieses

Kaisers und daher mehrere hundert Jahre vor dem Bau der Kirche angefertigt und veranschauliche
die Geburt des Kaisers unter dem Zeichen des Löwen, der an Mut alle Tiere übertrifft, und seine

Siege unter dem Zeichen des Widders, der im Triumph den Lauf des Jahres eröffnet. Hier ist

zum erstenmal der Widder als solcher bezeichnet und den beiden Figuren die Bedeutung von
Sternbildern gegeben. Renaissancegeist ist es, der sich in dieser Erfindung kundgibt. Nicht allein
daß das Relief als antiker Gegenstand gedeutet wird, es muß auch «zur Zeit Cäsars», wie die In/
schrift besagt, entstanden sein. Toulouse will sich rühmen können, ein Werk der gefeierten Antike

") Man hat auch schon auf eine epigraphische Anomalie hingewiesen: daß vor dem Wort tempore ein Buchstabe t
steht, der nicht erklärt werden kann.

") Les deux «Vierges» de Toulouse et leur légende, Gazette des Beaux/arts 1922, IL

117



zu besitzen. Und die beiden durch die Inschrift beglaubigten Sternzeichen werden im astrologi/
sehen Sinn mit Schicksal und Lebenslauf des Kaisers verkettet *3.

Da aus diesem Sachverhalt, wie mir scheint, sich ergibt, daß vor dem Jahre 1388 die Inschrift
nicht aufdem Reliefgestanden haben kann, so brauchen wir uns für dessen Deutung weder an den

Text der Inschrift noch an die literarischen Traditionen gebunden zu halten und dürfen uns auf
das beschränken, was wir dem Charakter der Darstellung und der Analogie mit anderen Cestai/

tungen der Zeit zu entnehmen vermögen.

Daß eine Frau einen Löwen auf den Knien trägt, ist in der romanischen Ikonographie etwas

Außergewöhnliches. Halten wir Umschau nach dem Vorbild, so werden wir aufein weitverbrei/
tetes antikes Motiv geführt: die Göttin Kybele mit dem Löwen aufden Knien. Darstellungen dieser

Art haben sich auch in Gallien erhalten =4 ; an ein solches Idol wird sich vermutlich der Bildhauer
angeschlossen haben. Daß in der romanischen Skulptur der Löwe häufig als Sinnild des Bösen ein/

gesetzt wurde, ist so bekannt, daß ich hier nicht näher daraufeinzugehen brauchet. Die Möglich/
keit einer gleichartigen Verwendung des Widders zur Kennzeichnung des bösen Prinzips läßt sich

nur aufeinem Umweg erschließen. Aufantiken Denkmälern erscheint der Widder in Verbindung
mit mehreren Gottheiten: Venus, Amor, Dionysos, Hermes. Bekannt ist die aufdem Bock reitende

Aphrodite, die seit der klassischen griechischen Zeit verbreitet war, und zwar reitet sie bald auf
einem Ziegenbock, bald auf einem Schafbock26. Ist der Ziegenbock im Altertum zur Kenn/
Zeichnung der Unkeuschheit und Geilheit verwandt worden, so gilt das Gleiche, wenn auch in
geringerem Maße, vom Schafbock. In der mittelalterlichen Kunst ist seit dem 13. Jahrhundert die

Luxuria mit dem Ziegenbock in diesem Sinne zusammengestellt worden. Als nackte Frau auf
dem Bock reitend zeigt sie ein Kapitellrelief an einem Pfeiler in der Vorhalle des Magdeburger
Doms aus dem 13. Jahrhundert. Derselbe Typus findet sich im 14. Jahrhundert auf einem Relief
an der Außenseite des Querschiffes der Kathedrale von Auxerre1?. Daß ihm die antike Venus
auf dem Bock als Vorbild gedient hat, dürfte kaum fraglich sein. Das Relief in Auxerre hat sich
zweifellos an ein bestimmtes antikes Bildwerk angeschlossen, denn hier greift die Frau mit einer

Hand an das Horn des Bockes, eine Geste, die schon auf antiken Denkmälern vorkommt18.
Und daß ein Sinnzusammenhang zwischen Luxuria und Bock im 13. Jahrhundert einer allge/
meinen Vorstellung entsprach, geht auch daraus hervor, daß an der Vorhalle des Freiburger Mün/
sters die dem Verführer gegenübergestellte Personifikation der Sinnenlust als nackte weibliche Ge/

*3) Ob hier die Verknüpfung von Augustus mit dem Widder damit zusammenhängt, daß bekanntlich der Steinbock
das heilbringende Zeichen des Kaisers war, und ob eine Verwechslung der beiden Sternbilder vorliegt, entzieht sich unserer
Beurteilung. Es sei aber noch erwähnt, daß, wie Sébillot (Le folk/lore de France, 1907, S. 102) bemerkt, der Name Cäsars
fast mit allen antiken Monumenten in ganz Frankreich verbunden wurde. «César est, à l'heure actuelle, le constructeur par
excellence des monuments réputés antiques.»

'4) Vgl. Espérandieu, Recueil général des bas/reliefs de la Gaule romaine, Nr. 49, 15 und 17; 51; 244.

s5) Wie ambivalent die Sinngebung des Löwen war, geht daraus hervor, daß er sowohl auf Christus wie auf den Teufel
bezogen werden kann. Vgl. Ad. Goldschmidt, Der Albani/Psalter, S. 65. R. Bernheimer, Romanische Tierplastik, S. 118.

26) Vgl. zum Folgenden: Stephani, Compte rendu, 1869, S. 55IT. Böhm, Jahrb. des Deutsch. Archäol. Instituts, 1889,
S. 211. Furtwängler, Sitz./Ber. der Bayr. Akademie der Wiss., S. 59off. Bethe, Jahrb. des Inst., Archäol. Anzeiger, 1890,
S. 28, zeigt, daß schon in griechischer Zeit der Widder als Reittier der Aphrodite gleichbedeutend mit dem Ziegenbock
verwendet wurde.

*?) Die Magdeburger Luxuria ist abgebildet bei Otte, Handbuch der christlichen Kunstarchäologie II, S. 285, die in
Auxerre bei Aubert, La Bourgogne, La Sculpture II, PI. 69.

*s) Bethe, a. a. O.

118



stalt, der ein Bocksfell um den Leib gelegt ist, auftritt20. Es gab in der Antike aber auch einen Bild/
typus, bei dem Venus den Bock im Arm hält 3°, der also jener Kybele mit dem Löwen im Schoß,

an den die Frau mit dem Löwen aufdem Toulosaner Reliefsich anschloß, nahesteht. Ob die Kom/
bination von Frau und Widder auf demselben Relief der Antike entnommen ist, ob der Schaf/
bock hier als Attribut der Unkeuschheit dient, dafür gibt es keine weiteren Anhaltspunkte. Daß
die formale Anlage der Kombination aber nach Analogie der «Frau mit dem Löwen» - und dem/
nach des Kybele/Typus - durchgeführt wurde, dürfte ohne weiteres einleuchten... Mit dem We/
sen des Bockes verbindet sich aber ganz natürlicherweise noch eine andere Vorstellung, die auf der

Kraft seiner Hörner und dem aus dieser hervorgehenden Zerstörungsdrang begründet ist, und sie

bezieht sich auf jede Art von Bock, den Schafbock sowohl wie den Ziegenbock?1. Wir wollen
damit nur andeuten, daß Wesen und Vorstellung des Schafbockes auch zuließ, ihn als Sinnbild
von schädigender und verderblicher Bedeutung zu verwenden... Die etwas weitläufige Erörte/

rung war nicht zu umgehen, um unsere Annahme zu stützen, daß es für die beiden Frauen aufdem

Reliefin Toulouse keine andere Erklärungsmöglichkeit gibt, als daß sie dem Bereich der Sünde und
Hölle angehören. Und das läßt sich auch noch durch weitere Argumente begründen.

Daß die Frauen mit dem für die Zeit höchst auffallenden Merkmal des beschuhten und nackten
Fußes ausgestattet sind, haben Erklärer des Toulosaner Reliefs davon herleiten wollen, daß ein
Bildwerk des gallischen Merkur, der, wie schon erwähnt, manchmal in dieser Bekleidungsart
auftritt, als Vorbild gedient habe. Aber die Annahme dünkt mich wenig überzeugend, und man
darf wohl fragen, weshalb der Verfertiger des Reliefs auf einen gallischen Merkur verfallen sein

sollte, um ihm das eine und gerade dieses Motiv zu entlehnen und aufsein Frauenbild zu übertra/

gen. Dazu kommt, daß der Schuh der beiden Frauen keine antike, sondern eine auf die Ent/
stehungszeit des Reliefs weisende Form trägt. Ferner gibt zu denken, daß durch die Art der Be/

kleidung, durch die Nacktheit des einen Fußes und anschließenden Unterschenkels, die durch
das abflatternde Gewandstück noch besonders auffallend gemacht wird - während der andere

Fuß mit einem modischen Schuh bekleidet ist - im Sinne christlicher Anschauung der damaligen
Zeit zweifellos etwas Unzüchtiges und Anstößiges zum Ausdruck gebracht werden soll. Und
als ein weiteres Merkmal des Verwerflichen ist der nackte Fuß aufden Kopf eines Monstrums ge/
stellt ^. All das schließt es auch aus, das Relief auf die beiden Jungfrauen von Toulouse zu be/

ziehen, die nach der Legende die auf das Kommen Christi deutenden Tiere geboren haben.

29) Über Verwendung des Bockes als Zeichen der Luxuria vgl. auch F. X. Kraus, a. a. O. II, I, S. 394. Baronne
Brincard, Les Chapitaux historiés de l'église de Cunault; Bulletin Monumental, 1930, S. 132-136. Daß der Bock aber

auch ganz allgemein als Sinnbild des Bösen und Schlechten verwendet wurde, geht daraus hervor, daß auf einem Glas/
fenster der Marburger Elisabethkirche die Synagoge als Attribut einen Bockskopf in der Hand hält. Vgl. PI. Hamann,
«The girl and the ram». Burlington Magazine LX, 1932, S. 92.

3°) Salomon Reinach, Répertoire de Reliefs II, S. 522.
31) Diese Vorstellung bestand schon im Altertum und fand bei den Römern auch darin einen bildlichen Ausdruck, daß

sie ihre mauerbrechende Belagerungsmaschine mit dem Widderkopf versahen (vgl. Stephani, a. a. O. S. 21). Daraus er/
klärt sich jedenfalls auch, wenn in der Apokalypse (Kap. 13, n) von dem der Erde entsteigenden Monstrum, das zusam/
men mit dem dem Meere entsteigenden Monstrum den Kampf gegen die Guten aufnimmt, gesagt wird: es hätte Hörner
wie ein Schafbock und eine Stimme wie ein Drache. In der Pariser Handschrift der Beatus/Apokalypse von Saint/Sever
ist das Tier mit zwei gewundenen Hörnern und mit Löwentatzen dargestellt; W. Neuß, Die Apokalypse des heiligen
Johannes in der altspanischen und altchristlichen Bibelillustration, S. 188, Abb. 223. - Luther hat in seiner Übersetzung
von dem Tier gesagt, es hätte «zwei Hörner gleich wie das Lamm». Das erweckt die Vorstellung, als ob die teuflische Bestie

sich täuschungshalber als Agnus Dei verkleidet hätte, was aber gewiß nicht zutrifft. Dem Sinne nach übersetzt man am
besten: «gleich wie ein Schafbock» (mit Neuß), denn das Wort agnus (àçvlov) hat hier offenbar diese Bedeutung. Jeden/
falls wurde es so von den alten Erklärern aufgefaßt und das Tier dementsprechend verbildlicht.

33) Um uns über die Sinnbedeutung eines Attributes, wie es der Kopf des Monstrums ist, wenn man ihm nicht bloß
eine dekorative Funktion beimessen will, klar zu werden, müssen wir ein wenig weiter ausholen. Wenn monströse Wesen

II9



Wohl aber gibt es gleichzeitig andere Bildwerke, die an Frauengestalten das Motiv des nackten
und beschuhten Fußes zeigen und sich zweifellos als eine Repräsentation des Sündhaften und Hol/
lischen ausweisen. Ein solches Bildwerk finden wir an der mit reichem Skulpturenschmuck aus/

gestatteten Porte Miègeville derselben Kirche Saint/Sernin, an der sich einst das Relief der Frauen
mit Löwe und Widder befand; es ist das rechte von den beiden Reliefs an den Konsolen, die dem
Türsturz als Stützen dienen: zwei Frauen mit widerlich aufgedunsenem Gesicht sitzen antithetisch
einander zugewendet mit gekreuzten Beinen, während sie, die eine mit ihrem linken, die andere

mit dem rechten Arm, einen Löwen umgreifen, der, seinen Leib von hinten vorstreckend, den

Kopfaufden Schoß der Frau legt 33 (Abb. 7). Der Versinnbildlichung des Bösen auf dieser Seite

entspricht auf dem gegenüberliegenden Konsolrelief die Darstellung des auf einem Monstrum
sitzenden und die Mandola spielenden König David, die als Rettungssymbol aufzufassen ist.

Eine Frau mit einem Löwen, der die gleiche Sinnbedeutung beizulegen ist, ebenfalls mit einem
nackten und einem beschuhten Fuß, treffen wir nun auch in Spanien an dem reichen Skulpturen/
schmuck der Puerta de las Platerias der Kathedrale von Santiago de Compostela. Es ist ein am
rechten Pfosten des rechten Portals unter der das Tympanon stützenden Konsole angebrachtes Re/
lief, das zu den Werken gehört, die, wie häufig nachgewiesen, eine nahe Verwandtschaft mit dem
Toulosaner Stil bekunden 34. Hier sitzt die Frau auf einem tierischen Monstrum mit gekreuzten
Beinen und trägt einen Löwen im Arm; sie ist, wie die beiden Frauen mit Löwe und Widder in
Toulouse, durch eine unzüchtige Kleidung charakterisiert, was sich darin ausspricht, daß eine

Öffnung des Gewandes um die rechte Brust herum diese entblößt erscheinen läßt, die Beine fast

gänzlich unbedeckt sind. Auch das Kopfhaar, das in wilden Strähnen herabfällt, deutet auf ein

dämonisches Wesen. Unterhalb dieses Reliefs befindet sich ein anderes, kleineres Relief, das offen/
bar auch eine dämonische Gestalt darstellt 35: eine sitzende Frau, die einen Hahn zwischen den

Beinen hält - man darf wohl sagen, in recht obszöner Weise -, auch sie mit einem nackten und
einem beschuhten Fuß. Da der Hahn ein Symbol der Unkeuschheit ist, läßt das daraufschließen,
oder Bestien unter den Füßen von Persönlichkeiten, die einen Heiligkeits/ oder Tugendwert repräsentieren, angebracht sind,
so ist das im allgemeinen ein Sinnbild dafür, daß man sich die betreffende Persönlichkeit als Erretter vom Bösen oder als

Überwinder des Bösen vorzustellen hat; es ist gewissermaßen ein Triumphsymbol. In diese Kategorie gehört es auch, wenn
Christus aufAspis und Basilisk, aufLöwe und Drache stehend wiedergegeben ist. Es gibt ferner aber Fälle, wo einer heiligen
Gestalt ein Attribut, das mit ihrem Wesen oder ihrer Legende verhaftet ist und ihr zugehört, unter die Füße geschoben ist.
Daß die beiden bedeutungsverschiedenen Sinnbilder an ein und derselben Figur vorkommen können, dafür will ich nur
ein Beispiel in Santiago de Compostela anführen, aus dem sich zugleich ersehen läßt, welche Überlegung bei der Wahl
von Attributen angestellt wurde. In der oberen Figurenreihe an der Front der Puerta de las Platerias findet man als eine

Hauptgestalt im Zentrum zwischen den beiden Archivolten, unmittelbar neben Christus, den Ortsheiligen Jacobus (Georges
Gaillard, Les débuts de la sculpture romane en Espagne, T. CXI), mit dem rechten Fuß auf einer Muschel, mit dem linken
auf dem Kopf eines Monstrums (als pars pro toto) stehend; das erstere Attribut kennzeichnet ihn in seiner Eigenschaft als

Patron der Pilger, das letztere als Überwinder des Bösen und Erretter aus Not. Wesen, die dem Bereiche der Sünde, des Teu/
fels und der Hölle angehören, können natürlich nur mit Attributen, die sich auf ihresgleichen beziehen, ausgestattet werden.
Der Kopf des Monstrums unter dem nackten Fuß der Frauen wäre also eine Ergänzung zu den Attributen, die sie in ihrem
Schöße tragen und die wir als Sinnbilder sündhafter Eigenschaften deuteten.

33) Kingsley Porter, Romanesque Art of the Pilgrimage road, T. 314. Die Frauen werden in den Beschreibungen des

Tores gewöhnlich als Löwenreiterinnen bezeichnet nach Analogie der beiden Löwenreiterinnen auf dem Relief, das sich

an der Fassade unter der stehenden Figur des heiligen Jacobus befindet. Auch diese Löwenreiterinnen sind Repräsentanten
der Sünde und Hölle, ebenso wie auf dem entsprechenden Relief der anderen Seite unterhalb des Petrus der die Höllen/
strafe erleidende Sünder Simon Magus. Der Typus einer dämonischen Löwenreiterin findet sich als Freifigur in großen
Dimensionen auf dem Dach einer der Chorkapellen der Kathedrale von Santiago de Compostela, über der Kapelle der

heiligen Fides; Abb. bei Gaillard, a.a.O. Taf. LXXXVIII. Über das Reiten von menschlichen Wesen auf Tieren und
Ungeheuern in symbolischer und dämonologischer Bedeutung vgl. Goldschmidt, a. a. O. S. 56. Ich behandle Darstel/
lungen von Tieren und Monstra und ihre Symbolik in der romanischen Kunst ausführlich in meinem bereits druckfertigen
Buche: «Religiöse Reform und mittelalterliche Kunst».

34) Gaillard, T. CVII. Kingsley Porter 684. 35) Gaillard, T. CVIII.

120



welch ein Laster durch die Frau verkörpert werden soll. Es kann demnach nicht zweifelhaft sein,

daß die beiden übereinander angebrachten Frauen mit ihren Tierattributen in einem Sinnzusam/

menhang stehen und dem Bereich der Sünde angehören.
Für die Reliefdarstellung der beiden Frauen mit Löwe undWidder in Toulouse ergibt sich demnach

aus der Analogie mit ähnlich gearteten Frauengestalten, die den einen Fuß beschuht, den anderen

nackt haben, daß auch sie zur Kategorie der Versinnbildlichungen des bösen Prinzips zu zählen sind.

Nun geistert das Motiv: «ein Fuß beschuht, der andere nackt» aber auch in Volkssage und Aber/
glaube. Wer sich darüber für das deutsche Kulturgebiet näher unterrichten will, mag zu dem

«Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens» greifen, wo er Beispiele findet, die erkennen lassen,

wie verschieden die Sinnbedeutung ist, die sich an diese Bekleidungsart knüpft, und die magische

Wirkung, die man mit ihr verbunden glaubt 36. Ob bei den romanischen Reliefs mit Frauen/

gestalten, die dämonische Wesen veranschaulichen, das Motiv des nackten und beschuhten Fußes

in irgend einer Beziehung zu Zauberglauben und magischen Vorstellungen steht, entzieht sich

meiner Beurteilung. Die Möglichkeit ist gewiß nicht ausgeschlossen, und Herr Prof. Singer ist, wie
er mich wissen ließ, auch der Ansicht, daß es sich tatsächlich so verhält.

An unserem Rück/ und Überblick hat sich die verschiedenartige Anwendung und der Bedeu/

tungswandel des Motivs in weit voneinander abliegenden Kulturgebieten verschiedener Zeiten
offenbart. Es ist ein Beispiel dafür, wie ein und dasselbe Motiv, derselbe Gegenstand oder Begriff
die mannigfachsten Bedeutungen annehmen, mit mannigfachen Vorstellungen, gedanklichen In/
halten, sprachlichen Wendungen verknüpft werden kann 37. So hat es denn auch nichts Auf/
fallendes, wenn Bovillus in seiner Sprichwörtersammlung zu der Redensart «ein Fuß beschuht,
der andere nackt» mehrere Sinnerklärungen gibt, die außer Beziehung zueinander stehen. Die eine

von ihnen: «eine halbe Sache» ist so allgemein, daß nichts damit anzufangen ist, und gilt als rein

dingliches Merkmal für alle Fälle. Die weiteren Erläuterungen für das, was die Redensart kenn/
zeichnen will: «armer Mann» und «eilige Handlung», haben logisch nichts miteinander zu tun.
Wir haben aber gezeigt, wie in diesen beiden Bedeutungen das Motiv von der Kunst aufgegriffen
und teils zu realistischer Charakterisierung, teils in sinnbildlicher Absicht verwertet worden ist.

Die Anwendung des Motivs bei Urs Graf und die ihr zukommende Bedeutung haben wir aus

der geistesgeschichtlichen und gesellschaftlichen Situation, in welcher der Künstler stand, abzu/
leiten gesucht. Prüfen wir, ob die Bedeutung sich mit dem von Bovillus Vorgebrachten in irgend
ein Einvernehmen bringen läßt, so wäre Folgendes dazu zu sagen. Scheidet die Bedeutung der

«eiligen Handlung» in unserem Falle ohne weiteres aus, so sehen wir ein Bindeglied zwischen
Landsknecht und «armem Mann» darin, daß durch den Wechsel im Kriegsgeschick der Lands/

3(l) Handwörterbuch zur deutschen Volkskunde. Aberglaube, Bd. VII, Sp. 1309fr. Von den hier genannten Beispielen
will ich folgende wörtlich anführen. Ein gespenstischer Schimmelreiter im Walde bei Kusterdingen heißt «Eintöffeler», weil
er an einem Fuße barfuß ist, am andern einen Pantoffel trägt... Wer nach österreichischem Glauben am Georgitag vor
Sonnenaufgang ungekreuzt und ungewaschen mit einem Schuh, ohne ein Wort zu sprechen, aufs Feld geht, sieht die

Hexen... In Hexenprozessen heißt es häufig, daß eine der versammelten Frauen am rechten Fuß den goldenen Schuh

trage... Auch wenn das eine Bein mit einem Strumpf bekleidet, das andere nackt ist, kann Magie und Zauber im Spiele
sein. So heißt es in einer Überlieferung: Als der Vogelhannes (ein Bauer, der alle Leute betrog) starb und es zum Begraben
kam, saß er oben auf dem Dachfirst seines Hauses, an einem Bein einen Strumpf, das andere nackt, und ließ nach jeder Seite

ein Bein baumeln. So sah er seinem Begräbnis zu. Nachher geht er als Spukgeist um, bis er gebanntwird (Grafschaft Glatz: Mitt.
d.schles.Ges. f.Volkskunde, 21,1919, S.i 5 3). Ich verdanke diesen Hinweis der Freundlichkeit des Herrn Prof. F. Ranke in Basel.

37) Wer sich vergegenwärtigen will, welche Rolle z. B. ein so simples Ding wie der Schuh im Sprichwortschatz oder in
Aberglaube und Sage spielt, mag aus Wanders Deutschem Sprichwörter/Lexikon entnehmen, wie zahlreich die daraufbezüg/
liehen Sprichwörter und wie stark die Bedeutungsverschiebungen sind, ebenso wie das Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens Einblick gewährt in die vielfachen Variationen von Zweckbestimmung und Kraftverleihung, heilsamen und
schädigenden Wirkungen, die sich unter dem Einfluß von Sage, Zauberglaube und Magie an den Schuh geheftet haben.

16 121



knecht in einen Zustand vonArmut, Elend undBettelhaftigkeit geraten kann, wie es NikolausManuel

an seinem Scheibenriß exemplifiziert hat. Ich will auch noch aufeine Zeichnung von Graf (Basel,
Gr. 7) hinweisen, welche dieselbe Erklärung zuläßt (Abb. 8). Ein breitbeinig stehender Lands/
knecht, von verwegenem Aussehen, mit großem herabhängendem, borstigem Schnurrbart, in der

rechten gesenkten Hand das Barett, in der linken erhobenen die Lanze ; ein zerfetztes Stück Hemd
kommt unter dem linken Hosenbein zum Vorschein; beide Oberschenkel sind nackt, der rechte

Fuß bloß, der linke beschuht. Mit dem strolchhaften Gesicht steht die verlotterte Kleidung in Ein/
klang und auch eine groteske Anspielung aufdie Sinnlichkeit des Dargestellten ist nicht zu ver/
kennen. Die Figur bildet einen offenbaren Kontrast zu Grafs Darstellungen schmucker Krieger in
adretter Tracht und soll den Landsknecht veranschaulichen, dem das Kriegsglück schon übel mit/
gespielt hat, der in heruntergekommenem Aufzug der Armut entgegengeht. Wie in dem aufNiko/
laus Manuels Scheibenriß niedergeschriebenen Gedicht ausdrücklich gesagt ist, daß der Krieger
beim Glückswechsel zum Bettler werden kann, so dürfen wir aufdieser Grafschen Zeichnung das

Motiv des nackten und beschuhten Fußes als ein dem verlotterten Aufzug zugehöriges Attribut und
als Merkmal von Armut auffassen, also im gleichen Sinne wie bei den von uns angeführten Bei/
spielen der niederländischen Malerei. Als degradierendes Merkmal der Heruntergekommenheit ist
das Motiv auch auf der Zeichnung, von der wir ausgingen, dem Landsknecht in den Fängen des

Teufels, zu verstehen, ebenso wie das unter dem Barett herabhängende Stück der Zipfelhaube auf
Verlotterung schließen läßt, und es ist in Kontrast gestellt zu dem Schnabelschuh am Fuße des

Teufels, der auf das putzsüchtige Gehaben des Mannes in seinem Wohlleben anspielt. Ein solches

Gewebe von Beziehungen ist, wie wir sahen, Grafs Erfindungsart eigentümlich. Aber es gelingt
ihm, das Gedankliche ganz Gestalt werden zu lassen. Das zeigt sich auf unserer Zeichnung auch

darin, wie er den Gedanken, daß der Teufel sozusagen den alter ego des Landsknechtes vorstellen

soll, durch die burlesk tänzerische Haltung des Teufels in der anschaulich wirkungsvollen Ver/
schränkung der beiden Figuren zum Ausdruck gebracht hat. Man kann sich den jeweiligen, dem

Sinngehalt entsprechenden Charakterisierungswillen des Künstlers gut vergegenwärtigen, wenn
man zum Vergleich mit dieser Zeichnung eine andere heranzieht, auf der ebenfalls der Teufel mit
einem Menschen in Beziehung gesetzt ist: «der Einsiedler und der Teufel» (Basel, Gr. 51). In un/
erschütterlicher Ruhe geht der fromme Mann, dessen Kopf ganz von der Kapuze bedeckt ist, so

daß von dem verhüllten Gesicht nur ein Stück Bart hervorlugt, seines Weges, hält in der Rechten
den in ein Kruzifix auslaufenden Stab, in der Linken den Rosenkranz, während über den Arm ein

topfförmiger Hut zum Einsammeln der Almosen gehängt ist, und hier macht sich der Teufel, der

auf der linken Körperseite einen Stelzfuß hat, in schleicherischer Weise von hinten an den Ein/
siedler, den es erst zu verführen gilt, heran, als wollte er einen humpelnden Krüppel spielen, und
legt ihm die Tatzen aufdie Schultern. Auch im zeichnerischen Stil zeigt sich eine Anpassung an
die verschiedene Sinnbedeutung der beiden Szenen: dort alles weit ausfahrend in der Furia des

Bewegungsrhythmus, hier eine mehr zusammengefaßte und gedrungenere Form.
Hat sich für das Motiv, dem diese Untersuchung galt, ergeben, daß keine feste, sich gleichblei/

bende Bedeutung damit verbunden ist, daß es im Laufe der Geschichte vielmehr in wechselnden

Bedeutungen, die teilweise gar nichts miteinander zu tun haben, Anwendung fand, so erfordert es

in jedem Falle, wo es vorkommt, eine Erklärung, die aus den besonderen Zeitumständen, unter
denen es auftritt, und aus dem Zusammenhange des Sinngehaltes, in dem es steht, erschlossen wer/
den muß. Wenn Urs Gräfes mehrfach anwandte, so darf man wohl mit Recht vermuten, daß er

ein Publikum hatte, das verstand, was er besagen wollte. Am wahrscheinlichsten dünkt mich, daß

zu seiner Zeit auch aufdeutschem Sprachgebiet eine Redensart, wie sie in der Sprichwörtersamm/
lung des Bovillus verzeichnet ist, in Umlaufwar.

122



Tafel 37

e"»?
¦>)

1«

I5'
«».w

&

ro

fr 1̂
G

Efc
<*•-¦

lJtt))« y.
'•>>

fr
I

XV

r

7>5
i-

Phot. Kunstmuseum Basel

Abb. i. URS GRAF. LANDSKNECHT UND TEUFEL
Basel, Kunstmuseum



Tafel ß

QV

->•

B^ y»

!K^
/(f

I aü

V

'1

* •

'

^
tf*

» Wg„i»Ofc
—.
Phot. Kunstmuseum Basel

Abb. 2. URS GRAF. LANDSKNECHT UND DIRNE
Entwurf für einen Scheibenriss. Basel, Kunstmuseum



Tafel 3g

3-''Jf

«

fi 55C*
"T.

v1

¦<„K
«s.

» -

W '^>

Sl
Mu

r •¦

\

-

r Wb

*f
Nach Phot, im Kunstmuseum Basel

Abb.3. NIKLAUS MANUEL, KRIEGSALLEGORIE
Berlin, Kupferstichkabinett



«

W£Hi >i

i.

»
prr

c
m*%

Nach Phot, im Kunstmuseum Basel

Abb.4. PIETER BRUEGEL d.Ä. SPRICHWÖRTERBILD. AUSSCHNITT.

Berlin, Kaiser Friedrich-Museum

1

U

•^

&
8^&î

^

'r'
Phot. Kunstmuseum Basel

Abb. s. LUCAS VAN LEYDEN.
BETTLER UND ZWEI PILGER

(Bartsch 143)



¦¦¦>-.

R
W«£

r

f

/^

U

^<Af

Phot. Kunstgesch. Seminar Marburg Phot. Kunstgesch. Seminar Marburg

Abb.6. RELIEF ZWEIER FRAUEN
MIT LÖWE UND WIDDER

Toulouse, Musée des Augustins

Abb. 7. KONSOLRELIEF ZWEIER FRAUEN MIT LÖWEN

Toulouse, Saint-Sernin, Porte Miègeville



Tafel 42

/*S2

^ ß\V/ r*N

^
rr.

€

^^•-»4 «
^

7C \./ -^

V
;>

JM«^^r^STSN

/f
Phot. Kunstmuseum Basel

Abb. 8. URS GRAF, LANDSKNECHT
Basel, Kunstmuseum


	"Ein Fuss beschuht, der andere nackt" : Bemerkungen zu einigen Handzeichnungen des Urs Graf
	Anhang

