
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 4 (1942)

Heft: 1

Artikel: Die Wandmalerei in der Kirche von Obstalden

Autor: Grebel, H.R. von / Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wandmalereien in der Kirche von Obstalden

VON H.R.VON GREBEL UND ERWIN POESCHEL

(TAFEL n—14)

BAUGESCHICHTE

Ob der massive Kirchturm von Obstalden (Kerenzen, Kanton Glarus) ursprünglich eine rö/
mische « specula » zum Schutz der nach Chur führenden Straße war, wie die Tradition behauptet,
ist nicht mit Sicherheit zu erweisen. Aufsein hohes Alter deuten aber, außer seiner Bauart1, die
1937 freigelegten und restaurierten Fresken in seinem Erdgeschoß, dem früheren Chor, hin. Erste
Kunde von Kerenzer Geistlichen, die frühzeitig den Titel « plebanus » tragen, führt uns ins aus/
gehende 14. Jahrhundert zurück. Im Jahre 1444 wird die Kirche dann erstmals urkundlich er/
wähnt, und zwar in einem Ablaßbrief, durch welchen die Bischöfe von Chur und Konstanz der
Gemeinde «uff Kirnitzen» und den andern Gemeinden des Glarnerlandes Absolution erteilten
wegen geschehener Mißhandlungen im alten Zürichkrieg2. Die Kerenzer Kirche bildete eine
Filiale des fürstlichen adeligen Augustinerinnen/Damenstiftes zu Schanis, von dem sie sich in der
Reformation trennte, aber erst 1593 völlig auskaufen konnte. Sie gehörte mit Niederurnen und
Bilten, den beiden andern Schäniser Tochterkirchen auf Glarnerboden, zum Dekanat Unter der
Landquart des Churer Bistums, während die übrigen Glarner Pfarreien Konstanz unterstellt
waren. Als Kirchenpatron erscheint der Apostel und Evangelist Matthäus - das einzige derartige
Patrozinium in der Diözese Chur 3. Der Choraltar war der Trinität geweiht, die beiden Seiten/
altare der Conceptio immaculata und dem Kirchenpatron Matthäus 4. Aus den Jahren 1479 und
1516 stammten die beiden alten, 1888 eingeschmolzenen Glocken, die St. Fridolin und den
« Rex gloriae » um Hilfe anriefen.

Die Reformation brachte die selbständige Kirchgemeinde Kerenzen und im Jahre 1528 den
Bildersturm 5. Mit der Führung der Pfarrbücher wurde in den Jahren 1594-1596 begonnen. Seit
sich Mühlehorn 1760 kirchlich verselbständigte und 1885 endgültig auskaufte, dient die Pfarr/

¦) Die Verhältnisse des Turmes stimmen mit denen der Ruine auf dem Biberlikopf bei Ziegelbrücke weitgehend über/
ein. Vgl. Theodor Girard, Kerenzen am Walensee (Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus, Heft XXV,
pag. 25).

2) A. Nüscheler, Gotteshäuser der Schweiz, I, pag. 7. Girard, a.a.O. pag. 36f.
3) Nüscheler, a.a.O. pag. 7 und 139.
4) Casp. Lang, Hist./theol. Grund/Riß (Einsiedeln 1692), pag. 921.
5) Girard, a.a.O. pag. 38.

16



kirche von Obstalden nurmehr den 810 Kirchgenossen von Obstalden, Filzbach und den zer/

streuten Höfen und Weilern am Kerenzerberg.

Das wichtigste uns bekannte baugeschichtliche Datum ist das Jahr 1836. Bis zu diesem Zeit/
punkt schloß sich an den gewölbten Turmchor- in den 1667 Stühle für die Choralsänger einge/
baut worden waren - ein kurzes Schiff mit zwei Fenstern an. Die getünchte Ostwand war im
Innern links und rechts mit je einem Psalmvers geziert. Eine alte Holzdecke und eine der ältesten

Orgeln im reformierten Glarnerland (1809 erbaut) mit reichgeschnitztem Gehäuse schmückten
das Gotteshaus6. Auf dem gleich dem Schiff OW gerichteten Turmfirst erhob sich ein Dach/
reiter 7 mit der Kirchenuhr. 1836 wurde nun das Schiffaufvier Fenster erweitert. Auch Kanzel
und Bestuhlung, sowie das Tonnengewölbe mit den einfachen Empire/Stukkaturen (Gurtbogen,
welche die Pilaster der Längswände miteinander verbinden) stammen aus diesem Jahre, während
der alte, würdige Taufstein beibehalten wurde. Nach Entfernung des Dachreiters wurde damals

das etwas gesteigerte Turmdach NS orientiert8. Der Ostteil des Turmchores scheint erst anläßlich
des Einbaues der neuen Orgel (1867) gegen das Schiff abgeschlossen und dem kultischen Ge/
brauche entzogen worden zu sein6. 1851 wurde die Türe in der Ostwand des Turmes durch/
gebrochen und 1897 die Kirche der bisher - leider - letzten Renovation unterzogen. H.R.v.G.

7=^ S B W
vs

w.

VfCA*

o sW B
Grundriss der Kirche i : 400

Die Wandmalereien befinden sich an den Wänden des Turmchores (W)

DIE GEMÄLDE

Daß im Erdgeschoß des Glockenturmes von Obstalden Wandgemälde zutage kommen konn/

ten, findet in der oben geschilderten Baugeschichte der Kirche die Erklärung: sie stellte eine Turm/
choranlage dar, einen Typus also, der unter den ländlichen Gotteshäusern nicht selten auftritt und
dem auch, um nur ein weiteres Beispiel aus dem Kanton Glarus selbst zu nennen, die alte Kirche
zu Linthal angehört hatte. Da dieser Raum auch nach der Reformation zunächst noch - und auf
Jahrhunderte hinaus - dem gottesdienstlichen Gebrauch zu dienen hatte, verschwanden die Bilder
beim Glaubenswechsel unter der Tünche und wurden erst 1937 zum Teil wieder abgedeckt9 und

von der Firma Christian Schmidt Söhne, Zürich, restauriert. Wir sagten « zum Teil », denn die

Wiederherstellung bezog sich nur aufdie Wände der vermutlich 1867 vom Kircheninnern abge/

6) Gottfr. Heer, Die Kirchen des Kantons Glarus (Glarus 1890), pag. 3 8 f.

7) Die Datstellung Jan Hackaert's aus dem Jahre 1655 (S. Stelling/Michaud, Unbekannte Schweizerlandschaften aus
dem 17.Jahrhundert, Zürich 1937, Tafel 10) stimmt hierin mit einem Stich von Bantli/Burckhardt aus dem ersten Drittel
des 19. Jahrhunderts überein.

8) G. Heer irrt sich also (a.a.O., pag. 38), wenn er meint, die «Querlage» des Turmes als Beweis für dessen ursprüngliche
Selbständigkeit betrachten zu dürfen.

9) Die Auffindung ist Herrn Pfarrer H. R. v. Grebel zu verdanken.

17



schalteten Hälfte des Turmerdgeschosses, erstreckten sich jedoch nicht auf die Nord/ und Süd/
wand des heute noch als Chor benützten Abschnittes. Doch dürften diese Partien durch die vor/
genommene Unterteilung weitgehend zerstört sein. Aber auch den nun wieder ans Tageslicht
gekommenen Malereien waren Schädigungen nicht erspart geblieben: an der Nordwand hatte

schon zu der Zeit, als noch der ganze Raum als Chor diente, das Einbrechen eines Fensters Ver/
letzungen im Gefolge gehabt, und da nach der erwähnten Unterteilung im Turm ein Boden ein/

gezogen wurde, der tiefer lag als das ehemalige - ausgebrochene - Chorgewölbe, konnten weitere

Beschädigungen nicht ausbleiben. Im übrigen erwies es sich auch leider, daß an der Südwand des

Turmes nur noch kleine Spuren der Bemalung vorhanden sind.

Was sich erhalten hat, ist jedoch immerhin noch genug, um von der Anlage des ganzen Werkes
eine Vorstellung zu vermitteln. Wie sich die aufgefundenen Malereien im Zusammenhang dar/
stellen, veranschaulicht die, eine Abwicklung gebende, Skizze (Abb. 2). Die unteren Wand/
partien waren bis zu einer Höhe von etwas über Mannshöhe mit einer Draperie dekoriert, von der

sich nur wenige Reste erhalten haben. Darüber zieht sich eine mit Gelb und Rot nuancierte Blatt/
borte hin und auf der Grenze zwischen diesem Ornamentband und dem Stoffgehänge sieht man
drei jener zwölfKonsekrationskreuze, die an den Wänden der ganzen Kirche verteilt waren, wobei
offenbar auf Chor und Schiffje die Hälfte traf. Sie sind, wie üblich, in einen Kreis eingeschrieben
und zeigen noch die verdickten Enden, wie wir sie an den liturgischen Kreuzen der romanischen

Zeit kennen, nur daß die Arme schon in einer leichten Schweifung zu den Vierecken übergehen,
diese also nicht scharf rechteckig abgesetzt sind (Abb. 6).

Die eigentliche Bildzone nun ist in eine Reihe von Tabernakeln aufgeteilt, die - mit gotischen

Nasenbogen einfachster Art bekröntI0 und durch schlanke, pfeilerartige, von rundbogigen Fenstern

durchbrochene Türmchen getrennt - nimbierte Gestalten umschließen. An ihren Gewändern wie
im Fond der Gehäuse alternieren die Farben Rot, Gelb und Blau (jetzt Grau). Den oberen Ab/
Schluß bilden zwei Ornamentstreifen, von denen der eine aus Rosetten, der andere aus Kleeblättern

gebildet ist. Man würde ohne Zaudern jene Figuren als Apostelkollegium deuten, das ja gerade
als Schmuck von Altarräumen mittelalterlicher Kirchen - besonders auch im benachbarten

Bündnerland - eine fast kanonische Bedeutung erhalten hat, wenn nicht eine Anomalie die Nach/
prüfung dieser Auslegung von uns verlangen würde. Merkwürdigerweise sind nämlich die Ge/
stalten nicht symmetrisch zu beiden Seiten der Hauptachse verteilt. Denn rechts des Mittelfensters

erkennen wir nur noch zwei Gestalten, darauf aber folgt eine Darstellung, die zwar nicht mehr

genau zu bestimmen ist, deren Reste aber immerhin so viel erkennen lassen, daß es sich um keine

Einzelfigur, sondern um eine Gruppe handelt. (Vgl. Abb. 3 ff). Auch vermag man deutlich

zu sehen, daß die beschriebene Gliederung durch Tabernakel hier nicht weitergeführt ist.

Wir hätten daher die zur Rundung der Zwölfzahl noch fehlenden vier Figuren nicht nach dieser

Seite hin zu suchen, sondern auf der Nordwand, also hinter der jetzigen Turmmauer hindurch
in den jetzt noch als Chor dienenden Raumabschnitt hinein, was die Flächenmaße durchaus er/
lauben. Dies mag uns befremden, da wir gewohnt sind, den Apostelzyklus als einen den Altar/
räum symmetrisch umschließenden Kranz zu finden, und unser Erstaunen wird sich noch steigern,

wenn wir hernach erfahren, daß über dem Fenster eine Darstellung Christi vorhanden war, die also

nicht die Mitte dieser Figurenreihe einnahm. Trotzdem ist es wahrscheinlich, daß es sich hier nicht

um eine Serie verschiedener Heiliger, sondern um die Jünger des Herrn handelt. Dafür spricht

vor allem die Einheitlichkeit der Kleidung, denn alle tragen das für die Apostel traditionelle

I0) Nur jenes an der Nordwand, das durch das Fenster größtenteils zerstört ist, zeigt eine Verzierung durch Krabben.

18



klassische Gewand. Auch haben wir es durchwegs mit männlichen Personen zu tun, was man
auch bei den in den oberen Partien zerstörten Figuren daran sehen kann, daß ihre Füße nackt sind
und die Gewänder nur bis zu den Knöcheln reichen, während weibliche Heilige Schuhe und
länger herabwallende Kleider trügen. Wären andere Heilige dargestellt, so würden wir irgend/
eine Definierung durch Attribute, oder durch die Bekleidung, etwa durch bischöflichen Ornat
oder ritterliche Rüstung zu erwarten haben. Die vollkommen undifferenzierte Übereinstimmung
in der äußeren Erscheinung sagt uns aber, daß wir ein Kollegium gleichgeordneter heiliger Personen

vor uns sehen, und das kann, da deren acht noch vorhanden sind, doch wohl nur die Gemeinschaft
der Zwölfboten sein. Da überdies einer der Jünger, Matthäus, der Patron des. Gotteshauses war,
so wäre die Verbindung zu diesem Thema nahe genug, auch wenn dafür nicht, wie erwähnt,
bereits eine ikonographische Tradition bestünde.

Die Asymmetrie in der Anordnung der Apostel verliert aber das Befremdliche, wenn wir uns

vergegenwärtigen, daß die mittelalterliche Wandmalerei in derlei formalen Fragen nicht allzu

streng dachte. Ja wir gewinnen- bei ländlichen Werken wenigstens - bisweilen den Eindruck, daß

der Maler seine Arbeit ohne eine feste, die gesamte Fläche von vornherein aufteilende Planung be/

gann. Über dem die letzten Apostel von ihren Gefährten trennenden Fenster, das bei der Unter/
teilung des Chores zu einer Türe vergrößert wurde, finden wir nun die Reste jener bereits im
Vorbeigehen erwähnten Darstellung. Wir erkennen zunächst deutlich ein Tier mit buschigem
Schwanz und daneben ein zweites, links davon aber eine ausgestreckte, aus einem Ärmel hervor/
kommende Hand. Da nichts im Wege steht, die Tiere als Schafe anzusehen, so dürfte sich kaum
eine einleuchtendere Erklärung dieses Bildes finden lassen, als die Stelle im Evangelium des Mat/
thäus, die davon spricht, daß des Menschen Sohn wiederkehren und die Völker voneinander
scheiden wird «gleich als ein Hirte die Schafe von den Böcken scheidet» (Kap. 25, V. 32). Der
Evangelist sieht den Herrn dabei « aufdem Stuhl seiner Herrlichkeit »sitzen und in der Tat erkennt

man unter dem Gelenk der ausgestreckten Hand einige Linien, die auf die Wange eines Stuhles
deuten könnten (Abb. 7).

Wir haben es hier also mit einer eigenartigen Parallele zu jenem Thema zu tun, dem bekanntlich
im hohen und späten Mittelalter der Platz am Gewölbe des Altarhauses meist vorbehalten war, der

«Majestas Domini ». Ihrer Bedeutung nach stehen sich diese zwei Bildgedanken sehr nahe, denn
beide gehören dem eschatologischen Vorstellungskreis an, die Majestas Domini sowohl, die auf
eine Vision der Apokalypse (Offenb. 4, 2-8) zurückgeht, wie das Gleichnis der Scheidung der

Böcke von den Schafen, das der Rede des Herrn über das Jüngste Gericht entnommen ist. Beide
aber erblicken sie Christus «in seiner Herrlichkeit », denn so steht es bei Matthäus und so spricht
es auch die Bezeichnung « Majestas Domini» oder «Rex gloriae » aus, die man dem in der Glorie
thronenden, von den Evangelistensymbolen umgebenen Herrn zulegte.

Da das Gewölbe nicht mehr erhalten ist, muß es dahingestellt bleiben, ob unsere Darstellung die

«Majestas Domini» zu vertreten hatte oder ob beide Themen nahe beieinander hier erschienen,
das eine an der Decke und das andere an der Wand11. Als Anlaß dieser Variation eines gleichen
Grundgedankens könnte man sich denken, daß gerade im Evangelium des Matthäus, des Patrons
der Kirche also - und zwar hier allein - dieser Vergleich des Weltenrichters mit dem seine Herde
scheidenden Hirten vorkommt.

") Daß sich die mittelalterliche Kunst nicht scheute, Christus im gleichen Bilderkreis zweimal übereinander darzustellen,
hat in dieser Zeitschrift erst vor kurzem W. Weisbach betont (Jahrg. 1941, S. 119).

19



Die Leibung des Fensters selbst, die von einer Borte mit stufenförmigem Teppichmuster in
Schwarz, Weiß und Grün eingefaßt ist, war gleichfalls mit Figurentabernakeln geschmückt; die
Gestalt links ist fast völlig verschwunden, rechts läßt sich jedoch noch feststellen, daß ein nimbierter

König dargestellt war, neben dem - gleichsam attributiv - zwei kleinere Personen stehen, von
denen die eine einen Judenhut trägt. Auf dem Fond sieht man Blätter und Zweige, die in der

durchsichtig zarten frühgotischen Weise einen Baum andeuten sollen. Eine befriedigende Deutung
dieses Bildes konnte nicht gefunden werden und wenn man an David und Absalom denkt, ist es

nicht mehr als eine vage Vermutung (Abb. 8).

Was nun schließlich das schon erwähnte, an den Apostelzyklus anschließende Bildfeld an/
langt, so sind auch hier die verbliebenen Spuren zu schwach, als daß man eine bestimmte De/
finition geben dürfte. Der Reiflinks oben scheint kein Nimbus, sondern die Aureole eines Gestirns

zu sein, da er beinahe ganz geschlossen ist ; dagegen erkennt man dicht unter ihm (noch über dem

Zwischenboden) die Umrisse einer nimbierten Gestalt und ganz unten (also unterhalb des Bodens)
die Konturen einer weiteren Figur, die gleichfalls einen Heiligenschein trägt. All dies ist jedoch
so undeutlich, daß es sich ebensogut um ein Weihnachtsbild wie um die Todesangst Christi
am Ölberg handeln könnte, falls der Kreis wirklich als Gestirnsaureole zu verstehen sein sollte

(Abb. 2 und 6).
Wenn man sich zur Zeitbestimmung nun zunächst an die dekorativen Elemente wendet, so

ist zu sagen, daß die als unterer Abschluß verwendete Rankenborte in beinahe wörtlicher Über/
einstimmung aufWandbildern des « Waltensburger Meisters » in Graubünden - in Waltensburg
selbst und in Lüen im Schanfigg - vorkommt, die aus dem zweiten Viertel des 14.Jahrhunderts
stammen. Das Ornament ist aus der romanischen Blattborte entwickelt, und zu den Dekorations/
motiven der romanischen Epoche gehört denn auch noch das Stufenmuster der Fenstereinfassung
und der kleine Rest einer Schlingranke mit Kleeblatt an der Südwand. Romanische Reminiszenzen
lassen ferner - außer den bereits erwähnten Konsekrationskreuzen - noch die Türmchen zwischen
den Tabernakeln erkennen, die rundbogige Fenster aufweisen und nicht mit Wimpergen und
Spitzhelmen, sondern von niedern Zeltdächlein bekrönt sind. Eindeutig frühgotisch aber sind
nicht nur die Maßwerke, sondern vor allem auch die Gestalten. Nach Haltung, Wuchs, Falten/
stil, Schnitt des Gesichtes und Haarbehandlung gehören sie der ersten Hälfte des 14.Jahrhunderts

an, und wenn wir die Malereien lieber in das erste wie das zweite Viertel, etwa um 1320, stellen

möchten, so geschieht es eben jener altertümlichen Tendenzen im ornamentalen Beiwerk wegen.
Wir stehen hier also vor dem ältesten Denkmal kirchlicher Wandmalerei im Kanton Glarus,

ja dem bisher einzigen Werk frühgotischer Malerei in weiterem Umkreis und haben daher allen

Anlaß, für die Entdeckung und Sicherung dieser bedeutsamen Bilder dankbar zu sein. E.P.

20



Tafel il

>
V

.1vM

r» nr

*^ fc%

«

Abb. i. KIRCHE VON OBSTALDEN, SÜD-WESTANSICHT

Itlr/iisch*.
O.SO

i : _.i L l

4 m

»jSf
•

| '".

îGit&saBaagîseK

59

/POM/'û' r> *5<^<y«

Phot. Schweiz. Landesmuseu

Abb. 2. WANDMALEREIEN IM TURMCHOR DER KIRCHE
Abwicklung. Farbige Zeichnung von Christian Schmidt Söhne, Zürich
Archiv für hist. Kunstdenkmäler im Schweiz. Landesmuseum, Zürich



Tafel 12

Ë7>

:v
' :'::'-: y* IS'S -

-

..:'':'>'--77 • .' ¦¦ '¦¦¦ ¦¦
¦

-: :;

Abb. 3. Nord- und Ostwand. Obere Partie

s*
<*

'~

rt

i"

-*
t#.

»«

:-: y

li
Phot. Schweiz. Landcsiimseuni

Abb. 4. Nord- und Ostwand. Untere Partie

WANDMALEREIEN IM TURMCHOR DER KIRCHE VON OBSTALDEN UM 1320



Tafel 13

„XJlfciW

~Mr -$&
^£^£j/~.

.*-
ST

rmnimn^-j

,-fi.

m

Abb. 5. Ost- und Südwand. Obere Partie

r*

X

rs
Wi

4
%

Phot. Schwtiz. Landesmuseum

Abb. 6. Ostwand. Untere Partie

WANDMALEREIEN IM TURMCHOR DER KIRCHE VON OBSTALDEN UM 1320



Tafel 14

¦;

¦¦

mm '¦££&,%

1

;

Abb. 7. Fragment über dem Ostfenster Abb. 8. Südliche Leibung des Ostfensters

¦if
p*""%~J

m*

fé
*--

-*»;;.

fc.
7-

m
U B

v¦

X- -

Abb. g. Detail der Ostwand (s. Abb. 3)

WANDMALEREIEN IM TURMCHOR DER KIRCHE VON OBSTALDEN UM 1320


	Die Wandmalerei in der Kirche von Obstalden
	Anhang

