
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 3 (1941)

Heft: 2

Artikel: Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspforte im Rahmen
romanischer Portalprogramme

Autor: Weisbach, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspfòrte im Rahmen
romanischer Portalprogramme

VON WERNER WEISBACH

(TAFEL 33-37)

Einer der Gründe, die dafür angeführt werden, daß die Galluspfòrte nicht in ihrem Ursprung/
liehen Zustand und Zusammenhang auf uns gekommen, von einer anderen Stelle des Münsters

an ihren jetzigen Platz versetzt und bei dieser Gelegenheit umgeformt worden sei, wird darin
gesehen, daß in dem figürlichen Skulpturenschmuck Unstimmigkeiten zu bemerken, disparate
und dem ikonographischen Programm widersprechende Stücke miteinander verquickt worden
seien. Maurice Moullet, der kürzlich der Galluspfòrte ein ganzes Buch gewidmet hat1), kommt

zu dem Ergebnis: daß der Inhalt der Bildwerke bestätige, was er glaubte, aus dem Aufbau er/
weisen zu können, daß die Anlage nicht einheitlich sei, und er nennt sie „ein geniales Flickwerk".
Wir wissen nichts darüber, wie die Galluspfòrte früher ausgesehen, ob sie eine andere Gestalt

und andere figürliche Bestandteile gehabt hat. Alles darüber Vorgebrachte sind lediglich Vermu/

tungen. Eines aber glaube ich mit Bestimmtheit sagen zu können, daß am Figurenschmuck der

Pforte, so wie er in seiner endgiltigen Fassung angebracht wurde, sich keine Stücke finden, die

mit einem geistigen Zusammenhang des Inhalts in Widerspruch ständen2).

Man hat es sich so zu denken, daß für die Herstellung eines umfänglicheren Skulpturenschmuk/
kes an Portal oder Fassade von einem Geistlichen oder einem Kollegium von Geistlichen ein

Programm ausgearbeitet und der Bildhauerwerkstatt zugewiesen wurde. Bei einer gemeinsamen,
durch geistige und kirchliche Gegebenheiten der Zeit bedingten Grundlage gibt es zahlreiche

Variationen unter den Programmen. Mancher Geistliche wird bei der Auswahl einzelner den

Leitgedanken illustrierender Gegenstände persönlichen Eingebungen und Neigungen gefolgt sein

und seine allegorischen und symbolischen Spekulationen, wie sie der Epoche eigentümlich waren,
dem Stoffgebiet zugeführt haben. Es läßt sich auch erkennen, daß stellenweise Besonderheiten und

Eigentümlichkeiten von Programmen an bestimmte geographische Gebiete geknüpft sind. So

ist z. B. im südwestlichen Frankreich gegen Mitte des 12. Jahrhunderts ein Portalprogramm
in Erscheinung getreten, das in den Gegenden der Saintonge und des Poitou weite Verbreitung
fand und das vorher nirgends sonst vorkommt. Mit der Eigenart des Inhalts, auf den wir später

') Die Galluspfòrte des Basler Münsters, 1938.
a) Auch Gantner (Die Galluspfòrte am Basler Münster, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 1937,

S. 434) hat ganz richtig gesagt, und man muß davon ausgehen, „daß in diesem Zeitpunkt das neu aufgebaute Portal als

eine neue Einheit empfunden wurde".

HO



noch zurückkommen werden, ist hier auch eine Eigenart des Aufbaus verbunden. Es gibt nicht,
wie gewöhnlich, ein mit einer figürlichen Szene gefülltes Tympanon, der figürliche Schmuck ist

auf eine Anzahl der den Portalbogen umrahmenden Archivolten verteilt. Wir vermögen natür/
lieh nicht festzustellen, an welchem Punkt dieses Programm zuerst entworfen und wer der geistige

Vater gewesen. Aber daß es großen Anklang fand, ist daraus ersichtlich, daß es vielfach und bis

in den französischen Süden hinein mit diesen und jenen Modifikationen wiederholt wurde.
Wie ich in einem in der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel gehaltenen

Vortrag „Vom Geist romanischer Portalprogramme" darlegte, hat sich in zahlreichen Programmen
der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts der Geist der Reformzeit, der durch das burgundische
Kloster Cluny im 10. Jahrhundert eingeleiteten Reformbewegung und ihrer Tendenzen, aus/

gewirkt3). Eine Bewegung, die in weitem Umfang auf Religiosität und Frömmigkeit, Denken
und Handeln Einfluß gewann und tiefgreifende Folgen für das kirchliche und weltliche Leben
nach sich zog. Wesentlich ist für diese geistesgeschichtliche Epoche, daß in ihr mönchische und
asketische Anschauungen und Überzeugungen, wie sie von einer, religiösen Bindungen und Ver/
pflichtungen unterworfenen und ihrem Daseinsprinzip nach weitabgewandten Menschenklasse

vertreten wurden, für die Auffassung des Verhältnisses von Gott und Welt, von Jenseits und
Diesseits richtunggebend waren und das Laienvolk stark in Mitleidenschaft zogen. Die Epoche,
die wir mit einem umfassenderen Begriff als die der religiösen Reform bezeichnen, reicht bis zum
Umsichgreifen der ritterlich/höfischen Kultur. Im Bereich dieser Kultur, in der eine adlige,
durch gesellschaftliche Bindungen und Konventionen verwachsene Schicht von Laien in den

Vordergrund trat, wurden in vielen Auffassungen, insbesondere auch für das Verhältnis von Gott
und Welt und für die Bewertung des Diesseits, grundsätzliche Wandlungen herbeigeführt, die
der bildenden Kunst neue Anregungen gaben und sie vor neue Aufgaben stellten.

An den baulichen Unternehmungen in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts hatte das Mönch/
tum einen bedeutenden Anteil und in den Beginn dieses Zeitraums fällt die Aufnahme eines

umfänglicheren Skulpturenschmuckes in die kirchliche Architektur. Überblickt man das, was
bei der plastischen Ausstattung von Portalen und Fassaden an Bildstoffen verwendet wurde,

so zeigt sich, daß bei der Auswahl bestimmte Gegenstände hervortreten, die mit Grundsätzen in
Beziehung stehen, von denen sich die Reformkreise bei ihrer geistlichen Führung leiten ließen.

Die Cluniazenser legten es darauf an, das Bewußtsein für Schuld und Sünde bei den Menschen

zu wecken und zu schärfen, sie dadurch zu zerknirschter, demütiger Einkehr und zu Bußgesin/

nung zu bestimmen, und griffen in Rede und Schrift zu dem Mittel, die sündhaften Vergehen
und die Strafen und Höllenqualen, die durch das Weltgericht des Herrn verhängt werden, mit
aufwühlender Deutlichkeit vorzuhalten. Man war bestrebt, die Schauer von Gericht und Strafe,

von denen die Apokalypse widerhallt, in Phantasie und Seele der Menschen nachbeben zu lassen,

um den zur himmlischen Belohnung führenden Weg der Buße und der Askese desto dringlicher
zu machen. Der Gegensatz zwischen Gott und Welt, zwischen Erlösung und irdischem Wandel,
ebenso wie der zwischen Himmel und Hölle, wurde in ein scharfes Licht gerückt. Ein trüber
Schein fiel auf das durch die Sünde mit Makel befleckte Erdenleben. Gedankengänge, wie sie

durch die cluniazensische Reform in Umlaufgebracht waren, spiegeln sich nicht allein in Skulp/
turprogrammen cluniazensischer Kirchen, sondern kamen auch an kirchlichen Bauten, die nicht
dem Mönchtum zugehörten und dem Bistum unterstanden, zum Ausdruck. Weitgehend sind
die Programme von eschatologischen Vorstellungen beherrscht.

3) Ich kann aufdieses Problem hier nicht näher eingehen. Ein Buch von mir, welches das Thema in weiterem Umfang
behandelt: „Der Geist der religiösen Reform und die mittelalterliche Kunst", ist bereits vollendet.

III



Auch dem Skulpturenschmuck der Galluspfòrte ist ein eschatologisches Programm zu Grund
gelegt. Wenn Moullet Beweisgründe dafür anzuführen sucht, daß nicht das Jüngste Gericht als

Vorstellungsinhalt gemeint sein könne, so wäre das nur in dem Sinne zutreffend, falls damit gesagt
sein sollte, daß keine einheitliche, ausführliche und vollständige Darstellung des Gerichtes vor/
kommt, wie es bei manchen Portalen der Fall ist. Aber es gibt Programme, die auch ohne das

durch Vorführung einzelner Teile des Gerichtsbildes, durch Anspielungen, Gleichnisse, Sinn/
bilder dem Vorstellungsinhalt des Weltgerichtes Gestalt zu geben suchen. Das „Gerichtsportal"
in seiner ausgeprägten, genau umschriebenen Form, mit Verteilung der einzelnen dazugehörigen

Gegenstände auf bestimmte Architekturstücke, ist erst in der Gotik zum festen Bestand der kirch/
liehen Architektur geworden. In romanischer Zeit werden z. B. abwechselnd Tympanondarstel/
lungen der Majestas Domini, der Himmelfahrt Christi, gelegentÜch auch die Ausgießung des

Heiligen Geistes4) und die Anbetung der Könige5), mit begleitenden Bildern, die sich auf das

Weltgericht beziehen, verbunden. Es gibt mannigfache Kombinationen und sozusagen mannig/
fache Versatzstücke, um denselben Sinngehalt durch verschiedene, in einen Gedankenzusammen/

hang gebrachte Bildgegenstände der Anschauung nahezubringen. Die Bilderwahl und die Bilder/
Verflechtungen erfolgen nicht nach logischen Gesichtspunkten und rationalen Erwägungen, son/
dem die Bearbeiter der Programme bestimmen nach dem ihnen geläufigen symbolischen und alle/

gorischen Denken Auswahl und Zusammensetzung der Bildzeichen, woraus sich der in dem

Gesamt niedergelegte Sinngehalt ergibt. An der Galluspforte sind Hinweise auf den Gerichts/

gedanken die beiden hornblasenden Engel im obersten Abschnitt der das Portalgewände flan/
kierenden, von übereinandergestellten Nischen durchhöhlten Pfeiler, die zwischen ihnen in die

Zwickel des Torbogens eingesetzten zwei Reliefs mit der Auferstehung der Toten, das Gleichnis

von den klugen und törichten Jungfrauen am Türsturz, die Werke der Barmherzigkeit in den

drei untersten Pfeilernischen.

Die hornblasenden Engel sind als Verkünder des Jüngsten Tages Repräsentanten des Welt/
gerichtes. Sie treten nicht nur regelmäßig in Darstellungen auf, die das Gericht als solches aus/

malen, sondern sind auch ohne das an verschiedenen Stellen und bei verschiedenen Gelegen/
heiten als Sinnbilder des Gerichtes verwandt worden. So ist es im Tympanon der zum burgun/
dischen Kunstgebiet gehörenden Kirche Sainte/Marie/Madelaine in Neuilly/en/Donjon (Allier)
geschehen. Hier ist eine „Anbetung der Könige'' in höchst eigenartiger Weise mit dem Gerichts/

gedanken in Verbindung gebracht: Zwei gewaltige geflügelte Bestien, Symbole der höllischen

Welt, dienen sozusagen als Piédestal für den heiligen Vorgang. Über den Flügel des linken Un/
getüms schreiten die Könige wie auf einer Brücke, gleichsam über Sünde und Hölle hinweg, der

Gottesmutter entgegen, während die Darstellung eingefaßt wird von zwei hörnerblasenden Engeln,
die auf den eschatologischen Sinn hindeuten: den Triumph der Erlösung und des himmlischen
Reiches über Sünde und Hölle am Jüngsten Tage. Der im Tympanon veranschaulichte Erlö/
sungsgedanke wird ergänzt durch Darstellungen auf dem Türsturz und auf den beiden diesen

flankierenden Säulenkapitellen, die Exempla für Sünde, Bestrafung und Rettung enthalten.

Dieser Portalschmuck ist sowohl bezeichnend für den Geist der Reformzeit, aus dem heraus solch

ein von Sünde und Hölle durchzittertes Programm entworfen wurde, wie dafür, in welchem Maße

die kirchliche Skulptur dieser Zeit, insbesondere auf burgundischem Gebiet, von Vorstellungen
des Dämonischen durchsetzt war.

4) Am Portal der südfranzösischen Kirche von Perse bei Espalion (Aveyron); Kingsley Porter, The Romanesque
Sculpture of the Pilgrimage Roads, 402, 403. W. von der Mülbe, Die Darstellung des Jüngsten Gerichtes an den roma/
nischen und gotischen Kirchen Frankreichs, 1911, S. 32, Taf. I.

6) In Neuilly/en/Donjon, Kingsley Porter, 93, 94, wovon gleich ausführlicher die Rede sein wird.

112



Auch an der mit figürlichem Schmuck reich ausgestatteten Puerta de las Platerias an der Süd/
sehe des Querschiffes der Kathedrale von Santiago de Compostela begegnen uns vier Einzelfiguren

von hornblasenden Engeln, ohne daß eine Darstellung des Weltgerichtes vorhanden ist. Leider
läßt sich das ursprüngliche Programm der Fassadendekoradon nicht mehr feststellen, da sie im
Laufe der Zeit bei Umbauten und Erneuerungen wesentlich verändert und mit nicht zugehörigen
Bestandteilen versehen worden ist. Und auch die zeitgenössische Beschreibung des Portals, die

in dem berühmten, von einem französischen Kleriker um 1139 verfaßten „Pilgerführer" ent/
halten ist, vermag uns nicht darüber genügend aufzuklären. Aber sie erwähnt die Engel unter
Hinweis auf ihre eschatologische Sinnbedeutung: „quatuor angeli, cornua singuli tenentes,

Judicii diem pronunciantes"6).
An der Galluspforte ist durch die Einschaltung der beiden Reliefs mit den auferstehenden

Toten zwischen den hornblasenden Engeln eine weitere Anspielung aufdas Weltgericht gegeben.

Man hat aber zur Stützung der These, der heutige Skulpturenbestand sei nicht der ursprüngliche
und keine einheitliche, auf den Gedanken des Gerichtes eingestellte Konzeption, sondern sei

aus einer Verschmelzung verschiedener, nicht zusammengehöriger Gedankenkomplexe hervor/

gegangen, als Beweisgründe angeführt, daß der Vorstellungsinhalt des Gerichtsbildes nur eine

unvollständige Veranschaulichung erfahren habe und daß die ihm entnommenen Bestandteile

auseinandergerissen und an Stellen, wo sie eigentlich gar nicht hingehörten, eingefügt seien.

Was den ersten Punkt betrifft, so gibt es genügend Analogien dafür, daß bei Fassadendekora/

donen, die den eschatologischen Gedanken zum Ausdruck bringen, dieses oder jenes Teilstück

aus dem Gesamtbilde des Weltgerichtes verwendet wurde. Nur auf einige wenige Beispiele sei

hingewiesen. Die südfranzösische Kirche von Martel (Lot) besitzt ein Tympanon7), das den

thronenden Christus zeigt, mit gesenkten Armen die Wundmale präsentierend, flankiert von
zwei hornblasenden Engeln und zwei weiteren Engeln mit den Leidenswerkzeugen in den Hän/
den; am Boden, auf dem der Thron Chrisd und die hornblasenden Engel stehen, vier Sarko/

phage, aus denen Tote auferstehen. Es handelt sich also um eine abgekürzte Darstellung des

Jüngsten Gerichtes, die außer dem Salvator die hornblasenden Engel und die Auferstehung der

Toten enthält. In Saint/Paul/de/Varax (Ain)8) wird das Tympanon von der Himmelfahrt Christi
eingenommen, auf der Christus sitzend, nach byzantinischem Muster (entsprechend der Majestas

Domini), gen Himmel fährt. Ein über die ganze Breite der Fassade sich erstreckender Relieffries

bietet erzählende, teilweise nicht deutbare Darstellungen, darunter aber Szenen auf der rechten

(südlichen) Seite vom Mittelportal, die dem Vorstellungskreise des Jüngsten Gerichtes angehören:

Peinigungen von Verdammten durch Teufel und die Eintreibung der Sünder in den Höllen/
rächen. Sind hier und anderwärts die Höllenbilder zur Andeutung des Gerichtsvorganges ver/
wertet, so geschieht das an der Galluspforte durch die Auferstehung der Toten in Verbindung mit
den hornblasenden Engeln (ebenso wie wir es am Tympanon von Martel sahen).

Gehen wir zu dem zweiten der beiden vorher erwähnten Argumente über, so hat man bean/

standet, daß an der Galluspforte die Auferstehung der Toten in der oberen Sphäre, über dem

Tympanon mit dem Erlöser, sich befinde, wo sie gar nicht am Platze sei. Um das zu rechtfertigen
und begreiflich zu finden, muß man sich vor Augen halten, daß in romanischer Zeit bei Ver/
teilung der bildlichen Gegenstände aufPortal und Fassade meist nicht nach einem festen Ordnungs/

8) Mottet, Recueil des textes relatifs à l'histoire de l'architecture I, S. 403. Eine neue Ausgabe des Pilgerführers mit
französischer Übersetzung: Jeanne Vielliard, Le Guide du Pèlerin de St/Jacques de Compostelle, Macon 1938.

7) Kingsley Porter 431—433. Von der Mülbe, a.a.O. S.41, Taf.IV.
8) Kingsley Porter, 88—90. Mâle, L'art religieux du Xlle siècle en France, S. 405.

38 "ï



prinzip, sondern mit einer gewissen Willkür verfahren wurde. Es kam vor allem darauf an, daß
die Gegenstände, die als Bestandteile des Programms veranschaulicht werden sollten, bildliche
Existenz empfingen, nicht so sehr an welcher Stelle und ob sie an der passenden Stelle zu sehen

waren. An einer ganzen Anzahl von Fassaden ließe sich das erläutern. Können wir für ein
solches Verfahren auf die schon erwähnten burgundischen Kirchen von Neuilly/en/Donjon
und Saint/Paul/de/Varax verweisen, so wollen wir als ein bezeichnendes Beispiel noch den

nicht vor der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts entstandenen Fassadenschmuck von Saint/
Trophime in Arles anführen, wo sämtliche Bestandteile des Gerichtsprogramms vorhanden,
aber auf verschiedene Partien des Bauwerkes verteilt und zersprengt sind, was ich hier nicht im
einzelnen ausführen kann. Wer in den Zusammenhang der Bilder eindringen will, muß um
den ganzen Bau herumgehen, das Auge auf und ab schweifen lassen, um sich den einheitlichen

Sinngehalt zu rekonstruieren. Hier und an anderen romanischen Fassadendekorationen zeigt
sich als hervorstechender Zug das Unsystematische in der Bilderverteilung; es fehlt eine be/
stimmte Ordnung, nach der das gegenständlich Zusammengehörige dem baulichen Organis/
mus nach sachlich/logischen Gesichtspunkten eingegliedert ist. Ein solches Ordnungsprinzip,
das dem Triumph scholastischen Denkens parallel geht, ist in der Ile/de/France an den West/
portalen der Klosterkirche von Saint/Denis — hier kraft der konstruktiven Imagination des großen
Abtes Suger — und der Kathedrale von Chartres durchgeführt und in der Gotik richtunggebend
geworden. Darin findet der Begriff des ordo einen bildlichen Ausdruck, jener Ordnung, die
nach mittelalterlicher Vorstellung das nach Gottes Willen eingesetzte und vorausbestimmte

Weltprinzip ist, in dem sich das göttliche Wirken in der Welt offenbart und in dem alles Sein,
soweit es nach göttlichem Beschluß ist und sich auswirkt, Grundlage und Sinn hat... Unter
diesem Gesichtspunkt betrachtet, folgt die Anordnung des Bildschmuckes an der Galluspforte
einem zur Zeit ihrer Entstehung sozusagen altmodischen Verfahren.

Von den Gleichnissen des Herrn sind von früh an zwei als Hinweise auf den Gerichtstag ge/
deutet und alsdann in der Kunst für bildliche Darstellungen des Weltgerichtes ausgewertet worden:
das vom armen Lazarus und reichen Prasser und das von den klugen und törichten Jungfrauen.
Beide enthalten mit einer Gegenüberstellung von Tugend und Laster die Botschaft von einer

Belohnung der Gutenim himmlischen Paradies und einer Bestrafung der Sünderim höllischen Reich.

Das Lazarus/Thema hat als erstes der beiden Gleichnisse zu Beginn der monumentalen Skulptur in
Portalprogramme mit eschatologischem Gedankengehalt Aufnahme gefunden und wurde zugleich
zur Veranschaulichung der beiden Laster: Geiz oder Habsucht und Völlerei oder Unkeuschheit —
avaritia und luxuria — und zur Abschreckung von ihnen benutzt. Man begegnet dem Gleichnis
nicht selten in der romanischen Skulptur, und Personifikationen oder Allegorien der Avaritia und
Luxuria gehören zu den fast allenthalben vorkommenden Sinnbildern. Zeitlich das früheste

Beispiel dürfte die Folge der Kapitellreliefs an der Porte des Comtes von Saint/Sernin in Toulouse
sein. Im Skulpturenschmuck der cluniazensischen Klosterkirche von Moissac im Languedoc
ist der Verbildlichung der Lazarusgeschichte am Portal ein breiter Raum zugewiesen; in eine An/
zahl von Szenen aufgeteilt, die in mehreren Reihen übereinander gestellt sind, nimmt sie das

ganze linke Gewände der Torhalle ein. Man hat sich aber nicht nur auf die Illustrierung der

biblischen Erzählung beschränkt, sondern Bilder hinzuerfunden, die der Bestrafung des Sünders

und der Anprangerung des Lasters gewidmet sind. Die unterste Reihe enthält allegorisch/
didaktische Sinnbilder der Avaritia und Luxuria. Auf dem linken Bilde der Geizhals, einen

großen gefüllten Geldsack um den Hals gehängt, von Teufeln verspottet. Als Gegenstück dazu
eine bittere Persiflage der Luxuria: Eine nackte Frau in schwanker Haltung, mit aufgelösten,

114



über die Schultern herabfallenden Haaren, mit erhobenen Unterarmen und verkrampften Händen,
der Leib umwunden von zwei Schlangen, deren Köpfe auf ihren Brüsten liegen, während eine

Kröte ihren Schamteil benagt, wird von einem grotesk ausstaffierten teuflischen Zwitterwesen,
das wie ein eitel und aufgebläht stolzierender Fant an sie herantritt, beim Arm ergriffen, als wollte
er mit ihr zu einem Tanz antreten. Die „Femme aux serpents" (wie die Franzosen sagen), welche
das Laster der Üppigkeit und Unkeuschheit verkörpert, ist eine Erfindung der Zeit und man
begegnet ihr häufig in der monumentalen Skulptur bei verschiedenen Gelegenheiten und an ver/
schiedenen Stellen. Was sich in der Szenenfolge abspielt, steht mit dem vorher angedeuteten
Geist der Reformzeit, ihrer religiösen Führung und Tendenz, in Einklang. Wenn dem Betrachter
des Gewändes die beängstigenden Bilder von Sünde und Hölle in großen Gestalten unmittelbar

vor Augen gestellt wurden, so sollte er durch die Schreckgespenster, die das Exemplum herauf/
beschwor und die ihm so nahe auf den Leib rückten, gewarnt und zur Buße ermahnt werden.
Was er aber, wenn er emporblickte, über Sünde und Höllenqual hinweg in der obersten Relief/
reihe als Erfüllung aller irdischen Hoffnung vorgeführt sah: daß die Seele in Abrahams Schoß

ewige Ruhe findet, das wurde ihm noch einmal in einer weit mächtigeren Versinnbildlichung
durch die Jenseitsvision des Tympanons zu Gemute geführt: der Herr in der himmlischen Ver/
klärung, auf dem Haupt eine Krone, die Rechte segnend erhoben, in der Linken das Buch der

Lehre, umgeben von den Evangelistensymbolen und verehrt von Engeln und den vierund/
zwanzig Ältesten.

Das Gleichnis von den klugen und törichten Jungfrauen, dessen sich die Monumentalskulptur
ebenfalls bemächtigte, bietet nicht einen solchen Reichtum dramatischer Handlung und krasser

Gegensätze, und die Gegebenheiten des Textes hatten eine andere Art bildlicher Veranschau/

lichung zur Folge. Man griff aus dem Text den Zug der Jungfrauen zur Begegnung mit dem

Bräutigam heraus, und das legte eine Reihendarstellung nahe. Das frühste bekannte Beispiel
findet sich aufmehreren Kapitellreliefs vom Kreuzgang der Kathedrale Saint/Etienne in Toulouse
aus dem ersten Viertel des 12. Jahrhunderts (Musée des Augustins), wo die einzelnen Gestalten
das Kapitell ringförmig umfangen9). Dem eschatologischen Gedankenzusammenhang einver/
leibt, erscheinen die Jungfrauen zum erstenmal in jenem Programm der Saintonge und des Poitou,
das, wie schon erwähnt, gegenüber anderen Portaldekorationen der Zeit etwas Neues und Beson/
deres bietet. Man hat hier eine der Torarchivolten dazu ausersehen, das Reihenbild der Jungfrauen,
eine über die andere gestellt, aufzunehmen. Und als weitere Neuerung sieht man die Psycho/
machie, eine Reihenfolge der Tugenden, jede über das ihr entgegengesetzte Laster triumphierend,
in eine andere Archivolte versetzt. Am Portal von Argenton/Château10), einem der am reichsten

mit Skulpturen geschmückten, finden sich in den Archivolten in der Reihenfolge von unten
nach oben folgende Darstellungen (Abb. 5): 1. Engel; im Scheitelpunkt des Bogens das Christus/
lamm. — 2. Die Psychomachie. — 3. Die klugen und törichten Jungfrauen; im Scheitelpunkt der

Sponsus in Halbfigur, von einer Wolke umgeben, der in der Rechten die für die klugen Jungfrauen

*) Raymond Rey, La sculpture romane languedocienne, S.202ff., Fig. 154, 155. Deschamps, Die romanische Plastik

Frankreichs, Taf. 29B.
10) Sanoner, Analyse du portail de l'église à Argenton/Château; Revue de l'art chrétien, 1903, S. 397ff. Deschamps,

Le Combat des Vertus et des Vices sur les portails romans de la Saintonge et du Poitou ; Congrès archéologique à Angou/
lême en 1912, Tome II. A. Katzenellenbogen, Die Psychomachie in der Kunst des Mittelalters; Hamburger Disserta/

tion, 1933, S. 50.

n) Auch dieser Stoffkreis weist hier eine eigenartige Verbildlichung auf. J. C. Webster (The Labors of the Months in

Antique and Mediaeval Art. Princeton Monographs, 1938, S. 66) hebt für die Ausbildung der Monatsdarstellungen im
12. Jahrhundert Saintonge und Poitou besonders hervor: „which developed an individual cycle ofconsiderable uniformity".

115



bestimme Krone des ewigen Lebens hält. — 4. Die zwölf Apostel; im Scheitelpunkt Christus
in einer Aureole. — 5. Die Sternzeichen des Tierkreises und Monatsbilder11). Aufdas Geschehen

der letzten Dinge und den Gerichtstag weisen die verschiedenen Verbildlichungen Christi:
als apokalyptisches Lamm, umgeben von Engeln, als Sponsus, der am Jüngsten Tage Lohn und
Strafe austeilt, als Himmelskönig inmitten der Apostel, und in diesem Zusammenhang jeden/
falls auch als Richter zu verstehen. Der Auftraggeber hat aber auch nicht auf das Lazarus/
Gleichnis zur Verdeutlichung des Sinngehaltes verzichten wollen. So erhält das eschatologische
Bildermaterial der Archivolten eine Ergänzung durch eine Relieffolge, die an der Mauer zu
beiden Seiten des obersten Bogenrandes unter dem Gesims angebracht ist, in der sich, wenn auch

weitgehend, teilweise bis auf wenige Reste, zerstört, eine auf das Gleichnis des armen Lazarus
und des reichen Geizhalses bezügliche Szenenreihe feststellen läßt. Damit tritt auch das Laster
der Avaritia, das schon in der Archivolte des Tugendkampfes einen Platz hat, noch einmal in
Erscheinung, und zu dieser Darstellungsreihe gehören Verbildlichungen der höllischen Welt,
die den eschatologischen Gedankenkreis durch den Hinweis auf das Strafgericht erweitern. Die
Art, wie der gegenständliche Stoff auf die Fassade verteilt ist, bietet nun auch wieder eine Bestä/

tigung dessen, was wir vorher über die Willkür der Anordnung ausgeführt haben. Die Lazarus/
Geschichte und die Höllenszenen stehen über dem himmlischen Bereich, wo sie „logischerweise"
nicht hingehören... In Saint/Denis, dessen Fassade ein ausgesprochenes und nach einem be/

stimmten Ordnungsprinzip entworfenes Gerichtsportal erhielt, mit dem Weltgericht im Tympa/
non, wurde das Gleichnis von den klugen und törichtenJungfrauen zum erstenmal an das Gewände
des Portals versetzt, und in gotischer Zeit kommt die Jungfrauenreihe dann öfter als Gewände/
schmuck vor.

Die Galluspforte ist das erste Portal, wo das Gleichnis für den Türsturz ausersehen ist12).

Die reihenförmige Komposition breitet sich über den Reliefstreifen aus. Von links schreitet der

Zug der klugen Jungfrauen mit erhobenen Lampen, von rechts der der törichten, die lichtlosen

Lampen gesenkt, der in der Mitte aufgestellten Himmelstür entgegen. Auf der Seite der klugen
Jungfrauen steht Christus vor dem Tor und erteilt der vordersten, die das Haupt vor ihm neigt,
den Segen. Die vorderste der törichten Jungfrauen hat die Klinke des Tores erfaßt, das sich ihr
nicht öffnen will, und in der materiellen Handgreiflichkeit spricht sich ein — fast könnte man

sagen banaler Realismus aus. Demgemäß ist auch das Himmelstor mit seinen ornamentierten
eisernen Beschlägen und der Klinke einer wirklichen Tür getreu nachgebildet.

Etwa hundert Jahre später hat das Münster noch einmal einen plastischen Bilderzyklus der

klugen und törichten Jungfrauen erhalten an der im gotischen Stil nach französischem Muster
errichteten Westfassade. Es waren Freifiguren, die am Gewände des Portals der Vorhalle standen,
welche sich ursprünglich zwischen den beiden Türmen befand. Zwei aus der Reihe der Statuen
haben sich erhalten und schmücken die jetzige Westfront: der Verführer und die Verführte.
Vorbild dafür war der Skulpturenschmuck am Südportal der Westfassade des Straßburger
Münsters, wo jede Statue einer Nische im Gewände eingefügt ist. Der Jungfrau, die den Zug
der klugen führt, ist Christus gegenübergestellt, der sie mit segnender Gebärde begrüßt. Auf der

Seite der törichten Jungfrauen ist aber das Laster, durch welches sie sündigten, die Unkeusch/
heit, noch in besonderer Weise verdeutlicht. Am Unken Gewände steht in der ersten, vordersten

Nische ein höfisch kostümierter Jüngling, ein Diadem auf dem Haupt, in der Rechten einen

la) Der Portalschmuck der elsässischen Kirche von Egisheim (Moullet, Abb. 56), der ebenfalls im Türsturz die klugen
und törichten Jungfrauen enthält, im Tympanon den Salvator zwischen Petrus und Paulus, ist etwa im zweiten Viertel
des 13. Jahrhunderts entstanden und knüpft offenbar an die Galluspforte an.

116



Apfel präsentierend, und läßt, hoffartig stolzierend, seine Künste spielen gegenüber der aus der

folgenden Nische sich ihm zuwendenden Jungfrau, deren Einverständnis sich ebenso in dem
verschmitzt lächelnden Antlitz wie darin, daß sie mit koketter Gebärde ihr Gewand aufzu/
nesteln beginnt, kundgibt. Das sündhaft/teuflische Wesen des Verführers wird aber dadurch

gekennzeichnet, daß sein Rücken mit ekelhaftem Gewürm, Schlangen und Kröten, bedeckt ist13).
Nichts vermag vielleicht den Kontrast zweier geistesgeschichtlicher Zeitalter deutlicher zu be/

leuchten, als wenn man sieht, wie das Laster der Unkeuschheit und Üppigkeit hier unter dem

Einfluß der ritterlich/höfischen Kultur veranschaulicht ist, und dem das gleichbedeutende Gebilde

am Portal von Moissac gegenüberstellt: die aus dem mönchisch/asketischen Geist der Reform/
zeit hervorgegangene, abscheuerregende Gestalt der Luxuria mit ihrem monströsen teuflischen
Partner. Etwas so Widerliches wie die romanische Luxuria hätte sich an einer gotischen Fassade

nicht mehr breitmachen dürfen. Dem als höfischer Galan verkleideten teuflischen Verführer
steht seine Lasterhaftigkeit „an der Stirn geschrieben" — der Rückseite sind Kröten und Schlangen
zugewiesen, wie sie zuvor den Vorderleib der Luxuria verschändeten. Zu den Wiederholungen,
welche die Straßburger Gruppe auf deutschsprachigem Gebiet erfuhr, gehören auch die beiden

Figuren an der Fassade des Basler Münsters. Und was für unsere Betrachtungen noch von beson/
derem Belang ist: jener Straßburger Zyklus der klugen und törichten Jungfrauen war — wie schon
bei romanischen Kirchen — Bestandteil eines Programmes, welches zum Gegenstand das Jüngste
Gericht hatte, dessen ausführliche Darstellung (in der Französischen Revolution zerstört) den

Schmuck des Tympanons bildete. Während in gotischer Zeit im Rahmen des eschatologischen

Programms das Lazarus/Gleichnis zurücktritt, gewinnt das Gleichnis von den Jungfrauen hervor/

ragende Bedeutung.
Es kann nun auch wohl nicht in Frage gestellt werden, daß der, welcher das Programm der

Galluspforte entwarf, dieses Gleichnis in seiner Sinnbeziehung auf das Jüngste Gericht in den
stofflichen Zusammenhang einschaltete. Prüfen wir, was dagegen geltend gemacht worden ist:
daß das Tympanon, zu dem es gehört, gar keine im Zusammenhang mit dem Gericht stehende

Darstellung enthalte.

Das Tympanonrelief zeigt in der Mitte den thronenden Christus in streng frontaler, hieratischer

Haltung, die Kreuzesfahne in der Rechten, in der Linken das aufgeschlagene Buch der Lehre.
Von links tritt Petrus an ihn heran, der mit der erhobenen linken Hand eine Devotionsgebärde
verrichtet, in der Rechten den riesigen Himmelsschlüssel trägt: er ist der Verwahrer der Pforte,

13) Es ist nicht zutreffend, wenn man diese Figur als „Fürst der Welt" bezeichnet hat nach Analogie der in der deut/
sehen Dichtung des 13. Jahrhunderts auftretenden „Frau Welt", die, wie es heißt, sich von vorn lieblich und verlockend
ausnimmt, während sie, wenn sie sich umwendet, den Anblick eines mit ekelhaftem Gewürm, Kröten und Schlangen,
bedeckten Rückens bietet. Am bekanntesten ist die Schilderung in Konrad von Würzburgs „Der Welt Lohn" V, 213 ff.

August Cloß (Weltlohn, Heidelberg 1934, S. 17) hat, wie ich glaube, mit Recht geltend gemacht, daß als Quelle für das

in der Dichtung verwendete Motiv ein „Exemplum" der geistlichen Literatur anzunehmen sei. Schon W. Altwegg (Die
sog. Frau Welt am Basler Münster, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde XIII, 1914) hatte sich dagegen

ausgesprochen, daß die Gestalt des „Verführers" an den Kirchenportalen ohne weiteres aufBegriff und bildliche Vorstel/
lung der „Frau Welt", wie sie in der Dichtung auftreten, zurückzuführen sei, indem man diese gleichsam vermännlicht
habe. In der geistlichen Literatur des 12. Jahrhunderts wird von einer Nonne auch das Bild von derWelt als eines feind/
seligen Liebhabers gebraucht. Hildegard von Bingen schreibt in einem Briefan ErzbischofHartwig von Bremen mit einem

Lobspruch auf die Äbtissin Richardis: „Gott aber liebte sie noch mehr, und deshalb wollte er seine Freundin nicht ihrem
feindseligen Liebhaber, nämlich der Welt, überlassen." (Wilhelm Oehl, Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters, 193I.
S. 70). Eine unverkennbare Verbildlichung der „Frau Welt" ist dann aber aus dem 14. Jahrhundert in Statuen am Süd/
portal des Domes von Worms und an der Nürnberger Sebalduskirche erhalten: eine weibliche Gestalt, deren Rücken mit
dem Gewürm bedeckt ist. Überzeugend scheint es mir zu sein, wenn Cloß alle diese Vorstellungen, sowohl in der höfi/
sehen Dichtung wie in der bildenden Kunst, von geistlichen Exempla herleitet. Ich verdanke Herrn Prof. Friedrich Ranke
in Basel den Hinweis auf das Buch von Cloß sowie sonstige Anregungen.

117



die den Auserkorenen den Weg zum Paradies eröffnet, wie es mehrfach in Gerichtsbildern vor/
geführt wird. Hinter ihm kniet ein Mann in Zeittracht, der ein Tormodell in den Händen trägt;
es ist jedenfalls der Stifter der Galluspforte, der, von Petrus empfohlen, seine Stiftung dem Erlöser

präsentiert. Linkerseits von Christus steht Paulus. Er führt mit der Linken eine Frau (die jetzt
einen nicht dazugehörigen Kopf trägt) am Arm, seine rechte Hand mit ausgestrecktem Zeige/
finger weist aufsie, als Zeichen daß er sie vor das Angesicht Christi bringt und sie ihm empfiehlt.
Der Zugang zum Heiland ist der Frau durch einen Engel vermittelt, der ihr folgt und ihre linke,
erhobene Hand gefaßt hält. Von den beiden himmlischen Gestalten geleitet, hält die Frau Einzug
ins Paradies.

Darf man in dem knienden Mann mit dem Tormodell den Stifter erkennen, so liegt es nahe,

die Frau als Stifterin aufzufassen. Stifterfiguren sind nicht eben häufig aufromanischen Tympanen,
aber sie kommen doch gelegentlich vor. Schon in früher christlicher Zeit war es ja üblich, daß

aufMosaiken ein Kirchenstifter, das Modell der Kirche in der Hand, zur Seite Christi in der himm/
lischen Region dargestellt wurde. Auf einige Tympana des 12. Jahrhunderts, die Stifterfiguren
enthalten, sei kurz verwiesen. In der Kirche von Mozat (Puy/de/Dôme) befindet sich eingemauert
ein von einem alten Portal stammendes giebelförmiges Relief— eine Form, wie sie an auver/
gnatischen Kirchen als Portalaufsatz öfter vorkommt (z. B. an Notre/Dame/du/Port in Clermont/

Ferrand): es zeigt in der Mitte die thronende Gottesmutter mit dem Kinde auf dem Schöße, zu
ihrer Linken Petrus mit dem Schlüssel; ihm folgt ein heiliger Bischof, in dem Mâle14) Austre/
monius, den Apostel der Auvergne, erkennen will; er streckt die Rechte aus gegen einen Abt,
der sich mit gefalteten Händen zu Boden geworfen hat — jedenfalls der Stifter —, um ihn der

Jungfrau zu empfehlen; dieser zur Linken der Evangelist Johannes, auf den drei selige Äbte mit
ihren Stäben folgen15). Daß es in der Auvergne verbreitet war, Stifterfiguren an Kunstwerken an/
zubringen, zeigt sich darin, daß sie häufig auch auf Kapitellen dieser Gegend vorkommen16).
Ein weiteres Zeugnis finden wir an einem Basel näher gelegenen Gebäude, dem Tympanon der

hirsauischen Klosterkirche von Alpirsbach im Schwarzwald17), das beträchtlich früher als die

Galluspforte entstanden ist: Christus in der von zwei Engeln gehaltenen Mandorla aufdem Regen/
bogen thronend, die Rechte segnend erhoben, in der Linken das geöffnete Buch, diese Gruppe
flankiert von zwei Stifterfiguren, links einem Mann, rechts einer Frau, beide kniend in der Ado/
rationshaltung mit erhobenen Händen18).

Bilden Stifterfiguren in der romanischen Portaldekoration wohl seltene Ausnahmen, so zeigte
sich uns doch, daß sie in Gebäuden in weit von einander entfernten Gegenden schon vor Ent/
stehung der Galluspforte nachweisbar sind. Mit dem Stifter im Basler Tympanon, der das Modell
der Pforte trägt, hat es nun aber eine besondere Bewandtnis, und die Gestalt ist mit einer tief/
greifenden Symbolik verkettet. Es ist gewiß kein bloßer Zufall, daß dem Gleichnis der klugen und

") A.a.O. S.211, Fig. 151.
15) Das Relief ist noch aus einem besonderen religionsgeschichtlichen Grunde für uns interessant. Es fällt auf, daß der

der Gottesmutter zugeführte Abt seine Andacht mit niedergeworfenem Körper bezeigt. Nun war aber die sehr alte Abtei
von Mozat der cluniazensischen Kongregation angeschlossen (seit 1095), und wit erfahren aus dem bekannten, nach der

Mitte des 12. Jahrhunderts entstandenen „Streitgespräch zwischen einem Cluniazenser und einem Zisterzienser", daß

letzterer, hinter dem sich der Verfasser des Gespräches verbirgt, an der Gebetshandlung der cluniazensischen Mönche bean/

standet, daß sie sie am Boden ausgestreckt verrichteten. (Vgl. Paul Giseke, Die Hirschauer während des Investiturstreites,

1883, S. 54.) Einen bildlichen Beleg dafür bietet diese Reliefdarstellung.
la) L.Bréhier, La sculpture romane en Auvergne. Mediaeval Studies in Memory ofA. Kingsley Porter, S. 396.

") H. Beenken, Romanische Skulptur in Deutschland, 1924, S. 95.
18) Sigfrid Steinberg (Die Bildnisse geistlicher und weltlicher Herren, T931, S. 88) vermutet in ihnen die Stifter Graf

Adelbert von Zollern und seine Gemahlin Irmingard.

118



törichten Jungfrauen hier zuerst der ungewöhnliche Platz am Türsturz angewiesen wurde und
daß das Himmelstor, vor dem Christus die der Seligkeit zuschreitenden Lampenträgerinnen emp/
fängt, als Zentrum der Komposition gerade unter dem auf dem Tympanon im Himmel thro/
nenden Salvator zu stehen kam. Nach mittelalterlicher Auffassung, die schon in frühchristliche

Zeit zurückreicht, bedeutet das Kirchengebäude im konkreten Sinne den Versammlungsort der

allumfassenden Gemeinde Christi, im geistigen Sinne (spiritualiter) ist es ein Abbild des himm/
lischen Jerusalem, der heiligen apokalyptischen Stadt, oder des Paradieses. Und wie mit der

Kirche im Ganzen, so sind mit ihren einzelnen Teilen symbolische Bedeutungen verhaftet.

Das Eingangstor wurde mit Christus selbst identifiziert nach seinem im Evangelium des Johannes
überlieferten Wort: „Ego sum ostium. Per me, si quis introierit salvabitur." Und dieses Wort
steht als Inschrift an dem vorher erwähnten Portal von Alpirsbach. Ein anderes Portal, das der

Kirche von Ebreuil (Allier), trägt die Inschrift: „Adest porta per quam justi redeunt in patriam."
Wiederum eine Anspielung aufdas Tor zur Seligkeit, durch das die Gerechten eingehen. Daraus
läßt sich zur Erklärung der Galluspforte schließen: wenn der Stifter das Kirchentor Christus

darbringt, so hat das eine symbolische Beziehung zum Paradiesestor auf dem Türsturz. Was
in jenem stofflich materialisiert ist, entspricht diesem in geistigem Verstände, oder anders aus/

gedrückt: die Galluspforte und ihr Abbild in der Hand des Stifters sind ein Gleichnis der Himmels/
pforte. Ein Zusammenhang zwischen Tympanon und Türsturz besteht auch in Folgendem:
Hier begrüßt Christus als Sponsus die Jungfrauen, die sich durch ihren irdischen Wandel die

Seligkeit erworben; dort sitzt er mit der Kreuzesfahne, dem Attribut des verklärten Auferstan/
denen, in der Herrlichkeit und nimmt gnädig die Stifter auf, die von Petrus und Paulus und von
einem Engel vor ihn gebracht werden. Eine Anspielung auf den verdammenden Richterspruch
des Herren ist aber in dem den törichten Jungfrauen verschlossenen Himmelstor gegeben. Dazu
kommen in der oberen Region die geläufigen Bestandteile des Gerichtsbildes: hornblasende Engel
und Auferstehung der Toten.

Wenn Moullet es als eine Anomalie bezeichnet hat, daß Christus zweimal übereinander, auf
Türsturz und Tympanon, dargestellt ist, so brauche ich, um das zu widerlegen, nur noch einmal

auf den Archivoltenschmuck der Portale der Saintonge und des Poitou zu verweisen, von denen

ich das von Argenton/Château vorher beschrieben habe. Hier ist ebenfalls Christus als Sponsus,
zwischen den klugen und törichten Jungfrauen, und als himmlischer Herrscher, inmitten der

Apostel, unmittelbar übereinander verbildlicht, und in einer tieferen Reihe erscheint er noch einmal
in der symbolischen Verkleidung als apokalyptisches Lamm. Von einer Anomalie kann also

bei der Galluspforte keine Rede sein.

Zu den früher schon mit dem Komplex der Gerichtsvorstellung verknüpften Bildern tritt
nun aber ein neues Motiv: die Werke der Barmherzigkeit in den drei unteren Nischen der beiden
das Tor einfassenden Pfeiler. Es lag wohl nahe, die Betätigungen der Barmherzigkeit, die Christus
im 25. Kapitel des Matthäus/Evangeliums einschärft an der Stelle, wo er die Verkündigung des

Jüngsten Gerichtes ausspricht, dem eschatologischen Bilderkreis von Portalprogrammen anzu/
gliedern. Aber es war bis zum Ende des 12. Jahrhunderts nicht geschehen und kommt nur
in seltenen Fällen zur Anwendung19). Wir sehen den Gegenstand etwa gleichzeitig an drei
Portalen in verschiedenen Gegenden erscheinen: außer in Basel an der Klosterkirche von Peters/

hausen bei Konstanz und an einem Portal des Baptisteriums von Parma. Die Basler Reliefs sind

in die von kleinen derben Säulen getragenen Nischen eingestellt, auf deren Rückwand ein von

") Über die Ikonographie der Werke der Barmherzigkeit vgl. den Artikel „Barmherzigkeit" von Otto Schmitt im
Reallexikon der deutschen Kunstgeschichte.

119



zwei reliefierten Säulen gestützter Bogen angesetzt ist, so daß es sich ausnimmt, als ob die über/
dachten Szenen sich in einem Tiefenraum abspielten. Man könnte sagen, daß „die Barmherzig/
keiten" ein positives Gegenbeispiel zur Lazarusgeschichte sind, wo die Verweigerung der Barm/
herzigkeit den Kern bildet und auf ihre strenge Ahndung hingewiesen wird. Die Schilderung
der einzelnen Betätigungen der Barmherzigkeit setzt in der monumentalen Skulptur um dieselbe

Zeit ein, als fur das alte Thema der Antithese von Tugend und Laster ein Wandel in der Ver/
bildlichung erfolgte. Die hergebrachte, an Prudentius anknüpfende Form der Psychomachie
tritt zurück (wenn sie auch nicht ganz verschwindet und in den Statuen der Westfassade des

Straßburger Münsters noch eine wundervolle Verklärung gefunden hat), der Gedanken/ und

Begriffskomplex wird in einer veränderten Fassung zur Darstellung gebracht, die aus einem neuen,
die Realitäten mehr berücksichtigenden Geist hervorgeht. Der Zyklus von Tugenden und Lastern
wird nun in Reliefs an Kathedralen, der Fassade von Notre/Dame in Paris (das früheste Beispiel),
dem Mittelportal der Westfront von Amiens, der südlichen Vorhalle von Chartres, derart gestaltet,
das jede Tugend und jedes Laster für sich in einem besonders gerahmten Bilde erscheint, für die

Tugenden die allegorische Einkleidung in Frauengestalten, mit Attributen versehen, beibehalten,
das Laster aber in einem sein Wesen charakterisierenden Vorgang veranschaulicht wird. Durch
eine aus dem menschlichen Leben gegriffene Handlung wird das betreffende Laster sinnfällig
gemacht; z.B. die Zwietracht durch einen häuslichen Streit, wo Mann und Frau sich in die

Haare geraten. In analoger Weise wird auf den Basler Reliefs, die immer aus zwei dem wirk/
liehen Leben angehörenden Personen bestehen, jedesmal eine Handlung vollzogen, welche die

betreffende Barmherzigkeit veranschaulicht. Auf der linken Seite beginnend, von unten nach

oben: der Nackte wird bekleidet, der Pilger beherbergt, der Durstige getränkt, auf der rechten

Seite: der Hungrige gespeist, der Gefangene besucht, der Kranke gepflegt (Abb. 2). In vier
Fällen ist es eine Frau, in zweien ein Mann, der die Barmherzigkeit ausübt. Der Bildhauer hatte

bei der Erfindung freien Spielraum, da es überlieferte ikonographische Anhaltspunkte nicht gab.
Daß alles in eine allgemein menschliche—fast fühlt man sich versucht zu sagen: „bürgerliche" —
Sphäre gerückt ist, verleiht den Bildern ein charakteristisches Gepräge.

Das Gleiche gilt für die Folge der Barmherzigkeiten am Westportal des Baptisteriums von Parma,
dessen Skulpturen der Werkstätte des großen Bildhauers Benedetto Antelami entstammen (Abb.3).
Da der Bau im Jahre 1196 begonnen wurde, ist das ein terminus post quem für die Herstellung
der Skulpturen. Die Bilder der Barmherzigkeiten befinden sich am linken Türpfosten auf sechs

Relieffeldern übereinander gestellt20). Sie haben mit denen der Galluspforte das gemeinsam,
daß sie von Säulen flankiert sind, über denen sich hier aber nicht ein einfacher, sondern ein dop/
pelter Bogen erhebt. Diese Art der Einordnung figürlicher Bilder in ein Bogensystem ist ein
schon im früheren 12. Jahrhundert in Oberitalien beliebtes Motiv. Ich will nur auf die Reliefs

an den Türpfosten der Kirche S. Silvestro in Nonantola verweisen, für deren Entstehung die

Jahre zwischen etwa 1121 und 1140 in Betracht kommen21). Auf den Barmherzigkeitsbildern
in Parma wird die Handlung jedesmal von dem gleichen alten Mann verrichtet, auf vier Reliefs

an einer einzigen Person, in zwei Fällen, bei der Speisung der Hungrigen und der Tränkung der

Durstigen, an zwei vor dem Spender sitzenden Männern. Was wir vorher über den menschlich/

ao) Das Gegenstück am rechten Türpfosten bildet eine Szenenfolge aus dem Gleichnis vom Weinstock, wobei gemäß
einer allegorischen Auslegung der Parabel die einzelnen Begebnisse mit den Lebensaltern der Menschen in Parallele ge/
stellt sind. M. G. Zimmermann, Oberitalische Plastik im frühen und hohen Mittelalter, 1897, S. 124; Abb. 40. Venturi,
Storia dell'arte italiana III, Fig. 298.

21) Trude Krautheimer, Die figurale Plastik der Ostlombardei von 1100 bis 1178. Marburger Jahrbuch IV, 1928,
S. 251. M. G. Zimmermann, a. a. O. S. 168. Venturi, a. a. O. S. 169.

120



bürgerlichen Zug bei den Darstellungen der Galluspforte sagten, läßt sich in noch höherem Grade
anwenden, wenn man etwa den Vorgang betrachtet, wie dem Hungrigen vom Barmherzigen mit
einer so drastischen Gebärde aus einer Schüssel die Suppe in den Mund gelöffelt wird. Die dem

Adligen und Gesellschaftlichen stärker verbundene französische Kunst hielt sich aufeiner höheren
Ebene. Daß bürgerliche Züge mit besonderem Nachdruck jetzt in der Kunst oberitalischer Städte
heraustraten, wo zuerst das Bürgertum sich zu einer beherrschenden Stellung aufschwang, hat
nichts Verwunderliches, wie ja auch in der italienischen Literatur des 13. Jahrhunderts eine bür/
gerliche Gesinnung zum Durchbruch kam22). Besteht zwischen den beiden Zyklen der Barm/
herzigkeiten in Basel und Parma wohl eine Verwandtschaft in der Art der Wiedergabe der einzel/

nen Szenen, so ist doch eine unmittelbare Abhängigkeit des einen vom anderen nicht nachzu/
weisen23). Die Reliefs in Parma sind aber denen der Galluspforte an künstlerischer Qualität
weit überlegen.

Betrachten wir nun Tympanon und Türsturz von Parma (Abb. 4), um zu erkennen, welche Rolle
die Werke der Barmherzigkeit im Portalprogramm spielen. Die Mitte des halbkreisförmigen Tympa/
nons nimmt der thronende Christus ein, die Arme erhoben, die rechte Brustseite vom Gewand
entblößt, um die Wundmale zur Schau zu stellen, umgeben von Engeln, die die Leidenswerk/

zeuge tragen. Zu äußerst links neben dem Bogenrande sitzt ein bärtiger Mann mit entfalteter

Schriftrolle: jedenfalls ein Prophet des alten Bundes, der auf das kommende Heil vordeutet. Der
Halbkreis ist von einem mit Figuren gefüllten Bogen umgeben, den zwischen Rankenwerk die

Apostel und im Scheitel zwei hornblasende Engel einnehmen. In der Mitte des Türsturzes sind
zwei weitere hornblasende Engel Rücken an Rücken aufgestellt, auf die sich der Zug der

Auferstandenen hinbewegt, die jedem der beiden Sarkophage entsteigen, der den Reliefstreifen an
beiden Enden abschließt. Haben wir demnach eine verkürzte Darstellung des Weltgerichtes vor
uns, so können wir auch den Propheten im Tympanon näher bestimmen: es muß Jesaias sein,
der (III, 13) die Worte sprach: „Stat ad iudicandum dominus et stat ad iudicandos populos"24).

Es ist unerfindlich, wie Moullet (S. 63) sagen kann, die Darstellung der Werke der Barmherzig/
keit in Parma nehme in keiner Weise aufdas Gericht Bezug, während doch dem Portalprogramm
unbezweifelbar der Gedanke des Gerichtes zu Grunde liegt. Gegen Ende des 12. Jahrhunderts
wurde es üblich, den Herrn im Gerichtsbild als den Leidensträger zur Anschauung zu bringen,
die Wundmale vorweisend und begleitet von Engeln mit den Leidenswerkzeugen, wie wir es

auf dem Tympanon von Martel fanden. Das frühste datierbare Beispiel bietet das figurenreiche

Mittelportal der Westfassade der Kathedrale von Santiago de Compostela, der Portico de la Gloria,
dessen Skulpturenschmuck — ein Kunstwerk von höchstem Rang — durch eine Inschrift für
das Jahr 1183 und als Schöpfung des Meisters Matthaeus beglaubigt ist. Im Tympanon sieht

man Christus in derselben Haltung wie in Parma, umgeben von den vier Evangelisten mit ihren

22) Das ist auch von Karl Voßler hervorgehoben in seinem Aufsatz „Adel der Geburt und der Gesinnung bei den

Romanen". Aus der romanischen Welt, 1940, I, S. 54fr.
23) Moullet (S. 63) hat dadurch eine Verwirrung angerichtet, daß er zwei Darstellungen in der Folge des Baptisteriums

von Parma verwechselt: den Pilgerempfang und die Krankenheilung. Von dem ersteren Bilde sagt er: daß „der Kranke
als ein sich auf seine Kiücken stützender Gichtbrüchiger dargestellt ist". Es ist aber die Beherbergung des Pilgers gemeint,
wie aus der beigegebenen Inschrift hervorgeht, die (nach der Ergänzung von Lopez) lautet: „Juxta hoc exemplum pere/
grinis hostia pandas". Die Krankenpflege ist in dem darüberstehenden Relief der Fußwaschung gegeben, das die Inschrift

trägt: „Cum multa cura lavât hic ergo sua crura" (vgl. M. G. Zimmermann, a. a. O. S. 124). Moullet ist infolge der Ver/
wechslung bei seiner Vergleichung mit den Basler Darstellungen zu ganz falschen Schlüssen gelangt.

24) Diese Worte stehen aufdem Schriftband der Jesaias/Statue am Gewände der Westfassade der Kathedrale von Santiago
de Compostela, deren Skulpturenschmuck eine Gerichtsdarstellung enthält. E. H. Buschbeck, Der Portico de la Gloria
von Santiago de Compostela, 1919, S. 15.

39 I21



Symbolen und den Engeln mit den Leidenswerkzeugen; in der umfassenden Archivolte die vier/
undzwanzig Ältesten der Apokalypse. Andere Bestandteile der Gerichtsdarstellung: posaunen/
blasende Engel, Selige im Paradies, Verdammte in der Hölle, sind an verschiedenen Architektur/
stücken der Fassade angebracht, dagegen fehlt die Auferstehung der Toten. Auffassung und
Haltung der Christusgestalt in Parma und Santiago ist daraus hervorgegangen, daß im Laufe des

12. Jahrhunderts eine neue Frömmigkeitsbekundung um sich griff, die sich auf ein vertieftes Ver/
hältnis zum menschlichen und leidenden Christus und ein inniges Sicheinfühlen in sein Leiden
richtete, wozu vornehmlich der heilige Bernhard und seine mystische Frömmigkeit Antriebe gaben.
Eine Folge davon war, daß im Gerichtsbild an Stelle des unnahbaren und furchtgebietenden
Himmelskönigs, in dessen Gestalt bis in die romanische Zeit Züge des byzantinisch/orientalischen
Imperators nachklingen25), der Salvator mit den Zeichen der Liebe und des Leidens trat. Und
diese Auffassung war am Anfang des 13. Jahrhunderts tonangebend und findet sich an den
meisten Kathedralen (Laon, Amiens, Chartres, Südportal)26). Vom Portalprogramm in Parma
läßt sich nun sagen: es enthält die den Gerichtstag einleitenden hornblasenden Engel, Auferstehung
der Toten, den Salvator, umgeben von Engeln mit den Leidenswerkzeugen, in der Archivolte die

Apostel als Beisitzer des Gerichtes, und als Ergänzung dazu am linken Türpfosten die von Christus
bei der Verkündigung des Gerichtes geschilderten Werke der Barmherzigkeit. Fehlt in Santiago
die Auferstehung der Toten, so fehlt hier jede Bezugnahme auf Erlöste und Verdammte.

Reliefs mit den Betätigungen der Barmherzigkeit waren auf deutschem Gebiet, wie schon an/
gedeutet, an der Fassade der Klosterkirche von Petershausen angebracht, die zu Grunde gegangen und
uns nur aus alten Aufnahmenvom Beginn des 19. Jahrhunderts bekannt ist27) (Abb.6). Das Kloster
hatte sich im Jahre 1086 der Hirsauer Kongregation angeschlossen, die jedoch gegen Ende des

12. Jahrhunderts schon ihre einstige Bedeutung eingebüßt hatte. Für die Entstehungszeit der

Fassade sind folgende Daten überliefert: Grundsteinlegung 1173, Weihedatum 1180. Ob aber

zur Zeit der Weihe schon der Skulpturenschmuck an Ort und Stelle war, läßt sich nicht ent/
nehmen. Fragmente dieses Schmuckes, Tympanon mit Türsturz, die Himmelfahrt Christi ent/
haltend, sowie die beiden Standfiguren der Titularheiligen, Gregor der Große und Abt Gebhard,
einst am Gewände, befinden sich im Museum von Karlsruhe. AufGrund der Nachzeichnungen
läßt sich das Portal folgendermaßen rekonstruieren. Es war ein Säulenportal, dessen Form, ebenso

wie die der Galluspforte, gewiß von Burgund herzuleiten ist. Wie bei dieser sind auch „die
Figuren der Titularheiligen in diagonaler Richtung vor die Pfostenkanten gesetzt und von den
freistehenden Säulen überschnitten" (Homburger). Zu beiden Seiten des Säulenportals waren
je drei Reliefs mit den Werken der Barmherzigkeit in die Wand eingelassen, von denen uns vier
in den Lithographien des Malers Hug vom Jahre 1832 erhalten sind: Speisung des Hungrigen,
Tränkung des Durstigen, Pflege des Kranken, Beherbergung des Pilgers28). Wie in Basel bestehen

die Reliefs aus zwei Figuren und haben oben einen halbrunden Abschluß. Wenn auch keine der

25) Vgl. Weisbach, Geschichtliche Voraussetzungen der Entstehung einer christlichen Kunst, Basel, 1937, S. I2ff.
Bezeichnend für die idolhafte Starrheit, auf die hin ein byzantinischer Kaiser sich selbst stilisierte, ist, was J. Bidez (La vie
de l'empereur Julien, 1930, S. 213) von Constantius berichtet, der, wie sein Vater Constantin, sich eine übermenschliche

Majestät zuschrieb, et sur son char dans les cortèges publiques où il daignait se montrer, il s'imposait la rigidité d'une statue,

„ne tournant pas plus la tête ni les yeux que si son cou eût été contenu entre deux éclisses".

2e) Für das Aufkommen des Salvator mit den Wundmalen vgl. W. H. von der Mülbe, a. a. O. Robert Berger, Die
Darstellung des thronenden Christus in der romanischen Kunst, 1926, S. 185ff.

27) O. Homburger, Materialien zur Baugeschichte der zweiten Kirche zu Petershausen. Oberrheinische Kunst II,
1926/27.

2S) Abbildungen bei Moullet.

122



beiden Folgen unmittelbar nach der anderen kopiert ist, so tragen sie doch, insoweit die unvoll/
kommenen Zeichnungen Hugs ein Urteil zulassen, ein ähnliches Gepräge.

Der Reliefstreifen zu beiden Seiten des Säulenportals enthielt über den Barmherzigkeiten noch

je ein kreisförmiges Relief mit einer figürlichen Darstellung, von denen uns die eine ebenfalls von
Hug überliefert ist: ein Mann in einem mit einem Löwen und einem Vogel bespannten

Wagen wird von den Tieren emporgetragen. Homburger hat mit Recht angenommen, daß sich
dahinter das bekannte Bild „Alexander d. G. fährt im Greifenwagen gen Himmel" verbirgt,
das im Mittelalter als Sinnbild des Hochmutes verwandt wurde. Moullet dagegen verwirft das

und glaubt mit der Deutung „Himmelfahrt des Elias" das Richtige getroffen zu haben. Nun
hat aber die Greifenfahrt Alexanders im Mittelalter im Anschluß an ein orientalisches Vorbild
eine typische Ausprägung gefunden29): eine streng symmetrische Komposition, der König auf
dem Wagen in frontaler Haltung, die Tiere zu beiden Seiten antithetisch angeordnet. Die gleiche
formale Anlage zeigt die Zeichnung nach dem Petershausener Relief, nur sind menschliche Figur
und Tier sinnwidrig verändert. Wie hätte ein Maler vom Anfang des 19. Jahrhunderts, der das

vielleicht schon stark verwitterte Relief kopierte, auch von Alexanders Greifenfahrt etwas wissen

sollen! Wenn er das eine Tier als einen Vogel widergab, so ist es immerhin wahrscheinlicher,
daß seine Vorlage einen Greifen enthielt, als daß sie die Himmelfahrt des Elias darstellte, dessen

Wagen bekanntlich von zwei Rossen gezogen wurde30).
Moullet sucht seine Bestimmung aber auch aus inhaltlichen Gründen zu rechtfertigen mit den

Worten (S. 81): „Die heidnische Szene der Greifenfahrt Alexanders, die Versinnbildlichung
der Erbsünde des Stolzes, wäre hier ein ikonographischer Unsinn gewesen." Nichts weniger
als das Daß die Szene im oberrheinischen und elsässischen Gebiet verbreitet war, ist eine bekannte
Tatsache. Sie findet sich an einem der Chorkapitelle des Basler Münsters in Verbindung mit
dem Fall des ersten Menschenpaares, also der Ursünde, und steht mit dem Grundgedanken des

Zyklus der Chorkapitelle, wie ihn Adolph Goldschmidt31) zuerst erläutert hat, in Zusammen/
hang. Ferner kommt sie vor am romanischen Bilderfries am südlichen Choreingang des Frei/
burger Münsters und an der Fassade der elsässischen Kirche von Andlau. Warum sollte man sie

aus ikonographischen Gründen für Petershausen ablehnen müssen, zumal sich auch noch weitere

Analogien nachweisen lassen! Ist sie hier einem Portalprogramm, das für das Tympanon die

Himmelfahrt Christi vorgesehen hat, zugeteilt, so treffen wir sie mit einer Kreuzabnahme zu/
sammengestellt am Portal der südfranzösischen Kirche von Oloron/Sainte/Marie (Basses/Pyrénées),
das leider eine durchgreifende moderne Restauration erfuhr, aber in seinen Grundzügen noch
erkennbar ist32). Es ist ein Doppelportal, bei dem zwei kleinere Tympanonbögen von einem

größeren und breiteren umfangen werden. Der obere Bogen enthält die Kreuzabnahme, von den

beiden unteren Tympana das linke Alexanders Greifenfahrt, das rechte Daniel in der Löwen/
grübe. Das Sinnbild menschlicher Überhebung ist also dem Sinnbild der Errettung des Frommen
durch göttliche Gnade konfrontiert. In ähnlicher Weise wird in Petershausen das Rundmedaillon
auf der linken Portalseite ein Gegenstück zur Greifenfahrt geboten haben — welcher Art es

29) Eine Darstellung der Ikonographie der Greifenfahrt Alexanders von Wolfgang Stammler im Reallexikon der deut/
sehen Kunstgeschichte I, S. 334fr.

30) Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, S. 302, bemerkt: „In der nordischen Plastik finde ich Elias nicht,
jedoch an den Domen von Modena, Cremona, Borgo S. Donnino." Mir selbst ist auch in der französischen Monumental/
plastik des 12. Jahrhunderts keine Himmelfahrt des Elias begegnet.

31) Der Albanipsalter 1895, S. 7off. Vgl. auch Konrad Escher, Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters
und seine Deutung. Basler Zeitschrift XIX, 1921, S. 165.

32) Kingsley Porter 461.

123



gewesen, läßt sich nicht erschließen. Man kann sich aber auch vorstellen, und es würde durchaus
mittelalterlichem Denken entsprechen, daß hier der göttlichen Himmelfahrt des Auferstandenen
die vermessene „Himmelfahrt" des heidnischen Königs konfrontiert war.

Innerhalb des Fassadenschmuckes des Domes von Borgo San Donnino, der um die Wende
des 12. und 13. Jahrhunderts entstand, begegnen uns nun zwei Reliefs, von denen das eine Ale/
xanders Greifenfahrt, das andere die Himmelfahrt des Elias darstellt33). Das erstere, aufder rechten

Seite der Fassade im unteren Turm eingelassen, zeigt den gewöhnlichen, vorher geschilderten fron/
talen Typus der Greifenfahrt. Die Himmelfahrt des Elias befindet sich an der Wand unmittelbar
rechts vom Baldachin der Vorhalle des Mittelportals und ist im Profil mit dem Zuge von links
nach rechts ausgerichtet: der Prophet auf dem von zwei Rossen gezogenen Wagen, hinter dem

Wagen steht Elias in andächtiger Haltung mit gefalteten Händen. Also zwei völlig voneinander
abweichende Typen.

Darf demnach unsere Erklärung des Petershausener Rundreliefs als gesichert gelten, so ergibt
sich, daß am Portal mit den Darstellungen der Tugend der Barmherzigkeit das durch die Greifen/
fahrt versinnbildlichte Laster des Hochmuts verknüpft war — und eine solche Konfrontation
von Tugend und Laster ist vielen Portalprogrammen gemeinsam34). In welchem Verhältnis
stehen nun aber die Barmherzigkeiten, wenn ihnen der vorher erörterte, auf den Gerichtstag be/

zügliche Sinngehalt beiwohnt, zur Himmelfahrt Christi ì Diese ist so angelegt, daß in der Mitte
des Tympanons in einer Mandorla der auffahrende Christus steht, in der Linken hält er den

Kreuzesstab, der rechte Arm mit geöffneter Hand und der in der Hüfte gebeugte Körper sind
nach unten gewandt, als wolle der Herr sich noch einmal der Gemeinde der Apostel mit der

Jungfrau in ihrer Mitte zuwenden, die am Türsturz aufgereiht sind. Zu diesen beugen sich auch
die beiden Engel neben der Mandorla nieder, die mit ihrem rechten Arm aufwärts weisen, um das

Empor der Bewegung des Herrn zu verdeutlichen. Daß die stark verwitterte und qualitativ nicht
sehr hochstehende Darstellung auf ein französisches Vorbild zurückgeht, wird allgemein an/

genommen. Die einen wollen es in Burgund, andere im Languedoc suchen und machen dafür
bestimmte Merkmale geltend35) — aber da sowohl zwischen den Bildwerken im allgemeinen wie
den Himmelfahrtsbildern in beiden Landstrichen mancherlei Beziehungen bestehen, ist die

Meinungsverschiedenheit nicht von großem Belang. Näher liegt es, auf ein burgundisches Vor/
bild zu schließen, wofür vielleicht noch angeführt werden darf, daß der Kreuzesstab in der Hand
des Auffahrenden hier nachweisbar ist (z. B. am Tympanon von Montceaux/FEtoile), während
mir im Süden Frankreichs kein Beispiel dafür bekannt ist. Auf burgundischen Einfluß weist ja
auch, wie allgemein angenommen, das Tympanon der hirsauischen Kirche von Alpirsbach.
Und vermutlich ist das nicht mehr vorhandene Jüngste Gericht am einstigen Portal der Vorhalle
des hirsauischen Allerheiligenklosters in Schaffhausen ebenfalls von Burgund abhängig gewesen,
denn ein Tympanonbild dieses Gegenstandes hatte aufdeutschem Sprachgebiet keine Vorgänger36),
Wie die Hirsauer, nachdem sie die cluniazensischen „Gewohnheiten" sich zu eigen gemacht,

33) Venturi, a. a. O. Ill, S. 328. Mâle I, Fig. 177.
M) So sind z. B. an Kapitellen des linken Seitenportals des Domes von Piacenza die Figuren der Tugenden Humilitas

und Patientia den Lastern Avaritia und Ira gegenübergestellt.
35) Beenken, a. a. O. S. 94. Berger, a. a. O. S. 178.

36) E. Wuescher/Becchi, Die Abtei Allerheiligen zu Schaffhausen, 1917, S. 79. Auf deutschem Boden finden sich

bekanntlich die frühesten in der Malerei vorkommenden Monumentalbilder des Jüngsten Gerichtes: in Oberzell auf der

Reichenau und in der Michaelkirche zu Burgfelden. Unter den mit dem Weltgericht in der Apsis von Burgfelden inhalt/
lieh zusammenhängenden Gemälden der Seitenwände befinden sich auch schon Darstellungen aus den Gleichnissen des

Lazarus und der klugen und törichten Jungfrauen. Vgl. Paul Weber, Die Wandgemälde zu Burgfelden, T896, S. 27ff.

124



mit ihren Kirchenanlagen an den Bautypus von Cluny anknüpften, so werden sie wohl von
Burgund her auch für die monumentale Skulptur, die allerdings an ihren Bauten sehr spärlich
auftritt, gewisse Richtlinien erhalten haben. Nun hat man, wie schon oben angedeutet, im bur/
gundischen Fassadenschmuck die Himmelfahrt Christi auch mit Bildern, die dem eschatologi/
sehen Vorstellungskreis angehören, kombiniert. Ist uns Derartiges bereits bei der Kirche von
St/Paul/de/Varax begegnet, so hat das Portal von Anzy/le/Duc mit dem auffahrenden Christus
im Tympanon, den Jüngern im Türsturz, eine Archivolte, welche den mit dem eschatologischen
Gedanken verknüpften vierundzwanzig Ältesten eingeräumt ist. So konnte Mâle mit Recht sagen:
„L'Ascension et le Jugement se confondent"37). Legen wir diese Auffassung dem Portalpro/

gramm von Petershausen unter, so ist leicht begreiflich, wie die auf den Gerichtsgedanken sich
beziehenden Werke der Barmherzigkeit hier mit der Himmelfahrt kopuliert werden konnten.
Und wenn wir wissen, daß an dem um die Mitte des 13. Jahrhunderts geschaffenen einstigen
Lettner des Straßburger Münsters, dessen Skulpturen uns durch Nachzeichnungen bekannt sind,
die Werke der Barmherzigkeit in den Wimpergen über den Arkaden zu beiden Seiten des Jung/
sten Gerichtes angebracht waren, so läßt sich auch daraus entnehmen, wie eng mit dem Vor/
stellungskomplex des Weltgerichtes die Barmherzigkeitsbilder verwachsen waren.

Eine besondere Bestätigung dafür, daß dem Petershausener Programm der eschatologische Ge/
danke des Jüngsten Gerichtes untergelegt war, finden wir in den den Skulpturen beigegebenen

Inschriften, die aufden Gerichtsgedanken Bezug nehmen. Es ist echt mittelalterliche Auffassung
des 12. Jahrhunderts, daß zugleich mit einem Ereignis der Heilsgeschichte das ewig Dauerhafte
des Mittler/ und Erlöseramtes Christi erfaßt wird, und das kommt auch im Text der einen In/
schrift zum Ausdruck: „Ich bin der, welcher Dauer hat. Neben mir hat niemand Platz, der zum
Untergang bestimmt ist"38).

Auf die formal/stilistischen Zusammenhänge in Aufbau und ornamentaler Dekoration, die
zwischen Petershausen und Galluspforte bestehen, kann ich nicht näher eingehen; sie sind ja
auch schon hinreichend herausgearbeitet worden. Eine auffallende Gemeinsamkeit beider Por/

37) A.a.O. S. 405. H. Gutlebert, Die Himmelfahrt Christi in der bildenden Kunst, 1934, S. 232, bemeikt: Nur
solche Typen seien in die Portalplastik eingegangen, die eine Vorstellungsverbindung von Himmelfahrt und Gericht in
sich ermöglichen. „Darin liegt der eigentliche Grund für die so häufige Verwendung des Motivs im 12. Jahrhundert,
daß in ihm nicht nur eine Himmelfahrtsszene, sondern zugleich die Andeutung der Gerichtsszene gegeben werden konnte."
Bezüglich der Fassadendekoration der Kathedrale Saint/Pierre in Angoulême, die weitgehend restauriert ist, besteht unter
den Forschern eine Meinungsverschiedenheit darüber, ob man als Grundgedanken für den über einen großen Teil der
Fassade verteilten Skulpturenschmuck das Jüngste Gericht oder die Himmelfahrt Christi anzunehmen habe. Das letztere

ist von Mâle vertreten worden, das erstere von André Michel (Histoire de l'art I, 2, S. 651), dem sich Serbat (Congrès
archéologique à Angoulême en 1912,1, S. 20) angeschlossen hat. Wie ich glaube, ist die Deutung als Gerichtsdarstellung
zutreffend, worauf schon die hornblasenden Engel in den Zwickeln der großen Bögen hinweisen. Es dürfte auch kaum
eine Himmelfahrt geben, bei welcher der Auffahrende, wie bei der Majestas Domini, von den Evangelistensymbolen um/
geben ist. Anderseits ist der Christus in stehender Haltung bei einer Gerichts/ oder Majestasdarstellung auffallend. Geläufig
war aber der in der Mandorla stehende Christus — außer bei der Himmelfahrt — im Bilde der Parusie, wie es in Handschrif
ten der Beatus/Apokalypse zur Illustrierung der Stelle I, 7—9 (Erscheinung des Herrn in den Wolken) auftritt und in dieser

Form auch in der südfranzösischen Apokalypse von St./Sever (Paris, Bibl. Nat. Lat. 8878) sich findet. Vgl. Neuß, Die
Apokalypse des hl. Johannes in der altspanischen und altchristlichen Bibelillustration, S. 69, Abb. 45. F. van der Meer,
Majestas Domini, Théophanies de l'Apocalypse dans l'art chrétien, 1938, S. 191. Für eine Gerichtsdarstellung sprechen

an der Fassade von Angoulême auch die aufLaster und Höllenstrafen bezüglichen Reliefs. Sie bietet wieder ein schlagendes

Beispiel dafür, wie die an den Grundgedanken anknüpfenden und die einzelnen Bestandteile des Programms ausführenden
Bildwerke ohne formalen Zusammenhang zerstreut und verzettelt sind. Michel sagt zutreffend: „Un même thème icono/
graphique a réglé la dispersion, à premier abord déconcertante, de toute cette statuaire."

3S) Die vier schwer zu entziffernden Inschriften sind wiedergegeben bei F. X. Kraus, Die Kunstdenkmäler des Groß/
herzogtums Baden I, S. 242. Vgl. für die Bedeutung der „Dauer" auch E. Reiners/Ernst, Das freudvolle Vesperbild und
die Auffassung der Pieta/Vorstellung, 1939, S. 54.

125



tale ist: daß das abgestufte Säulenportal französischer Herkunft von den übereinandergestellten
Figurenreliefs eingefaßt ist, die in Basel in die Pfeilerarkaden gestellt sind, in Petershausen in die

Wand eingesetzt waren. Eine derartige Einfassung des Säulenportals ist durchaus unfranzösisch.
Es hat auch etwas Widerspruchsvolles und ästhetisch nicht ganz Befriedigendes, daß ein ab/

gestuftes Säulenportal, dessen Struktur etwas in sich Geschlossenes hat und mit einer Eigen/
bewegung von der vorderen Mauer gegen das Innere hin abklingt, beiderseits von vertikalen
Streifen mit figürlichen Reliefs eingeschnürt wird. Man hat daher als Vorbild für die Gallus/
pforte auch auf das in Besançon erhaltene antike Tor, die „Porte Noire", verwiesen39). Näher liegt
es, an zeitgenössische Vorbilder, und zwar in Oberitalien, zu denken. In Italien war ein von der

Antike überkommener und immer wieder aufgefrischter Sinn für das Festbegrenzte, das Gerade

und Rechtwinklige lebendig. Hier war es auch üblich, zu beiden Seiten der Portalöffhung
Reliefstreifen mit figürlichen Darstellungen anzubringen — ich brauche nur an das Westportal
von S. Zeno in Verona oder an das Ostportal von S. Fedele in Como zu erinnern. Und auch die

Besetzung der geraden Türpfosten mit figürlichen Reliefs, wie wir es in Nonantola und am
Baptisterium von Parma sahen, wäre in diesem Zusammenhang zu erwähnen. Es gibt aber auf
deutschem Sprachgebiet, nicht allzu fern von Basel, ein sicher vor der Galluspforte entstandenes

Portal an der Kirche des einstigen Nonnenklosters von Andlau im Unterelsaß (Abb. 7), welches

oberitalienischen Portalen so nahe steht, daß Dehio an Nonantola erinnert hat40). Und hier
sind die mit ornamentalen Mustern gefüllten Türpfosten noch von zwei vorgerückten, durch ein
Gesims miteinander verbundenen Pfeilern eingefaßt, in die übereinandergestellte Reliefs eingelassen

sind, von denen jedes zwei von einer Säulenarkade umfaßte Figuren enthält. Von Homburger
ist auf Beziehungen in der Ornamentik zwischen Petershausen und Oberitalien hingewiesen
worden, und er hat ferner angeregt, die Gestaltungsart der Werke der Barmherzigkeit mit dem

Stil lombardischer Bildwerke zu vergleichen41), was ich hier nicht weiter verfolgen kann.

Eine bemerkenswerte ikonographische Übereinstimmung zwischen der Galluspforte und
oberitalischen Portaldekorationen gibt sich auch in der Wahl der beiden Johannes, des Täufers
und des Evangelisten, zu erkennen, die in Basel als Gegenstücke in den Pfeilernischen über den

Werken der Barmherzigkeit aufgestellt sind. Wie schon Moullet erwähnte, finden sie sich am
Vorbau des Westportals von S. Zeno in Verona, sie kommen aber auch, in gleicher Weise plaziert,
an Vorhallen der Dome von Ferrara und Piacenza vor42). Da das kein der romanischen Portal/
dekoration geläufiges Motiv ist, so liegt die Frage nahe, ob die Galluspforte es nicht etwa von
Oberitalien übernommen hat.

Unter den Anomalien, die Moullet an ihrem Skulpturenschmuck erkennen will, verzeichnet

er das nochmalige Auftreten des Evangelisten Johannes am Gewände. Das ist aber ein Ver/
kennen mittelalterlicher Vorstellungsweise. Man hat es damals nicht so aufgefaßt: hier ist ein

Johannes und dort ist noch einmal derselbe Johannes. Sondern an der einen Stelle handelt es sich

um die von einer besonderen Bedeutung getragene Zweizahl: Johannes der Täufer und Vor/
läufer Christi und Johannes der Lieblingsjünger und Evangelist — an der anderen um die wieder
mit einem eigenen Sinn begabte Vierzahl der Evangelisten. Daß eine derartige Wiederholung
keine Ausnahme ist, ließe sich an manchen Orten erweisen. Ich will nur ein Beispiel an einer

von Basel nicht weit entfernten Stelle nennen: Im Freskenzyklus der Kirche von Chalières im

39) Moullet, Abb. in.
40) Handbuch der deutschen Kunstdenkmäler IV, S. 391.
41) Untersuchungen zum Stil der Basler Galluspforte, Mediaeval Studies in Memory ofKingsley Porter, S. 555.
42) Trude Krautheimer, a. a. O. S. 277, 279.

126



Berner Jura sind am Triumphbogen die beiden Johannes gemalt, während in der Apsis in der
Reihe der zwölf Apostel der Evangelist noch einmal vorkommt43).

Haben wir die von Moullet als Anomalien bezeichneten Vorkommnisse im Skulpturen/
schmuck richtigstellen können, so müssen wir uns nun noch mit den vier Evangelisten im Gewände

etwas näher befassen. Denn auch sie erscheinen ihm im Zusammenhange des Portalprogramms
verdächtig, und er sagt (S. 61): sie wirkten „sehr befremdend, wenn sie nicht gar eine Ausnahme
innerhalb der ikonographischen Darstellung des 12. Jahrhunderts bilden. Gehören sie überhaupt
zum Thema des Jüngsten Gerichtes" ì Moullet will zwar selbst einige Beispiele für das Vorkommen

von Gewändefiguren der Evangelisten an französischen Kirchenportalen anführen, aber diese

Beispiele stimmen gar nicht44). Wenn er die Kirche von Valcabrère (Haute Garonne) nennt,
so hätte er schon aus Mâle (S. 195) ersehen können, daß am Gewände gar nicht die Evangelisten
dargestellt sind, sondern vier Heilige, von denen sich drei als Stephanus und die beiden spanischen

Heiligen Justus und Pastor bestimmen lassen. Dagegen finden sich die vier Evangelisten mit
ihren Symbolen im Tympanon, das eine Majestas Domini enthält45). Ebenso unzutreffend ist
das Zitat der Kirche von Bourg/Argentai (Loire), in dessen Portalanlage man gewisse Anklänge
an das einstige Westportal der dritten Kirche von Cluny erkannt hat. Von den vier am Gewände
schon als Säulenfiguren angebrachten Gestalten lassen sich drei bestimmen. Die äußere am linken
Gewände ist eine Luxuria, sehr zerstört und ihres Kopfes beraubt, von demselben Typus, wie wir
ihn am Gewände des Portals von Moissac sahen. Als Gegenstück hat sie auf der anderen Seite

der Laibung eine dicht bekleidete Frau, die Arme vor der Brust gekreuzt, die gewöhnlich als

Caritas bezeichnet wird, während sie wohl eine Castitas vorstellen soll, was mit Beziehung aufdie

Luxuria jedenfalls sinnvoller ist46). Den beiden inneren Säulen ist je eine Apostelgestalt zugeteilt,
deren linke inschriftlich als Jacobus major bestimmt ist.

43) H. Reinhardt, Des peintures de l'école de Reichenau à Chalières. Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte 1,1939, S. 204ff, Fig. 2. Für eine noch auffallendere Wiederholung ein und derselben christlichen Gestalt

an zwei nicht weit von einander entfernten Teilen einer Fassade bietet die Kirche von Saint/Gilles in Südfrankreich ein

Zeugnis. Hier ist es der Erzengel Michael, der in die beiden äußersten Nischen des Untergeschosses eingestellt ist, während
die dazwischenliegenden anderen Nischen mit Apostelbildern gefüllt sind. Jeder der beiden Michaelgestalten ist aber ein
bestimmter und verschiedener Sinn untergelegt. Auf der linken Seite finden wir den gewöhnlichen Typus des Erzengels
in seiner apokalyptischen Mission als Satansbezwinger: er richtet die Lanze gegen den zu seinen Füßen liegenden Teufel,
der in der üblichen Form eines mit einem geringelten Schlangenleib versehenen Drachen gegeben ist. Bei der Darstellung
in der rechten Nische handelt es sich um den in den Anfang der Schöpfung verlegten und mit der Genesis in Verbindung
gebrachten Sturz Luzifers und der von ihm gegen Gott aufgewiegelten Engel, die von den treugebliebenen Engeln unter
Führung Michaels in die Hölle hinabgetrieben werden. Dementsprechend ist Michael hier von zwei Engeln begleitet, von
denen nur die Köpfe neben den seinigen und mehr in den Hintergrund gestellt sind, so daß sie erst bei genauem Zusehen
wahrnehmbar werden. An der Figur Luzifers aber zeigt sich, wie er sich während des Sturzes aus einem Engel in den Dämon
verwandelt, indem ein aus menschlichen und teuflischen Bestandteilen zusammengesetztes Zwitterwesen vorgeführt wird.
So wurde in den beiden die Bildwerke des Geschosses seitlich einfassenden Darstellungen der gleichen Gestalt Kampfund
Sieg des Göttlichen gegen das Widergöttliche am Anfang und am Ende des Weltgeschehens versinnbildlicht.

44) Auch bezüglich des Portals am Dom von Cremona ist ihm ein Irrtum unterlaufen. Hier sind ebenfalls nicht die
Evangelisten dargestellt, sondern die Propheten Jesaias, Jeremias, Hesekiel, Daniel.

45) Kingsley Porter 498—502.

46) Eine alte Beschreibung des Portals im Bulletin Monumental 1841. Mâle, a. a. O. S. 3 89. Kingsley Porter 1149—52.
Auf dem Säulenkapitell über der weiblichen Figur ist eine mit Inschrift versehene Caritas dargestellt: eine in frontaler
Haltung sitzende Frau, die mit ausgebreiteten Armen nach beiden Seiten Gaben austeilt an Bedürftige und Krüppel,
die an sie herantreten. Das hat offenbar den Anlaß gegeben, auch die Standfigur darunter als Caritas aufzufassen, wie es

in der alten Beschreibung und bei Kingsley Porter geschehen. Die Annahme scheint mir jedoch nicht zwingend, viel/
mehr halte ich es für ausgeschlossen, daß man zweimal übereinander dieselbe Tugend veranschaulicht hat, während doch
alles dafür spricht, die durch dichte Verhüllung gekennzeichnete Gestalt im Zusammenhang mit der Luxuria als Castitas

zu bestimmen.

I27



Wir hätten uns aufdie von Moullet fälschlich herangezogenen französischen Kirchen nicht näher

eingelassen, wenn das nicht als Einleitung den folgenden Ausführungen, die wir über Einzel/
gestalten im romanischen Portalschmuck machen wollen, zugute käme. Was sich an den von
uns besprochenen Portalen zeigte, darf ins Allgemeine erhoben werden: es gab für Wahl und
Verwendung solcher Gestalten keinerlei feststehende Regel.

Nur eine bestimmte Kopulation von Figuren wiederholt sich an mehreren Stellen und hat
vielleicht von Cluny ihren Anfang genommen. Zwar sind wir über das einstige Aussehen des

reich skulptierten Westportals der dritten Kirche von Cluny nur schlecht unterrichtet, aber vielleicht
lassen sich aus den zur Verfügung stehenden Quellen gewisse Schlüsse ziehen. Wie wir aus der

vor dem Abbruch der Kirche hergestellten Lithographie dieses Portals ersehen, waren in die

Zwickel der äußersten Bogenumrahmung je zwei Heilige in ganzer Figur eingestellt. Der die

Ausgrabungen der Kirche leitende amerikanische Forscher K. J. Conant47), der auch eine Re/
konstruktion des Portals angefertigt hat, nimmt an, daß es die vier Evangelisten seien, wohin/
gegen Kingsley Porter48) die Gestalten als Petrus, Paulus, Jacobus major und Johannes erklärt hat.

Das Letztere scheint mir aus verschiedenen Gründen zutreffend zu sein. Eine Wahrscheinlich/
keit spricht dafür, daß unter der Vierzahl sich die beiden Patrone von Cluny, Petrus und Paulus,
befanden, die auch an andern cluniazensischen Kirchenportalen vorkommen. Ihre Verbindung
mit Jacobus, dem Pilgerheiligen von Santiago de Compostela, hat für Cluny auch eine besondere

Bedeutung. Das Kloster unterhielt nicht nur ständig enge Beziehungen zu Spanien und orga/
nisierte die Pilgerzüge nach Santiago, sondern empfing auch von Seiten spanischer Könige große
Mittel zum Bau und zur Ausstattung der Kirche. Die Verbindung der drei Apostel mit dem

Evangelisten Johannes ist aber auch an anderen Kirchenportalen nachweisbar. Diese Erklärung
der Gestalten ist auch um deswillen einleuchtender, weil die Evangelisten bereits durch ihre Sym/
bole im darunter befindlichen Tympanonhalbrund vertreten waren, wo sie die Majestas Domini
umgaben. Da unter den Skulpturen sich die vierundzwanzig Ältesten befanden, so ist ein

eschatologischer Grundgedanke für das Portalprogramm vorauszusetzen.

Wie wir nun aus der Beschreibung des „Pilgerführers" für Santiago de Compostela wissen,
standen die Apostel Petrus, Paulus, Jacobus und Johannes einst am Gewände des später zer/
störten Nordportals der Kathedrale49). Und das Gleiche dürfte für die vier Gewändefiguren des

Mittelportals von Saint/Gilles, einer Abtei, die in enger Beziehung zu Cluny stand, gelten,
sobald man sich zu einer hinreichend zu begründenden Konjektur entschließt. Drei von den

Figuren sind durch Inschriften als Petrus, Paulus und Johannes gesichert. Allerdings trägt auch
die vierte eine Inschrift, sie ist der ersten Epistel des jüngeren Jacobus entnommen, beginnt in dem

aufgeschlagenen Buch, das der Mann in Händen hält und findet am Nimbus eine Fortsetzung;
und es ließe sich demnach gar keine Einwendung gegen eine Identifikation mit diesem Apostel
erheben, käme Jacobus minor nicht auch in der Apostelreihe an der Front links vom Mittel/
portal vor, hier deutlich gekennzeichnet durch die Namensinschrift im Nimbus. Man darf daher

einer Vermutung Raum geben, die schon von Revoil geäußert wurde, daß mit jener Gewände/

figur Jacobus major gemeint sei, auf den man irrtümlicherweise den Text der Epistel des Jacobus

47) The third Church of Cluny. Mediaeval Studies in Memory of Kingsley Porter, S. 335. Die Rekonstruktion der
Fassade und die Lithographie sind auch bei Moullet abgebildet, ebenso wie bei Joan Evans, The Romanesque Archi/
tecture of the Ordre of Cluny.

48) A.a.O. I, S. 135.

4*) Vielliard, Le Guide du Pèlerin, S. 99.

128



minor bezogen hätte50). Ist es doch kaum denkbar, daß man zweimal an demselben Geschoß

und in derselben Apostelreihe Jacobus minor dargestellt und den älteren Jacobus ganz ausgelassen

haben sollte, zumal Saint/Gilles eine den Wallfahrern besonders zur Verehrung empfohlene
Station auf der am meisten benutzten der vier nach Santiago de Compostela führenden franzö/
sischen Pilgerstraßen war. Ähnlich wie in Saint/Gilles steht es mit der im benachbarten süd/
liehen Rhonegebiet gelegenen Kirche Saint/Barnard in Romans (Drôme)51). Vier Heiligen/
gestalten, die, wie man erkannt hat, in enger stilistischer Beziehung zu den Aposteln von Saint/
Gilles stehen, sind hier im abgestuften Portal, paarweise zusammengefaßt, einem Pfeiler ange/
gliedert, der mit einem ornamentierten Kapitell bekrönt ist — eine Art der Aufstellung, die an
das System des Portals zum Kapitelsaal des Klosters Saint/Etienne in Toulouse (Musée des Augus/
tins) erinnert. Von ihnen sind Petrus, Paulus und Johannes durch Inschriften beglaubigt, und
daß die vierte wieder Jacobus vorstellen soll, ist gewiß keine zu kühne Behauptung52). Für die

Zusammengruppierung der vier Apostel und ihre Verwertung an Kirchenportalen läßt sich also

wohl eine Art von Tradition annehmen, die von Cluny und dem Geist der Pilgerzüge getragen
war.

Da das aber auch die einzige derartige Filiation von Portalfiguren ist, für die man in romanischer
Zeit eine gewisse Kontinuität nachzuweisen vermag, im übrigen aber die Wahl solcher Figuren
nach mannigfachen Gesichtspunkten getroffen wurde, so liegt kein Anlaß vor, das Auftreten
der vier Evangelisten an der Galluspforte als Ausnahme zu beanstanden, denn eine Regel gab
es eben nicht. Eine ebensolche Ausnahme ist es, wenn im Tympanon von Valcabrère, wie wir
sahen, die Evangelisten zugleich mit ihren Symbolen der Majestas zugesellt sind. Was die über
den Evangelisten der Galluspforte am obersten Stück des Pfeilers angebrachten Symbole betrifft,
so könnte man erwägen, ob sie nicht auf den im benachbarten Tympanon thronenden Christus

zu beziehen sind, um dem eschatologischen Gedanken des Programms noch einen besonderen

Nachdruck zu geben. Eine Analogie dazu fände man am Westportal der elsässischen Kirche von
Sigolsheim53), wo im Tympanon die Traditio legis dargestellt ist: der thronende Christus dem
Petrus den Schlüssel, dem Paulus das Buch übergebend, zu beiden Seiten ein kniender Stifter,
während hier, wo Gewändefiguren fehlen, die Evangelistensymbole dem Türsturz einverleibt sind.

Der dem Programm der Galluspforte untergelegte Inhalt stellt sich also, wie wir sahen, folgender/
maßen dar. Der durch die Kreuzesfahne als der verklärte Auferstandene gekennzeichnete Sal/

vator nimmt im Himmel die ihm von Petrus und Paulus und vom Engel empfohlenen Stifter
in Gnaden auf— eine Szene, die an die Stelle der Paradiesesdarstellung im Gerichtsbild getreten.
Auf den Gerichtstag deuten die hornblasenden Engel und die Auferstehung der Toten, und auf
die Austeilung von Lohn und Strafe an diesem Tage das Gleichnis der klugen und törichten

Jungfrauen. Zugleich wird das gute Werk, das der Stifter durch Erbauung der Pforte verrichtete,
und der ihm durch sein tugendhaftes Verhalten gebahnte Weg der Erlösung noch hervorgehoben

50) Henry Revoil, Architecture romane du midi de la France, 1874, H, S. 61. Daß auch sonst eine Veiwechslung von
Inschriften gelegentlich vorkam, kann durch Skulpturen an der Fassade von Notre/Dame/la/Grande in Poitiers belegt
werden, wo irrtümlicherweise ein Teil der Inschrift, die zum Schriftband des Jeremias gehört, dem Text auf dem Schrift/
band des Moses hinzugefügt ist. Male, a. a. O. S. 144.

61) Kingsley Porter 1334—35. Congrès archéologique à Valence et Montélimar en 1923, S. 159.
62) Zur Stützung dieser Annahme läßt sich vielleicht auch Folgendes verwerten: Nachdem der junge Gigo, Sohn des

Grafen von Albon, i. J. 1134 den Ott Romans geplündert und die Kirche verwüstet hatte, schloß ermüden Kanonikern
einen Vertrag, in dem er die Spenden, die sein Vater und seine Vorfahren der Kirche zukommen ließen, bestätigte, und
unternahm zur Buße des Frevels eine Pilgerfahrt nach Santiago de Compostela. Ulysse Chevalier, Regeste Dauphinois
ou Répertoire chronologique et analytique des documents imprimés et manuscrits I, 1913, Nr. 352off.

63) Kautzsch, Romanische Kirchen im Elsass, Taf. 168. Moullet Abb. 103.

40 129



durch den Hinweis auf die symbolische Beziehung zwischen Kirchentor und Himmelstor.
Die Werke der Barmherzigkeit aber veranschaulichen die von Christus bei der Verkündigung
des Gerichtes gesprochenen Ermahnungen zur Erfüllung der guten Werke, die den Eintritt
in das himmlische Paradies gewährleisten. Fürwahr, an Originalität gebricht es diesem Programm
nicht, und man hat nicht nötig, sich seine Eigenart durch Zusammenstoppelung disparater, nicht
zueinander gehöriger Teile zu erklären.

Was bei dieser Gerichtsvorstellung fehlt, ist eine Höllenszene. Sie fehlt auch am Portal von
Parma, dessen Skulpturenschmuck ebenfalls den Salvator im Himmel, hornblasende Engel,
Auferstehung der Toten und die Werke der Barmherzigkeit enthält, während an der Galluspforte
sich wenigstens eine Anspielung auf die Bestrafung in der Ausschließung der törichten Jung/
frauen findet. Vergleicht man diese Programme mit solchen, die für die frühere romanische Zeit
bezeichnend und mit dem asketischen Geist der Reformzeit verwurzelt sind, so dürfte man den

Eindruck gewinnen, daß ihnen gegenüber ein milderer Zug waltet, was sich ja auch schon in
der Einschaltung der Barmherzigkeitsbilder bekundet. Wie schon oben angedeutet, halte ich
es nicht für unwahrscheinlich, daß diese Einschaltung zuerst in Italien stattfand. Daß Basel Parma

folgte, dafür scheint mir auch der halbrunde obere Abschluß und die Arkade an den Reliefs
der Galluspforte zu sprechen — ein Motiv, das in Oberitalien durchaus geläufig war. Es gibt
auch kein Argument dafür, etwa den Barmherzigkeiten in Petershausen die Priorität zuzuschreiben.

Ebensowenig läßt sich ein Argument dagegen anführen, daß die Skulpturen der Galluspforte
und des Petershausener Portals nach Mitte der neunziger Jahre, der Bauzeit des Baptisteriums von
Parma, entstanden sein können. Ist unsere Vermutung zutreffend, so würden in Basel ikono/
graphisch die Werke der Barmherzigkeit, ebenso wie wohl die Kombination der beiden Johannes,

aus Oberitalien herzuleiten sein — wie man ja auch gewisse italienische Züge in dekorativen
Teilen der Münsterplastik nachgewiesen hat.

Wenn Moullet bei seiner in bezug auf das Architektonische und Archäologische so sorg/
fältigen und gründlichen Arbeit zu Fehlschlüssen in der ikonographischen Untersuchung ge/
langte, so liegt eine Hauptursache darin, daß ihm so etwas wie ein Normalprogramm der Gerichts/

darstellung vorschwebte, nach dem er den Skulpturenschmuck der Galluspforte beurteilte und
einschätzte. Eine unserer Absichten war, zu zeigen, wie es unter Zugrundelegung des eschato/

logischen Gedankengehaltes bei romanischen Portalprogrammen weitgespannte Möglichkeiten
für Wahl, Verwendung und Verteilung des Bildermaterials gab und wie man in dieser Hinsicht
durchaus keiner engen Gebundenheit und Starrheit (die weit mehr den Dekorationen auf byzan/
tinischem Kunstgebiet eignet), sondern einer Beweglichkeit im Erfinden, Kombinieren und Ver/
bildlichen begegnet. Man vermag auch von hier aus einen Einblick zu gewinnen, wie im mittel/
alterlichen Abendland eine konstruktive Phantasie sich der Vorstellungen von den letzten Dingen
bemächtigte und durch vielfältige bildliche Gestalt der Anschauung zugänglich machte, was

später Dante in seiner Divina Commedia zu höchster dichterischer Form erhob.

130



Tafel 33

f
1

¦*-¦

- -..¦¦

Mk*ûA!

&

O

arI £?'«« ***w* Jfau

•y*S Hg
•7;7W3

*«w<« a&ïRktf •; •:-£*

fl

:•

yl

^rftfB»

¦r.:^::-»^.:. .<»

Abb. i. BASEL, GALLUSPFÒRTE. GESAMTANSICHT



5̂
TT

(Dt

J, -

w

h M»

¦<

otow
s

«Se*f

x

•f

* '7

,•¦« r,-

¦—*""'

:-7:**y*- y« ,^fc ™

lltfrÉfi. t

Abb. 2. BASEL, GALLUSPFÒRTE, DETAIL
Werke der Barmherzigkeit

Abb. 3. PARMA, BAPTISTERIUM
Werke der Barmherzigkeit (Teilaufnahmen)



Tafel 35

Mr

r>

t

W7
W\ i-y.

i
¦~ f •

WU|

<m H¦Isjmi

¦iriiii r ¦ - mi '\ »v

Abb. 4. PARMA, BAPTISTERIUM. TYMPANON, JÜNGSTES GERICHT

JhJl
¦

>..

t j**.' \N*1 ¦'¦¦ ^*

..W
4-

<*? ^- «r *i
J** '.-*

«.

^*
S*/.
's.*

d * 7^v^\

"¦

...t ..«

3WV«

Abb. 5. ARGENTEAU-CHATEAU. PORTAI.



Tafel 36

"Sw*^'«'-'"-*--'^ »*•

ar
\

ss?äp

"S,•

.»¦*¦

äff

•Âl '"jài«HB»«!H|?»
-¦

- '"ff^

w^«p!w|>
»

ä ; w-vf7

#rMx». -
-

Ä
7 '¦>*

»1«
.'i v-

*»l*,l jr.-/./../*/ ti.iy

Abb. 6. PETERSHAUSEN, EHEMALIGES PORTAL

Lithographie nach Zeichnung von J. Bergmann



Tafel 37

<M

i+*!%;*„ /K
f<

f

x±

?¦ '

Wii
aä
I 9

'-"aH.

sm ¦n i

Abb. 7. ANDLAU, PORTAL


	Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspforte im Rahmen romanischer Portalprogramme
	Anhang

