Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 3(1941)

Heft: 2

Artikel: Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspforte im Rahmen
romanischer Portalprogramme

Autor: Weisbach, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspforte im Rahmen
romanischer Portalprogramme

VON WERNER WEISBACH
(TAFEL 33—37)

Einer der Griinde, die dafiir angefiihrt werden, daB die Galluspforte nicht in ihrem urspriing-
lichen Zustand und Zusammenhang auf uns gekommen, von einer anderen Stelle des Miinsters
an ihren jetzigen Platz versetzt und bei dieser Gelegenheit umgeformt worden sei, wird darin
gesehen, daB in dem figiirlichen Skulpturenschmuck Unstimmigkeiten zu bemerken, disparate
und dem ikonographischen Programm widersprechende Stiicke miteinander verquickt worden
seien. Maurice Moullet, der kiirzlich der Galluspforte ein ganzes Buch gewidmet hat'), kommt
zu dem Ergebnis: daBl der Inhalt der Bildwerke bestitige, was er glaubte, aus dem Aufbau er/
weisen zu konnen, daB die Anlage nicht einheitlich sei, und er nennt sie ,,ein geniales Flickwerk ‘.
Wir wissen nichts dariiber, wie die Galluspforte frither ausgesehen, ob sie eine andere Gestalt
und andere figiirliche Bestandteile gehabt hat. Alles dariiber Vorgebrachte sind lediglich Vermu.
tungen. Eines aber glaube ich mit Bestimmtheit sagen zu kénnen, daB am Figurenschmuck der
Pforte, so wie er in seiner endgiltigen Fassung angebracht wurde, sich keine Stiicke finden, die
mit einem geistigen Zusammenhang des Inhalts in Widerspruch stinden?).

Man hat es sich so zu denken, daB fiir die Herstellung eines umfinglicheren Skulpturenschmuk-
kes an Portal oder Fassade von einem Geistlichen oder einem Kollegium von Geistlichen ein
Programm ausgearbeitet und der Bildhauerwerkstatt zugewiesen wurde. Bei einer gemeinsamen,
durch geistige und kirchliche Gegebenheiten der Zeit bedingten Grundlage gibt es zahlreiche
Variationen unter den Programmen. Mancher Geistliche wird bei der Auswahl einzelner den
Leitgedanken illustrierender Gegenstinde persdnlichen Eingebungen und Neigungen gefolgt sein
und seine allegorischen und symbolischen Spekulationen, wie sie der Epoche eigentiimlich waren,
dem Stoffgebiet zugefiihrt haben. Es liBt sich auch erkennen, daB stellenweise Besonderheiten und
Eigentiimlichkeiten von Programmen an bestimmte geographische Gebiete gekniipft sind. So
ist z. B. im siidwestlichen Frankreich gegen Mitte des 12. Jahrhunderts ein Portalprogramm
in Erscheinung getreten, das in den Gegenden der Saintonge und des Poitou weite Verbreitung
fand und das vorher nirgends sonst vorkommt. Mit der Eigenart des Inhalts, auf den wir spiter

1) Die Galluspforte des Basler Miinsters, 1938,

%) Auch Gantner (Die Galluspforte am Basler Miinster, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde, 1937,
S. 434) hat ganz richtig gesagt, und man muB davon ausgehen, ,,daB in diesem Zeitpunkt das neu aufgebaute Portal als
eine neue Einheit empfunden wurde®.

110



noch zuriickkommen werden, ist hier auch eine Eigenart des Aufbaus verbunden. Es gibt nicht,
wie gewohnlich, ein mit einer figiitlichen Szene gefiilltes Tympanon, der figiirliche Schmuck ist
auf eine Anzahl der den Portalbogen umrahmenden Archivolten verteilt. Wir vermégen natiir.
lich nicht festzustellen, an welchem Punkt dieses Programm zuerst entworfen und wer der geistige
Vater gewesen. Aber daf es groBen Anklang fand, ist daraus ersichtlich, daB es vielfach und bis
in den franzosischen Siiden hinein mit diesen und jenen Modifikationen wiederholt wurde.

Wie ich in einem in der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel gehaltenen
Vortrag ,,Vom Geist romanischer Portalprogramme** darlegte, hat sich in zahlreichen Programmen
der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts der Geist der Reformzeit, der durch das burgundische
Kloster Cluny im 10. Jahrhundert eingeleiteten Reformbewegung und ihrer Tendenzen, aus-
gewirkt®). Eine Bewegung, die in weitem Umfang auf Religiositit und Frommigkeit, Denken
und Handeln EinfluB gewann und tiefgreifende Folgen fiir das kirchliche und weltliche Leben
nach sich zog. Wesentlich ist fiir diese geistesgeschichtliche Epoche, daB in ihr ménchische und
asketische Anschauungen und Uberzeugungen, wie sie von einer, religiésen Bindungen und Ver-
pflichtungen unterworfenen und ihrem Daseinsprinzip nach weltabgewandten Menschenklasse
vertreten wurden, fiir die Auffassung des Verhiltnisses von Gott und Welt, von Jenseits und
Diesseits richtunggebend waren und das Laienvolk stark in Mitleidenschaft zogen. Die Epoche,
die wir mit einem umfassenderen Begriff als die der religiésen Reform bezeichnen, reicht bis zum
Umsichgreifen der ritterlich-hofischen Kultur. Im Bereich dieser Kultur, in der eine adlige,
durch gesellschaftliche Bindungen und Konventionen verwachsene Schicht von Laien in den
Vordergrund trat, wurden in vielen Auffassungen, insbesondere auch fiir das Verhiltnis von Gott
und Welt und fiir die Bewertung des Diesseits, grundsitzliche Wandlungen herbeigefiihrt, die
der bildenden Kunst neue Anregungen gaben und sie vor neue Aufgaben stellten.

An den baulichen Unternehmungen in der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts hatte das Monch-
tum einen bedeutenden Anteil und in den Beginn dieses Zeitraums fillt die Aufnahme eines
umfinglicheren Skulpturenschmuckes in die kirchliche Architektur. Uberblickt man das, was
bei der plastischen Ausstattung von Portalen und Fassaden an Bildstoffen verwendet wurde,
so zeigt sich, daB bei der Auswahl bestimmte Gegenstinde hervortreten, die mit Grundsitzen in
Beziehung stehen, von denen sich die Reformkreise bei ihrer geistlichen Fithrung leiten lieBen.
Die Cluniazenser legten es darauf an, das BewuBtsein fiir Schuld und Siinde bei den Menschen
zu wecken und zu schirfen, sie dadurch zu zerknirschter, demiitiger Einkehr und zu BuBgesin-
nung zu bestimmen, und griffen in Rede und Schrift zu dem Mittel, die siindhaften Vergehen
und die Strafen und Héllenqualen, die durch das Weltgericht des Herrn verhingt werden, mit
aufwiihlender Deutlichkeit vorzuhalten. Man war bestrebt, die Schauer von Gericht und Strafe,
von denen die Apokalypse widerhallt, in Phantasie und Seele der Menschen nachbeben zu lassen,
um den zur himmlischen Belohnung fithrenden Weg der BuBe und der Askese desto dringlicher
zu machen. Der Gegensatz zwischen Gott und Welt, zwischen Erlésung und irdischem Wandel,
ebenso wie der zwischen Himmel und Hélle, wurde in ein scharfes Licht geriickt. Ein triiber
Schein fiel auf das durch die Siinde mit Makel befleckte Erdenleben. Gedankenginge, wie sie
durch die cluniazensische Reform in Umlauf gebracht waren, spiegeln sich nicht allein in Skulp-
turprogrammen cluniazensischer Kirchen, sondern kamen auch an kirchlichen Bauten, die nicht
dem Monchtum zugehorten und dem Bistum unterstanden, zum Ausdruck. Weitgehend sind
die Programme von eschatologischen Vorstellungen beherrscht.

%) Ich kann auf dieses Problem hier nicht niher eingehen. Ein Buch von mir, welches das Thema in weiterem Umfang
behandelt: ,,Der Geist der religiésen Reform und die mittelalterliche Kunst®, ist bereits vollendet.

III



Auch dem Skulpturenschmuck der Galluspforte ist ein eschatologisches Programm zu Grund
gelegt. Wenn Moullet Beweisgriinde dafiir anzufiihren sucht, daB nicht das Jiingste Gericht als
Vorstellungsinhalt gemeint sein konne, so wire das nur in dem Sinne zutreffend, falls damit gesagt
sein sollte, daB keine einheitliche, ausfiihrliche und vollstindige Darstellung des Gerichtes vor-
kommt, wie es bei manchen Portalen der Fall ist. Aber es gibt Programme, die auch ohne das
durch Vorfithrung einzelner Teile des Gerichtsbildes, durch Anspielungen, Gleichnisse, Sinn.
bilder dem Vorstellungsinhalt des Weltgerichtes Gestalt zu geben suchen. Das ,,Gerichtsportal*
in seiner ausgeprigten, genau umschriebenen Form, mit Verteilung der einzelnen dazugehérigen
Gegenstinde auf bestimmte Architekturstiicke, ist erst in der Gotik zum festen Bestand der kirch-
lichen Architektur geworden. In romanischer Zeit werden z. B. abwechselnd Tympanondarstel-
lungen der Majestas Domini, der Himmelfahrt Christi, gelegentlich auch die AusgieBung des
Heiligen Geistes*) und die Anbetung der Konige®), mit begleitenden Bildern, die sich auf das
Weltgericht beziehen, verbunden. Es gibt mannigfache Kombinationen und sozusagen mannig,
fache Versatzstiicke, um denselben Sinngehalt durch verschiedene, in einen Gedankenzusammen.
hang gebrachte Bildgegenstinde der A nschauung nahezubringen. Die Bilderwahl und die Bilder-
verflechtungen erfolgen nicht nach logischen Gesichtspunkten und rationalen Erwigungen, son-
dern die Bearbeiter der Programme bestimmen nach dem ihnen geliufigen symbolischen und alle
gorischen Denken Auswahl und Zusammensetzung der Bildzeichen, woraus sich der in dem
Gesamt niedergelegte Sinngehalt ergibt. An der Galluspforte sind Hinweise auf den Gerichts.
gedanken die beiden hornblasenden Engel im obersten Abschnitt der das Portalgewinde fAan-
kierenden, von iibereinandergestellten Nischen durchhéhlten Pfeiler, die zwischen ihnen in die
Zwickel des Torbogens eingesetzten zwei Reliefs mit der Auferstehung der Toten, das Gleichnis
von den klugen und térichten Jungfrauen am Tiirsturz, die Werke der Barmherzigkeit in den
drei untersten Pfeilernischen.

Die hornblasenden Engel sind als Verkiinder des Jiingsten Tages Reprisentanten des Welt,
gerichtes. Sie treten nicht nur regelmiBig in Darstellungen auf, die das Gericht als solches aus-
malen, sondern sind auch ohne das an verschiedenen Stellen und bei verschiedenen Gelegen-
heiten als Sinnbilder des Gerichtes verwandt worden. So ist es im Tympanon der zum burgun-
dischen Kunstgebiet gehsrenden Kirche Sainte-Marie-Madelaine in Neuilly-en-Donjon (Allier)
geschehen. Hier ist eine ,, Anbetung der Kénige* in héchst eigenartiger Weise mit dem Gerichts,
gedanken in Verbindung gebracht: Zwei gewaltige gefliigelte Bestien, Symbole der héllischen
Welt, dienen sozusagen als Piedestal fiir den heiligen Vorgang. Uber den Fliigel des linken Un.
getiims schreiten die Konige wie auf einer Briicke, gleichsam iiber Siinde und Hélle hinweg, der
Gottesmutter entgegen, wihrend die Darstellung eingefaBt wird von zwei hérnerblasenden Engeln,
die auf den eschatologischen Sinn hindeuten: den Triumph der Erlésung und des himmlischen
Reiches iiber Siinde und Hélle am Jiingsten Tage. Der im Tympanon veranschaulichte Erls.
sungsgedanke wird erginzt durch Darstellungen auf dem Tiirsturz und auf den beiden diesen
fAankierenden Siulenkapitellen, die Exempla fiir Siinde, Bestrafung und Rettung enthalten.
Dieser Portalschmuck ist sowohl bezeichnend fiir den Geist der Reformzeit, aus dem heraus solch
ein von Siinde und Halle durchzittertes Programm entworfen wurde, wie dafiir, in welchem MaBe
die kirchliche Skulptur dieser Zeit, insbesondere auf burgundischem Gebiet, von Vorstellungen
des Dimonischen durchsetzt war.

%) Am Portal der siidfranzosischen Kirche von Perse bei Espalion (Aveyron); Kingsley Porter, The Romanesque
Sculpture of the Pilgrimage Roads, 402, 403. W. von der Miilbe, Die Darstellung des Jiingsten Gerichtes an den roma-
nischen und gotischen Kirchen Frankreichs, 1911, S. 32, Taf. L.

%) In Neuilly-en-Donjon, Kingsley Porter, 93, 94, wovon gleich ausfiihrlicher die Rede sein wird.

I12



Auch an der mit figiirlichem Schmuck reich ausgestatteten Puerta de las Platerias an der Siid.
seite des Querschiffes der Kathedrale von Santiago de Compostela begegnen uns vier Einzelfiguren
von hornblasenden Engeln, ohne daB eine Darstellung des Weltgerichtes vorhanden ist. Leider
14Bt sich das urspriingliche Programm der Fassadendekoration nicht mehr feststellen, da sie im
Laufe der Zeit bei Umbauten und Erneuerungen wesentlich verindert und mit nicht zugehsrigen
Bestandteilen versehen worden ist. Und auch die zeitgendssische Beschreibung des Portals, die
in dem berithmten, von einem franzésischen Kleriker um 1139 verfaBten ,,Pilgerfiihrer* ent.
halten ist, vermag uns nicht dariiber geniigend aufzukliren. Aber sie erwihnt die Engel unter
Hinweis auf ihre eschatologische Sinnbedeutung: ,,quatuor angeli, cornua singuli tenentes,
Judicii diem pronunciantes‘‘®).

An der Galluspforte ist durch die Einschaltung der beiden Reliefs mit den auferstehenden
Toten zwischen den hornblasenden Engeln eine weitere A nspielung auf das Weltgericht gegeben.
Man hat aber zur Stiitzung der These, der heutige Skulpturenbestand sei nicht der urspriingliche
und keine einheitliche, auf den Gedanken des Gerichtes eingestellte Konzeption, sondern sei
aus einer Verschmelzung verschiedener, nicht zusammengehériger Gedankenkomplexe hervor-
gegangen, als Beweisgriinde angefiihrt, daB der Vorstellungsinhalt des Gerichtsbildes nur eine
unvollstindige Veranschaulichung erfahren habe und daB die ihm entnommenen Bestandteile
auseinandergerissen und an Stellen, wo sie eigentlich gar nicht hingehérten, eingefiigt seien.

Was den ersten Punkt betrifft, so gibt es geniigend Analogien dafiir, daB bei Fassadendekora-
tionen, die den eschatologischen Gedanken zum Ausdruck bringen, dieses oder jenes Teilstiick
aus dem Gesamtbilde des Weltgerichtes verwendet wurde. Nur auf einige wenige Beispiele sei
hingewiesen. Die siidfranzésische Kirche von Martel (Lot) besitzt ein Tympanon?), das den
thronenden Christus zeigt, mit gesenkten Armen die Wundmale prisentierend, fAankiert von
zwei hornblasenden Engeln und zwei weiteren Engeln mit den Leidenswerkzeugen in den Hin-
den; am Boden, auf dem der Thron Christi und die hornblasenden Engel stehen, vier Sarko-
phage, aus denen Tote auferstehen. Es handelt sich also um eine abgekiirzte Darstellung des
Jiingsten Gerichtes, die auBer dem Salvator die hornblasenden Engel und die Auferstehung der
Toten enthilt. In Saint-Paul.de-Varax (Ain)?) wird das Tympanon von der Himmelfahrt Christi
eingenommen, auf der Christus sitzend, nach byzantinischem Muster (entsprechend der Majestas
Domini), gen Himmel fihrt. Ein iiber die ganze Breite der Fassade sich erstreckender Relieffries
bietet erzihlende, teilweise nicht deutbare Darstellungen, darunter aber Szenen auf der rechten
(siidlichen) Seite vom Mittelportal, die dem Vorstellungskreise des Jiingsten Gerichtes angehoren:
Peinigungen von Verdammten durch Teufel und die Eintreibung der Siinder in den Héllen.
rachen. Sind hier und anderwirts die Hollenbilder zur Andeutung des Gerichtsvorganges ver-
wertet, so geschieht das an der Galluspforte durch die A uferstehung der Toten in Verbindung mit
den hornblasenden Engeln (ebenso wie wir es am Tympanon von Martel sahen).

Gehen wir zu dem zweiten der beiden vorher erwihnten Argumente iiber, so hat man bean.
standet, daB an der Galluspforte die Auferstechung der Toten in der oberen Sphire, iiber dem
Tympanon mit dem Erléser, sich befinde, wo sie gar nicht am Platze sei. Um das zu rechtfertigen
und begreiflich zu finden, muB man sich vor Augen halten, daB in romanischer Zeit bei Ver-
teilung der bildlichen Gegenstinde auf Portal und Fassade meist nicht nach einem festen Ordnungs-

%) Mortet, Recueil des textes relatifs  ’histoire de I'architecture I, S. 403. Eine neue Ausgabe des Pilgerfithrers mit
franzosischer Ubersetzung: Jeanne Vielliard, Le Guide du Pélerin de St-Jacques de Compostelle, Micon 1938.

") Kingsley Porter 431—433. Von der Miilbe, a.a. O. S. 41, Taf.IV.

8) Kingsley Porter, 88—g0. Male, L’art religieux du XIle siécle en France, S. 405.

38 113



prinzip, sondern mit einer gewissen Willkiir verfahren wurde. Es kam vor allem darauf an, daB3
die Gegenstinde, die als Bestandteile des Programms veranschaulicht werden sollten, bildliche
Existenz empfingen, nicht so sehr an welcher Stelle und ob sie an der passenden Stelle zu sehen
waren. An einer ganzen Anzahl von Fassaden lieBe sich das erliutern. Konnen wir fiir ein
solches Verfahren auf die schon erwihnten burgundischen Kirchen von Neuilly-en-Donjon
und Saint-Paul-de-Varax verweisen, so wollen wir als ein bezeichnendes Beispiel noch den
nicht vor der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts entstandenen Fassadenschmuck von Saint.
Trophime in Arles anfithren, wo simtliche Bestandteile des Gerichtsprogramms vorhanden,
aber auf verschiedene Partien des Bauwerkes verteilt und zersprengt sind, was ich hier nicht im
einzelnen ausfithren kann. Wer in den Zusammenhang der Bilder eindringen will, muB um
den ganzen Bau herumgehen, das Auge auf und ab schweifen lassen, um sich den einheitlichen
Sinngehalt zu rekonstruieren. Hier und an anderen romanischen Fassadendekorationen zeigt
sich als hervorstechender Zug das Unsystematische in der Bilderverteilung; es fehlt eine be-
stimmte Ordnung, nach der das gegenstindlich Zusammengehérige dem baulichen Organis-
mus nach sachlich-logischen Gesichtspunkten eingegliedert ist. Ein solches Ordnungsprinzip,
das dem Triumph scholastischen Denkens parallel geht, ist in der Ile-de-France an den West
portalen der Klosterkirche von Saint-Denis — hier kraft der konstruktiven Imagination des groBen
Abtes Suger — und der Kathedrale von Chartres durchgefiihrt und in der Gotik richtunggebend
geworden. Darin findet der Begriff des ordo einen bildlichen Ausdruck, jener Ordnung, die
nach mittelalterlicher Vorstellung das nach Gottes Willen eingesetzte und vorausbestimmte
Weltprinzip ist, in dem sich das géttliche Witken in der Welt offenbart und in dem alles Sein,
soweit es nach gottlichem BeschluB ist und sich auswirkt, Grundlage und Sinn hat... Unter
diesem Gesichtspunket betrachtet, folgt die Anordnung des Bildschmuckes an der Galluspforte
einem zur Zeit ihrer Entstehung sozusagen altmodischen Verfahren.

Von den Gleichnissen des Herrn sind von frith an zwei als Hinweise auf den Gerichtstag ge-
deutet und alsdann in der Kunst fiir bildliche Darstellungen des Weltgerichtes ausgewertet worden:
das vom armen Lazarus und reichen Prasser und das von den klugen und térichten Jungfrauen.
Beide enthalten mit einer Gegeniiberstellung von Tugend und Laster die Botschaft von einer
Belohnung der Gutenim himmlischen Paradies und einer Bestrafung der Siinder im héllischen Reich.

Das Lazarus-Thema hatals erstes der beiden Gleichnisse zu Beginn der monumentalen Skulpturin
Portalprogramme mit eschatologischem Gedankengehalt Aufnahme gefunden und wurde zugleich
zur Veranschaulichung der beiden Laster: Geiz oder Habsucht und Véllerei oder Unkeuschheit —
avaritia und luxuria — und zur Abschreckung von ihnen benutzt. Man begegnet dem Gleichnis
nicht selten in der romanischen Skulptur, und Personifikationen oder Allegorien der Avaritia und
Luxuria gehdren zu den fast allenthalben vorkommenden Sinnbildern. Zeitlich das fritheste
Beispiel diirfte die Folge der Kapitellreliefs an der Porte des Comtes von Saint-Sernin in Toulouse
sein. Im Skulpturenschmuck der cluniazensischen Klosterkirche von Moissac im Languedoc
ist der Verbildlichung der Lazarusgeschichte am Portal ein breiter Raum zugewiesen; in eine An-
zahl von Szenen aufgeteilt, die in mehreren Reihen iibereinander gestellt sind, nimmt sie das
ganze linke Gewinde der Torhalle ein. Man hat sich aber nicht nur auf die Illustrierung der
biblischen Erzihlung beschrinkt, sondern Bilder hinzuerfunden, die der Bestrafung des Siinders
und der Anprangerung des Lasters gewidmet sind. Die unterste Reihe enthilt allegorisch-
didaktische Sinnbilder der Avaritia und Luxuria. Auf dem linken Bilde der Geizhals, einen
groBen gefiillten Geldsack um den Hals gehingt, von Teufeln verspottet. Als Gegenstiick dazu
eine bittere Persiflage der Luxuria: Eine nackte Frau in schwanker Haltung, mit aufgeldsten,

114



iiber die Schultern herabfallenden Haaren, mit erhobenen Unterarmen und verkrampften Hinden,
der Leib umwunden von zwei Schlangen, deren Képfe auf ihren Briisten liegen, wihrend eine
Krote ihren Schamteil benagt, wird von einem grotesk ausstaffierten teuflischen Zwitterwesen,
das wie ein eitel und aufgebliht stolzierender Fant an sie herantritt, beim Arm ergriffen, als wollte
er mit ihr zu einem Tanz antreten. Die ,,Femme aux serpents‘* (wie die Franzosen sagen), welche
das Laster der Uppigkeit und Unkeuschheit verkérpert, ist eine Erfindung der Zeit und man
begegnet ihr hiufig in der monumentalen Skulptur bei verschiedenen Gelegenheiten und an ver-
schiedenen Stellen. Was sich in der Szenenfolge abspielt, steht mit dem vorher angedeuteten
Geist der Reformzeit, ihrer religiésen Fithrung und Tendenz, in Einklang. Wenn dem Betrachter
des Gewindes die beingstigenden Bilder von Siinde und Hélle in groBen Gestalten unmittelbar
vor Augen gestellt wurden, so sollte er durch die Schreckgespenster, die das Exemplum heraufr
beschwor und die ihm so nahe auf den Leib riickten, gewarnt und zur BuBe ermahnt werden.
Was er aber, wenn er emporblickte, iiber Siinde und Héllenqual hinweg in der obersten Reliefr
reihe als Erfiillung aller irdischen Hoffnung vorgefiihrt sah: daB die Seele in Abrahams SchoB
ewige Ruhe findet, das wurde ihm noch einmal in einer weit michtigeren Versinnbildlichung
durch die Jenseitsvision des Tympanons zu Gemiite gefiihrt: der Herr in der himmlischen Ver-
klirung, auf dem Haupt eine Krone, die Rechte segnend erhoben, in der Linken das Buch der
Lehre, umgeben von den Evangelistensymbolen und verehrt von Engeln und den vierund.
zwanzig Altesten.

Das Gleichnis von den klugen und térichten Jungfrauen, dessen sich die Monumentalskulptur
ebenfalls bemichtigte, bietet nicht einen solchen Reichtum dramatischer Handlung und krasser
Gegensitze, und die Gegebenheiten des Textes hatten eine andere Art bildlicher Veranschau.
lichung zur Folge. Man griff aus dem Text den Zug der Jungfrauen zur Begegnung mit dem
Briutigam heraus, und das legte eine Reihendarstellung nahe. Das frithste bekannte Beispiel
findet sich auf mehreren Kapitellreliefs vom Kreuzgang der Kathedrale Saint-Etienne in Toulouse
aus dem ersten Viertel des 12. Jahrhunderts (Musée des Augustins), wo die einzelnen Gestalten
das Kapitell ringférmig umfangen®). Dem eschatologischen Gedankenzusammenhang einver-
leibt, erscheinen die Jungfrauen zum erstenmal in jenem Programm der Saintonge und des Poitou,
das, wie schon erwihnt, gegeniiber anderen Portaldekorationen der Zeit etwas Neues und Beson-
deres bietet. Man hat hier eine der Torarchivolten dazu ausersehen, das Reihenbild der Jungfrauen,
eine iiber die andere gestellt, aufzunehmen. Und als weitere Neuerung sieht man die Psycho-
machie, eine Reihenfolge der Tugenden, jede iiber das ihr entgegengesetzte Laster triumphierend,
in eine andere Archivolte versetzt. Am Portal von Argenton-Chiteau'®), einem der am reichsten
mit Skulpturen geschmiickten, finden sich in den Archivolten in der Reihenfolge von unten
nach oben folgende Darstellungen (Abb. §): 1. Engel; im Scheitelpunkt des Bogens das Christus-
lamm. — 2. Die Psychomachie. — 3. Die klugen und térichten Jungfrauen; im Scheitelpunkt der
Sponsus in Halbfigur, von einer Wolke umgeben, der in der Rechten die fiir die klugen Jungfrauen

%) Raymond Rey, La sculpture romane languedocienne, S. 202ff., Fig. 154, 155. Deschamps, Die romanische Plastik
Frankreichs, Taf. 29B.

10) Sanoner, Analyse du portail de I’église 2 Argenton«Chiteau; Revue de I’art chrétien, 1903, S. 397ff. Deschamps,
Le Combat des Vertus et des Vices sur les portails romans de la Saintonge et du Poitou; Congrés archéologique 2 Angou-
léme en 1912, Tome II. A. Katzenellenbogen, Die Psychomachie in der Kunst des Mittelalters; Hamburger Disserta
tion, 1933, S. s0.

1) Auch dieser Stoffkreis weist hier eine eigenartige Verbildlichung auf. J. C. Webster (The Labors of the Months in
Antique and Mediaeval Art. Princeton Monographs, 1938, S. 66) hebt fiir die Ausbildung der Monatsdarstellungen im
12. Jahrhundert Saintonge und Poitou besonders hervor: ,,which developed an individual cycle of considerable uniformity*,

11§



bestimme Krone des ewigen Lebens hilt. — 4. Die zwdlf Apostel; im Scheitelpunkt Christus
in einer Aureole. — s. Die Sternzeichen des Tierkreises und Monatsbilder'?). Aufdas Geschehen
der letzten Dinge und den Gerichtstag weisen die verschiedenen Verbildlichungen Christi:
als apokalyptisches Lamm, umgeben von Engeln, als Sponsus, der am Jiingsten Tage Lohn und
Strafe austeilt, als Himmelskonig inmitten der Apostel, und in diesem Zusammenhang jeden.
falls auch als Richter zu verstehen. Der Aufiraggeber hat aber auch nicht auf das Lazarus.
Gleichnis zur Verdeutlichung des Sinngehaltes verzichten wollen. So erhilt das eschatologische
Bildermaterial der Archivolten eine Erginzung durch eine Relieffolge, die an der Mauer zu
beiden Seiten des obersten Bogenrandes unter dem Gesims angebracht ist, in der sich, wenn auch
weitgehend, teilweise bis auf wenige Reste, zerstort, eine auf das Gleichnis des armen Lazarus
und des reichen Geizhalses beziigliche Szenenreihe feststellen 1iBt. Damit tritt auch das Laster
der Avaritia, das schon in der Archivolte des Tugendkampfes einen Platz hat, noch einmal in
Erscheinung, und zu dieser Darstellungsteihe gehéren Verbildlichungen der héllischen Wel,
die den eschatologischen Gedankenkreis durch den Hinweis auf das Strafgericht erweitern. Die
Art, wie der gegenstindliche Stoff auf die Fassade verteilt ist, bietet nun auch wieder eine Besti-
tigung dessen, was wir vorher iiber die Willkiir der Anordnung ausgefiihrt haben. Die Lazarus-
Geschichte und die Hollenszenen stehen siber dem himmlischen Bereich, wo sie ,,logischerweise‘
nicht hingehéren. .. In Saint/Denis, dessen Fassade ein ausgesprochenes und nach einem be-
stimmten Ordnungsprinzip entworfenes Gerichtsportal erhielt, mit dem Weltgericht im Tympa-
non, wurde das Gleichnis von den klugen und térichten Jungfrauen zum erstenmal an das Gewinde
des Portals versetzt, und in gotischer Zeit kommt die Jungfrauenreihe dann &fter als Gewinde-
schmuck vor. '

Die Galluspforte ist das erste Portal, wo das Gleichnis fiir den Tiirsturz ausersehen ist'?).
Die reihenfsrmige Komposition breitet sich iiber den Reliefstreifen aus. Von links schreitet der
Zug der klugen Jungfrauen mit ethobenen Lampen, von rechts der der torichten, die lichtlosen
Lampen gesenkt, der in der Mitte aufgestellten Himmelstiir entgegen. Auf der Seite der klugen
Jungfrauen steht Christus vor dem Tor und erteilt der vordersten, die das Haupt vor ihm neigt,
den Segen. Die vorderste der torichten Jungfrauen hat die Klinke des Tores erfaBt, das sich ihr
nicht 6ffnen will, und in der materiellen Handgreiflichkeit spricht sich ein — fast kénnte man
sagen banaler Realismus aus. DemgemiB ist auch das Himmelstor mit seinen ornamentierten
eisernen Beschligen und der Klinke einer wirklichen Tiir getreu nachgebildet.

Etwa hundert Jahre spiter hat das Miinster noch einmal einen plastischen Bilderzyklus der
~ klugen und torichten Jungfrauen erhalten an der im gotischen Stil nach franzésischem Muster
errichteten Westfassade. Es waren Freifiguren, die am Gewinde des Portals der Vorhalle standen,
welche sich urspriinglich zwischen den beiden Tiirmen befand. Zwei aus der Reihe der Statuen
haben sich erhalten und schmiicken die jetzige Westfront: der Verfithrer und die Verfiihrte.
Vorbild dafiir war der Skulpturenschmuck am Siidportal der Westfassade des StraBburger
Miinsters, wo jede Statue einer Nische im Gewinde eingefiigt ist. Der Jungfrau, die den Zug
der klugen fiihrt, ist Christus gegeniibergestellt, der sie mit segnender Gebirde begriiBt. Auf der
Seite der torichten Jungfrauen ist aber das Laster, durch welches sie siindigten, die Unkeusch-
heit, noch in besonderer Weise verdeutlicht. Am linken Gewinde steht in der ersten, vordersten
Nische ein héofisch kostiimierter Jiingling, ein Diadem auf dem Haupt, in der Rechten einen

12) Der Portalschmuck der elsissischen Kirche von Egisheim (Moullet, Abb. 56), der ebenfalls im Tiirsturz die klugen
und torichten Jungftauen enthilt, im Tympanon den Salvator zwischen Petrus und Paulus, ist etwa im zweiten Viertel
des 13. Jahrhunderts entstanden und kniipft offenbar an die Galluspforte an.

116



Apfel prisentierend, und liBt, hoffirtig stolzierend, seine Kiinste spielen gegeniiber der aus der
folgenden Nische sich ihm zuwendenden Jungfrau, deren Einverstindnis sich ebenso in dem
verschmitzt lichelnden Antlitz wie darin, daB sic mit koketter Gebirde ihr Gewand aufzu-
nesteln beginnt, kundgibt. Das siindhaft-teuflische Wesen des Verfiihrers wird aber dadurch
gekennzeichnet, daB sein Riicken mit ekelhaftem Gewiirm, Schlangen und Kréten, bedeckt ist'?).
Nichts vermag vielleicht den Kontrast zweier geistesgeschichtlicher Zeitalter deutlicher zu be-
leuchten, als wenn man sieht, wie das Laster der Unkeuschheit und Uppigkeit hier unter dem
EinfluB der ritterlich-héfischen Kultur veranschaulicht ist, und dem das gleichbedeutende Gebilde
am Portal von Moissac gegeniiberstellt: die aus dem ménchischasketischen Geist der Reform-
zeit hervorgegangene, abscheuerregende Gestalt der Luxuria mit ithrem monstrésen teuflischen
Partner. Etwas so Widerliches wie die romanische Luxutia hitte sich an einer gotischen Fassade
nicht mehr breitmachen diirfen. Dem als héfischer Galan verkleideten teuflischen Verfiihrer
steht seine Lasterhaftigkeit ,,an der Stirn geschrieben‘ — der Riickseite sind Kréten und Schlangen
zugewiesen, wie sie zuvor den Vorderleib der Luxuria verschindeten. Zu den Wiederholungen,
welche die StraBburger Gruppe auf deutschsprachigem Gebiet erfuhr, gehoren auch die beiden
Figuren an der Fassade des Basler Miinsters. Und was fiir unsere Betrachtungen noch von beson~
derem Belang ist: jener StraBburger Zyklus der klugen und térichten Jungfrauen war — wie schon
bei romanischen Kirchen — Bestandteil eines Programmes, welches zum Gegenstand das Jiingste
Gericht hatte, dessen ausfiihtliche Darstellung (in der Franzésischen Revolution zerstort) den
Schmuck des Tympanons bildete. Wihrend in gotischer Zeit im Rahmen des eschatologischen
Programms das Lazarus-Gleichnis zuriicktritt, gewinnt das Gleichnis von den Jungfrauen hervor-
ragende Bedeutung.

Es kann nun auch wohl nicht in Frage gestellt werden, daB der, welcher das Programm der
Galluspforte entwarf, dieses Gleichnis in seiner Sinnbeziehung auf das Jiingste Gericht in den
stofflichen Zusammenhang einschaltete. Priifen wir, was dagegen geltend gemacht worden ist:
daB das Tympanon, zu dem es gehort, gar keine im Zusammenhang mit dem Gericht stehende
Darstellung enthalte.

Das Tympanontelief zeigt in der Mitte den thronenden Christus in streng frontaler, hieratischer
Haltung, die Kreuzesfahne in der Rechten, in der Linken das aufgeschlagene Buch der Lehre.
Von links tritt Petrus an ihn heran, der mit der erthobenen linken Hand eine Devotionsgebirde
verrichtet, in der Rechten den riesigen Himmelsschliissel trigt: er ist der Verwahrer der Pforte,

1) Es ist nicht zutreffend, wenn man diese Figur als ,,Fiirst der Welt™ bezeichnet hat nach Analogie der in der deuts
schen Dichtung des 13. Jahthunderts auftretenden ,,Frau Welt“, die, wie es heiBt, sich von vorn lieblich und verlockend
ausnimmt, wihrend sie, wenn sie sich umwendet, den Anblick eines mit ekelhaftem Gewiirm, Kroten und Schlangen,
bedeckten Riickens bietet. Am bekanntesten ist die Schilderung in Konrad von Wiirzburgs ,,Der Welt Lohn™ V, 213 ff.
August CloB (Weltlohn, Heidelberg 1934, S. 17) hat, wie ich glaube, mit Recht geltend gemacht, daB als Quelle fiir das
in der Dichtung verwendete Motiv ein ,,Exemplum® der geistlichen Literatur anzunehmen sei. Schon W. Altwegg (Die
sog. Frau Welt am Basler Miinster, Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde X111, 1914) hatte sich dagegen
ausgesprochen, daB die Gestalt des ,,Verfiihrers™an den Kirchenportalen ohne weiteres auf Begriff und bildliche Vorstel-
lung der ,,Frau Welt“, wie sie in der Dichtung auftreten, zuriickzufiihren sei, indem man diese gleichsam verminnlicht
habe. In der geistlichen Literatur des 12. Jahrhunderts wird von einer Nonne auch das Bild von derWelt als eines feind-
seligen Liebhabers gebraucht. Hildegard von Bingen schreibt in einem Briefan Erzbischof Hartwig von Bremen mit einem
Lobspruch auf die Abtissin Richardis: ,,Gott aber liebte sie noch mehr, und deshalb wollte er seine Freundin nicht ihrem
feindseligen Liebhaber, nimlich der Welt, iiberlassen.” (Wilhelm Oehl, Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters, 1931,
S. 70). Eine unverkennbare Verbildlichung der ,,Frau Welt* ist dann aber aus dem 14. Jahrhundert in Statuen am Siid-
portal des Domes von Worms und an der Niirnberger Sebalduskirche erhalten: eine weibliche Gestalt, deren Riicken mit
dem Gewiirm bedeckt ist. Uberzeugend scheint es mir zu sein, wenn CloB alle diese Vorstellungen, sowohl in der hofi-
schen Dichtung wie in der bildenden Kunst, von geistlichen Exempla herleitet. Ich verdanke Herrn Prof. Friedrich Ranke
in Basel den Hinweis auf das Buch von CloB sowie sonstige Anregungen.

117



die den Auserkorenen den Weg zum Paradies erdffnet, wie es mehrfach in Gerichtsbildern vor-
gefiihrt wird. Hinter ihm kniet ein Mann in Zeittracht, der ein Tormodell in den Hinden trigt;
es ist jedenfalls der Stifter der Galluspforte, der, von Petrus empfohlen, seine Stiftung dem Erléser
prisentiert. Linkerseits von Christus steht Paulus. Er fithrt mit der Linken eine Frau (die jetzt
einen nicht dazugehérigen Kopf trigt) am Arm, seine rechte Hand mit ausgestrecktem Zeige-
finger weist auf'sie, als Zeichen daB er sie vor das Angesicht Christi bringt und sie ihm empfiehlt.
Der Zugang zum Heiland ist der Frau durch einen Engel vermittelt, der ihr folgt und ihre linke,
erhobene Hand gefaBt hilt. Von den beiden himmlischen Gestalten geleitet, hilt die Frau Einzug
ins Paradies.

Darf man in dem knienden Mann mit dem Tormodell den Stifter erkennen, so liegt es nahe,
die Frau als Stifterin aufzufassen. Stifterfiguren sind nicht eben hiufig aufromanischen Tympanen,
aber sie kommen doch gelegentlich vor. Schon in frither christlicher Zeit war es ja iiblich, da3
auf Mosaiken ein Kirchenstifter, das Modell der Kirche in der Hand, zur Seite Christi in der himm-
lischen Region dargestellt wurde. Auf einige Tympana des 12. Jahrhunderts, die Stifterfiguren
enthalten, sei kurz verwiesen. In der Kirche von Mozat (Puy-de-Ddme) befindet sich eingemauert
ein von einem alten Portal stammendes giebelférmiges Relief — eine Form, wie sie an auver-
gnatischen Kirchen als Portalaufsatz éfter vorkommt (z. B. an Notre-Dame-du-Port in Clermont.
Ferrand): es zeigt in der Mitte die thronende Gottesmutter mit dem Kinde auf dem SchoBe, zu
ihrer Linken Petrus mit dem Schliissel; ihm folgt ein heiliger Bischof, in dem Male'4) Austre-
monius, den Apostel der Auvergne, erkennen will; er streckt die Rechte aus gegen einen Abt,
der sich mit gefalteten Hinden zu Boden geworfen hat — jedenfalls der Stifter —, um ihn der
Jungfrau zu empfehlen; dieser zur Linken der Evangelist Johannes, auf den drei selige Abte mit
ihren Stiben folgen's). DaB es in der Auvergne verbreitet war, Stifterfiguren an Kunstwerken an-
zubringen, zeigt sich darin, daB} sie hiufig auch auf Kapitellen dieser Gegend vorkommen?®).
Ein weiteres Zeugnis finden wir an einem Basel niher gelegenen Gebiude, dem Tympanon der
hirsauischen Klosterkirche von Alpirsbach im Schwarzwald'?), das betrichtlich frither als die
Galluspforte entstanden ist: Christus in der von zwei Engeln gehaltenen Mandorla auf dem Regen-
bogen thronend, die Rechte segnend erhoben, in der Linken das gedffnete Buch, diese Gruppe
flankiert von zwei Stifterfiguren, links einem Mann, rechts einer Frau, beide kniend in der Ado-
rationshaltung mit erhobenen Hinden').

Bilden Stifterfiguren in der romanischen Portaldekoration wohl seltene Ausnahmen, so zeigte
sich uns doch, daf sie in Gebiuden in weit von einander entfernten Gegenden schon vor Ent-
stehung der Galluspforte nachweisbar sind. Mit dem Stifter im Basler Tympanon, der das Modell
der Pforte trigt, hat es nun aber eine besondere Bewandtnis, und die Gestalt ist mit einer tief-
greifenden Symbolik verkettet. Es ist gewiB kein bloBer Zufall, dafl dem Gleichnis der klugen und

1) A.a.O. S.211, Fig.151.

15) Das Relief ist noch aus einem besonderen religionsgeschichtlichen Grunde fiir uns interessant. Es fillt auf, daB der
der Gottesmutter zugefiihrte Abt seine Andacht mit niedergeworfenem Korper bezeigt. Nun war aber die schr alte Abtei
von Mozat der cluniazensischen Kongregation angeschlossen (seit 1095), und wir erfahren aus dem bekannten, nach der
Mitte des 12.Jahrhunderts entstandenen ,,Streitgesprich zwischen einem Cluniazenser und einem Zisterzienser”, daB
letzterer, hinter dem sich der Veerfasser des Gespriches verbirgt, an der Gebetshandlung der cluniazensischen Ménche bean-
standet, daB sie sie am Boden ausgestreckt verrichteten. (Vgl. Paul Giseke, Die Hirschauer wiihrend des Investiturstreites,
1883, S. s4.) Einen bildlichen Beleg dafiir bietet diese Reliefdarstellung.

16) L. Bréhier, La sculpture romane en Auvergne. Mediaeval Studies in Memory of A. Kingsley Porter, S. 396.

17) H. Beenken, Romanische Skulptur in Deutschland, 1924, S. 95.

18) Sigfrid Steinberg (Die Bildnisse geistlicher und weltlicher Herren, 1931, S. 88) vermutet in ihnen die Stifter Graf
Adelbert von Zollern und seine Gemahlin Irmingard.

118



torichten Jungfrauen hier zuerst der ungewshnliche Platz am Tiirsturz angewiesen wurde und
daB das Himmelstor, vor dem Christus die der Seligkeit zuschreitenden Lampentrigerinnen emp-
fingt, als Zentrum der Komposition gerade unter dem auf dem Tympanon im Himmel thro-
nenden Salvator zu stehen kam. Nach mittelalterlicher Auffassung, die schon in frithchristliche
Zeit zuriickreicht, bedeutet das Kirchengebiude im konkreten Sinne den Versammlungsort der
allumfassenden Gemeinde Christi, im geistigen Sinne (spiritualiter) ist es ein Abbild des himm.
lischen Jerusalem, der heiligen apokalyptischen Stadt, oder des Paradieses. Und wie mit der
Kirche im Ganzen, so sind mit ihren einzelnen Teilen symbolische Bedeutungen verhaftet.
Das Eingangstor wurde mit Christus selbst identifiziert nach seinem im Evangelium des Johannes
iiberlieferten Wort: ,,Ego sum ostium. Per me, si quis introierit salvabitur.* Und dieses Wort
steht als Inschrift an dem vorher erwihnten Portal von Alpirsbach. Ein anderes Portal, das der
Kirche von Ebreuil (Allier), trigt die Inschrift: ,, Adest porta per quam justi redeunt in patriam.
Wiederum eine Anspielung auf das Tor zur Seligkeit, durch das die Gerechten eingehen. Daraus
1Bt sich zur Erklirung der Galluspforte schlieBen: wenn der Stifter das Kirchentor Christus
darbringt, so hat das eine symbolische Bezichung zum Paradiesestor auf dem Tiirsturz. Was
in jenem stofflich materialisiert ist, entspricht diesem in geistigem Verstande, oder anders aus-
gedriickt: die Galluspforte und ihr Abbild in der Hand des Stifters sind ein Gleichnis der Himmels-
pforte. Ein Zusammenhang zwischen Tympanon und Tiirsturz besteht auch in Folgendem:
Hier begriiBt Christus als Sponsus die Jungftauen, die sich durch ihren irdischen Wandel die
Seligkeit erworben; dort sitzt er mit der Kreuzesfahne, dem Auttribut des verklirten Auferstan.
denen, in der Herrlichkeit und nimmt gnidig die Stifter auf, die von Petrus und Paulus und von
einem Engel vor ihn gebracht werden. Eine Anspielung auf den verdammenden Richterspruch
des Herren ist aber in dem den torichten Jungfrauen verschlossenen Himmelstor gegeben. Dazu
kommen in der oberen Region die geliufigen Bestandteile des Gerichtsbildes: hornblasende Engel
und Auferstechung der Toten.

Wenn Moullet es als eine Anomalie bezeichnet hat, daB Christus zweimal iibereinander, auf
Tiirsturz und Tympanon, dargestellt ist, so brauche ich, um das zu widerlegen, nur noch einmal
auf den Archivoltenschmuck der Portale der Saintonge und des Poitou zu verweisen, von denen
ich das von Argenton.Chiteau vorher beschrieben habe. Hier ist ebenfalls Christus als Sponsus,
zwischen den klugen und térichten Jungfrauen, und als himmlischer Herrscher, inmitten der
A postel, unmittelbar iibereinander verbildlicht, und in einer tieferen Reihe erscheint er noch einmal
in der symbolischen Verkleidung als apokalyptisches Lamm. Von einer Anomalie kann also
bei der Galluspforte keine Rede sein.

Zu den frither schon mit dem Komplex der Gerichtsvorstellung verkniipfien Bildern tritt
nun aber ein neues Motiv: die Werke der Barmherzigkeit in den drei unteren Nischen der beiden
das Tor einfassenden Pfeiler. Es lag wohl nahe, die Betitigungen der Barmherzigkeit, die Christus
im 25. Kapitel des Matthius-Evangeliums einschirft an der Stelle, wo er die Verkiindigung des
Jiingsten Gerichtes ausspricht, dem eschatologischen Bilderkreis von Portalprogrammen anzu-
gliedern. Aber es war bis zum Ende des 12. Jahrhunderts nicht geschehen und kommt nur
in seltenen Fillen zur Anwendung). Wir sehen den Gegenstand etwa gleichzeitig an drei
Portalen in verschiedenen Gegenden erscheinen: auBer in Basel an der Klosterkirche von Peters
hausen bei Konstanz und an einem Portal des Baptisteriums von Parma. Die Basler Reliefs sind
in die von kleinen derben Siulen getragenen Nischen eingestellt, auf deren Riickwand ein von

19) Uber die Tkonographic der Werke der Barmherzigkeit vgl. den Artikel ,,Barmherzigkeit von Otto Schmitt im
Reallexikon der deutschen Kunstgeschichte.

119



zwei reliefierten Siulen gestiitzter Bogen angesetzt ist, so daB es sich ausnimmt, als ob die iiber-
dachten Szenen sich in einem Tiefenraum abspielten. Man konnte sagen, daB ,,die Barmherzig-
keiten* ein positives Gegenbeispiel zur Lazarusgeschichte sind, wo die Verweigerung der Barm-
herzigkeit den Kern bildet und auf ihre strenge Ahndung hingewiesen wird. Die Schilderung
der einzelnen Betitigungen der Barmherzigkeit setzt in der monumentalen Skulptur um dieselbe
Zeit ein, als fiir das alte Thema der Antithese von Tugend und Laster ein Wandel in der Ver-
bildlichung erfolgte. Die hergebrachte, an Prudentius ankniipfende Form der Psychomachie
tritt zuriick (wenn sie auch nicht ganz verschwindet und in den Statuen der Westfassade des
StraBburger Miinsters noch eine wundervolle Verklirung gefunden hat), der Gedanken. und
Begriffskomplex wird in einer verinderten Fassung zur Darstellung gebracht, die aus einem neuen,
die Realititen mehr beriicksichtigenden Geist hervorgeht. Der Zyklus von Tugenden und Lastern
wird nun in Reliefs an Kathedralen, der Fassade von Notre-Dame in Paris (das friiheste Beispiel),
dem Mittelportal der Westfront von Amiens, der siidlichen Vorhalle von Chartres, derart gestaltet,
das jede Tugend und jedes Laster fiir sich in einem besonders gerahmten Bilde erscheint, fiir die
Tugenden die allegorische Einkleidung in Frauengestalten, mit Attributen versehen, beibehalten,
das Laster aber in einem sein Wesen charakterisierenden Vorgang veranschaulicht wird. Durch
eine aus dem menschlichen Leben gegriffene Handlung wird das betreffende Laster sinnfillig
gemacht; z. B. die Zwietracht durch einen hiuslichen Streit, wo Mann und Frau sich in die
Haare geraten. In analoger Weise wird auf den Basler Reliefs, die immer aus zwei dem wirk.
lichen Leben angehérenden Personen bestehen, jedesmal eine Handlung vollzogen, welche die
betreffende Barmherzigkeit veranschaulicht. Auf der linken Seite beginnend, von unten nach
oben: der Nackte wird bekleidet, der Pilger beherbergt, der Durstige getrinkt, auf der rechten
Seite: der Hungrige gespeist, der Gefangene besucht, der Kranke gepflegt (Abb. 2). In vier
Fillen ist es eine Frau, in zweien ein Mann, der die Barmherzigkeit ausiibt. Der Bildhauer hatte
bei der Erfindung freien Spielraum, da es iibetlieferte ikonographische Anhaltspunkte nicht gab.
DaB alles in eine allgemein menschliche — fast fithlt man sich versucht zu sagen: ,,biirgerliche®* —
Sphire geriickt ist, verleiht den Bildern ein charakteristisches Geprige. ‘

Das Gleiche gilt fiir die Folge der Barmherzigkeiten am Westportal des Baptisteriums von Parma,
dessen Skulpturen der Werkstitte des groBen Bildhauers Benedetto A ntelami entstammen (Abb.3).
Da der Bau im Jahre 1196 begonnen wurde, ist das ein terminus post quem fiir die Herstellung
der Skulpturen. Die Bilder der Barmherzigkeiten befinden sich am linken Tiirpfosten auf sechs
Relieffeldern iibereinander gestellt?®). Sie haben mit denen der Galluspforte das gemeinsam,
dalB sie von Siulen flankiert sind, {iber denen sich hier aber nicht ein einfacher, sondern ein dop-
pelter Bogen erhebt. Diese Art der Einordnung figiirlicher Bilder in ein Bogensystem ist ein
schon im fritheren 12. Jahrhundert in Oberitalien beliebtes Motiv. Ich will nur auf die Reliefs
an den Tiirpfosten der Kirche S. Silvestro in Nonantola verweisen, fiir deren Entstehung die
Jahre zwischen etwa 1121 und 1140 in Betracht kommen?'). Auf den Barmherzigkeitsbildern
in Parma wird die Handlung jedesmal von dem gleichen alten Mann verrichtet, auf vier Reliefs
an einer einzigen Person, in zwei Fillen, bei der Speisung der Hungrigen und der Trinkung der
Durstigen, an zwei vor dem Spender sitzenden Minnern. Was wir vorher iiber den menschlich-

20) Das Gegenstiick am rechten Tiirpfosten bildet eine Szenenfolge aus dem Gleichnis vom Weinstock, wobei gemil
einer allegorischen Auslegung der Parabel die einzelnen Begebnisse mit den Lebensaltern der Menschen in Parallele ge-
stellt sind. M. G. Zimmermann, Oberitalische Plastik im friihen und hohen Mittelalter, 1897, S. 124; Abb. 40. Venturi,
Storia dell’arte italiana III, Fig. 298.

21) Trude Krautheimer, Die figurale Plastik der Ostlombardei von 1100 bis 1178. Marburger Jahrbuch IV, 1928,
S.251. M. G. Zimmermann, a.a. O. S.168. Venturi, a.a.O. S. 169.

120



biirgerlichen Zug bei den Darstellungen der Galluspforte sagten, 1iBt sich in noch hsherem Grade
anwenden, wenn man etwa den Vorgang betrachtet, wie dem Hungrigen vom Barmherzigen mit
einer so drastischen Gebirde aus einer Schiissel die Suppe in den Mund geloffelt wird. Die dem
Adligen und Gesellschaftlichen stirker verbundene franzésische Kunst hielt sich auf einer hsheren
Ebene. DaB biirgerliche Ziige mit besonderem Nachdruck jetzt in der Kunst oberitalischer Stidte
heraustraten, wo zuerst das Biirgertum sich zu einer beherrschenden Stellung aufschwang, hat
nichts Verwunderliches, wie ja auch in der italienischen Literatur des 13. Jahrhunderts eine biir.
gerliche Gesinnung zum Durchbruch kam?®?). Besteht zwischen den beiden Zyklen der Barm-
herzigkeiten in Basel und Parma wohl eine Verwandtschaft in der Art der Wiedergabe der einzel
nen Szenen, so ist doch eine unmittelbare Abhingigkeit des einen vom anderen nicht nachzu~
weisen®). Die Reliefs in Parma sind aber denen der Galluspforte an kiinstlerischer Qualitit
weit iiberlegen.

Betrachten wir nun Tympanon und Tiirsturz von Parma (Abb. 4), um zu erkennen, welche Rolle
die Werke der Barmherzigkeit im Portalprogramm spielen. Die Mitte des halbkreisfsrmigen Tympa-
nons nimmt der thronende Christus ein, die Arme erhoben, die rechte Brustseite vom Gewand
entbloBt, um die Wundmale zur Schau zu stellen, umgeben von Engeln, die die Leidenswerk-
zeuge tragen. Zu iuBerst links neben dem Bogenrande sitzt ein birtiger Mann mit entfalteter
Schriftrolle: jedenfalls ein Prophet des alten Bundes, der auf das kommende Heil vordeutet. Der
Halbkreis ist von einem mit Figuren gefiillten Bogen umgeben, den zwischen Rankenwerk die
Apostel und im Scheitel zwei hornblasende Engel einnehmen. In der Mitte des Tiirsturzes sind
zwei weitere hornblasende Engel Riicken an Riicken aufgestellt, auf die sich der Zug der Auf
erstandenen hinbewegt, die jedem der beiden Sarkophage entsteigen, der den Reliefstreifen an
beiden Enden abschlieBt. Haben wir demnach eine verkiirzte Darstellung des Weltgerichtes vor
uns, so konnen wir auch den Propheten im Tympanon niher bestimmen: es muB Jesaias sein,
der (III, 13) die Worte sprach: ,,Stat ad iudicandum dominus et stat ad iudicandos populos‘‘*).

Es ist unerfindlich, wie Moullet (S. 63) sagen kann, die Darstellung der Werke der Barmherzig.
keit in Parma nehme in keiner Weise auf das Gericht Bezug, wihrend doch dem Portalprogramm
unbezweifelbar der Gedanke des Gerichtes zu Grunde liegt. Gegen Ende des 12. Jahrhunderts
wurde es iiblich, den Herrn im Gerichtsbild als den Leidenstriger zur Anschauung zu bringen,
die Wundmale vorweisend und begleitet von Engeln mit den Leidenswerkzeugen, wie wir es
auf dem Tympanon von Martel fanden. Das frithste datierbare Beispiel bietet das figurenreiche
Mittelportal der Westfassade der Kathedrale von Santiago de Compostela, det Portico de la Gloria,
dessen Skulpturenschmuck — ein Kunstwerk von héchstem Rang — durch eine Inschrift fiir
das Jahr 1183 und als Schépfung des Meisters Matthaeus beglaubigt ist. Im Tympanon sicht
man Christus in derselben Haltung wie in Parma, umgeben von den vier Evangelisten mit ihren

22) Das ist auch von Karl VoBler hervorgehoben in seiném Aufsatz ,,Adel der Geburt und der Gesinnung bei den
Romanen®. Aus der romanischen Welt, 1940, I, S. s4ff.

23) Moullet (S. 63) hat dadurch eine Verwirrung angerichtet, daB er zwei Darstellungen in der Folge des Baptisteriums
von Parma verwechselt: den Pilgerempfang und die Krankenheilung. Von dem ersteren Bilde sagt er: daB ,,der Kranke
als ein sich auf seine Kriicken stiitzender Gichtbriichiger dargestellt ist"“. Es ist aber die Beherbergung des Pilgers gemeint,
wie aus der beigegebenen Inschrift hervorgeht, die (nach der Erginzung von Lopez) lautet: ,,Juxta hoc exemplum peres
grinis hostia pandas”. Die Krankenpflege ist in dem dariiberstehenden Relief der FuBwaschung gegeben, das die Inschrift
trigt: ,,Cum multa cura lavat hic ergo sua crura® (vgl. M. G. Zimmermann, a. a. O. S. 124). Moullet ist infolge der Ver.
wechslung bei seiner Vergleichung mit den Basler Darstellungen zu ganz falschen Schliissen gelangt.

) Diese Worte stehen auf dem Schriftband der Jesaias-Statue am Gewiinde der Westfassade der Kathedrale von Santiago
de Compostela, deren Skulpturenschmuck eine Gerichtsdarstellung enthilt. E. H. Buschbeck, Der Portico de la Gloria
von Santiago de Compostela, 1919, S. 15.

39 121



Symbolen und den Engeln mit den Leidenswerkzeugen; in der umfassenden Archivolte die vier.
undzwanzig Altesten der Apokalypse. Andere Bestandteile der Gerichtsdarstellung: posaunen-
blasende Engel, Selige im Paradies, Verdammte in der Hélle, sind an verschiedenen Architektur.
stiicken der Fassade angebracht, dagegen fehlt die Auferstchung der Toten. Auffassung und
Haltung der Christusgestalt in Parma und Santiago ist daraus hervorgegangen, daB} im Laufe des
12. Jahrhunderts eine neue Frémmigkeitsbekundung um sich griff, die sich auf ein vertieftes Ver.
hiltnis zum menschlichen und leidenden Christus und ein inniges Sicheinfiihlen in sein Leiden
richtete, wozu vornehmlich der heilige Bernhard und seine mystische Frommigkeit A ntriebe gaben.
Eine Folge davon war, daB im Gerichtsbild an Stelle des unnahbaren und furchtgebietenden
Himmelskdnigs, in dessen Gestalt bis in die romanische Zeit Ziige des byzantinisch-orientalischen
Imperators nachklingen®), der Salvator mit den Zeichen der Liebe und des Leidens trat. Und
diese Auffassung war am Anfang des 13. Jahrhunderts tonangebend und findet sich an den
meisten Kathedralen (Laon, Amiens, Chartres, Siidportal)®). Vom Portalprogramm in Parma
liBt sich nun sagen: es enthilt die den Gerichtstag einleitenden hornblasenden Engel, A uferstehung
der Toten, den Salvator, umgeben von Engeln mit den Leidenswerkzeugen, in der Archivolte die
Apostel als Beisitzer des Gerichtes, und als Erginzung dazu am linken Tiirpfosten die von Christus
bei der Verkiindigung des Gerichtes geschilderten Werke der Barmherzigkeit. Fehlt in Santiago
die Auferstehung der Toten, so fehlt hier jede Bezugnahme auf Erléste und Verdammte.

Reliefs mit den Betitigungen der Barmherzigkeit waren auf deutschem Gebiet, wie schon an-
gedeutet, an der Fassade der Klosterkirche von Petershausen angebracht, diezu Grunde gegangen und
uns nur aus alten Aufnahmen vom Beginn des 19. Jahrhunderts bekannt ist?”) (Abb. 6). Das Kloster
hatte sich im Jahre 1086 der Hirsauer Kongregation angeschlossen, die jedoch gegen Ende des
12. Jahthunderts schon ihre einstige Bedeutung eingebiiBt hatte. Fiir die Entstehungszeit der
Fassade sind folgende Daten iiberliefert: Grundsteinlegung 1173, Weihedatum 1180. Ob aber
zur Zeit der Weihe schon der Skulpturenschmuck an Ort und Stelle war, 3Bt sich nicht ent
nehmen. Fragmente dieses Schmuckes, Tympanon mit Tiirsturz, die Himmelfahrt Christi ent
haltend, sowie die beiden Standfiguren der Titularheiligen, Gregor der GroBe und Abt Gebhard,
einst am Gewiinde, befinden sich im Museum von Karlsruhe. Auf Grund der Nachzeichnungen
1aBt sich das Portal folgendermaBen rekonstruieren. Es war ein Siulenportal, dessen Form, ebenso
wie die der Galluspforte, gewiB von Burgund herzuleiten ist. Wie bei dieser sind auch ,,die
Figuren der Titularheiligen in diagonaler Richtung vor die Pfostenkanten gesetzt und von den
freistchenden Siulen iiberschnitten* (Homburger). Zu beiden Seiten des Siulenportals waren
je drei Reliefs mit den Werken der Barmherzigkeit in die Wand eingelassen, von denen uns vier
in den Lithographien des Malers Hug vom Jahre 1832 erhalten sind: Speisung des Hungrigen,
Trinkung des Durstigen, Pflege des Kranken, Beherbergung des Pilgers®®). Wie in Basel bestehen
die Reliefs aus zwei Figuren und haben oben einen halbrunden AbschluB. Wenn auch keine der

%) Vgl. Weisbach, Geschichtliche Voraussetzungen der Entstehung einer christlichen Kunst, Basel, 1937, S. 12ff.
Bezeichnend fiir die idolhafte Starrheit, auf die hin ein byzantinischer Kaiser sich selbst stilisierte, ist, was J. Bidez (La vie
de 'empereur Julien, 1930, S. 213) von Constantius berichtet, der, wie sein Vater Constantin, sich eine iibermenschliche
Majestiit zuschrieb, et sur son char dans les cortéges publiques ot il daignait se montrer, il s’imposait la rigidité d’une statue,
,»0e tournant pas plus la téte ni les yeux que si son cou efit été contenu entre deux éclisses®.

26) Fiir das Aufkommen des Salvator mit den Wundmalen vgl. W. H. von der Miilbe, a.a. O. Robert Berger, Die
Darstellung des thronenden Christus in der romanischen Kunst, 1926, S. 185fF.

27) O. Homburger, Materialien zur Baugeschichte der zweiten Kirche zu Petershausen. Oberrheinische Kunst II,
1926/27.

28) Abbildungen bei Moullet.

122



beiden Folgen unmittelbar nach der anderen kopiert ist, so tragen sie doch, insoweit die unvolls
kommenen Zeichnungen Hugs ein Urteil zulassen, ein dhnliches Geprige.

Der Reliefstreifen zu beiden Seiten des Saulenportals enthielt iiber den Barmherzigkeiten noch
je ein kreisformiges Relief mit einer figiirlichen Darstellung, von denen uns die eine ebenfalls von
Hug iiberliefert ist: ein Mann in einem mit einem Léwen (?) und einem Vogel bespannten
Wagen wird von den Tieren emporgetragen. Homburger hat mit Recht angenommen, daB sich
dahinter das bekannte Bild ,,Alexander d. G. fihrt im Greifenwagen gen Himmel** verbirgt,
das im Mittelalter als Sinnbild des Hochmutes verwandt wurde. Moullet dagegen verwirft das
und glaubt mit der Deutung ,,Himmelfahrt des Elias** das Richtige getroffen zu haben. Nun
hat aber die Greifenfahrt Alexanders im Mittelalter im AnschluB an ein orientalisches Vorbild
eine typische Ausprigung gefunden®): eine streng symmetrische Komposition, der Konig auf
dem Wagen in frontaler Haltung, die Tiere zu beiden Seiten antithetisch angeordnet. Die gleiche
formale Anlage zeigt die Zeichnung nach dem Petershausener Relief, nur sind menschliche Figur
und Tier sinnwidrig verindert. Wie hitte ein Maler vom Anfang des 19. Jahthunderts, der das
vielleicht schon stark verwitterte Relief kopierte, auch von Alexanders Greifenfahrt etwas wissen
sollen! Wenn er das eine Tier als einen Vogel widergab, so ist es immerhin wahrscheinlicher,
daB seine Vorlage einen Greifen enthielt, als daB sie die Himmelfahrt des Elias darstellte, dessen
Wagen bekanntlich von zwei Rossen gezogen wurde??).

Moullet sucht seine Bestimmung aber auch aus inhaltlichen Griinden zu rechtfertigen mit den
Worten (S. 81): ,,Die heidnische Szene der Greifenfahrt Alexanders, die Versinnbildlichung
der Erbsiinde des Stolzes, wire hier ein ikonographischer Unsinn gewesen.” Nichts weniger
als das! DaB die Szene im oberrheinischen und elsissischen Gebiet verbreitet war, ist eine bekannte
Tatsache. Sie findet sich an einem der Chorkapitelle des Basler Miinsters in Verbindung mit
dem Fall des ersten Menschenpaares, also der Utsiinde, und steht mit dem Grundgedanken des
Zyklus der Chorkapitelle, wie ihn Adolph Goldschmide®!) zuerst erliutert hat, in Zusammen~
hang. Ferner kommt sie vor am romanischen Bilderfries am siidlichen Choreingang des Frei-
burger Miinsters und an der Fassade der elsissischen Kirche von Andlau. Warum sollte man sie
aus ikonographischen Griinden fiir Petershausen ablehnen miissen, zumal sich auch noch weitere
Analogien nachweisen lassen! Ist sie hier einem Portalprogramm, das fiir das Tympanon die
Himmelfahrt Christi vorgeschen hat, zugeteilt, so treffen wir sie mit einer Kreuzabnahme zu-
sammengestellt am Portal der siidfranzésischen Kirche von Oloron-Sainte-Marie (Basses-Pyrénées),
das leider eine durchgreifende moderne Restauration erfuhr, aber in seinen Grundziigen noch
etkennbar ist®?). Es ist ein Doppelportal, bei dem zwei kleinere Tympanonbégen von einem
groBeren und breiteren umfangen werden. Der obere Bogen enthilt die Kreuzabnahme, von den
beiden unteren Tympana das linke Alexanders Greifenfahrt, das rechte Daniel in der Lowen-
grube. Das Sinnbild menschlicher Uberhebung ist also dem Sinnbild der Errettung des Frommen
durch géttliche Gnade konfrontiert. In dhnlicher Weise wird in Petershausen das Rundmedaillon
auf der linken Portalscite ein Gegenstiick zur Greifenfahrt geboten haben — welcher Art es

%) Eine Darstellung der Ikonographie der Greifenfahrt Alexanders von Wolfgang Stammler im Reallexikon der deuts
schen Kunstgeschichte I, S. 334ff.

30) Kiinstle, Tkonographie der christlichen Kunst, S. 302, bemerkt: ,,In der nordischen Plastik finde ich Elias nicht,
jedoch an den Domen von Modena, Cremona, Botgo S. Donnino.* Mir selbst ist auch in der franzssischen Monumentals
plastik des 12. Jahrhunderts keine Himmelfahrt des Elias begegnet.

31) Der Albanipsalter 1895, S. 7off. Vgl. auch Konrad Escher, Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Miinsters
und seine Deutung. Basler Zeitschrift XIX, 1921, S. 165.

32) Kingsley Porter 461.

123



gewesen, [aBt sich nicht erschlieBen. Man kann sich aber auch vorstellen, und es wiirde durchaus
mittelalterlichem Denken entsprechen, daB hier der gottlichen Himmelfahrt des Auferstandenen
die vermessene ,,Himmelfahrt** des heidnischen Kénigs konfrontiert war.

Innerhalb des Fassadenschmuckes des Domes von Borgo San Donnino, der um die Wende
des 12. und 13. Jahrhunderts entstand, begegnen uns nun zwei Reliefs, von denen das eine Ale.
xanders Greifenfahrt, das andere die Himmelfahrt des Elias darstellt®). Das erstere, auf der rechten
Seite der Fassade im unteren Turm eingelassen, zeigt den gewshnlichen, vorher geschilderten fron.
talen Typus der Greifenfahrt. Die Himmelfahrt des Elias befindet sich an der Wand unmittelbar
rechts vom Baldachin der Vorhalle des Mittelportals und ist im Profil mit dem Zuge von links
nach rechts ausgerichtet: der Prophet auf dem von zwei Rossen gezogenen Wagen, hinter dem
Wagen steht Elias in andichtiger Haltung mit gefalteten Hinden. Also zwei vollig voneinander
abweichende Typen.

Darf demnach unsere Erklirung des Petershausener Rundreliefs als gesichert gelten, so ergibt
sich, da3 am Portal mit den Darstellungen der Tugend der Barmherzigkeit das durch die Greifen-
fahrt versinnbildlichte Laster des Hochmuts verkniipft war — und eine solche Konfrontation
von Tugend und Laster ist vielen Portalprogrammen gemeinsam®). In welchem Verhiltnis
stehen nun aber die Barmherzigkeiten, wenn ihnen der vorher erdrterte, auf den Gerichtstag be-
ziigliche Sinngehalt beiwohnt, zur Himmelfahrt Christi 2 Diese ist so angelegt, daB} in der Mitte
des Tympanons in einer Mandorla der auffahrende Christus steht, in der Linken hilt er den
Kreuzesstab, der rechte Arm mit gedffneter Hand und der in der Hiifte gebeugte Korper sind
nach unten gewandt, als wolle der Herr sich noch einmal der Gemeinde der Apostel mit der
Jungfrau in ihrer Mitte zuwenden, die am Tiirsturz aufgereiht sind. Zu diesen beugen sich auch
die beiden Engel neben der Mandorla nieder, die mit ihrem rechten Arm aufwirts weisen, um das
Empor der Bewegung des Herrn zu verdeutlichen. DaB die stark verwitterte und qualitativ nicht
sehr hochstehende Darstellung auf ein franzésisches Vorbild zuriickgeht, wird allgemein an.
genommen. Die einen wollen es in Burgund, andere im Languedoc suchen und machen dafiir
bestimmte Merkmale geltend®) — aber da sowoh! zwischen den Bildwerken im allgemeinen wie
den Himmelfahrtsbildern in beiden Landstrichen mancherlei Beziehungen bestehen, ist die
Meinungsverschiedenheit nicht von groBem Belang. Niher liegt es, auf ein burgundisches Vor-
bild zu schlieBen, wofiir vielleicht noch angefiihrt werden darf, daB der Kreuzesstab in der Hand
des Auffahrenden hier nachweisbar ist (z. B. am Tympanon von Montceaux-I’Etoile), wihrend
mir im Siiden Frankreichs kein Beispiel dafiir bekannt ist. Auf burgundischen EinfluB weist ja
auch, wie allgemein angenommen, das Tympanon der hirsauischen Kirche von Alpirsbach.
Und vermutlich ist das nicht mehr vorhandene Jiingste Gericht am einstigen Portal der Vorhalle
des hirsauischen Allerheiligenklosters in Schaffhausen ebenfalls von Burgund abhiingig gewesen,
denn ein Tympanonbild dieses Gegenstandes hatte auf deutschem Sprachgebiet keine Vorginger®),
Wie die Hirsauer, nachdem sie die cluniazensischen ,,Gewohnheiten** sich zu eigen gemacht,

) Venturi, a.a. O. III, S.328. Mile I, Fig. 177.

3) So sind z. B. an Kapitellen des linken Seitenportals des Domes von Piacenza die Figuren der Tugenden Humilitas
und Patientia den Lastern Avaritia und Ira gegeniibergestellt.

%) Beenken, a.a.O. S.94. Berger, a.a.O. S.178.

36) E. Wuescher-Becchi, Die Abtei Allerheiligen zu Schaffhausen, 1917, S.79. Auf deutschem Boden finden sich
bekanntlich die frithesten in der Malerei vorkommenden Monumentalbilder des Jiingsten Gerichtes: in Oberzell auf der
Reichenau und in der Michaelkirche zu Burgfelden. Unter den mit dem Weltgericht in der Apsis von Burgfelden inhalt,
lich zusammenhingenden Gemilden der Seitenwinde befinden sich auch schon Darstellungen aus den Gleichnissen des
Lazarus und der klugen und torichten Jungfrauen. Vgl. Paul Weber, Die Wandgemilde zu Burgfelden, 1896, S. 271F.

124



mit ihren Kirchenanlagen an den Bautypus von Cluny ankniipften, so werden sie wohl von
Burgund her auch fiir die monumentale Skulptur, die allerdings an ihren Bauten sehr spirlich
auftritt, gewisse Richtlinien erhalten haben. Nun hat man, wie schon oben angedeutet, im bur.
gundischen Fassadenschmuck die Himmelfahrt Christi auch mit Bildern, die dem eschatologi-
schen Vorstellungskreis angehoren, kombiniert. Ist uns Derartiges bereits bei der Kirche von
St-Paul-de-Varax begegnet, so hat das Portal von Anzy-le-Duc mit dem auffahrenden Christus
im Tympanon, den Jiingern im Tiirsturz, eine Archivolte, welche den mit dem eschatologischen
Gedanken verkniipften vierundzwanzig Altesten eingeriumt ist. So konnte Méle mit Recht sagen:
,» L’ Ascension et le Jugement se confondent*®?). Legen wir diese Auffassung dem Portalpro-
gramm von Petershausen unter, so ist leicht begreiflich, wie die auf den Gerichtsgedanken sich
bezichenden Werke der Barmherzigkeit hier mit der Himmelfahrt kopuliert werden konnten.
Und wenn wir wissen, daBB an dem um die Mitte des 13. Jahrhunderts geschaffenen einstigen
Lettner des StraBburger Miinsters, dessen Skulpturen uns durch Nachzeichnungen bekannt sind,
die Werke der Barmherzigkeit in den Wimpergen iiber den Arkaden zu beiden Seiten des Jiing-
sten Gerichtes angebracht waren, so 1Bt sich auch daraus entnehmen, wie eng mit dem Vor-
stellungskomplex des Weltgerichtes die Barmherzigkeitsbilder verwachsen waren.

Eine besondere Bestitigung dafiir, daB dem Petershausener Programm der eschatologische Ge-
danke des Jiingsten Gerichtes untergelegt war, finden wir in den den Skulpturen beigegebenen
Inschriften, die auf den Gerichtsgedanken Bezug nehmen. Es ist echt mittelalterliche Auffassung
des 12. Jahrhunderts, daBB zugleich mit einem Ereignis der Heilsgeschichte das ewig Dauerhafte
des Mittler- und Erloseramtes Christi erfaBt wird, und das kommt auch im Text der einen In-
schrift zum Ausdruck: ,,Ich bin der, welcher Dauer hat. Neben mir hat niemand Platz, der zum
Untergang bestimmt ist*‘38).

Auf die formalsstilistischen Zusammenhinge in Aufbau und ornamentaler Dekoration, die
zwischen Petershausen und Galluspforte bestehen, kann ich nicht niher eingehen; sie sind ja
auch schon hinreichend herausgearbeitet worden. Eine auffallende Gemeinsamkeit beider Por-

37) A.a. O. S. 405. H. Gutlebert, Die Himmelfahrt Christi in der bildenden Kunst, 1934, S. 232, bemerkt: Nur
solche Typen scien in dic Portalplastik eingegangen, die eine Vorstellungsverbindung von Himmelfahrt und Gericht in
sich erméglichen. ,,Darin liegt der eigentliche Grund fiir die so hiufige Verwendung des Motivs im 12. Jahrhundert,
daB in ihm nicht nur eine Himmelfahrtsszene, sondern zugleich die Andeutung der Gerichtsszene gegeben werden konnte.*
Beziiglich der Fassadendekoration der Kathedrale Saint-Pierre in Angouléme, die weitgehend restauriert ist, besteht unter
den Forschern eine Meinungsverschiedenheit dariiber, ob man als Grundgedanken fiir den iiber einen groBen Teil der
Fassade verteilten Skulpturenschmuck das Jiingste Gericht oder die Himmelfahrt Christi anzunchmen habe. Das letztere
ist von Maile vertreten worden, das erstere von André Michel (Histoire de 'art I, 2, S. 651), dem sich Serbat (Congrés
archéologique 3 Angouléme en 1912, I, S. 20) angeschlossen hat. Wie ich glaube, ist die Deutung als Gerichtsdarstellung
zutreffend, worauf schon die hornblasenden Engel in den Zwickeln der groBen Bogen hinweisen. Es diirfte auch kaum
eine Himmelfahrt geben, bei welcher der Auffahrende, wie bei der Majestas Domini, von den Evangelistensymbolen um.
geben ist. Anderseits ist der Christus in stehender Haltung bei einer Gerichts- oder Majestasdarstellung auffallend. Geliufig
war aber der in der Mandorla stehende Christus — auBer bei der Himmelfahrt — im Bilde der Parusie, wie es in Handschrifs
ten der Beatus-A pokalypse zur Illustrierung der Stelle I, 7—9 (Erscheinung des Herrn in den Wolken) auftritt und in dieser
Form auch in der siidfranzssischen A pokalypse von St.-Sever (Paris, Bibl. Nat. Lat. 8878) sich findet. Vgl. NeuB, Die
Apokalypse des hl. Johannes in der altspanischen und altchristlichen Bibelillustration, S. 69, Abb. 45. F. van der Meer,
Majestas Domini, Théophanies de I’Apocalypse dans I’art chrétien, 1938, S. 191. Fiir eine Gerichtsdarstellung sprechen
an der Fassade von Angouléme auch die auf Laster und Héllenstrafen beziiglichen Reliefs. Sie bietet wieder ein schlagendes
Beispiel dafiir, wie die an den Grundgedanken ankniipfenden und die einzelnen Bestandteile des Programms ausfithrenden
Bildwerke ohne formalen Zusammenhang zerstreut und verzettelt sind. Michel sagt zutreffend: ,,Un méme théme icono-
graphique a réglé la dispersion, & premier abord déconcertante, de toute cette statuaire.”

38) Die vier schwer zu entziffernden Inschriften sind wiedergegeben bei F. X. Kraus, Die Kunstdenkmiler des GroB-
herzogtums Baden I, S. 242. Vgl. fiir die Bedeutung der ,,Dauer* auch E. Reiners-Ernst, Das freudvolle Vesperbild und
die Auffassung der Pieta-Vorstellung, 1939, S. 54.

125§



tale ist: daB das abgestufte Siulenportal franzssischer Herkunft von den iibereinandergestellten
Figurenreliefs eingefaBt ist, die in Basel in die Pfeilerarkaden gestellt sind, in Petershausen in die
Wand eingesetzt waren. Eine derartige Einfassung des Siulenportals ist durchaus unfranzésisch.
Es hat auch etwas Widerspruchsvolles und asthetisch nicht ganz Befriedigendes, daBl ein ab-
gestuftes Sdulenportal, dessen Struktur etwas in sich Geschlossenes hat und mit einer Eigen-
bewegung von der vorderen Mauer gegen das Innere hin abklingt, beiderseits von vertikalen
Streifen mit figiitlichen Reliefs eingeschniirt wird. Man hat daher als Vorbild fiir die Gallus-
pforte auch auf das in Besangon erhaltene antike Tor, die ,,Porte Noire*, verwiesen®?). Niher liegt
es, an zeitgendssische Vorbilder, und zwar in Oberitalien, zu denken. In Italien war ein von der
Antike iiberkommener und immer wieder aufgefrischter Sinn fiir das Festbegrenzte, das Gerade
und Rechtwinklige lebendig. Hier war es auch iiblich, zu beiden Seiten der Portaléffnung
Reliefstreifen mit figiirlichen Darstellungen anzubringen — ich brauche nur an das Westportal
von S. Zeno in Verona oder an das Ostportal von S. Fedele in Como zu erinnern. Und auch die
Besetzung der geraden Tiirpfosten mit figiitlichen Reliefs, wie wir es in Nonantola und am
Baptisterium von Parma sahen, wire in diesem Zusammenhang zu erwihnen. Es gibt aber auf
deutschem Sprachgebiet, nicht allzu fern von Basel, ein sicher vor der Galluspforte entstandenes
Portal an der Kirche des einstigen Nonnenklosters von Andlau im UnterelsaBl (Abb. 7), welches
oberitalienischen Portalen so nahe steht, daB Dehio an Nonantola erinnert hat*®). Und hier
sind die mit ornamentalen Mustern gefiillten Tiirpfosten noch von zwei vorgeriickten, durch ein
Gesims miteinander verbundenen Pfeilern eingefaft, in die iibereinandergestellte Reliefs eingelassen
sind, von denen jedes zwei von einer Siulenarkade umfaBte Figuren enthilt. Von Homburger
ist auf Bezichungen in der Ornamentik zwischen Petershausen und Oberitalien hingewiesen
worden, und er hat ferner angeregt, die Gestaltungsart der Werke der Barmherzigkeit mit dem
Stil lombardischer Bildwerke zu vergleichen®!), was ich hier nicht weiter verfolgen kann.

Eine bemerkenswerte ikonographische Ubereinstimmung zwischen der Galluspforte und
oberitalischen Portaldekorationen gibt sich auch in der Wahl der beiden Johannes, des Taufers
und des Evangelisten, zu erkennen, die in Basel als Gegenstiicke in den Pfeilernischen iiber den
Werken der Barmherzigkeit aufgestellt sind. Wie schon Moullet erwihnte, finden sie sich am
Vorbau des Westportals von S. Zeno in Verona, sic kommen aber auch, in gleicher Weise plaziert,
an Vorhallen der Dome von Ferrara und Piacenza vor*?). Da das kein der romanischen Portal
dekoration geliufiges Motiv ist, so liegt die Frage nahe, ob die Galluspforte es nicht etwa von
Oberitalien iibernommen hat.

Unter den Anomalien, die Moullet an ihrem Skulpturenschmuck erkennen will, verzeichnet
er das nochmalige Auftreten des Evangelisten Johannes am Gewinde. Das ist aber ein Ver,
kennen mittelalterlicher Vorstellungsweise. Man hat es damals nicht so aufgefaBt: hier ist ein
Johannes und dort ist noch einmal derselbe Johannes. Sondern an der einen Stelle handelt es sich
um die von einer besonderen Bedeutung getragene Zweizahl: Johannes der Tiufer und Vor-
liufer Christi und Johannes der Lieblingsjiinger und Evangelist — an der anderen um die wieder
mit einem eigenen Sinn begabte Vierzahl der Evangelisten. Dal eine derartige Wiederholung
keine Ausnahme ist, lieBe sich an manchen Orten erweisen. Ich will nur ein Beispiel an einer
von Basel nicht weit entfernten Stelle nennen: Im Freskenzyklus der Kirche von Chaliéres im

39) Moullet, Abb. 111.

40) Handbuch der deutschen Kunstdenkmiler IV, S. 391.

41) Untersuchungen zum Stil der Basler Galluspforte, Mediaeval Studies in Memory of Kingsley Porter, S. §55.
4?) Trude Krautheimer, a.a. O. S. 277, 279.

126



Berner Jura sind am Triumphbogen die beiden Johannes gemalt, wihrend in der Apsis in der
Reihe der zwdlf Apostel der Evangelist noch einmal vorkommt®®).

Haben wir die von Moullet als Anomalien bezeichneten Vorkommnisse im Skulpturen.
schmuck richtigstellen kénnen, so miissen wir uns nun noch mit den vier Evangelisten im Gewinde
etwas niher befassen. Denn auch sie erscheinen ihm im Zusammenhange des Portalprogramms
verdichtig, und er sagt (S. 61): sie wirkten ,,sehr befremdend, wenn sie nicht gar eine Ausnahme
innerhalb der ikonographischen Darstellung des 12. Jahrhunderts bilden. Gehéren sie iiberhaupt
zum Thema des Jiingsten Gerichtes*‘ 2 Moullet will zwar selbst einige Beispiele fiir das Vorkommen
von Gewindefiguren der Evangelisten an franzésischen Kirchenportalen anfiihren, aber diese
Beispiele stimmen gar nicht**). Wenn er die Kirche von Valcabrére (Haute Garonne) nennt,
so hitte er schon aus Mile (S. 195) ersehen konnen, daB am Gewinde gar nicht die Evangelisten
dargestellt sind, sondern vier Heilige, von denen sich drei als Stephanus und die beiden spanischen
Heiligen Justus und Pastor bestimmen lassen. Dagegen finden sich die vier Evangelisten mit
ihren Symbolen im Tympanon, das eine Majestas Domini enthilt*). Ebenso unzutreffend ist
das Zitat der Kirche von Bourg-Argental (Loire), in dessen Portalanlage man gewisse Anklinge
an das einstige Westportal der dritten Kirche von Cluny erkannt hat. Von den vier am Gewinde
schon als Siulenfiguren angebrachten Gestalten lassen sich drei bestimmen. Die duBere am linken
Gewinde ist eine Luxuria, sehr zerstort und ihres Kopfes beraubt, von demselben Typus, wie wir
ihn am Gewinde des Portals von Moissac sahen. Als Gegenstiick hat sie auf der anderen Seite
der Laibung eine dicht bekleidete Frau, die Arme vor der Brust gekreuzt, die gewdhnlich als
Caritas bezeichnet wird, wihrend sie wohl eine Castitas vorstellen soll, was mit Beziehung auf die
Luxuria jedenfalls sinnvoller ist*¢). Den beiden inneren Siulen ist je eine A postelgestalt zugeteilt,
deren linke inschriftlich als Jacobus major bestimmt ist.

43) H. Reinhardt, Des peintures de ’école de Reichenau i Chaliéres. Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und
Kunstgeschichte I, 1939, S. 204ff., Fig. 2. Fiir eine noch auffallendere Wiederholung ein und derselben christlichen Gestalt
an zwei nicht weit von einander entfernten Teilen einer Fassade bietet die Kirche von Saint-Gilles in Siidfrankreich ein
Zeugnis. Hier ist es der Erzengel Michael, der in die beiden duBersten Nischen des Untergeschosses eingestellt ist, wihrend
die dazwischenliegenden anderen Nischen mit Apostelbildern gefiillt sind. Jeder der beiden Michaelgestalten ist aber ein
bestimmter und verschiedener Sinn untergelegt. Auf der linken Seite finden wir den gewshnlichen Typus des Erzengels
in seiner apokalyptischen Mission als Satansbezwinger: er richtet die Lanze gegen den zu seinen Fiifien liegenden Teufel,
der in der iiblichen Form eines mit einem geringelten Schlangenleib versehenen Drachen gegeben ist. Bei der Darstellung
in der rechten Nische handelt es sich um den in den Anfang der Schépfung verlegten und mit der Genesis in Verbindung
gebrachten Sturz Luzifers und der von ihm gegen Gott aufgewiegelten Engel, die von den treugebliebenen Engeln unter
Fithrung Michaels in die Holle hinabgetrieben werden. Dementsprechend ist Michael hier von zwei Engeln begleitet, von
denen nur die Képfe neben den seinigen und mehr in den Hintergrund gestellt sind, so daf sie erst bei genauem Zusehen
wahrnehmbar werden. An der Figur Luzifers aber zeigt sich, wie er sich wihrend des Sturzes aus einem Engel in den Dimon
verwandelt, indem ein aus menschlichen und teuflischen Bestandteilen zusammengesetztes Zwitterwesen vorgefiihrt wird.
So wurde in den beiden die Bildwerke des Geschosses seitlich einfassenden Darstellungen der gleichen Gestalt Kampfund
Sieg des Géottlichen gegen das Widergsttliche am Anfang und am Ende des Weltgeschehens versinnbildlicht.

44) Auch beziiglich des Portals am Dom von Cremona ist ihm ein Irrtum unterlaufen. Hier sind ebenfalls nicht die
Evangelisten dargestellt, sondern die Propheten Jesaias, Jeremias, Hesekiel, Daniel.

%) Kingsley Porter 498—s02.

46) Eine alte Beschreibung des Portals im Bulletin Monumental 1841. Méle, a.2. O. S. 389. Kingsley Porter 1149—52.
Auf dem Siulenkapitell iiber der weiblichen Figur ist eine mit Inschrift versehene Caritas dargestellt: eine in frontaler
Haltung sitzende Frau, die mit ausgebreiteten Armen nach beiden Seiten Gaben austeilt an Bediirftige und Kriippel,
die an sie herantreten. Das hat offenbar den AnlaB gegeben, auch die Standfigur darunter als Caritas aufzufassen, wie es
in der alten Beschreibung und bei Kingsley Porter geschehen. Die Annahme scheint mir jedoch nicht zwingend, viel,
mehr halte ich es fiir ausgeschlossen, daB man zweimal iibereinander dieselbe Tugend veranschaulicht hat, wihrend doch
alles dafiir spricht, die durch dichte Verhiillung gekennzeichnete Gestalt im Zusammenhang mit der Luxuria als Castitas
zu bestimmen.

127



Wir hitten uns auf die von Moullet filschlich herangezogenen franzésischen Kirchen nicht niher
eingelassen, wenn das nicht als Einleitung den folgenden Ausfithrungen, die wir iiber Einzel,
gestalten im romanischen Portalschmuck machen wollen, zugute kime. Was sich an den von
uns besprochenen Portalen zeigte, darf ins Allgemeine erhoben werden: es gab fiir Wahl und
Verwendung solcher Gestalten keinerlei feststehende Regel.

Nur eine bestimmte Kopulation von Figuren wiederholt sich an mehreren Stellen und hat
vielleicht von Cluny ihren Anfang genommen. Zwar sind wir iiber das einstige Aussehen des
reich skulptierten Westportals der dritten Kirche von Cluny nur schlecht unterrichtet, aber vielleicht
lassen sich aus den zur Verfiigung stehenden Quellen gewisse Schliisse ziehen. Wie wir aus der
vor dem Abbruch der Kirche hergestellten Lithographie dieses Portals etsehen, waren in die
Zwickel der duBersten Bogenumrahmung je zwei Heilige in ganzer Figur eingestellt. Der die
Ausgrabungen der Kirche leitende amerikanische Forscher K. J. Conant*?), der auch eine Re-
konstruktion des Portals angefertigt hat, nimmt an, daB es die vier Evangelisten seien, wohin-
gegen Kingsley Porter®®) die Gestalten als Petrus, Paulus, Jacobus major und Johannes erklirt hat.
Das Letztere scheint mir aus verschiedenen Griinden zutreffend zu sein. Eine Wahrscheinlich-
keit spricht dafiir, daB unter der Vierzahl sich die beiden Patrone von Cluny, Petrus und Paulus,
befanden, die auch an andern cluniazensischen Kirchenportalen vorkommen. Ihre Verbindung
mit Jacobus, dem Pilgerheiligen von Santiago de Compostela, hat fiir Cluny auch eine besondere
Bedeutung. Das Kloster unterhielt nicht nur stindig enge Beziehungen zu Spanien und orga-
nisierte die Pilgerziige nach Santiago, sondern empfing auch von seiten spanischer Kénige groBe
Mittel zum Bau und zur Ausstattung der Kirche. Die Verbindung der drei Apostel mit dem
Evangelisten Johannes ist aber auch an anderen Kirchenportalen nachweisbar. Diese Erklirung
der Gestalten ist auch um deswillen einleuchtender, weil die Evangelisten bereits durch ihre Sym.
bole im darunter befindlichen Tympanonhalbrund vertreten waren, wo sie die Majestas Domini
umgaben. Da unter den Skulpturen sich die vierundzwanzig Altesten befanden, so ist ein
eschatologischer Grundgedanke fiir das Portalprogramm vorauszusetzen.

Wie wir nun aus der Beschreibung des ,,Pilgerfithrers* fiir Santiago de Compostela wissen,
standen die Apostel Petrus, Paulus, Jacobus und Johannes einst am Gewinde des spiter zer-
storten Nordportals der Kathedrale®®). Und das Gleiche diirfte fiir die vier Gewindefiguren des
Mittelportals von Saint-Gilles, einer Abtei, die in enger Beziehung zu Cluny stand, gelten,
sobald man sich zu einer hinreichend zu begriindenden Konjektur entschlieBt. Drei von den
Figuren sind durch Inschriften als Petrus, Paulus und Johannes gesichert. Allerdings trigt auch
die vierte eine Inschrift, sie ist der ersten Epistel des jiingeren Jacobus entnommen, beginnt in dem
aufgeschlagenen Buch, das der Mann in Hinden hilt und findet am Nimbus eine Fortsetzung;
und es lieBe sich demnach gar keine Einwendung gegen eine Identifikation mit diesem A postel
erheben, kime Jacobus minor nicht auch in der Apostelreihe an der Front links vom Mittel.
portal vor, hier deutlich gekennzeichnet durch die Namensinschrift im Nimbus. Man darf daher
einer Vermutung Raum geben, die schon von Revoil geiduBert wurde, daBB mit jener Gewinde-
figur Jacobus major gemeint sei, auf den man irrtiimlicherweise den Text der Epistel des Jacobus

47) The third Church of Cluny. Mediaeval Studies in Memory of ngsley Porter, S.335. Die Rekonstruktion der
Fassade und die Lithographie sind auch bei Moullet abgebildet, ebenso wie bei Joan Evans, The Romanesque Archv
tecture of the Ordre of Cluny.

) A.a.O. I, S.135.
49) Vielliard, Le Guide du Pélerin, S. 99.

128



minor bezogen hitte®). Ist es doch kaum denkbar, daB man zweimal an demselben GeschoB
und in derselben A postelreihe Jacobus minor dargestellt und den ilteren Jacobus ganz ausgelassen
haben sollte, zumal Saint-Gilles eine den Wallfahrern besonders zur Verehrung empfohlene
Station auf der am meisten benutzten der vier nach Santiago de Compostela fithrenden franzs.
sischen PilgerstraBen war. .. Ahnlich wie in Saint-Gilles steht es mit der im benachbarten siid.
lichen Rhonegebiet gelegenen Kirche Saint-Barnard in Romans (Dréme)!). Vier Heiligen.
gestalten, die, wie man erkannt hat, in enger stilistischer Beziechung zu den A posteln von Saint-
Gilles stehen, sind hier im abgestuften Portal, paarweise zusammengefaBt, einem Pfeiler ange-
gliedert, der mit einem ornamentierten Kapitell bekrdnt ist — eine Art der Aufstellung, die an
das System des Portals zum Kapitelsaal des Klosters Saint-Etienne in Toulouse (Musée des Augus-
tins) erinnert. Von ihnen sind Petrus, Paulus und Johannes durch Inschriften beglaubigt, und
daB die vierte wieder Jacobus vorstellen soll, ist gewiB keine zu kithne Behauptung??). Fiir die
Zusammengruppierung der vier Apostel und ihre Verwertung an Kirchenportalen 1iBt sich also
wohl eine Art von Tradition annehmen, die von Cluny und dem Geist der Pilgerziige getragen
war.

Da das aber auch die einzige derartige Filiation von Portalfiguren ist, fiir die man in romanischer
Zeit eine gewisse Kontinuitit nachzuweisen vermag, im iibrigen aber die Wahl solcher Figuren
nach mannigfachen Gesichtspunkten getroffen wurde, so liegt kein AnlaB vor, das Aufireten
der vier Evangelisten an der Galluspforte als Ausnahme zu beanstanden, denn eine Regel gab
es eben nicht. Eine ebensolche Ausnahme ist es, wenn im Tympanon von Valcabrére, wie wir
sahen, die Evangelisten zugleich mit ihren Symbolen der Majestas zugesellt sind. Was die iiber
den Evangelisten der Galluspforte am obersten Stiick des Pfeilers angebrachten Symbole betrifft,
so konnte man erwigen, ob sie nicht auf den im benachbarten Tympanon thronenden Christus
zu bezichen sind, um dem eschatologischen Gedanken des Programms noch einen besonderen
Nachdruck zu geben. Eine Analogie dazu finde man am Westportal der elsissischen Kirche von
Sigolsheim®), wo im Tympanon die Traditio legis dargestellt ist: der thronende Christus dem
Petrus den Schliissel, dem Paulus das Buch iibergebend, zu beiden Seiten ein kniender Stifter,
wihrend hier, wo Gewindefiguren fehlen, die Evangelistensymbole dem Tiirsturz einverleibt sind,

Der dem Programm der Galluspforte untergelegte Inhalt stellt sich also, wie wir sahen, folgender.
maBen dar. Der durch die Kreuzesfahne als der verklirte Auferstandene gekennzeichnete Sals
vator nimmt im Himmel die ihm von Petrus und Paulus und vom Engel empfohlenen Stifter
in Gnaden auf — eine Szene, die an die Stelle der Paradiesesdarstellung im Gerichtsbild getreten.
Auf den Gerichtstag deuten die hornblasenden Engel und die Auferstchung der Toten, und auf
die Austeilung von Lohn und Strafe an diesem Tage das Gleichnis der klugen und térichten
Jungfrauen. Zugleich wird das gute Werk, das der Stifter durch Erbauung der Pforte verrichtete,
und der ihm durch sein tugendhaftes Verhalten gebahnte Weg der Erlésung noch hervorgehoben

30) Henry Revoil, Architecture romane du midi de la France, 1874, II, S. 61. DaB auch sonst eine Verwechslung von
Inschriften gelegentlich vorkam, kann durch Skulpturen an der Fassade von NotresDame-la-Grande in Poitiers belegt
werden, wo irrtiimlicherweise ein Teil der Inschrift, die zum Schriftband des Jeremias gehort, dem Text auf dem Schrift
band des Moses hinzugefiigt ist. Male, a.a. O. S. 144.

81) Kingsley Porter 1334—35. Congres archéologique & Valence et Montélimar en 1923, S. 159.

52) Zur Stiitzung dieser Annahme liBt sich vielleicht auch Folgendes verwerten: Nachdem der junge Gigo, Sohn. des
Grafen von Albon, i. J. 1134 den Ort Romans gepliindert und die Kirche verwiistet hatte, schloB er mit den Kanonikern
einen Vertrag, in dem er die Spenden, die sein Vater und seine Vorfahren der Kirche zukommen lieBen, bestitigte, und
unternahm zur BuBe des Frevels eine Pilgerfahrt nach Santiago de Compostela. Ulysse Chevalier, Regeste Dauphinois

ou Répertoire chronologique et analytique des documents imprimés et manuscrits I, 1913, Nr. 3520ff.
83) Kautzsch, Romanische Kirchen im Elsass, Taf. 168. Moullet Abb. 103.

40 129



durch den Hinweis auf die symbolische Beziehung zwischen Kirchentor und Himmelstor.
Die Werke der Barmherzigkeit aber veranschaulichen die von Christus bei der Verkiindigung
des Gerichtes gesprochenen Ermahnungen zur Erfiillung der guten Werke, die den Eintritt
in das himmlische Paradies gewihrleisten. Fiirwahr, an Originalitit gebricht es diesem Programm
nicht, und man hat nicht nétig, sich seine Eigenart durch Zusammenstoppelung disparater, nicht
zueinander gehoriger Teile zu erkliren.

Was bei dieser Gerichtsvorstellung fehlt, ist eine Héllenszene. Sie fehlt auch am Portal von
Parma, dessen Skulpturenschmuck ebenfalls den Salvator im Himmel, hornblasende Engel,
Auferstehung der Toten und die Werke der Barmherzigkeit enthilt, wihrend an der Galluspforte
sich wenigstens eine Anspielung auf die Bestrafung in der AusschlieBung der térichten Jung.
frauen findet. Vergleicht man diese Programme mit solchen, die fiir die friihere romanische Zeit
bezeichnend und mit dem asketischen Geist der Reformzeit verwurzelt sind, so diirfte man den
Eindruck gewinnen, daB ihnen gegeniiber ein milderer Zug waltet, was sich ja auch schon in
der Einschaltung der Barmherzigkeitsbilder bekundet. Wie schon oben angedeutet, halte ich
es nicht fiir unwahrscheinlich, daB diese Einschaltung zuerst in Italien stattfand. DaB Basel Parma
folgte, dafiir scheint mir auch der halbrunde obere Abschluf und die Arkade an den Reliefs
der Galluspforte zu sprechen — ein Motiv, das in Oberitalien durchaus geliufig war. Es gibt
auch kein Argument dafiir, etwa den Barmherzigkeiten in Petershausen die Prioritit zuzuschreiben.
Ebensowenig 1iBt sich ein Argument dagegen anfiihren, daB die Skulpturen der Galluspforte
und des Petershausener Portals nach Mitte der neunziger Jahre, der Bauzeit des Baptisteriums von
Parma, entstanden sein kénnen. Ist unsere Vermutung zutreffend, so wiirden in Basel ikono-
graphisch die Werke der Barmherzigkeit, ebenso wie wohl die Kombination der beiden Johannes,
aus Oberitalien herzuleiten sein — wie man ja auch gewisse italienische Ziige in dekorativen
Teilen der Miinsterplastik nachgewiesen hat.

Wenn Moullet bei seiner in bezug auf das Architektonische und Archiologische so sorg-
filtigen und griindlichen Arbeit zu Fehlschliissen in der ikonographischen Untersuchung ge-
langte, so liegt eine Hauptursache darin, daB ihm so etwas wie ein Normalprogramm der Gerichts-
darstellung vorschwebte, nach dem er den Skulpturenschmuck der Galluspforte beurteilte und
einschitzte. Eine unserer Absichten war, zu zeigen, wie es unter Zugrundelegung des eschato.
logischen Gedankengehaltes bei romanischen Portalprogrammen weitgespannte Moglichkeiten
fir Wahl, Verwendung und Verteilung des Bildermaterials gab und wie man in dieser Hinsicht
durchaus keiner engen Gebundenheit und Starrheit (die weit mehr den Dekorationen auf byzan.
tinischem Kunstgebiet eignet), sondern einer Beweglichkeit im Erfinden, Kombinieren und Ver-
bildlichen begegnet. Man vermag auch von hier aus einen Einblick zu gewinnen, wie im mittel,
alterlichen Abendland eine konstruktive Phantasie sich der Vorstellungen von den letzten Dingen
bemichtigte und durch vielfiltige bildliche Gestalt der Anschauung zuginglich machte, was
spiter Dante in seiner Divina Commedia zu hochster dichterischer Form erhob.

130



Tafel 33

Abb. 1. BASEL, GALLUSPFORTE. GESAMTANSICHT



Tafel 34

(uawiyeune[a 1) 112YJ1ZzIoYWIeg Iap IIIAN
INATYALSILIVE VNIV "€ 99V

1YBIZIOYWIIRg 19D IIIA
TV.LAA ‘LI0IdSNTIVD “1dSVe

"z "qqy




Tafel 35

Abb. 4. PARMA, BAPTISTERIUM. TYMPANON, JUNGSTES GERICHT

Abb. 5. ARGENTEAU-CHATEAU. PORTAL



Tafel 36

SO

Abb. 6. PETERSHAUSEN, EHEMALIGES PORTAL

Lithographie nach Zeichnung von ]. Bergmann



Tafel 37

ANDLAU, PORTAL

Abb. 7.



	Der Skulpturenschmuck der Basler Galluspforte im Rahmen romanischer Portalprogramme
	Anhang

