
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 3 (1941)

Heft: 1

Artikel: St. Agatha bei Disentis

Autor: Curti, Notker / Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Agatha bei Disentis

VON NOTKER CURTI UND ISO MÜLLER

(TAFEL 13—16)

Hoch oben am Steilrand der Schlucht, die sich der Rhein in den Moränenboden gefressen,

gerade dort, wo die alte Lukmanierstraße den Disentiser Talboden verläßt und sich zu den
tosenden Fluten hinunterwagt, steht einsam die alte St. Agathakirche. Sie stellt eine Saalkirche
mit drei Apsiden dar, die aber sehr flach und außen nicht sichtbar sind, da sie gerade hinter/
mauert wurden. Zuerst hat Josef Zemp diesen Bau als „romanisches Gebäude vielleicht des

u. oder 12. Jahrhunderts" angesprochen1). Diese Datierung wurde neuerdings wieder zum
Problem gemacht, sogar an die Möglichkeit einer Entstehung in der nachromanischen Zeit
(15. Jahrhundert) gedacht2). Auffällig sind wirklich die fast elliptischen Apsiden, allein auch

in der „klassischen Zeit" des bündnerischen Dreiapsidenbaues gab es eigenartige Sonderfälle,
wie z. B. St. Benedikt in Mals mit seinen drei sehr kleinen rechteckigen Apsiden, die außen

gerade hintermauert sind (9. Jahrhundert)3). Da dieser Typus der Dreiapsidenkirche im allgemei/
nen seit dem Ende des 12. Jahrhunderts verschwindet, wäre es wirklich auffällig, wenn unsere
Kirche ein so später Epigone in Bünden wäre4). (Vgl. Textabbildung 1 und 2).

Ein neues Argument für das AlteY der Kirche ergab sich aus einem Fensterchen, das im Herbst

1940 geöffnet wurde (Abb. 5). Die drei alten Schlitzfensterchen sitzen hoch oben in der Nordwand,
fast unter der Decke, in der Mitte der Mauerdicke, und zeigen schräge Wände und verhältnismäßig
wenig geneigte Fensterbänke (Schlitzweite ca. 20x45 cm> Fensterweite innen 52X 68 cm, außen

41X78 cm). Solche Fensterchen rinden sich in Graubünden nur in den allerältesten Kirchen.
In Sitz und Form gleichen sie denjenigen von St. Georg in Räzüns, die E. Poeschel „wohl noch

aus dem ersten Jahrtausend" datiert5). Was heute noch von diesem ersten Bau in Räzüns aufrecht
steht, erinnert nicht nur in den Fensterchen, sondern im Raum, der etwas kleiner ist, an St. Agatha.
Jedoch wurde in Räzüns im 14. Jahrhundert ein gotischer Chor zum Teil ins Schiffhineingebaut.
Ob er nicht auch drei Apsiden ersetzt hat

1) Zemp/Durrer, Das Kloster St. Johann zu Münster in Graubünden 1906—1910, S. 20.
2) Zeitschrift f. Schweiz. Kunstgeschichte 1 (1939) 28, 82.

3) Zeitschrift f. Schweiz. Kunstgeschichte 1 (1939) 73, Taf. 30. AufTaf. 29 eine Ansicht der Nischen von St. Agatha.
Ebenda S. 28 über die gerade hintermauerten Apsiden von Zillis.

4) Gantner im Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 38 (t936) zç—30.
5) Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 3 (1940) 43—44.

34 41



Vielleicht weist das Patrozinium von St. Agatha auf die Entstehung der Kirche hin. Sie wurde
stets als Votivkirche betrachtet, dürfte also mit einem großen Brand zusammenhängen6). Wer
denkt da nicht an den Sarazeneneinfall von ca. 940, bei dem jedenfalls alles, was im Kloster aus

Holz war, ein Raub der Flammen wurde7). Und gerade im Frühmittelalter hat man gerne das

Andenken an ein wichtiges Ereignis durch einen Kapellenbau festgehalten. So sollte im Osten
des Klosters die Plazikirche (ca. 9-/10. Jahrhundert) den Ort der Enthauptung des Heiligen be/

zeichnen, und jetzt im Süden an der alten Lukmanierstraße die St. Agathakapelle an den schreck/

Iiffll
1:

m

© S—X©

Abb. 1. St. Agatha bei Disentis. Querschnitt.

liehen Sarazeneneinfall erinnern und durch die Fürbitte der hl. Agatha ein ähnliches Unheil
abwenden. Dabei lag es nahe, den im Kloster zweimal vertretenen Drejapsidentypus ein drittes

Mal zu wiederholen.
Mit der Datierung der St. Agathakirche auf das 10./11. Jahrhundert harmoniert auch die große

Verehrung der Heiligen in Disentis. Das Offizium ist im Disentiser liturgischen Codex des 11./12.
Jahrhunderts angegeben (Cod. Sang. 403, p. 125, 427, 428, 429). Die Lektionen erzählen ziem/
lieh ausführlich die Legende der Heiligen. Der Codex gebraucht beim Agathafest keinerlei aus/
zeichnende Initialen, doch war immerhin das Fest im Range von 12. Lektionen. Während aber

8) Stöcklin (f 1641), Syllabus ecclesiarum, Kopie Disentis, S. 1. Synopsis ad an. 1420. Daß St. Agatha wohl keine

Pfarrkirche war und keinen Patroziniumswechsel aufweist, sucht P. Iso Müller im Historischen Jahrbuch 1941 nachzu/
weisen. Über St. Agatha handelte schon Curti P. N., Kunstschätze der Kirchen von Disentis und Umgebung 1921 mit
photographischen Aufnahmen.

') Darüber Müller I., Die Anfänge von Disentis 1931, S. 75—98 (Jahresb. d. hist./antiquar. Gesellschaft von Grau/
bünden Bd. 61).

42



das Offizium hierin vom allgemeinen Brauchtum anderer Benediktinerklöster kaum abweicht,
ist dies beim Hymnus nicht der Fall. Der Hymnus proprius „Martyris, ecce, dies Agathe" ist

im Disentiser Codex (p. 99) von erster Hand eingetragen. Er kommt vom 10. Jahrhundert ab

zuerst in den Handschriften von Monte Cassino, Benevent und Neapel vor und geht dann von
Italien, diesem Ursprungsland der Agathaverehrung, nach Frankreich und Spanien weiter8).
Über den Lukmanier kam der Hymnus nach Disentis. Dr. P. Ephrem Omlin, Benediktiner von
Engelberg, dem diese Untersuchung über das Agathaoffizium im Disentiser Codex zu verdanken

-

I

C=l
QG G ~\

I PL

TTTT 5

BB M

s
0
B

H
Abb. 2. St. Agatha bei Disentis. Grundriss und Längsschnitt.

ist, weist darauf hin, daß ihm dieser Hymnus in keiner andern Handschrift deutscher Herkunft
je begegnet sei.

Von der alten St. Agathakirche, wie sie von ca. 1000 bis ca. 1420 bestand, ist nichts als das

Mauerwerk erhalten. Kein Bild und kein Ornament konnten bislang in diese Zeit datiert werden.
Es handelte sich also um einen zwar sehr breiten und geräumigen, aber doch einfachen Bau. Von
außen gesehen unterschied sich die Kirche höchstens durch die Stellung der Fenster und vielleicht
durch ein Kreuz oder einen Glockenträger von einem Profanbau.

8) Dreves/Blume, Analecta hymnica Bd. 51, S. 156—158.

43



Schon 1387 brannte das Kloster wieder zum größten Teil aus9). Die Klosterchronik von ca.

1696 (Synopsis) berichtet zum Jahre 1420: „In diesem Jahre begann unser Abt Peter in Erinnerung
an den vielen Schaden, den unser Kloster aus den vorhergehenden Bränden erlitten hat, von
Grund aus eine Kirche in der Gegend des Klosters beim Rheinzusammenfluß (Cuflons) zu
bauen und zwar zu Ehren der hl. Jungfrau und Martyrin Agatha, um durch Fürbitte und Ver/
dienste dieser Patronin Feuersbrunst abzuwenden. Diese Kirche wurde durch Abt Peter mit
vielen Einkünften und vom gläubigen Volk mit zahlreichen Spenden reich beschenkt."10)
Da der gleiche Chronist den Ausdruck „a fundamentis coepit exstruere" auch für die Errichtung
des Klosters durch den hl. Sigi'sbert anwendet, wo es sich sicher um einen Erstbau handelte,
müßten wir für Abt Peter von Pontaningen (1402—1438) auch einen Erstbau oder vollständigen
Neubau annehmen11). Doch müssen wir hier zunächst beachten, daß der Verfasser der Kloster/
chronik mehr durch Fleiß denn durch Kritik hervorragt und wohl zugunsten des fast kanonischen
Ansehens des einheimischen Abtes unbewußt etwas übertfeibt12). Wie konnte der Abt Peter

im 15. Jahrhundert eine dreiapsidige Saalkirche bauen, zu einer Zeit, wo in Bünden doch man/
cherorts schon gotisch gebaut oder auch umgebaut wurde Gerade die karolingische Saalkirche

war für den Gottesdienst gar nicht günstig, weil sie keinen rechten Chor hatte. Allenfalls könnte

man an eine Nachahmung der zwei alten Klosterkirchen denken. Aber 1420 ist das viel un/
wahrscheinlicher als um das Jahr 1000. Und zudem sind die Fensterschlitze für das 15. Jahr/
hundert ein kaum denkbarer Anachronismus. Außerdem sind spätestens um die Mitte des 15.Jahr/
hunderts in der Südwand große Viereckfenster ausgeschlagen worden, nach denen sich die Bilder
des 15. Jahrhunderts richten, da sie mit ihrem Ornament bis in die Leibungen reichen.

Was ist nun aber Abt Peters Werk Zunächst der Turm. Sein Mauerwerk steht stark im
Gegensatz zu den feinen Türmen der Gegend aus dem 12. Jahrhundert mit Lisenen und Bogen/
friesen (Sedrun, Truns, Obersaxen). Trotz der gekuppelten Rundbogenfenster ist dieser Turm
von St. Agatha ein posthum romanisches Werk. Auch eine gotische Glocke im Turme dürfte
noch aus dieser Zeit des Umbaus stammen13). Ferner brach Pontaningen das Dach ab und erhöhte
den Giebel, wie heute noch im Estrich zu erkennen ist. Die alte Dachmauer sitzt zu äußerst

auf den Apsiden und beweist damit, daß nicht erst Abt Peter die drei Apsiden hintermauerte.
Ferner schlug Pontaningen in der Südwand neue große Fenster aus. In den alten Fensterschlitzen
ließ er neues Glas in die Holzfalzen einspannen. Beim Öffnen eines Fensters fand man noch

einige Glasscherben, die nach ihrer grünlichen Färbung und Beschneidung an den Rändern

spätmittelalterlich sein dürften. Die Kirche erhielt die jetzige gotische Decke, ähnlich derjenigen
in St. Sievi in Brigels, eine einfache Holzdecke, die durch ein Zierbrett mit sog. Frauenschuhen

im Osten und Westen geschlossen wird. Auf den Brettkanten laufen lange Leisten von Osten
nach Westen, die durch große Ziernägel mit verzinnten Köpfen befestigt sind.

Da Abt Peter einen durchgreifenden Umbau machen ließ, stammen möglicherweise die drei
einfachen rohen Blockaltäre ebenfalls aus seiner Zeit. Ein Sepulcrum, das Aufschluß hätte geben

können, war wenigstens im rechten Seitenaltar nicht zu finden. Vielleicht reicht auch die Knie/

8) Decurtins C., Die Klosterchronik des Abtes Bundi 1887 S. 28. Dazu Synopsis ad an. 1387. Eichhorn P.A.,
Episcopatus Curiensis 1797 S. 241.

10) Synopsis ad an. 1420. Das Datum ist vielleicht nur approximativ.
u) Synopsis ad an. 621: S. Sigisbertus monasterium ipsum a fundamentis construxit.
12) Darüber Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 13 (1933) 417—482.
13) Im Turme befindet sich nur eine alte Glocke. Die zweite ist von den Feldkirchern Gebrüder Graßmayer 1872 ge/

gössen, wie die Inschrift sagt. Die Jahrzahl und die Namen der alten gotischen Glocke sind problematisch. Darüber
Caminada Ch., Die Bündner Glocken 1915, S. 26.

44



bankanlage noch ins 15. Jahrhundert. Die heutigen Betlehnen sind auf den alten Balkenlagern
eingesetzt. Die Bestuhlung war offenbar ebenso einfach wie die heute noch in St. Georg in
Räzüns erhaltene. Aus der Epoche Pontaningens stammt auch ein Vortragskreuz, das heute im
Klostermuseum aufbewahrt wird. Es ist aus Holz hergestellt und weist Lilienenden auf. Der
Heiland und die Edelsteine sind nur gemalt. Das Ganze ist keine erstklassige Arbeit. Mehr

Beachtung verdient eine Holzfigur der hl. Agatha aus dieser Zeit, die heute aufdem linken Apsiden/
altar aufgestellt ist (Abb. 6). Es handelt sich um eine rund geschnitzte Skulptur mit vergoldeten Kleidern.

Sie hat noch gar nichts von den späteren Figuren, die massenweise aus Schwaben nach Grau/
bünden kamen. Das knappe Gewand steht direkt im Gegensatz zu diesen flattrig bekleideten
Süddeutschen. Aber manches erinnert lebhaft an die guten Stücke aus dem 14. Jahrhundert,
deren es gerade in Bünden einige gibt. Es sei hier nur der hl. Vinzenz von Pleif, heute im Landes/

museum, genannt. Unsere Figur ist vielleicht etwas plumper, aber in den Zügen noch verwandt
mit der großen Diakonsfigur. Der Halsausschnitt und die dicken goldenen Zöpfe könnten unsere

Figur noch vor die Zeit Peters von Pontaningen hinaufdatieren, aber altertümliche Reminiszenzen
sind in Graubünden nichts Seltenes.

Das große Verdienst Peters aber war, daß er die Nordwand im Anschluß an die kleinen Fen/
sterchen mit Szenen aus dem Leben der hl. Agatha bemalen ließ. Gerade in Bünden wurde diese

Wand gerne mit Bildern geschmückt, weil sie entweder ohne oder nur mit ganz kleinen Fenster/
chen versehen war und weil das Licht der Südfenster die Gemälde gut erhellen konnte (vgl.
Waltensburg, 14. Jahrhundert). Unsere Bilder, erst kürzlich vollständig bloßgelegt, sind stark

beschädigt. Die obere Reihe hat durch den Regen sehr gelitten, weil das Dach längere Zeit
schlecht unterhalten war. Ein Teil der Malereien ging auch durch den Einbau der Kanzel ver/
loren. Der Gesamteindruck wird vor allem auch dadurch beeinträchtigt, daß alle Fleischteile

vollständig schwarz geworden sind, weil der Zinnober oxydiert hat. Der Stil ist wiederum alter/

tümlich, doch zwingt die Gewandung, die Bilder in die erste Hälfte des 15. Jahrhunderts, also

in die Zeit Peters von Pontaningen, zu datieren. Die ganze Auffassung gemahnt an süddeutsche

Gotik, der wohl der Maler entstammte (Abb. 1 und 2).

Der Inhalt der Bilder läßt sich aufGrund der Legenda aurea des Jakobus de Voragine (f 1298)14)

deuten. Das einzig erhaltene Gemälde des oberen Zyklus stellt die Geburt der Heiligen dar (Abb. 1). Die
Legende legt großen Wert auf Herkunft von einer hohen und reichen Familie aus Catania
(Ingenua sum!). Unter einem Baldachin befindet sich die Mutter, deren Kind eine Amma zum
Priester trägt, wohl um es taufen zu lassen. Das Bild paßt sich genau dem alten noch vermauerten,
aber doch deutlich sichtbaren Fenster an. (Die zwei Vogelgestalten mit Menschengesichtern
erinnern an Drôleries des 15. Jahrhunderts.)

Mehr ist von den Gemälden des untern Zyklus erhalten. Der Heide Quintianus, ein Mann von
niedriger Herkunft, wollte die schöne Jungfrau zu Götteropfern veranlassen. Seine Schergen

bringen die Heilige gebunden ins Gefängnis. Dieses Ereignis erzählt das erste Bild des unteren

Zyklus. Die Darstellung mutet stark archaisierend an, besonders der Scherge mit dem Juden/
hütchen und das Gefängnis, das mehr symbolisch durch ein Häuschen oder eine Zelle dargestellt
wird. Im zweiten Bild wird die Jungfrau aus dem Kerker geschleppt und von den Schergen

geschlagen. Im Hintergrund der befehlende Richter Quintianus mit Barett und Bart. Das dritte
und vierte Bild ist nur fragmentarisch erhalten, da dort im 18. Jahrhundert ein Fenster ausgeschlagen
wurde (Abb. 2). Aufdem dritten Bilde sieht man die Heilige an die Folter gebunden ; der ausdrucks-

") Voragine, Legenda aurea ed. Th. Graesse 1846 S. 170—173.

45



volle Körper der leidenden Agatha ist besonders gut wiedergegeben. Auf dem vierten Bilde deutet

Quintianus, umgeben von Schergen, auf St. Agatha hin, von der nur noch die entblößten Füße

sichtbar sind. Offenbar wird sie gequält. Vielleicht ist hier die Szene geschildert, in welcher

Quintianus, voll Ärger über St. Agathas Freude an dem Leiden, ihr die Brüste wegreißen ließ.

Hier greift wohl das fünfte Bild in die Erzählung ein, das Quintianus mit dem Richterstab in der

Hand zeigt, während St. Agatha an ihren Brustwunden blutet. Das sechste Bild schildert die

Heilige, wie sie im Kerker betet. Quintianus hatte ihr jede Nahrung, vor allem aber den Zutritt
eines Arztes, verboten. Um Mitternacht besuchte sie der hl. Petrus und meldet ihre Heilung
durch Christus. Das siebente und achte Bild dieser unteren Reihe ist nur im Umriß zu erkennen.

Viele Einzelheiten dieses Zyklus erinnern an den Kreuzweg des Herrn. Das Spiel der Grund/
färben Gelb und Rot, die in den Bildern abwechslungsweise verwandt sind, wirkt sehr günstig.
Auf alle Fälle handelt es sich hier um originelle Bilder der süddeutschen Gotik.

Einige Jahrzehnte später entstanden die Malereien aufder Süd/ und Ostwand (Abb. 3) der Kirche,
wiederum aus der gotischen Formenwelt, aber aus der italienischen. Wie schablonenhaft aber

sind im Schutzmantelbild (Abb. 4) die sich absolut gleichsehenden Personen unter dem Mantel der

Muttergottes gestaltet! Solche Schutzmantelbilder gehen wahrscheinlich auf eine Anregung
Caesarius von Heisterbachs (13. Jahrhundert) zurück und wurden seit dem 14. Jahrhundert oft

gemalt (vgl. St. Georg in Räzüns, 14. Jahrhundert)15). Unser Bild ist nicht so sehr künstlerisch
als vielmehr trachtengeschichtlich höchst bedeutend, weil es den Beweis erbringt, daß im 15.

Jahrhundert die verheirateten Frauen allgemein den Sturz trugen, während die unverheirateten nur
ein schmales Bändchen auf ihre Haare legten16).

Künstlerisch wichtiger ist der Zug der drei Könige, der sich an das Schutzmantelbild anschließt.

Zwar hat schon Benozzo Gozzoli 1459 in Florenz dieses Thema in ununterbrochener Bilderfolge
mit wechselnden Landschaften, Burgen und Städten geschildert. Noch mehr aber auf unser Bild
hat wohl Gentile da Fabriano (ca. 1370—ca. 1428) eingewirkt, der die Anbetung der drei Könige
in der Akademie zu Florenz komponierte. Einige Figuren scheinen dem Bilde entnommen zu
sein, so die drei Könige als Greis, Mann und Jüngling. Unser Maler läßt die drei Könige und
ihr Gefolge in dreifachem Zuge gegen Jerusalem, dann von Jerusalem weg und endlich nach

Bethlehem ziehen, vermag aber den letzten Zug nicht mehr ganz klar und harmonisch zu gestalten.

Auch die feinsten burgundischen Modekostüme des Bildes verdienen Beachtung. Da ist mit
pelzbesetzten Samtröcken, feingefütterten Hängeärmeln, langen Sendelbinden nicht gespart.
Man hat den Eindruck, als ob der königliche Zug eben vom Hofe Karls des Kühnen käme.
Beachtenswert die hügelige Winterlandschaft mit Schiffen, Mühlen, Burgen und der typisch
abendländisch/gotischen Stadt Jerusalem. Dieses Landschaftsbild ist im Gebiete der Schweiz
eine künstlerische Leistung, wie sie uns in dieser Zeit selten begegnet. Wahrscheinlich geht sie

auf sienesische Vorbilder zurück17).

Im Gegensatz zu Fabriano ist aber der hl. Josef mit dem Besen in der Hand vor dem Kochtopf
kauernd dargestellt. Der Nährvater Christi versteht nichts vom Mysterium und sieht erstaunt
den Zug der Weisen zu Maria und ihrem Kinde. Da weht eben der Geist des florentinischen

Humanismus, der für die Bauern wenig Sinn hatte. Daher wurde der hl. Josef in der Literatur

15) Doering/Hartig, Christliche Symbole 1940 S. 80. Dazu Escher K., Wand/ und Deckenmalerei in der Schweiz

vom 9. bis 16. Jh. 190Ö. S. 37—38.
16) Curti P. N. im Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 19 (1917) 123,126,127, mit Abbildung des Schutzmantel/

bildes von St. Agatha (vgl. unsere Abb. 4).

") So Escher 1. c. 9, 54—55. 79- A. Kuhn, Geschichte der Malerei 1 (1909) 261, 424, 443—445.

46



(Weihnachtsspiel) und Malerei zum Typus des sich plagenden Hausvaters und plumpen Bauern.
Der Dichter Deschamps (f 1422) spricht von „Josefdem Dummkopf". Erst im 16. Jahrhundert
setzte sich eine bessere Auffassung durch18).

In der rechten Apside des Chores ist die Krönung Maria nach einem schon im 14. Jahrhundert
geläufigen Typus dargestellt. Bemerkenswert ist der Reichsapfel in der Hand Christi. Echt italienisch
sind die musizierenden Engel. Das Ganze ist etwas starr und steif, besonders aberin der Faltengebung
schematisch. Jedoch sind die Farben Weiß, Gelb und Grün sehr abgewogen. Das stumpfe Rot
und Lila an der Figur Christi wirkt im Gegensatz dazu etwas hart. Namentlich aber ist die Mutter/
gottes, abgesehen von den Augen, ein feines Bild, fein in der Haltung, in Farbe und Kleidung.

In der mittleren Apside erscheint wiederum nach bekanntem italienisch/tessinischem Vorbilde
die Majestas Domini: der Heiland als gereifter Mann, mit der Rechten segnend, in der Linken
das Buch des Lebens haltend, in spitzem Glorienschein, dessen Farbenkombination dem Regen/
bogen entnommen ist10). Um die Christusfigur reihen sich die vier Evangelistensymbole. Der
Adler des hl. Johannes ist nur konturiert, noch nicht gemalt20). Das ganze Bild mutet sehr alter/

tümlich an. Die mißratenen Tiergestalten und der breitspurige Heiland mit den roten Haaren sind
nicht sehr ansprechend.

In der linken Apside war eine Verkündigung gemalt, wie manche Teile der späteren Über/
malung noch erkennen lassen (z. B. das Bett). Über den Apsiden zieht sich eine Medaillon/
reihe von Propheten mit Spruchbändern hin (von links nach rechts: Aggäus, David, beide über/

malt, dann Daniel, Ezechiel, Jeremias, Isaias). Unter diesen Brustbildern fällt besonders Ezechiel

mit seinem typischen florentinischen Kaufmannsgesicht auf.

Zwischen der Haupt/ und der linken Nebenapside findet sich eines der ältesten Bilder des

hl.Plazidus, des Märtyrers von Disentis (Abb. 7). Etwas gespreizt steht der junge Heilige da in
langen Locken, den blutenden Reifum den Hals, in rotem Mäntelchen und grünem, faltigem Wams.
Die Rechte hält das lange, dünne Schwert, die Linke die Palme. Die schlanke Figur wird durch
die anliegenden dunkeln Beinkleider und spitzen Schnabelschuhe noch schmächtiger. Wie bei
allçn Figuren dieser italienischen Bilder machen auch hier die starren Augen einen ungünstigen
Eindruck. Als Gegenstück zum hl. Plazidus ist merkwürdigerweise nicht der hl. Sigisbert,
sondern der hl. Ulrich gewählt. Unter demselben befindet sich eine kniende Stifterfigur.

Die starren Augen, die geometrische Stilisierung, die passiven Figuren, die spitzenartigen
Rahmen der Gemälde, all das sind Zeichen, daß hier die sog. Seregnesen am Werk waren. Am
meisten Ähnlichkeit besteht zwischen St. Agatha und der Casa dei Morti in Semione (Blenio).
Man stelle nur St. Plazidus neben St. Mamete oder die einzelnen Stücke der Adoration der
hl. drei Könige einander gegenüber, z. B. das Christkind oder den hl. König mit dem Pokal oder
den Knecht, der das Pferd hält. Der ältere Cristofero da Seregno (1448—1480) arbeitete mit seinem

Neffen Nicoiao da Seregno (1463—1500), beide unterstützt von einem gewissen Lombardo da

Giubiasco (1453—1483). Alle drei wohnten in Lugano21). Die genauere Zuteilung an die einzel/

18) Huizinga J., Herbst des Mittelalters 1928 S. 241—243. Abbildung bei Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des

Kt. Graubünden 1937 S. 113.
18) Escher 1. c. 23—24, 7T, 115 über Krönungsbild, 33—34 über Majestas Domini.
20) In der Hauptapside trägt Christus auf dem Buche die Worte: „Ego sum lux mundi, via Veritas et vita." Dann

folgen die Legenden der Evangelisten: St. Johannes (Adler): Trans volat alas aquila, volat astra Johannes. St. Lukas
(Stier): Tempia Lucas curas, vitulum pingendo figuras. St. Matthäus (Engel): Est homo matre deus, genus indica
ecce Matheus. St. Markus (Löwe): Munere clamoris fit Marcus imago leonis. Sonst findet sich auch in andern Bildern
z. B. curat statt curas, indicat statt indica.

") Näheres Brentani L., Miscellanea storica ticinese i (1926) 105—107, 296—307. Vgl. auch Escher 1. c. 72.

47



nen Künstler ist aber problematisch, da sie viele gemeinsame Züge haben22). Die Bilder wirken
etwas hart, was aber zum Teil daraus zu erklären ist, daß sie später meist mit schwarzer Farbe

nachkonturiert wurden.

Alles in allem genommen stehen natürlich die Bilder der Süd/ und Ostwand in der St. Agatha/
Kirche nicht auf der gleichen künstlerischen Originalität wie diejenigen der Nordwand. Die
Seregnesen haben viel zu oft ihren Christus in der Mandorla und ihren Zug der drei Könige
gemalt. Allein die frühere Unterschätzung dieser Tessiner ist sicher zu mildern, wenn auch frei/
lieh nicht in unbeschränktes Lob zu verwandeln. Als Ganzes wirken die Bilder recht günstig,
zumal sie so unbeschädigt erhalten sind. Zu dieser Gesamtwirkung tragen auch die in Farbe und
Form tadellosen Dekorationen um und über den Bildern viel bei (Rollfries)23). P. Albert Kuhn
faßt den Eindruck, den er von den Apsidenbildern und dem Dreikönigsgemälde erhalten, in
folgende Worte zusammen: „Die Farbenwirkung der Bilder ist sehr frisch und lebendig, die

Zeichnung auffallend gut, die Linienführung dagegen hart, besonders in den Gesichtszügen."24)

Nachdem das Kloster 1387 in Flammen gestariden hatte, äscherte bereits wieder am 27. Sep/
tember 1576 ein Brand zwar nicht das Kloster, wohl aber 12 Gebäulichkeuten des Dorfes ein25).

Abt Christian sah den Brand und gelobte, jährlich den Tag der hl. Lucia, den 13. Dezember,
im Chorgebet feierlich zu begehen und als Klosterfeiertag, an welchem Knechte und Mägde
nicht arbeiten, zu halten. Noch im 18. Jahrhundert war dies eingehalten. Nach der Legenda
aurea ist nun aber die hl. Lucia die große Verehrerin der hl. Agatha, die ja deren Mutter vom
Blutflusse geheilt hatte26). Man vergaß daher auch die Heilige von Catania nicht und ließ etwa

gegen Ende des 16. Jahrhunderts auf der Turmwand zwei Szenen aus ihrem Leben von einem

Renaissancemaler schildern: das Martyrium der Brüste und die Heilung durch St. Petrus. In
dieser Zeit des 16./17. Jahrhunderts war St. Agatha überhaupt eine Wallfahrtskirche, wie viele

Sgraffiti von Landammännern und Offizieren des Landes und selbst Pilgerinschriften von Tessin

und Uri belegen27). An dieser Kirche kam auch St. Karl vorbei, als er 1581 Disentis besuchte.

Wenn auch sein Besuch dieser Kapelle nicht ausdrücklich überliefert ist, so wird er doch wohl
kaum vorbeigegangen sein, ohne einen Blick hinein zu werfen28). An den Besuch des Kardinals
in Disentis erinnert noch ein einfacher Tafelaufsatz aus Holz, der aufden Chorstühlen angebracht
ist und in bäuerlich/drastischer Art drei Szenen aus dem Leben des Heiligen darstellt20).

22) Bianconi P., La Pittura Medievale nel Cantone Ticino I, Il Sopraceneri, 1936, S. 28—29, 32—35, 46, teilt das

Schutzmantelbild dem Maler von Giomico zu, also wohl dem Nicoiao. Einige Bilder des Cristoforo gleichen aber auch
wieder den Bildern von St. Agatha, vgl. Brentani Luigi, La pittura quattrocentesca nel Canton Ticino, Rassegna d'arte

15 (1915) 265—276.
23) Escher 100, 130.
24) Kuhn 1. e. 261.

25) Decurtins C, Die Klosterchronik des Abtes Bundi, 1887, S. 31. Dazu Synopsis ad an. 1576, Chronicon van der

Meer (f 1795), Kopie Disentis, S. 119.

26) Jac. de Voragine, Legenda aurea, ed. Graesse 1846, S. 30—32.
27) Einige davon ediert im Bündnerischen Monatsblatt 1938 S. 7—11 (Sanctuskerze von St. Agatha), ebenda 1940

S. 250. Dazu noch folgende bemerkenswerten: „Ego Presbiter Hieronimus Mollus Bellinzonensis scripsi hie die 2a mensis

Xbris 1577." Ferner: „Antonio Zezzio di Bellinzona 1595."
as) Cahannes G., die Pilgerreise Carlo Borromeos nach Disentis 1924 (S.A. aus der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchen/

geschichte 1924) S. 8ff.

29) Die Legende der Bilder besagt auch schon deren Inhalt: Amblissima beneficia et opulenta sacerdotia sponte résignât /
Pretium auritani prineipatus distribuir / Percussus manuali tornaento nihil laeditur. Diese Bilder werden gekrönt
durch eine Darstellung einer Synode, unter welcher die Inschrift angebracht ist: Sex concilia provincialia et vndeeim dio/
celana célébrât. Die ganze Arbeit dürfte nicht allzulange nach 1610, dem Heiligsprechungsjahr Karls, entstanden sein.

Möglicherweise kam dieser Tafelaufsatz aus der Pfarrkirche.

48



Aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts stammt der Flügelaltar, der heute hinten in der Kirche
Aufstellung gefunden hat. Daß dieser für St. Agatha hergestellt wurde, zeigen die Bilder von
St. Agatha und Ulrich, die auf dem hintern Flügel gemalt sind. Beide Heiligen wurden schon

von den Seregnesen dargestellt. Die ganze Mache erinnert an den Brixener Hans Jakob Greuter,
der sich auch aufdem linken Apsidenfenster 1616 verewigte, in dessen Leibungen er den hl. Moritz
in Landsknechttracht und den hl. Ulrich im Bischofskleid mit dem Fischsymbol gemalt hatte30).

Der Schrein des Altars ist heute leer, jedoch lassen sich die Figuren leicht wieder finden. Das

Mittelstück, eine Madonna, steht auf dem rechten Seitenaltar, die anderen zwei Figuren St. Jakob
und St. Ulrich befinden sich auf dem Hochaltar der Pfarrkirche. Aus dem 17. Jahrhundert
stammen auch die beiden einfachen Chorstühle, ferner eine Renaissance/Kanzel, deren spärliche
Reste noch vorhanden sind, die aber heute durch ein mageres Werk aus dem 18. Jahrhundert
ersetzt ist.

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurde der Strigel/Altar von 1489 wahrscheinlich im Kloster
frei, denn damals bekam die Muttergotteskirche neue Altäre und die alte Martinskirche wurde
1685 abgebrochen. Da dachte man an St. Agatha, rückte den Greuter/Altar nach rechts und
stellte den Strigel/Altar in die Mitte. Bei dieser Gelegenheit wurde das Mittelstück der Predella

herausgeschnitten, um für die heute noch dort befindliche Régence/Nische mit der Titelheiligen
Platz zu machen; überdies stellte man den Altar noch auf eine besondere Leuchterbank. Mit
dieser Aufstellung wurden nun zwei Apsiden samt ihren Bildern verdeckt. Vor die linke Seiten/
nische kam dann noch ein kleines gotisches Altärchen31) zu stehen, das aber die Bilder der Sere/

gnesen nicht ganz verdeckte. Deshalb schuf ein Bauernmaler einige billige barocke Ersatzstücke
ins alte Bild der linken Apside und übermalte auch die zwei Propheten über der Nische.

1707 wurden an der Nordwand die jetzigen großen Fenster herausgeschlagen, die alten ver/
mauert, und im Anschluß an die neuen Fenster ein Devotionsbild angebracht, das St. Agatha
vor dem Richter darstellt. Eine italienische Inschrift unter demselben zeigte an, daß ein Statt/
halter aus der Familie der Porta dieses Bild 1707 der hl. Agatha geweiht hatte. Um das Bild
anbringen zu können, wurden die alten Agathabilder der Nordwand aus der ersten Hälfte des

15. Jahrhunderts verpickelt und mit einem neuen Verputze überzogen.
Zu Ende des 19. Jahrhunderts versetzte man das gotische Altärchen und den Greuter/Altar

in das Schiff, um die alten Bilder wieder sichtbar zu machen. Der gotische Altar kam dann in
die Pfarrkirche, während der Strigel/Altar, um ihn sicherzustellen, in die Muttergotteskirche
überbracht wurde. Trotzdem hat die Kirche der sizilianischen Heiligen nicht an Reiz verloren,
denn nun kommen vor allem der nachkarolingische Saalbau mit den drei Apsiden und die

Ausmalung des Quattrocento zur vollen Auswirkung32).

30) Näheres über Greuter siehe Poeschel E., die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 1 (1937) 158f.
81) Es wird der Schule des Jörg Kandel von Biberach zugewiesen. Dagegen Poeschel 1. c. 128.

32) Die Photographien der Bilder entstammen dem Atelier von Ildefons Decurtins, Disentis. Die Pläne sind uns vom
Technischen Arbeitsdienst, Zürich, zur Verfügung gestellt und nach Angaben von Prof. Dr. J. Zemp von O. Schaub

umgezeichnet worden.

45 49



Tafel 13

¦¦¦....'.¦».. -.

nm
ÈÌ

\7

•ti*

i» *»

ÎS•«Hl
M^mÂ » f

' •¦ ''.- ¦*:.•*• *'

r r?

ï'r »«m* a.» »•

» i'^v.

:*** I

.'V-: #»,*•

k
R j

»

»-<t rt'rî»- -

Abb. i. ST. AGATHA, DISENTIS. MALEREIEN DER NORDWAND



SP

'•-

I ¦ 7aim *m ;:.:¦

VÌ•* «*J». ^.4

:im^yy'
- '' "'S*:: :

7 '»:

jftsin ••¦

.*>

-¦ 7
% %.*MS •t

l
.77 ¦¦¦

7 I /:^i71 ..IBP

i?Bïr '.. *"rit * * *« •

•
-,

rr»r-

¦ r:- *W9r '. fy -a?7

.** ' ar
S» «* j* rH;;:. -;^.\ *S? " S„r7„ r

'^ff? i**^***«« ' ; «
- -: :

; :
¦J*

£; (».

Abb. 2. ST. AGATHA, DISENTIS. MALEREIEN DER NORDWAND



Tafel 15

f'w*$ ¦ y ¦

c Ä '¦à »
¦*•

u

1

• F I(J
»I •1

*¦***'i

Abb. 3. ST. AGATHA, DISENTIS. INNENANSICHT

*.
i:¦7 C. r- Ì}s

I

Abb. 4. ST. AGATHA, DISENTIS. SCHUTZMANTELBILD



Tafel 16

7 » r '

r ¦ :

V

Abb. 5.

ST. AGATHA, FENSTERSCHLITZ DER NORDWAND

1
i l

i«
- B «il

II i; !jf/
1**1 fài is

* •' "7 ' J|
1 ':

B 1

l j
s »

i
4iK*i» •*i**r- nMnr"

ï «»r
•>?

; -111 -

Abb. 6.

STATUE DER HL. AGATHA

Abb. 7.

ST. PLAZIDUS


	St. Agatha bei Disentis
	Anhang

