Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 38 (1936)

Heft: 2

Artikel: Die Symbolik des Gobelins "Mystischer Garten Mariae" vom Jahre 1480
im Schweizerischen Landesmuseum

Autor: Frauenfelder, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Symbolik des Gobelins ,,Mystischer Garten Mariae“
vom Jahre 1480 im Schweizerischen Landesmuseum

Von Reinhard Frauenfelder

Das Schweizerische Landesmuseum besitzt unter der Signatur LM 1959 ein sehr
wertvolles Antependium (1,10 m X 3,70 m), das sich in der neu eingerichteten Abtei-
lung fiir kirchliche Altertiimer aus dem Mittelalter besonders gut prasentiert. Es
stammt aus Lachen im Kanton Schwyz und ist vom Jahre 1480 datiert. Dieser Go-
belin, eine fein ausgefithrte Weberei, befand sich schon 1476 in der dortigen Kreuz-
kapelle, die 1520 zur Pfarrkirche erhoben wurde!). Eine aus dem Jahre 1554 stam-
mende Kopie (1,35 m X 4,14 m) wird im Kollegium Sarnen aufbewahrt. Ferner
findet sich ein weiterer Gobelin mit derselben Darstellung, eng verwandt mit den
Antependien von Lachen und Sarnen, in der Sammlung von J. Bohler, Miinchen,
datiert vom Jahre 1503. Vielleicht existieren noch weitere dhnliche Stiicke.

Das zu besprechende Antependium von Lachen zeigt zwei verschiedene Wappen.
Das eine kommt zweimal vor, ndmlich bei der mannlichen Gestalt in der Mitte des
Teppichs {iber der Jahreszahl MCCCCLXXX und bei der weiblichen Figur auf der
vom Beschauer aus rechten Seite; das andere neben der Frauengestalt in der linken
Ecke. Wihrend das letztgenannte dem Verfasser zurzeit nicht bekannt ist2), gehorte
das erstere der Schaffhauser Familie Irmensee an. Es ist ein sichelférmig gebogener
Fisch iiber drei Bergen. Die Irmensee waren ein gutes Schaffhausergeschlecht, das
zuerst auf der Kaufleutstube ziinftig war und spiter, nachdem die Familie zu Reich-
tum gelangt war, in die adelige Herrenstube aufgenommen wurde. Nach den in der
Chronik des Schaffhauser Chronisten Johann Jakob Rijeger enthaltenen Angaben
konnte es sich moglicherweise bei der ménnlichen Stifterfigur um Hans Irmensee
handeln, der ab 1475 als wohlhabender Biirger mehrfach bezeugt ist. Fiir die weib-
lichen Vertreter der gleichen Familie kommen um diese Zeit nur Margaretha und
Agathe in Betracht, die beide im Schaffhauser Frauenkloster St. Agnes Nonnen
waren. Genaueres 148t sich leider dariiber nicht aussagen.

Dieser Teppich ist geistesgeschichtlich, abgesehen von seinem kunstgewerblichen
Werte, aufschlufireich, indem er uns einen Ausschnitt aus der symbolisch-gedank-
lichen Einstellung des Spatmittelalters zu geben vermag. Wir diirfen bei der Be-
trachtung eines solchen Werkes nie vergessen, dall die darin enthaltenen Symbole
zu dem Beschauer jener Zeit als vertraute Sinnzeichen sprachen, die wir heutigen
Menschen nur mithsam und auf Grund weitgehender Studien zu entritseln vermégen.
Wir wollen an dieser Stelle versuchen, in kurzen Ziigen den gedanklichen Inhalt dieser
Weberei, der dem spédtmittelalterlichen Schatze der Svmbolik und Mystik entnom-
men ist, zu erfassen.

Der «Mystische Garten Mariae», ein Lieblingsbild mittelalterlicher Mariologie,
entnahm zahlreiche Motive dem Gedankengut des Physiologus. Man kann den Physio-
logus, dessen lateinische Version schon um 600 bezeugt ist, das mittelalterliche Lehr-
buch der Zoologie nennen, wobei aber zu betonen ist, daB das darin geschilderte merk-
wiirdige Leben der Tiere auf die Glaubenslehre ausgedeutet wurde. Christus als Uber-

1) Vgl. Linus Birchler, Die Kunstdenkmiler des Kantons Schwyz, Bd. 1: Einsiedeln, Hofe
und March. Basel 1927, S. 418f. und S. 464, und Abb. 441. — A. Tremp, Die Madonna im Schweiz.
Landesmuseum, ohne Ort und Jahr (vor 1903 erschienen). Diese Arbeit ist in der Bibliothek des
Schweiz. Landesmuseums unter der Signatur H 1054 vorhanden, wahrscheinlich ist es ein Separat-
abdruck. — Im allgemeinen fiir Symbolik: Wilh. Molsdorf, Christliche Symbolik der mittelalter-
lichen Kunst. Leipzig 1926.

?) Tremp, S. 46: «wahrscheinlich Goldschmied».

133



winder des Teufels steht darin im Mittelpunkte. Aber auch Maria wurde, wie gleich
zu zeigen sein wird, mit einbezogen. Dies entsprach dem Charakter der mittelalter-
lichen Kunst, die durchaus typisch und symbolisch war. Die Grundidee unserer
Vorlage ist eine symbolische Ausdeutung des Hohenliedes. Andere Motive sind Ge-
meingut der allgemeinen mittelalterlichen Symbolik. Das Ganze will die unbefleckte
Empfiangnis der Mutter Gottes verherrlichen.

Nach dem Physiologus ist das Einhorn ein so wildes Tier, daBl es der Jager nur
fangen kann, wenn eine reine Jungfrau in der Nahe ist, in deren Schol} es zahm sei-
nen Kopf legt. Die «Jagd nach dem Einhorn», die bereits im Physiologus auf den
von der Jungfrau geborenen Christus bezogen ist, wird auf unserem Bilde noch durch
die Gestalt des Erzengels Gabriel mit dem Hifthorn betont, sowie durch die Beigabe
der vier Hunde «Veritas», « Justitia», «Pax» und «Misericordia». Mit Gabriel ist zu-
gleich das Verkiindigungsmotiv verkniipft; dem Horn sind die Worte beigegeben:
«Ave gracia plena dominus tecum». Charakteristischerweise ist es Adam — im Gegen-
satz zu Christus der «alte Adam» —, der dem Einhorn den Spiel in die Brust stoft,
wahrend sein Weib Eva mit einem Becher das Blut des verwundeten Tieres auffangt.
Auch Eva wurde in Beziehung zu Maria gesetzt, indem diese die von Eva in die Welt
gebrachte Siinde wieder zu tilgen hatte. Die besagte Beziehung wurde auch durch
die spielerische Umstellung des Wortes «Eva» in «Ave» angedeutet. Auf unserem
Bilde stehen bei Adam die aus Jesaja 53, 5 genommenen Worte: «Ipse autem vulne-
ratus est propter iniquitates nostras», und bei Eva aus derselben Quelle die Worte:
«et livore eius sanati sumus».

Das auf dem Teppich enthaltene Verkiindigungsmotiv 1alt es verstdndlich er-
scheinen, dall Maria ohne Kind dargestellt ist. Die Annuntiatio wird im besonderen
noch betont durch den aus den Wolken auf Maria zuschwebenden kleinen Engel und
durch die Taube, bei welchen Motiven wir den Spruch aus dem Hohenlied (2, 12)
lesen: «Vox turturis audita est in terra nostra». Auf dem Nimbus Mariae stehen die
Worte: «FEcce ancilla». Ein weiteres, fiir den geistigen Gesamtinhalt des Bildes wich-
tiges Moment, das der Jungfraulichkeit der Gottesmutter gewidmet ist, stellt der
schon bei den frithmittelalterlichen Hymnendichtern vorkommende Vergleich der
Jungfrau Maria mit dem «Hortus conclusus» dar. In diesem verschlossenen Garten
des Hohenliedes (4, 12) befindet sich eine ganze Reihe von mariologischen Symbolen.
Beginnen wir links bei der Porta clausa. Diese deutet auf Ezechiel (44, 2), wo dieser
Prophet von dem im Osten des Heiligtums sich befindliche Tore spricht. Eine zweite
Pforte im Vordergrund heiflt direkt «Porta Ezechielis», wozu die Stellen aus Ezechiel
48, 31ff. und die Offenbarung Johannes 21, 12 herangezogen werden koénnen. Die
«Virga Aaron», der iiber Nacht erblithende Stab Aarons (4. Mose, 17, 23) steht in-
mitten von vierzehn diirren Stdben auf einem Altar; die Taube des Heiligen Geistes
schwebt dariiber. Es ist dies ein Hinweis auf die Jungfraugeburt. Der Pelikan, der
nach dem Physiologus seine Brust aufschlitzt und mit dem entstrémenden Blute
seine Jungen lebendig macht, ist ein zuerst sich auf Christi Opfertod beziehendes
Svmbol, das im Spidtmittelalter aber auch fiir Maria verwendet wurde. Der «Fons
signatus», die versiegelte Quelle, ist wieder ein mariologisches Symbol, das mit der
Verkiindigung in Beziehung steht und wie der verschlossene Garten selbst, im Hohen-
lied (4, 12) belegt ist. Es folgen innerhalb des Gartens drei durch Blumen symbolisch
angedeutete Tugenden «Humilitas», «Castitas» und «Caritas», die sonst in der mittel-
alterlichen Kunst, insbesondere an Kathedralen, gebrauchlicher durch Menschen-
gestalten wiedergegeben wurden. Aulerhalb der Gartenmauer lesen wir im Hinter-
grunde bei einem Lilienstrauch die dem Hohenliede (2, 2) entlehnten Worte: «Sicut
lilium inter spinas sic amica mea inter filias». Auch der hinter Maria stehende Turm
Davids ist dem Canticum canticorum entnommen (4, 4). Er ist mit Wappen bedeckt,
die die «tausend Schilde», mit denen er behangen ist, darstellen sollen. Das Spruch-
band hierzu lautet, etwas abweichend vom Text der Vulgata: «Turris David que mille

134



(1 “ZAMOS Id[BUINUSPISULY]

WNISNWSOpPUL [ "ZIoMmoy ulg :I: oA

IO snur)osny)

LORLIRIL HO3IL4) I191OSIISAY"



clipeis erat communita». Gleich neben dem Turme ist die «Urna aurea», das gol-
dene Gefiaf, in dem das Manna im heiligen Zelte aufbewahrt wurde (2. Mose, 16, 32f.).
Das «Vellus Gedeonis» (Richter 6, 36f.), das in der duBersten, rechten Ecke des mysti-
schen Gartens gezeigt wird, ist ein altes Symbol fiir die Jungfraulichkeit Mariae. Schon
Bernhard von Clairvaux sagte an einer Stelle: « Was bedeutet denn jenes VlieB Gedeons
anderes als da8 der Erloser von der Jungfrau Fleisch angenommen hat, und zwar
ohne Verletzung der Jungfraulichkeit?» Unermiidlich wandelt das Bild dasselbe
Thema mit den zur Verfiigung stehenden Symbolen ab. So ist zu duBerst rechts,
aullerhalb des Gartens, noch der «Rubus Moysi» dargestellt. Der brennende Busch,
in dem Gott Vater Mose, der die Schuhe auszieht, erscheint, will symbolisch das-
selbe wie die soeben erwahnten Sinnzeichen aussprechen, mit der mittelalterlichen
SchluBfolgerung: so wie der Busch durch das Feuer nicht verzehrt wurde, so ward
die Jungfraulichkeit der Gottesmutter durch die Empfiangnis nicht verletzt. Selbst
die in diesem Teile des Gartens angebrachte «Porta aurea» ist nichts anderes als ein
Sinnbild der conceptio immaculata. Die goldene Pforte kommt schon in dem Evan-
gelium Pseudo-Matthdus bei der Begegnung von Joachim und Anna vor und fand
dann in der Ikonographie der mittelalterlichen Kunst die im angegebenen Sinne ge-
brauchte Verwendung.

Auf der linken Seite des Teppichs sind aullerhalb des eigentlichen Gartens noch
einige weitere Symbole angebracht. Die «Stella Jacob» will eine prophetische An-
deutung sein auf den in 4. Mose 24, 17 erwahnten Stern, der aufgehen wird aus Jakob.
Die aus der steinernen Fassung hervorsprudelnde Quelle ist abermals im Hohenliede
(4, 15) belegt. Das nicht mehr deutliche Spruchband enthilt die Worte: «Fons hor-
torum puteus aquarum viventium, quae fluunt impetu de Libanon». Dal} dieser
Brunnen ein Attribut zu Maria ist, geht schon aus dem Spruchband daneben hervor,
dessen Text aus dem Magnificat stammt, nach Lukas (1, 48): « Quia respexit humili-
tatem dominus ancillae suae». Neben dem Brunnen erscheint ein Symbol, das auf
Christus hinweist. Nach dem Physiologus erweckt der Lowe seine totgebornen Jungen
am dritten Tage durch Anblasen zum Leben. Diese Bildform symbolisierte die Auf-
erstehung Christi. Im Spédtmittelalter wurde aber die Bedeutung des Symbols erwei-
tert und auch auf die Jungfraugeburt {ibertragen. So diirfen wir hier den Lowen,
wie den schon oben erwahnten Pelikan, im Gesamtinhalt unseres Bildes als ein mario-
logisches Attribut auffassen. In der «Archa domini» haben wir zweifelsohne die Bundes-
lade zu sehen, ein Sinnbild Mariae. Gott thronte iiber der Bundeslade, gleich wie Maria
vom Heiligen Geist iiberschattet wurde. AuBerlich hat die Lade auf unserer Dar-
stellung eine Ahnlichkeit mit einem kirchlichen Gebaude.

Wenn heute der Teppich relativ noch gut erhalten ist, so hat ihn naturgeméll die
Zeit doch gebleicht. Unmittelbar nach seiner Entstehung haben auch die Farben
ihren Dienst am Symbolischen ausgeiibt. So 148t heute noch das Gewand des Erz-
engels Gabriel einen violetten Ton erkennen, die symbolische Farbe der Advents-
zeit. Auf Grund aller genannten Momente, Motive und symbolischen Zeichen machte
ein solches Bildwerk auf den Menschen des Mittelalters einen in gedanklicher und reli-
gioser Hinsicht viel tieferen Eindruck als auf uns moderne Menschen, die wir den
Sinn nur durch riickschauendes Studium zu entziffern vermogen.

136



	Die Symbolik des Gobelins "Mystischer Garten Mariae" vom Jahre 1480 im Schweizerischen Landesmuseum

