
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 38 (1936)

Heft: 2

Artikel: Die Symbolik des Gobelins "Mystischer Garten Mariae" vom Jahre 1480
im Schweizerischen Landesmuseum

Autor: Frauenfelder, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Symbolik des Gobelins „Mystischer Garten Mariae"
vom Jahre 1480 im Schweizerischen Landesmuseum

Von Reinhard Frauenfelder

Das Schweizerische Landesmuseum besitzt unter der Signatur LM 1959 ein sehr
wertvolles Antependium (1,10 m x 3,70 m), das sich in der neu eingerichteten Abteilung

für kirchliche Altertümer aus dem Mittelalter besonders gut präsentiert. Es
stammt aus Lachen im Kanton Schwyz und ist vom Jahre 1480 datiert. Dieser
Gobelin, eine fein ausgeführte Weberei, befand sich schon 1476 in der dortigen
Kreuzkapelle, die 1520 zur Pfarrkirche erhoben wurde1). Eine aus dem Jahre 1554
stammende Kopie (1,35 m X 4,14 m) wird im Kollegium Sarnen aufbewahrt. Ferner
findet sich ein weiterer Gobelin mit derselben Darstellung, eng verwandt mit den
Antependien von Lachen und Samen, in der Sammlung von J. Böhler, München,
datiert vom Jahre 1503. Vielleicht existieren noch weitere ähnliche Stücke.

Das zu besprechende Antependium von Lachen zeigt zwei verschiedene Wappen.
Das eine kommt zweimal vor, nämlich bei der männlichen Gestalt in der Mitte des

Teppichs über der Jahreszahl MCCCCLXNX und bei der weiblichen Figur auf der
vom Beschauer aus rechten Seite; das andere neben der Frauengestalt in der linken
Ecke. Während das letztgenannte dem Verfasser zurzeit nicht bekannt ist2), gehörte
das erstere der Schaffhauser Familie Irmensee an. Es ist ein sichelförmig gebogener
Fisch über drei Bergen. Die Irmensee waren ein gutes Schaffhausergeschlecht, das
zuerst auf der Kaufleutstube zünftig war und später, nachdem die Familie zu Reichtum

gelangt war, in die adelige Herrenstube aufgenommen wurde. Nach den in der
Chronik des Schaffhauser Chronisten Johann Jakob Rüeger enthaltenen Angaben
könnte es sich möglicherweise bei der männlichen Stifterfigur um Hans Irmensee
handeln, der ab 1475 als wohlhabender Bürger mehrfach bezeugt ist. Für die
weiblichen Vertreter der gleichen Familie kommen um diese Zeit nur Margaretha und
Agathe in Betracht, die beide im Schaffhauser Frauenkloster St. Agnes Nonnen
waren. Genaueres läßt sich leider darüber nicht aussagen.

Dieser Teppich ist geistesgeschichtlich, abgesehen von seinem kunstgewerblichen
Werte, aufschlußreich, indem er uns einen Ausschnitt aus der symbolisch-gedanklichen

Einstellung des Spätmittelalters zu geben vermag. Wir dürfen bei der
Betrachtung eines solchen Werkes nie vergessen, daß die darin enthaltenen Symbole
zu dem Beschauer jener Zeit als vertraute Sinnzeichen sprachen, die wir heutigen
Menschen nur mühsam und auf Grund weitgehender Studien zu enträtseln vermögen.
Wir wollen an dieser Stelle versuchen, in kurzen Zügen den gedanklichen Inhalt dieser
Weberei, der dem spätmittelalterlichen Schatze der Symbolik und Mystik entnommen

ist, zu erfassen.
Der «Mystische Garten Mariae», ein Lieblingsbild mittelalterlicher Mariologie,

entnahm zahlreiche Motive dem Gedankengut des Physiologus. Man kann den Physio-
logus, dessen lateinische Version schon um 600 bezeugt ist, das mittelalterliche Lehrbuch

der Zoologie nennen, wobei aber zu betonen ist, daß das darin geschilderte
merkwürdige Leben der Tiere auf die Glaubenslehre ausgedeutet wurde. Christus als Uber-

*) Vgl. Linus Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Bd. 1: Einsiedeln, Höfe
und March. Basel 1927, S. 418t. und S. 464, und Abb. 441. — A. Tremp, Die Madonna im Schweiz.
Landesmuseum, ohne Ort und Jahr (vor 1903 erschienen). Diese Arbeit ist in der Bibliothek des
Schweiz. Landesmuseums unter der Signatur H 1054 vorhanden, wahrscheinlich ist es ein
Separatabdruck. — Im allgemeinen für Symbolik: Wilh. Molsdorf, Christliche Symbolik der mittelalterlichen

Kunst. Leipzig 1926.
z) Tremp, S. 46: «wahrscheinlich Goldschmied».



winder des Teufels steht darin im Mittelpunkte. Aber auch Maria wurde, wie gleich
zu zeigen sein wird, mit einbezogen. Dies entsprach dem Charakter der mittelalterlichen

Kunst, die durchaus typisch und symbolisch war. Die Grundidee unserer
Vorlage ist eine symbolische Ausdeutung des Hohenliedes. Andere Motive sind
Gemeingut der allgemeinen mittelalterlichen Symbolik. Das Ganze will die unbefleckte
Empfängnis der Mutter Gottes verherrlichen.

Nach dem Physiologus ist das Einhorn ein so wildes Tier, daß es der Jäger nur
fangen kann, wenn eine reine Jungfrau in der Nähe ist, in deren Schoß es zahm
seinen Kopf legt. Die «Jagd nach dem Einhorn», die bereits im Physiologus auf den
von der Jungfrau geborenen Christus bezogen ist, wird auf unserem Bilde noch durch
die Gestalt des Erzengels Gabriel mit dem Hifthorn betont, sowie durch die Beigabe
der vier Hunde «Veritas», «Justitia», «Pax» und «Misericordia». Mit Gabriel ist
zugleich das Verkündigungsmotiv verknüpft; dem Horn sind die Worte beigegeben:
«Ave gracia plena dominus tecum». Charakteristischerweise ist es Adam — im Gegensatz

zu Christus der «alte Adam» —, der dem Einhorn den Spieß in die Brust stößt,
während sein Weib Eva mit einem Becher das Blut des verwundeten Tieres auffängt.
Auch Eva wurde in Beziehung zu Maria gesetzt, indem diese die von Eva in die Welt
gebrachte Sünde wieder zu tilgen hatte. Die besagte Beziehung wurde auch durch
die spielerische Umstellung des Wortes «Eva» in «Ave» angedeutet. Auf unserem
Bilde stehen bei Adam die aus Jesaja 53, 5 genommenen Worte: «Ipse autem vulne-
ratus est propter iniquitates nostras», und bei Eva aus derselben Quelle die Worte:
«et livore eius sanati sumus».

Das auf dem Teppich enthaltene Verkündigungsmotiv läßt es verständlich
erscheinen, daß Maria ohne Kind dargestellt ist. Die Annuntiatio wird im besonderen
noch betont durch den aus den Wolken auf Maria zuschwebenden kleinen Engel und
durch die Taube, bei welchen Motiven wir den Spruch aus dem Hohenlied (2, 12)
lesen: «Vox ttirturis audita est in terra nostra». Auf dem Nimbus Mariae stehen die
Worte: «Ecce ancilla». Ein weiteres, für den geistigen Gesamtinhalt des Bildes wichtiges

Moment, das der Jungfräulichkeit der Gottesmutter gewidmet ist, stellt der
schon bei den frühmittelalterlichen Hymnendichtern vorkommende Vergleich der
Jungfrau Maria mit dem «Hortus conclusus» dar. In diesem verschlossenen Garten
des Hohenliedes (4, 12) befindet sich eine ganze Reihe von mariologischen Symbolen.
Beginnen wir links bei der Porta clausa. Diese deutet auf Ezechiel (44, 2), wo dieser
Prophet von dem im Osten des Heiligtums sich befindliche Tore spricht. Eine zweite
Pforte im Vordergrund heißt direkt «Porta Ezechielis», wozu die Stellen aus Ezechiel
48, 31 ff. und die Offenbarung Johannes 21,12 herangezogen werden können. Die
«Virga Aaron», der über Nacht erblühende Stab Aarons (4. Mose, 17, 23) steht
inmitten von vierzehn dürren Stäben auf einem Altar; die Taube des Heiligen Geistes
schwebt darüber. Es ist dies ein Hinweis auf die Jungfraugeburt. Der Pelikan, der
nach dem Physiologus seine Brust aufschlitzt und mit dem entströmenden Blute
seine Jungen lebendig macht, ist ein zuerst sich auf Christi Opfertod beziehendes
.Symbol, das im Spätmittelalter aber auch für Maria verwendet wurde. Der «Föns
signatus», die versiegelte Quelle, ist wieder ein mariologisches Symbol, das mit der
Verkündigung in Beziehung steht und wie der verschlossene Garten selbst, im Hohenlied

(4, 12) belegt ist. Es folgen innerhalb des Gartens drei durch Blumen symbolisch
angedeutete Tugenden «Humilitas», «Castitas» und «Caritas», die sonst in der
mittelalterlichen Kunst, insbesondere an Kathedralen, gebräuchlicher durch Menschengestalten

wiedergegeben wurden. Außerhalb der Gartenmauer lesen wir im Hintergrunde

bei einem Lilienstrauch die dem Hohenliede (2, 2) entlehnten Worte: «Sicut
lilium inter spinas sic amica mea inter filias». Auch der hinter Maria stehende Turm
Davids ist dem Canticum canticorum entnommen (4, 4). Er ist mit Wappen bedeckt,
die die «tausend Schilde», mit denen er behangen ist, darstellen sollen. Das Spruchband

hierzu lautet, etwas abweichend vom Text der Vulgata: «Turris David que mille

I34



>ÄÄ «ty*
re s -" "

ä%F
ft

«
¦rirai

7 *Ê

.Mystischer Garten Mariae' von 1480 im Schweiz. Landesmuseum.

(Aus: Linus Birchler, Kunstdenkmäler Schwvz, I)

Co
Ul



clipeis erat communita». Gleich neben dem Turme ist die «Urna aurea», das
goldene Gefäß, in dem das Manna im heiligen Zelte aufbewahrt wurde (2. Mose, 16, 32f.).
Das «Vellus Gedeonis» (Richter 6, 36t.), das in der äußersten, rechten Ecke des mystischen

Gartens gezeigt wird, ist ein altes Symbol für die Jungfräulichkeit Mariae. Schon
Bernhard von Clairvaux sagte an einer Stelle: «Was bedeutet denn jenes Vließ Gedeons
anderes als daß der Erlöser von der Jungfrau Fleisch angenommen hat, und zwar
ohne Verletzung der Jungfräulichkeit?» Unermüdlich wandelt das Bild dasselbe
Thema mit den zur Verfügung stehenden Symbolen ab. So ist zu äußerst rechts,
außerhalb des Gartens, noch der «Rubus Moysi» dargestellt. Der brennende Busch,
in dem Gott Vater Mose, der die Schuhe auszieht, erscheint, will symbolisch
dasselbe wie die soeben erwähnten Sinnzeichen aussprechen, mit der mittelalterlichen
Schlußfolgerung: so wie der Busch durch das Feuer nicht verzehrt wurde, so ward
die Jungfräulichkeit der Gottesmutter durch die Empfängnis nicht verletzt. Selbst
die in diesem Teile des Gartens angebrachte «Porta aurea» ist nichts anderes als ein
Sinnbild der conceptio immaculata. Die goldene Pforte kommt schon in dem
Evangelium Pseudo-Matthäus bei der Begegnung von Joachim und Anna vor und fand
dann in der Ikonographie der mittelalterlichen Kunst die im angegebenen Sinne
gebrauchte Verwendung.

Auf der linken Seite des Teppichs sind außerhalb des eigentlichen Gartens noch
einige weitere Symbole angebracht. Die «Stella Jacob» will eine prophetische
Andeutung sein auf den in 4. Mose 24, 17 erwähnten Stern, der aufgehen wird aus Jakob.
Die aus der steinernen Fassung hervorsprudelnde Quelle ist abermals im Hohenliede
(4, 15) belegt. Das nicht mehr deutliche Spruchband enthält die Worte: «Föns hor-
tortim puteus aquarum viventium, quae flutint impetu de Libanon». Daß dieser
Brunnen ein Attribut zu Maria ist, geht schon aus dem Spruchband daneben hervor,
dessen Text aus dem Magnificat stammt, nach Lukas (1,48): «Quia respexit humili-
tatem dominus ancillae suae». Neben dem Brunnen erscheint ein Symbol, das auf
Christus hinweist. Nach dem Physiologus erweckt der Löwe seine totgebornen Jungen
am dritten Tage durch Anblasen zum Leben. Diese Bildform symbolisierte die
Auferstehung Christi. Im Spätmittelalter wurde aber die Bedeutung des Symbols erweitert

und auch auf die Jungfraugeburt übertragen. So dürfen wir hier den Löwen,
wie den schon oben erwähnten Pelikan, im Gesamtinhalt unseres Bildes als ein
mariologisches Attribut auffassen. In der « Archa domini» haben wir zweifelsohne die Bundeslade

zu sehen, ein Sinnbild Mariae. Gott thronte über der Bundeslade, gleich wie Maria
vom Heiligen Geist überschattet wurde. Äußerlich hat die Lade auf unserer
Darstellung eine Ähnlichkeit mit einem kirchlichen Gebäude.

Wenn heute der Teppich relativ noch gut erhalten ist, so hat ihn naturgemäß die
Zeit doch gebleicht. Unmittelbar nach seiner Entstehung haben auch die Farben
ihren Dienst am Symbolischen ausgeübt. So läßt heute noch das Gewand des
Erzengels Gabriel einen violetten Ton erkennen, die symbolische Farbe der Adventszeit.

Auf Grund aller genannten Momente, Motive und symbolischen Zeichen machte
ein solches Bildwerk auf den Menschen des Mittelalters einen in gedanklicher und
religiöser Hinsicht viel tieferen Eindruck als auf uns moderne Menschen, die wir den
Sinn nur durch rückschauendes Studium zu entziffern vermögen.

136


	Die Symbolik des Gobelins "Mystischer Garten Mariae" vom Jahre 1480 im Schweizerischen Landesmuseum

