
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 38 (1936)

Heft: 2

Artikel: Neue Ausgrabungen in der Krypta von Disentis

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Ausgrabungen in der Krypta von Disentis

Von P. Iso Müller

Die Ausgrabungen des Jahres 1934 haben manches geklärt, aber auch wieder
Rätsel aufgegeben. Infolge Inanspruchnahme der Klosterstatthalterei durch den
Ausbau der Schule konnten nicht alle Ziele, wie z. B. völlige Freilegung der Krypta
durch Tieferlegung des ganzen Bodens des Klosterhofes, erreicht werden. Immerhin
rechtfertigen die gemachten Funde und Beobachtungen einen Bericht an die
Öffentlichkeit, um so mehr als merowingische Bauten doch eine Seltenheit sind. Hiebei
setzen wir die Kenntnis der Arbeiten von E. A. Stückelberg und J. R. Rahn,
insbesondere aber die geistreiche Studie von Dr. Erwin Poeschel als bekannt voraus 2).

Besten Dank sei hier dem Veranlasser der Ausgrabung Dr. Josef Martin Lusser in
Fribourg abgestattet2).

Die ersten Ausgrabungen fanden 1892 statt 3). Damals wurden Mosaikbestände
in der Südwestecke des Klosterhofes, wo heute die sanitären Anlagen sind, gefunden.
Dieselben waren nicht in situ und nur wenige fanden den Weg ins Klostermuseuni.
viele kamen abhanden. Sie gleichen alle den Mosaiken, die 1906 bei der Entdeckung
der Krypta sowie 1934 alls Licht kamen4). Dies sei noch aus Mitteilungen von Augenzeugen

beigebracht.
1934 wurden nun zunächst die ganzen Außenseiten der Krypta festgelegt. Fis

zeigte sich insbesondere, daß die Süd-, Ost- und Nordwand Sichtflächen darstellen.
An der Südwand sind zwei enorme Pfeilerüberbleibsel gefunden worden, die verputzt
waren, während die eigentliche Mauer es nicht war und sehr schwache Konstruktion
aufwies, ähnlich wie auch die Nordniauer an Qualität wenig bietet. Die Südmauer
mit diesen Pfeilern (Befestigungsbauten?) ist noch am wenigsten klar. Keine
Sichtfläche stellt die Westmauer dar. Am besten hatte sich der Verputz an der Ostwand
erhalten, abgesehen von dem vielen, der im Innern der Krypta noch gut erhalten ist.
F'r zeigt überall die gleiche mörtelartige Struktur, außer an der Ostwand beim F'enster.
Hier hat er eine grünlich schimmernde Farbe und erweist sich als sehr feinkörnig
und glasglatt. Eine Analyse zeigte, daß er aus Specksteinmehl (Steatit) und wenig
Kalk hergestellt war.

An der Ostseite fanden sich an beiden Finden dünne, schwache Mauern, die aber
mit der Kryptamauer nicht im Verbände sind. Einzig die kleine Nordmauer ist
etwas in das schlechte Mauerwerk der Krypta eingelassen. Sie zeigten auf der Seite,
welche dem Fenster zu geht, noch Verputz (Abb. 9).

Die Mauermasse, welche das Kryptarund umgibt, stellt sich als Einheit dar.
Eine Fuge, welche irgendwie auf einen Eingang ins Innere der Ummantelung hin-

1) Poeschel E.. Die Krypta von Disentis. Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 36 (1934)
65 — 68. Die gesamte übrige Literatur über das Problem ist zusammengestellt bei Müller Iso,
Die Anfänge des Klosters Disentis, 1931. S. 74, erschienen im Jahresbericht d. Histor.-Antiquar.
Gesellschaft von Graubünden, Bd. 61, zitiert hier immer mit: Anfänge.

2) Für Hinweise oder Mithilfe bin ich ferner verpflichtet den Herren Dr. E. Poeschel in
Zürich, Univ.-Prof. Dr. Rudolf Egger vom österr. archeol. Institut in Wien, Dr. P. Benedikt Malin
und P. Notker Curti in Disentis sowie der Direktion der Rhätischen Bahn, welche durch Architekt
R. Sievi die Ausgrabungen aufnehmen ließ. Die Photographien besorgte P. Flurin Maissen,
Disentis, eine Zeichnung P. Windlinger, Zürich.

3) Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 24 (1892) 7—8.
4) Der 1892 gefundene Kopf gleicht ganz den Köpfen, welche E. A. Stückelberg in den

Mémoires de la Société nationale des Antiquaires de France tome LXXII (Paris 1913) PI. X. u. XII.
oder auch welche J. R. Rahn im Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) Taf. I, Nr. 4 u. 5

veröffentlicht hat.

II7



deutet, konnte nicht gefunden werden. Insbesondere besteht die Naht, welche im
Kryptagange bei dem Maueq^fosten auf dem früheren Plane angegeben war, nicht,
wie sich heute noch jeder überzeugen kann. Innen ist das Mauerwerk nur mit Schutt
ausgefüllt gewesen, wie die Pläne und Zeichnungen von J. R. Rahn sowie der
Bericht vieler Augenzeugen noch klar dartun 5). Da die ganze Krypta 1906/7 mit
einer Zementplatte abgedeckt wurde, so war es nicht mehr möglich, auch diese innere
Struktur nochmals nachzuprüfen, was auch gar nicht nötig erscheint. Das Wichtigste
ist die Erkenntnis voti der Einheit der Mauerunimantelung. was eben eine
Ringkrypta ausschließt.

Bevor wir von den Grabungen in de/ Krypta berichten, sei zunächst das Äußere
noch weiter ins Auge gefaßt und gedeutet. Es fällt nämlich wirklich auf, wie das
innere Kryptarund von 4 Meter Mauerdicke umschlossen ist. Außerdem ist auch die
von Erwin Poeschel festgestellte Rundform wichtig. Suchen wir auf formal-ästhetischem

Wege die Ahnen dieses Baues! Zunächst gleicht er den teilweise gleichzeitigen
bienenkorbartigen, runden .Steinzellen der irländischen Mönche, zu deren Bau man
im 7. und 8. Jahrhundert auch Mörtel und Hausteine verwandte6). Und weiter
erinnert an diese Gruft die Ruhestätte des Ostgotenkönigs Theodorich (f 526) in
Ravenna, das Diokletiansgrab, die moles Hadriani, das Mausoleum von Augustus.
Caecilia Metella usw.7). Im Osten stehen in gleicher Linie die Kaisergruft in
Konstantinopel, die Grabmemorien in Derbe und Hierapolis ebenso wie im algerischen
Tapasa, die aus dem 4. Jahrhundert stammen, als die Kirche Öffentlichkeitsrecht
bekam und dann überhaupt den kreisförmigen Grundriß auch für Baptisterien und
Kirchen adoptierte8). Und gerade wegen des falschen Gewölbes des Disentiser Baues
steigt der Vergleich schließlich zu der Mittelmeerkultur des 2. Jahrtausends hinauf,
zum Kuppelgrab von Orchomenos beim klassischen Parnaß und zum Atreusgrab
in Mykene. Denkt man sich den Kalkverputz der Krypta weg, dann möchte man
den Bau fast als prähistorisch ansehen. Unser langer Zugang entspricht in Hellas
dem Dromos, die Kuppel dem Tholos und der Südstollen der Nebenkammer 9).

Formal besteht also eine geradlinige Kontinuität zwischen antikem Heldengrab
und christlicher Märtyrergruft. Trotzdem ist dadurch der unverhältnismäßige Mauerblock

noch nicht zur Genüge erklärt, denn man wird doch hier nicht bis zu den
Pyramiden zurückgreifen wollen. Bei diesem christlichen merowingischen Bauwerke
scheint mir zunächst, wenn auch nur als Hypothese, die praktisch-reliquiengeschichtliche

Seite nicht unwichtig. Der ganze Bau nimmt sich nämlich aus wie die Festung
des Heiligen, die Zitadelle des Klosters und dessen Schatzkammer. Darum die als
F'estungsmauern gedachten Ummantelungen, darum der enge Gang, durch den einer
und nur einer nach dem andern eintreten konnte; auch nach oben ist er genau
abgemessen für Manneslänge. Nach unserer Grabung war er 5, höchstens 10 cm tiefer
als der heutige, der ein volles Stehen knapp gestattet. Darum auch der so einfache
Verputz, ohne Malereien, soweit wir feststellen konnten. Darum der Ring für das
Gitter außen am Halbfenster des Seitenstollens, deshalb das lange Fensterchen, um
frechen Händen den Zutritt zu wehren. Wahrscheinlich war auch dieses Fensterchen
außen mit einem Gitter versehen. Das war die Auffassung des 6. wie des 9. Jahr-

5) Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) 39 — 40, Taf. III.
6) Mahr Adolf. Christian Art in Ancient Ireland I (1932 Dublin), PI. 3 u. 4. Cabrol,

Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie 2 (1910) 2877, Fig. 2281. Ferner Abb. auch in
Lexikon f. Theologie u. Kirche 5 (1933) 593 — 596.

7) Veraltet, doch anregend Rahn J. R.. Über den Ursprung und die Entwicklung des christlichen

Central- und Kuppelbaues, 1866, S. 19 — 23.
8) Kaufmann C. M., Handbuch der christlichen Archäologie. Paderborn 1913. S. 158—161,

215, 217, 222.
9) Schuchhardt C, Alteuropa. Berlin 1926, S. 54 — 55, 78 — 79, 81—85, 213 — 215, 273, dazu

Taf. XIII und Abb. 126 und Reisinger E., Griechenland, 1923, Taf. 34.

II8



hunderts, die Ansicht Gregors von Tours (f 594) wie der Vita S. Galli von Wetti und
Walahfrid Strabo (f 849). Wie jubelt nicht Gregor von Tours, als die Reliquien des
hl. Martin in Gefahren sein Schutz waren: Habeamus nobiscum beati Martini re-
liquias. Die Heiligen schirmen den Ort, an dem sie ruhen. Bei einem Kirchenbrande
fürchtete das Volk, die Reliquien könnten verbrennen. Vae nobis, qui tantorum
pignorimi hodie caremus auxilia! Weh uns Armen, weil wir heute das Unterpfand
unserer Hilfe verlieren. In der Kirche des hl. Julian von Brioude zirkulierte um
Mitternacht nach dem l'este des Heiligen eine Wächterpatrouille und fand auch
tatsächlich Tempeldiebe 10). Die Heiligenreliquien hatten, nach einem Worte von
J. Huizinga. das Beruhigende eines Schutzmannes in einer fremden Stadt11).

Wie der Ort und der Besitz von Heiligenreliquien Kirchen- und Klostergründungen
veranlassen konnten, zeigt St. Maurice im Wallis. St. Denys und die drei von Bischof
Chrodegang um die Mitte des 8. Jahrhunderts gegründeten Klöster Gorze, Avoid
und Lorsch 12).

Ein Schulbeispiel, wie Klostergründung und Klosterschicksal mit dem Besitz von
Reliquien verbunden ist, stellt St. Gallen vor. Schon die Klause des hl. Gallus und
dann seine Grabkirche bildeten bald ein Kulturzentrum, welchem Schenkungen
zuteil wurden, so eine von Herzog Gottfried von Alamannien um 700, die er
bezeichnenderweise «sancto Galloni» machte 13). Schon in der zweiten Hälfte des 7.
Jahrhunderts (ca. 680?) überfiel Praeses Otwin die Kirche des hl. Gallus, und die Mannen
drangen bis zum Grabe vor, weil sie meinten, dort Schätze zu finden 14). Bei einem
weiteren Überfall um 710 vertrieben die Franken die Alamannen aus dem Kloster lä).

Nicht lange nachher, 724 oder 732, wollte Praeses Victor aus Chur den Leichnam
des hl. Gallus nach Chur entführen. Mit Neid sah er das Wachstum St. Gallens,
die Schenkungen und den Zulauf der Bevölkerung und suchte durch einen
Handstreich in das ihm staatlich und völkisch fremde und fast verhaßte Alamannenland
sich der Reliquien zu bemächtigen. Und dies, obwohl Abt Otmar am Hofe Victors
gebildet und mit seiner Unterstützung St. Gallen zum monasterium organisierte.
Der Angriff mißlang 16). Victor nun, den die ältere und neuere Forschung als den
Mörder des hl. Placidus ansieht, war wohl auch imstande, die Wallfahrt und
Schenkungen am Grabe dieses Heiligen zu bedrohen und eine entstehende klösterliche
Zelle am jungen Rheine zu ersticken. Wie begreiflich nun, wenn die Hüter dieses
Grabes die Reliquien vor frevlerischer Hand bewachten und gleichsam eine Feste
zum Schutze der kostbaren Gebeine errichteten. Und zum Schlüsse erwähnen wir
noch den großen staatlichen Reliquienraub, den sich bei der Teilung von Bistum und
Grafschaft Chur Rodericus und Herloin erlaubten. Um 820 klagte Bischof Victor
an Ludwig den F'rommen: Sunt sanctorum corpora quinque, ex quibus nee unum
quidem habemus. Unter diesen fünf geraubten Heiligenleibern war mit Wahrscheinlichkeit

auch derjenige der beiden Disentiser Klosterheiligen17).

10) Bernoulli C. A., Die Heiligen der Merowinger, 1900. S. 247—249. Hauck A.,
Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 191.

n) Huizinga J., Der Herbst des Mittelalters, 1928, S. 240—241.
12) Dupont-Lachenal L., Les abbés de Saint-Maurice d'Agaune 1929, S. 199—201. —

Bernoulli C. A., Die Heiligen der Merowinger, 1900, S. 227. — Schnürer Gustav, Kirche und Kultur
im Mittelalter 1 (1924) 210—211 und 2 (1926) 65—67.

13) Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 1—3.
14) Vita S. Galli auet. Wettino cap. 42 ed. Meyer v. Knonau in St. Galler Mitteilungen 12

(1870) 50—52. Dazu Dietze H., Rätien und seine germanische Umwelt von 450 bis Karl d. Gr.,
1931. S. 283—85.

15) Vita S. Galli c. 45 1. c. S. 55—56. Dietze 287.
16) Vita S. Galli c. 52 1. c. S. 72—73. Dietze 335—339.
17) Stutz U., Karls d. Gr. divisio von Bistum und Grafschaft Chur, 1909, S. 8—10 (Sonderabdruck

aus Festschrift Karl Zeumer). Anfänge 99—109.

HC



-a K
.m tettiti**'"

i

1

• ì^:i\: ¦ |V| «d|

nui' luti (ltl)l

-1

':» L ¦

: '

KRYPTA IM HOF DES KLOSTERS DISENTIS GRUNDRISS

aite i*»u m
¦ IUI RAUH BK

VEBPUU ¦ V

Abb. i a. Disentis. Krypta im Hof des Klosters, Grundriß

Hiemit ist uns die Disentiser Krypta doch mit ihren massigen Mauern näher
gerückt. Man möchte sie in Vergleich setzen mit den nahen Kirchenburgen in Jörgenberg

(8. Jahrh.) und dem ebenfalls aus frühmittelalterlicher Zeit stammenden Kirchenkastell

St. Pancrazius in Trins 18). Der Sinn dieser bewehrten Kirchen ist freilich
nicht der gleiche wie der des Reliquienforts; die ersteren sind für das Volk als Fluchtort

gedacht, das letztere als Schatzkammer für die Gebeine eines Heiligen. Auch
der Entstehung nach nimmt das Kirchenkastell auf die Lage viel mehr Rücksicht,
als dies ein Grabheiligtum tun kann. Erwin Poeschel hat treffend die Kirchenburg
Herz und F'aust des Mittelalters genannt, noch viel mehr aber ist dies das Reliquienkastell.

Und nun zu den Ausgrabungen im Innern. Wir gruben zuerst im Kryptarund
selbst und fanden den eigentlichen Boden der Krypta. Es lag nämlich bis jetzt immer

18) Poeschel E., Das Burgenbuch von Graubünden.
Monatsblatt 1933, S. 11—12, 314—319, ferner 1935, S. 1,

1929, S. 22, 234 und Bündnerisches
[2—15.

120



i Kit-IiMUM *«. »I

W77-
^J/ Ä_J

-¦: :

7
;>. '.-¦ Je ft '¦Ui6UE6'E'< iCBDCiilitwtn uMfi)i>.N6Sv»v£;

^'^Ut."S^^e^^^W*^ ^—>W_-L M.W fccOfc

J KftV

S C U M LT 1 A - i

till StiiUuî |
»tut SAUlflt« I

fc r <»ïf,(

¦-,..

> t u n111 B-B

KRYPTA IM HOF 3E-> KLOSTERS r> SE NT tS

Abb. i b. Disentis Krypta im Hof des Klosters. Aussicht und Schnitte.

eine ^^ cm messende Schicht von Steinen und Kalkstrich über dem eigentlichen
Boden, so daß man nicht aufrecht stehen konnte. Linker Hand beim Eintritte ließen
wir von diesem Boden noch ein Stück stehen. Nach J. R. Rahn muß sich übrigens
auch am Eingänge zum Kryptarund eine solche Mauer befunden haben, wie wir ja
noch auf andere Indizien stoßen werden, welche ein mannigfaches späteres Verbauen
in der Krypta nahelegen19). Um gründlich vorzugehen, durchschlugen wir auch noch
die südliche Hälfte des Kalkbodens und fanden den Fuß des Altares und viele Knochen.

Die Knochen lagen teilweise nur eine Handbreite unter dem Boden, teilweise bis
50 cm unter demselben und zwar besonders unter der südlichen Kryptamauer, die
wir natürlich nicht weiter unterhöhlen konnten. Die sorgfältig gesammelten Knochen
überwiesen wir Herrn Dr. J. Kälin, Universitätsprofessor in Fribourg, der zum
folgenden Ergebnis gelangte: Von Menschenknochen sind bei den zugestellten Teilen
absolut keine Spuren vorhanden. Es handelt sich durchweg um F'ragmente von

9) Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) 41. Anfänge 102 -105.

121



Säugetieren, zur Hauptsache bestimmt Haussäugetieren (Ziege, Schaf. Schwein.
Rind). Schon aus historischen E)rwägungen heraus hätte man hier keine Reliquien
vermuten dürfen, denn bei der schon besprochenen Reliquiensucht — im 8.
Jahrhundert beginnt der Reliquiendiebstahl allgemein zu werden — hätte man nicht
einfach solche am Boden liegen lassen, t'brigens fanden wir auch im Seitenstollen
der Krypta wie in der Umgebung viele tierische Knochen. Jedenfalls weist der
Knochenfund unter dem Kryptaboden auf eine menschliche Ansiedlung hin, wohl auf
den Wohnplatz des Asketen Sigisbert.

Der wichtigste Fund der Ausgrabung war der von Dr. Jos. Martin Lusser
freigelegte Altar, der erschien, als der eigentliche Kryptaboden bloßgelegt wurde (Abb. 6).
Kr liegt unter dem F'enster und mißt 43 cm in der Breite und 63 bis 65 cm in der
Länge. Die Höhe läßt sich nicht mehr feststellen, aber die 130 cm betragende Weite
bis zum F'ensterchen genügte für einen Altar. Da der Verputz hinter dem Altar an
der Apsiswand noch erhalten ist und letztere auch keine Ansatzflächen aufweist, so
muß der Altar frei gestanden haben. Seiner Art nach ist er ein einstütziger Tischaltar

mit gemauertem Träger der Mensa. Ganz sind solche nur sehr wenige erhalten,
denn wurde ein derartiger Altar abgebrochen oder zerstört, so bot dieser ja nichts,
was der Aufbewahrung wert gewesen wäre. So ist auch unser Altar nur in einigen
Bodenresten erkennbar. Der Altar wurde nicht später in die Krypta hineingesetzt.
weil der Bodenbelag der Krypta sich im Altarstipes fortsetzt und die Bruchsteine
des Altars mit dem rohen Untergrund verbunden sind. Ein solcher ganz erhaltener
Altar befindet sich in der Krypta des hl. Aspreno in Neapel, etwa aus dem 8.
Jahrhundert. Dort war auch in der Altarfront eine Nische, wo man den Kopf
hineinsteckte, um Abhilfe gegen Kopfschmerzen zu erlangen 20). Vielleicht war auch in
Disentis eine solche vorhanden, wie sie schon in den römischeii Konfessionen nachweisbar

und in der mittelalterlichen Kapelle des hl. Placidus belegt ist21). Ähnliche
Altäre findet man weiter im Museum zu Aix in Frankreich (7.fg. Jahrh.) und in
Grésy-sur-Aix in Savoyen (6. Jahrh.). die teilweise noch kleiner waren als der unsrige,
weil man eben damals Kreuz, Leuchter, Meßbuch usw. noch nicht brauchte. Solche
einstützige Tischaltäre sind schon seit dem 5. Jahrhundert in Gebrauch, namentlich
in Italien. Südfrankreich und Spanien, und im gleichen Jahrhundert verbreitete sich
auch die Sitte, bei Martyrergräbern einen ständigen Altar zu placieren 22). In der
Nähe ist uns nur der aus dem 8./9. Jahrhundert stammende gemauerte würfelförmige
Altar auf der Jörgenburg und ein gleicher in der Kirchenburg St. Pankratius bei
Trins bekannt. Ein bestimmtes Jahrhundert läßt sich für letzteres Bauwerk nicht
angeben, sicher stammt es ebenfalls aus dem Frühmittelalter 23).

Längst als ein Beweis, daß die Krypta früher frei über dem Boden lag, ist das
Fensterchen erkannt worden (Abb. 6 u. 8). Zunächst fällt dessen Länge auf. Es mißt
2,15 m und steigt um 16 cm an, also um 4 Grad. Der Schacht ist außen größer, weil
er innen zu klein ergänzt wurde. Wie eine Zeichnung von J. R. Rahn darlegt, war
der Außenteil noch bei der Entdeckung 1907 vollständig erhalten 24). Im Gegensatz
zur Kryptakuppel, die ein falsches Gewölbe darstellt und durch Aufschichtung von
Horizontalplatten entstanden ist, ist das Fenster als echtes Gewölbe durch Bogen-
spannung erbaut, obwohl hier ein falsches Gewölbe leichter gewesen wäre. Wer von
außen ins Fenster blickt, sieht gleich schon nach 70 cm eine Verengung, wie sie von
der durch Ziegelsteine genügend als neu charakterisierten Gußform stammt. Als

2a) Braun Joseph, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen Entwicklung 1 (1924) 154.
(Zitiert Braun, worunter Bd. I zu verstehen ist.)

21) Bündnerisches Monatsblatt 1915, S. 426—27.
22) Braun 108, 130, 139. 144, 152, 153, 155, 157, 532.
23) Bündnerisches Monatsblatt 1933, S. 11 u. 317.
24) Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) 40, Abb. 23.

122



4 /
1

*

1*

Abb. 2. Disentis. Kloster.
Gesamtansicht der Ausgrabungen. Im Vordergrund die Karolingischen Apsiden von St. Martin i i.

gefunden 1906, kenntlich gemacht durch die Anordnung der Blumenbeete.

*fif

Abb 3. Bodenansicht von St. Martin ii Abgebrochen 1687

I23



eigentliche Fenestella, wie sie bei den Krypten sonst vorkommen, um mit dem Mar-
tyrergrab durch Tücher usw. (sog. brandea) in Berührung zu kommen und so
Reliquien zweiten Ranges zu erhalten, kann unser Fensterchen wegen seiner Länge
nicht aufgefaßt werden. Wohl aber war es geschaffen, um durch dasselbe zunächst
auf Altar resp. Priester und dann noch auf den Gang zu schauen. Es ist übrigens
sehr interessant, wie das Fenster nicht in der Mitte der Kryptatüre liegt. Um es
auch plastischer heraustreten zu lassen, ist es ringartig in die Mauer eingelassen.
I20 cm unter dem Fenster ist ein Teil eines Kalkbodens und darunter eine Mauerung
sichtbar geworden, offenbar, weil eben von dieser Stelle aus bequem in das sonst
verschlossene Heiligtum hinein gesehen werden konnte. Zum Fensterchen der
Confessio des hl. Markus in Venedig stieg ja eine vierstufige, halbrunde Treppe an 2ä).

Interessant ist auch die Richtung des Fensterchens. Es ist von Norden gegen Osten
um 74 Grad gedreht, wie die Messung mit Theodolit ergeben hat26). Es fällt auch
auf, wie in der Krypta keine sog. loculi, kleine Nischen für Lampen entdeckt wurden,
welche sonst für die Krypten charakteristisch sind. All dies ließ die Frage aufwerfen.
ob nicht das Fenster nach der Sonne orientiert sei.

Da die Krypta heute westlich der großen Martinskirche (III) aus der Barockzeit
steht, wurde daher vor dieser Martinskirche, aber in der gleichen Richtung, Steigung,
Länge und Größe eine eigene, dem Fenster nachgebildete Holzkonstruktion
aufgestellt. Das Fest der Heiligen Placidus und Sigisbert am n. Juli, dessen Existenz
bis ins 9. Jahrhundert zurück mit Sicherheit verfolgt werden kann, war nach unserer
Vermutung der nähere Orientierungsgrund 27).

Natürlich ist die Orientation kein einfaches Rechenexempel, denn das
Hineinleuchten der Sonne hängt von der Klarheit des Horizontes und von den umgebenden
Bergen ab, die nicht einfach eine glatte Kurve der Messungsergebnisse gestatten.
Unsere empirischen Beobachtungen von 1934 und 1935 haben nun ergeben, daß die
.Sonne im Mai, Juni und Juli etwa 55 bis 65 Minuten zwischen 5 bis y.y.7 ^-hr niorgens
durch das Fenster scheint, um dann im August langsam zu verschwinden. Haben
wir am 19. Juli 1934 richtig gemessen, so wäre damals sogar ein einziger Höhepunkt
von 75 Minuten zu konstatieren. Da nun die fehlerhafte Berechnung seit Caesar bis
zur gregorianischen Reform 1582 in 400 Jahren zirka drei Tage betrug, so ergibt
sich, daß wir für das 7. 8. Jahrhundert noch etwa fünf Tage abziehen müssen und
dann als Höhepunkt der Sonnenlänge wenige Tage (1—2) nach dem 11. Juli in
Rechnung setzen können. Die Sonnenstrahlen wurden als eintreffend notiert, wenn
sie sich durch das Fenster auf den Hintergrund der Kirche deutlich projizierten.

Man stelle sich nun einmal dieses liturgische Erlebnis vor. Vielleicht nur tun
diese Zeit von St. Plazi konnte das Volk in die enge und kleine Krypta kommen.
Durch die schmale Treppe drängt es sich in den dunkeln Gang — introitus ad
martyres. Man geht langsam, ehrfurchtsvoll weiter, wie in den Katakomben, bis auf
einmal die Strahlen der aufgehenden Sonne auf Altar und Priester fielen und selbst
den Kryptagang noch wenig erhellten. Da erkannte der Gläubige die mystische
Bedeutung des Sonnenaufganges. Für die Antike war die Sonne ein Gott, für das
Christentum ein Symbol des Erlösers. Sol iustitiae (Mal. 4, 2), Oriens ex alto
(Luk. 1, 78) wird derjenige genannt, der eine neue Religion gründete mit den Worten:
ego sum lux mundi (Joh. 8, 12) 28).

Aber waren um das Jahr 700 solche Empfindungen noch denkbar und rege :

2ä) Braun 566.
26) Die Differenz zwischen Plan und unserer Messung ist gering.
27) Anfänge 114.
28) Dölger Frz. Jos., Die Sonne der Gerechtigkeit und der Schwarze. Liturgiegeschichtliche

Forschungen, Heft 2, Münster i. Westf. 1919, S. 100—no. Man vergi, die herrliche Schilderung
des Sonnenaufganges im Psalm 18.

I24



Sind nicht auch vielleicht Stonehenge in England und die Steinalleen um Carnac
in der Bretagne von prähistorischen Sonnenheiligtümern zu Totenanlagen
herabgesunken, zu denen einfach eine breite Steinallee den Weg zeigt29)?

Man mag das Werk von Heinrich Nissen über die Orientation kritisieren wie
man will, sein System als biegsam erachten, seine Datierung der Bauten als veraltet
ansehen, ja auch zugeben, daß die Orientation nicht absolut und unbedingt angestrebt
wurde, allein eine oft angestrebte Orientation nach Wenden oder Tag- und
Nachtgleichen, nach Natalizien von Heiligen oder Kirchweihen wird man doch zugeben
müssen. Es handelt sich um eine allgemeine religionsgeschichtliche Tatsache30).
Aber nicht nur die Antike und das Frühchristentum, auch spätere Zeiten gaben auf
Sonne und Sonnenrichtung mehr Gewicht als wir moderne Menschen es tun, die wir
mit unseren Erfindungen mühelos die Nacht in Tag zu verwandeln vermögen. Selbst
der nüchterne Kaiser Konrad II. (f 1024) hat beim Sonnenaufgang den ersten Stein
zur Klosterkirche in Limburg a. H. gelegt, ebenso wie ein Renaissancemensch von
der Prägung Strozii F'ilippos 1489 den Grundstein zu seinem berühmten Palast in
Florenz am 6. August erst im Moment gelegt hat, als die Sonne hinter den Bergen
hervortrat 31).

Dem archeologischen Befund stehen die Zeugnisse der christlichen Literatur zur
Seite, die anzuführen Eulen nach Athen tragen hieße32). Bekannt ist ja, wie Papst
Leo I. (t 461) die Christen, die, den Rücken dem Apostelgrab zugewandt, der Sonne
ihre Ehrfurcht bezeigten, tadelte und ebenfalls diejenigen mahnte, die Weihnachten
nicht so sehr wegen der Geburt Christi als vielmehr wegen des Aufgangs der neu
erstandenen Sonne feierten 33). Man erinnere sich an den Hymnus von Prudentius
(5. Jahrh.). der Christus als das aufstrahlende Licht, als den König der Morgensonne
preist (Lux intrat, albescit polus, Christus venit), um von andern Hymnen der

späteren Zeit zu schweigen. Faidlich seien noch angeführt die Theoretiker der Ostung,
im 9. Jahrhundert Alkuin und Walahfrid Strabo, im 12. Jahrhundert Honorius
Augtistodunensis, im 13. Jahrhundert Bischof Durandus. der noch vor abergläubiger
Sonnenverehrung warnen mußte 34).

Gerade der rätische Bauer, der von Sonne wie Regen mehr denn der Städter
abhängig ist, hat für dieses Gestirn eine besondere Beobachtungsgabe. Er sagt z. B.
«Sontga Gada dat il solegl per tut la vallada!» (An St. Agatha scheint die Sonne durchs

ganze Tal) 3S). Und wiederum an Pauli Bekehrung (25. Januar), wo die Sonne so
hoch ist, daß sie überall in die schattigen Hallen schaut, heißt es, sie scheine während
der Messe auf den Altar, selbst an jenen Orten, wo sie nicht einmal hereinscheinen
kann. In Dörfern wie Suren d'Ardez und Giarsun, die einige Monate ohne Sonne
sind, gingen die Leute oft mit Fastnachtsaufmachung auf den nächsten Hügel der
ihnen nun scheinenden Sonne entgegen. Als spärlichen Rest des ehemaligen Sonnen-
kultus endlich legt uns die rätische Folkloristik das romanische Märchen vom Sonnen-

29) Schuchhardt C, Alteuropa, 1927, S. 67—75.
30) Nissen Heinrich, Orientation. Studien zur Geschichte der Religion, Berlin 1906—1910,

erschien iu 3 Heften mit fortlaufender Paginierung. Dazu vergi. Sauer Josef, Symbolik des

Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters, 1924, S. 294—295
und 432—433. Über die Externsteine (Irmiusul) und neueste Forschungen über ähnliche
germanische Heiligtümer siehe Stimmen der Zeit 65 (1935^ 255—269.

31) Nissen 59, 105—107, 301—459.
32) Dölger Frz. Josef, Die Sonne der Gerechtigkeit und der Schwarze. 1919, S. 108 (—

Liturgiegeschichtliche Forschungen Heft 2).
33) Sermo 22 u. 27. Siehe die bequeme Ausgabe des Köselverlages. Bibliothek der Kirchenväter.

Leo d. Gr. I. (1927) 85, 108, 119.
34) Dölger Frz. Josef, Sol salutis. Gebet uud Gesang im christlichen Altertum. 1920, S. 192 bis

uJi- 295 Liturgiegeschichtliche Forschungen, Heft 4 5).
35) Decurtins C. Rätoromanische Chrestomathie 2 (1901) 166.

I25



"" <,¦**-,
^r

.'.N.

« »

firi y

v«A
>

"m*
i*

é*:
W

-.!

(T» ï

f.
te

Abb. 4. Der Eingang Abb. 5 Der Ausgang.

fürsten (Il prenci dil solegl) vor, ganz abgesehen von nicht so seltenen Spuren des
Feuerkultus, der schon nach dem Römer Varrò die geradlinige Fortsetzung der
Sonnenverehrung darstellt 36).

Durch den engen Kryptagang gelangen wir abwärts zum Seitenstollen (Abb. 7

u. 9). Er kam erst nach der Grabung von 1906/7 zum Vorschein. Vom Korridor
her konnte man nicht in den .Stollen eintreten, da eine dicke Mauer ihn absperrte,
die erst in neuerer Zeit durchbrochen wurde und überdies am Fuße noch Verputz
aufweist. Ebensowenig konnte man von der Ostseite eindringen, denn die untere
Mauer geht mit der Ostseite vollständig bündig. Ein echtes Gewölbe überdeckte den
Stollen. Da dieser also beidseitig unzugänglich war, möchten wir denselben als
Grabanlage ansprechen. Dafür spricht eben diese weite Öffnung zum Hineinsehen,
wobei man beachten darf, daß diese als eigentliches Fenster für die damalige Zeit
zu groß war. F^s entspricht aber insofern dem kleinen Sonnenfenster, als es auch den
inneren Bogen eingezogen hat. So führte also der innere Korridor nur zum Kryptarund,

dessen Eingang ja auch die Mitte des Ganges anzeigt. Zum Reliquienstolleu
aber konnte man nur von außen her gelangen, wenn man am kleinen Fenster und
dann weiter am größeren des Stollens vorbeizog. Man mag vielleicht einwenden,
der Stollen sei innen ja gar nicht verputzt, also für Reliquien ungeeignet. Jedoch
sind in demselben die F'ugen doch immer noch ausgestopft und die große Feuchtigkeit

konnte das Abfallen des Verputzes leicht bewirken. Im Kryptakern ist derselbe

36) Caminada Chr., Feuerkultus in Rätien. Jahresbericht d. Hist.-antiquar. Gesellschaft von
Graubünden 63 (1933) 16, 17, 19, 22.

I26



V. *>.<±J«•
^. •

i'»

y.

^>

r ?\

•N-

L"\_i*^

1 t-,• «

<-

^

Abb. 6. Altarfuß und Fenster. Abb. 7. Fensteröffnung des Seitenstollens
von innen, vor der Ausgrabung

auch fast ganz verschwunden und vollständig nur noch dort geblieben, wo der Boden
ihn ganz zudeckte. So erscheint mir doch die Deutung des Seitenstollens als Rnt-
lastungsbogen, analog der inneren Höhlung der Mauermasse, als weniger wahrscheinlich,

eben wegen des so ausgebauten Fensters. Man würde nur zur Entlastung auch
auf der Nordseite ein solches erwarten, ähnlich wie die Mauerhöhlting auch das ganze
Kryptarund umschließt.

Die Reliquien konnten sicher nicht in der runden Zella vor dem Altare, aber auch
nicht auf dem Altare sein, denn dies ist für die Merowinger- wie Karolingerzeit
nicht üblich; nur vorübergehend wurden Reliquien auf dem Altare aufgestellt37!.
So bleibt nichts anderes übrig, als sie entweder in dem Altar ähnlich wie in der
Krypta des hl. Aspreno in Neapel oder in dem Seitenstollen eingeschlossen zu
betrachten. Waren sie im Seitenstollen, so blieben Grabraum und Oratorium getrennt.
eine Scheidung, die beim Atreusgrabe und den antiken zweigeschossigen Mausoleen
ebenso vorkommt wie in anderer, aber ähnlicher Weise in den Krypten von Werden
und Regensburg, freilich hier lange nicht so betont wie in Disentis. Waren aber
die Reliquien im Altare, so ist Kultraum und Reliquienraum identisch und die
Reliquienburg ist vollkommen; waren sie jedoch im Seitenstollen, so ist Kult- und
Reliquienraum getrennt, der erstere aber mehr betont. Es kann nämlich der ganze

37) Braun i (1924) 150. 20S; 2 (1924) 544, 548—49. 554—55.

I27



Bau auch als Mystikraum aufgefaßt werden ; darauf deuten der enge Korridor, die
dunkle, nur von der Sonne erhellte Rundzelle, die riesigen Mauermassen, die den
Eindruck eines unterirdischen heiligen Bethauses erwecken, das geradezu an die
griechischen Versenkungsräume, an die unterirdischen Adyta oder Megara der
hellenischen Tempel in Delphi und Pellene erinnert 38). Je nachdem man also die
Reliquien in das Zellrund oder in den Seitenstollen verlegt, wird man den Bau mehr
als mystischen Versenkungsraum oder als Reliquienkastell ansehen, aber beide Elemente
sind auf alle Fälle im Baue bezweckt.

Diese beiden charakteristischen Momente lassen den Bau auch datieren. Wir
haben schon gesehen, daß die bienenkorbartigen runden Steinzellen der irländischen
Mönche des 7. und 8. Jahrhunderts starke Ähnlichkeiten mit unserer Krypta haben,
besonders im Grundriß mit der Rundzelle im quadratischen Steinbau. So wundert
es uns keineswegs, wenn wir gerade als Vorläufer der ersten bekannten Krypten auf
dem Festlande solche in Ripon und Hexham in England ansehen müssen. Erbaut
sind sie in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts von Wilfrid. Sie bestanden aus
Haupt- und Nebenraum, beide rechteckig und mit einem Tonnengewölbe überdeckt.
Die Zugangsstollen sind aber so winklig und irreführend, daß auf einen Prozessionsgang

nicht geschlossen werden kann. Es handelt sich nicht um eine Reliquienkrypta,
sondern um einen kultischen Versenkungsraum, der die Gläubigen durch die Mystik
seiner Dunkelheit von den irdischen Dingen loslösen sollte. Ein Schüler Wilfrids
in Ripon gründete 698 Echternach, dessen Krypta ebenso wie diejenige auf dem
Petersberge in Fulda der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts zugeschrieben und als

Portsetzung der englischen Krypten von Ripon und Hexham angesehen wird. Dieser
kultische Raumtypus ist vielleicht noch weiter erkennbar in Chur im dortigen
tonnengewölbten rechteckigen Raum wie auch in der im 9. Jahrhundert entstandenen
Ludgeridenkrypta in Werden an der Ruhr, die vorerst als Eingangs- und Vorhalle
zur Grabstätte des hl. Ludgerus (t 809) diente 39).

Sind also die englischen Krypten und Mönchszellen die Vorbilder, die einen
terminus post quem gestatten, so sind anderseits die eigentlichen Reliquien- und
Ringkrypten als terminus ante quem zu betrachten. Ringkrypten sind eigentlich nur
Konfessionen, die durch einen Ringgang zugänglich gemacht wurden, eine
Nachbildung der Katakomben. Die älteren und bedeutenderen Ringkrypten stammen
aus dem Jahrhundert zwischen 750 bis 850, eben nachdem die Katakomben verlassen
wurden und verfallen waren. Es war ja gerade Paul I. (757—767), der bei der
Belagerung Roms durch die Langobarden die t'berreste der Martyrer in die Kirchen
überführen ließ und so die Ausplünderung der Katakomben einleitete40). Geographisch

und zeitlich die nächstgelegene Reliquienkrypta ist diejenige von St. Luzius
in Chur, eine eigentliche Ringkrypta, die vor 826 anzusetzen ist. Sie ging ebenfalls
auf den Eindruck der Rundung aus. suchte sie aber aus technischer Unerfahrenheit
mit Aneinanderreihung von kleinen tonnenartigen Teilstücken zu erreichen und ist
auch sonst ein nicht sehr solider Bau, obwohl sie in der rätischen Kapitale entstund41).

Sind die Reliquien im Seitenstollen aufbewahrt worden, wie wir als wahrscheinlicher

annehmen, dann kann von einer Ringkrypta noch keine Rede sein, so muß

38) In Olympia. Pergamon, Selimunt waren diese nur von der Zelle des Tempels aus
zugänglich. Schoemann-Lipsius, Griechische Altertümer 1902. S. 212, 344—346 Handbuch der
klass. Altertumswissenschaft von I. Müller, Bd. II).

39) Buschow Hans, Studien über die Entwicklung der Krypta im deutschen Sprachgebiet
(Diss. Stuttgart), Würzburg 1934, S. 4—8, 13—17.

40) Braun 1. 569—583.
41) Anzeiger f. Schweiz Altertumskunde 32 (1930) 219—-226, dazu aber Braun 581. F,inen

ähnlichen Gang wie in Disentis findet Braun auch bei der alten Basilika des hl Valentin (8. 9. Jh.).
von der Kirche zur Konfessio (Rom). Siehe Römische Quartalschrift 3 (1889) 332—39, dazu
Braun 583—584-

I28



>7

7'
~z'M- ir >*

*>

msâ£¥C
y -

*L «** &¦

>-'

~wl

Abb 8. Das Fenster zum Oratorium. Außeuansicht

rs<*> '-^~*svih ¦\<**9& '

>,
«e£

«^* 7&

ISVT »

s

-J?*ÏH

Abb. 9. Die Fensterfassung des Seitenstollens. Außenansicht.

c-> I2Ç



der Disentiser Bau vor der Zeit, als die Ringkrypten in Übung kamen, entstanden sein.
Waren die Reliquien aber im Kryptarund, dann kann Disentis mit E. Poeschel als
Vorstufe zur Ringkrypta betrachtet werden. Der Gang führte noch nicht auf die
Reliquien hin, wohl aber an denselben vorbei. Ihn wie einen Ring um den Raum zu
legen, war nur noch ein kleiner Schritt. Immerhin kann auch in diesem F'alle von
einer eigentlichen Ringkrypta nicht gesprochen werden. Aber man wird dann unsere
Krypta näher an die Zeit der Ringkrypten herandatieren.

Die Disentiser Krypta liegt nun also typologisch, geographisch und daher auch
chronologisch zwischen beiden Kryptenarten, zwischen der englischen Kultkrypta
einerseits und der römischen Ring- und Reliquienkrypta anderseits, sie vereinigt
beide Elemente und nähert sich, je nachdem man die Reliquien im Zellenrund oder
im Seitenstollen aufbewahrt hat, mehr der römischen oder angelsächsischen Art. So
sind wir auf die Zeit von 700 bis 750 gelangt. Die Vorbilder zeigen auch wieder
nach Irland und England, und es wird hier auf stilgeschichtlichem, selbständigem
Wege erhärtet, was schon eine Analyse der literarischen Quellen ergab, nämlich daß
Placidus und Sigisbert noch als Exponenten der irisch-fränkischen Missionswelle, als
indirekte Schüler des großen Kolumban anzusehen sind, die zur benediktinischen
Klostergründling des Bischofs Ursizinus und seiner Genossen hinüberleiten.

Es sei nun noch von einigen Einzelheiten die Rede. An der Westwand des Ganges
und nur an ihr ist eine Naht zu sehen (a) und zugleich an der Ostwand gegenüber
ein kleiner Pfosten. Es fällt auch auf, wie gerade der Mauerzug a—b keinen Verputz
aufweist, wohl aber die Mauer westwärts a—c. Da nun auch die Außenseite der

ganzen Westwand keine Sichtfläche darstellte, wurde hier ein Ausgang vermutet.
Es schien ja auch die ansteigende Fläche von der Mauer a—c (80 cm) bis zur Höhe
von 174 cm an einen Aufstieg zu erinnern, allein sichere Spuren einer Treppe fanden
sich nicht. Insbesondere ist die Mauer a—c, obwohl verputzt, nicht ursprünglich,
denn sie bestund aus Steinen, Kalkmörtelbrocken und Mosaikresten. Da der
Korridor südlich auf die Mitte des einen großen Pfeilers stößt, dieser hinwiederum mit
dem ersten Pfeiler, der mit dem halbrunden Fenster direkt verbunden ist,
korrespondiert, so ergeben sich auch hier Schwierigkeiten, einen Ausgang zu finden, um
so mehr als die nach Süden abschließende Mauer des Ganges zum Teil bündig und
verputzt ist. Somit ist vorläufig der Ausgang nicht einwandfrei festzustellen, ging
aber wahrscheinlich nach Süden und ist später verändert worden.

Mosaikfragmente fanden sich etwa drei Kisten voll, die zwischen der Westwand
der Krypta und der Rampenmauer der Küche gefunden wurden. Es sind ganz die
gleichen, die man bei den früheren Ausgrabungen im übrigen Hofe fand, der typische
Würfelmosaik (opus sectile) aus Speckstein (Steatit), in welchem Linien von reinen
weißen Talgwürfeln eingesetzt waren. Die Würfel wurden mit dem Messer geschnitten
und auf rohem Sandmörtel eingedrückt. Speckstein (rätoromanisch: scalegl) gab es
in der Nähe genug, so im Mompé-Medels, in Surrhein usw.42). Tief im Boden, sogar
unter dem mit 50 cm Höhe angegebenen Steine fanden sich solche, doch nur Resten
und nie in situ. Auch Freskoreste (Kalkmalereien) fanden sich in verschiedenen
Färbungen: ockergelb, ziegelrot, venezianisch-rot, blau-grau, weiß, selbst mit
Ornamenten wie dem Eierstab. Bezeichnenderweise befanden sich alle diese Überbleibsel
nie in der Höhe des Bodenestrichs (277 cm), sondern im oder unter dem zweiten,
tieferliegenden Boden (227 cm). Dieser zweite rötliche Bodenguß bestund aus viel
Kalk und Flußsand und senkte sich bedeutend von Norden nach Süden abwärts.
Er erstreckte sich bis an die Mauern (287 cm) der größeren Kirche. Die Frage, ob
er dem hypothetischen Schiffe der Kirche, die vielleicht westlich der Krypta, aber
zu ihr gehörend, von uns St. Martin I. genannt, angehört oder der größeren
St. Martinskirche (II), kann daher zugunsten der letzteren beantwortet werden.

42) Vgl. Schweiz. Archiv f. Volkskunde 5 (1901) 52 und 8 (1904) 54.

I3O



Dann erscheint die Krypta ja auch fast zu einfach, zu arm gegenüber diesem Stukko-
reichtuni, der eben in St. Martin II. schon früher gefunden wurde. Der oberste
Boden (277 cm) dürfte wohl der gleichen Kirche angehört haben, als sie 1687
abgebrochen wurde. Die bei der Kirchenmauer (261 cm) befindlichen Steinstufen sind
vielleicht eher als Mauersatz denn als Treppe anzusehen, weil sie zum richtigen
Steigen zu schmal sind (Abb. 3). Wann der untere Boden zerstört wurde, ist schwer
zu sagen, wahrscheinlich beim Sarazeneneinfall um 940, möglicherweise auch beim
Brande 1387 oder bei der Restauration und den Umbauten von 1498; weniger in

Abb. 10 Disentis. Das Innere des Oratoriums.

Zeichnung von P. Windlinger. Die Kuppel ist rekonstruiert.

Betracht kommen der Überfall Roderichs zirka 820 und die Sarkophagverbergung
im 11. Jahrhundert43). Die Mauer mit 261 cm Höhe, an welche der Bodenestrich
grenzte, ist diejenige von St. Martin II. und ist heute zum Teil noch sichtbar. Die
weiter nach Norden gerückte Mauer (287 cm) stammt wohl von der Erweiterung von
1498. An sie schließt sich ein ziemlich breiter Estrichguß (307 cm) an, der bis zur
heutigen Marienkirche geht und vielleicht zur alten Peterskirche Beziehung hat.

Die Krypta stand ursprünglich frei, wie sich aus dem Fensterchen und aus dem
Verputze ergibt. Die Achse der Krypta stimmt ja auch nicht mit der Martins-
kirche II. und ihren überstelzteu Chornischen überein. Möglicherweise gehörte aber die
Krypta selbst zu einer Kirche, St. Martin I., jedoch fanden sich keine näheren
Anhaltspunkte außer der Umstand, daß eben die Westwand nicht Sichtflächen
darstellt; an diese Wand mag sich vielleicht ein quadratisches Schiff von zirka 10 bis
15 m Ausmaß angeschlossen haben. Eine Gruftkirche mit wahrscheinlich
hufeisenförmigem Chore aus dem 8./9. Jahrhundert, die mit dem St. Mauritiuskulte zusammenhing,

hat man auch 1931—33 im bernisehen Oberlyß gefunden44). Als man wohl
um 800, also in karolingischer Zeit, St. Martin II. baute, da kam erst unsere Krypta
unter den Kirchenboden derselben, und damals mögen bauliche Veränderungen in
der Krypta besonders im Ausgange und an der Süd- und Westwand vorgenommen
worden sein.

Man hat neuerdings schlechthin von dieser hypothetischen St. Martinskirche I.
auf ein Kloster geschlossen. Mit L'nrecht! Ohne weitere Indizien ist das keineswegs

4S) Anfänge 92—93, 102. Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 10 (1908) 41, 44; 12 (1910) 297.
44) Oppliger-Tschumi im Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums in Bern 13 (1933)

108—110, 113—116 und Plan 101.



zulässig. Selbst Leute und Priester bei einer Kirche sind noch kein Kloster. Das
können wir urkundlich schlagend für St. Gallen beweisen45). Auch als der
Einsiedler Meinrad sich im 9. Jahrhundert in die «Einsamkeit» auf den Etzelpaß zurückzog,

lebten dort noch mehrere andere Asketen, denn die Vita, die handschriftlich
aus dem 9./10. Jahrhundert stammt, sagt ausdrücklich: nee non aliis religiosis viris46).
Und doch hat das eigentliche Kloster erst Benno um 934 gegründet. Auffallend
ist, wie der Scheitel der Chorapsis der St. Peterskapelle parallel der Krypta geht.
Nach Größe und Patrozinium der St. Peterskirche zu schließen, würde nichts im
Wege stehen, sie als erstes Gotteshaus anzusprechen. Nach dem Tode von Placidus
und Sigisbert (ca. 700—720) kam dann die heutige Krypta hinzu als ihre Begräbnisstätte.

Krypta und Peterskirche beweisen noch kein Kloster, aber sie zeigen deutlich

die Entwicklung zum Kloster, das um die Mitte des 8. Jahrhunderts vom Bischof
Ursizinus organisiert wurde.

Man hat neuerdings auch, der Tradition folgend, behauptet, der Tod von Placidus
könne nicht als eigentlicher terminus post quem gelten, denn nicht die erste
Bestattung, sondern die feierliche Erhebung (elevatio) und formelle Beisetzung sei
entscheidend47). Man hüte sich aber, diese Zeitdifferenz zu weit zu nehmen. Der
hl. Audoenus (f 683) ruhte nur dreieinhalb Jahre in St. Peter in Rouen, wo er
bestattet wurde. Schon sein Nachfolger Bischof Ausbertus erhob ihn und gab ihm ein
neues Grab hinter dem Altar48). Bei andern Heiligen ging es nicht einmal so lange.
Die Mönche von Fossanuova, wo Thomas von Aquin 1274 gestorben war, haben aus
Angst, die Reliquie könnte ihnen entgehen, die Leiche des edeln Meisters vom Kopfe
befreit, gekocht und präpariert49). Und die Reliquiensucht war im 8. Jahrhundert
nicht kleiner als im 13. Jahrhundert, um so mehr als bis zur 4. Lateransynode 1215
über die Elevation und Verehrung Verstorbener als Heilige einfach die vox populi,
die Begeisterung des christlichen Volkes sowie die Genehmigung des Bischofs
entschied, die Karl der Große in einem Kapitulare von 805 ausdrücklich vorschrieb, um
Mißbräuchen vorzubeugen. Nur gelegentlich, um einem Kulte besonderen Nachdruck

zu geben, sind vor 1215 päpstliche Kanonisationen wie erstmals die des Bischofs
Ulrich 993 vorgenommen worden50).

So vermögen wenigstens die bis jetzt vorgebrachten Einwände keineswegs eine
neue Datierung zu begründen, um so mehr als wir nun in etwa außer den prähistorischen
Ahnen nun auch die historischen näheren Vorbilder der Krypta von Disentis zu
erkennen glauben.

45) Wartmann H., Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 1 zu c. 700: Magnulfus
presbyter et pastor sancti Galluni petivit, ut aliquid ad luminaria sancti Galluni ecclesiae
concedere debuerimus. Nr. 2 zu c. 700: fratres, qui servient ad ipsa loca sancta. Nr. 4 zu 720/37:
actus monasterium sancti Gallonis (nach Otmars Organisation).

46) Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 649. Siehe ferner St. Maurice und
St. Denys. Belege in Anm. 12.

47) Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 36 (1934) 67.
4S) Braun 2 (1924) 548.
49) Huizinga J., Herbst des Mittelalters 1928, S. 238—239, ferner Hampe K., Deutsche

Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, 1929, S. 249 über die hl. Elisabeth.
*°) Funk-Bihlmeyer, Kirchengeschichte 2 (1932) 85.

I32


	Neue Ausgrabungen in der Krypta von Disentis

