Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum
Band: 37 (1935)

Heft: 1

Artikel: Der Bildinhalt der Domplastik in Chur
Autor: Wiebel, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Bildinhalt der Domplastik in Chur

Von Pfarrer Richard Wiebel, Irsee bei Kaufbeuren.

Bilder am ostlichen Langhauspfeiler, Siidreihe.

Untere Zone. (Fortsetzung)

Begeben wir uns jetzt zum gegeniiberstehenden Pfeiler, an dem die Kanzel an-
gebracht ist. Die Teilung des Kapitilbandes der unteren Zone ist die gleiche, wie
am Nordpfeiler. Am westlichen Teile beginnen die Bildwerke; auch die Kimpfer-
schrage ist mit Bildern versehen, so dall zwei Reihen iibereinander sind.

In der oberen Reihe (von Osten her) schreitet ein Lowe, er hilt den Fuf} eines
Vogels im Rachen fest; der Vogel pickt eben noch an einer Traube, wihrend ihn der
Lowe niederdriickt. Auf diese Traube und ein Rebenblatt folgt ein zweiter Vogel,
der stehend nach derselben Traube pickt. Das ist eine oft variierte Darstellung sorg-
losen Lebens, in das der Tod, anderenorts als Schiitze oder Drache, hier als Iowe
einbricht, sein Opfer zu holen. Auf die Inschrift am Verduner Altar, dall der Liwe
den Tod vorstelle, ist hingewiesen worden. Nehmen wir das Lukasevangelium her.
17, 26: «Wie es in Noes ...», 28: «in Lots Tagen war ... sie allen und tranken ... bis
an den Tag...» (des Verderbens). In unser Bild ist auch die Stelle, Vers 34 mit ein-
bezogen: «Es werden zwei sein ..., der eine wird weggenommen, der andere zuriick-
gelassen ...», was sowohl vom Tod als vom Gericht verstanden werden kann. Bei
Lukas steht zwischen den zitierten Stellen Vers 32: «Erinnert euch an Lots Weib!y
Am Nordpfeiler erinnerte daran das Weib, hinter dem der Kentaur, nach Ambrosius
der Satan steht. Dort ist das Strafgericht iiber die Stammeltern dargestellt; hier
am Siidpfeiler das kommende Weltgericht. (Dem leichtsinnigen Weib ist das leicht-
fertige Leben, dem Kentauren der Lowe in gleicher Bedeutung gegeniibergestellt).
Vers 36 folgt: «Wo immer ein Aas ist, da versammeln sich die Adler.» Der Adler be-
deutet Gericht; er ist in der unteren Reihe, mit ausgebreiteten Fliigeln. Im Evan-
gelium des hl. Matthéus folgt auf die Stelle von den Adlern (24, 28) sofort: «Die Sonne
wird verdunkelt werden und der Mond wird nicht mehr scheinen und die Sterne wer-
den vom Himmel fallen» (24, 29). Bei Lukas finden sich diese Anzeichen des Welt-
endes 21, 25: «Zeichen werden sein an Sonne, Mond und Sternen.» Uber dem Adler
unseres Bildwerkes ist eine Rose, in welcher Form oft die Gestirne gegeben werden
(z. B. am Millstadter Portal). Zum Sterne, sagen wir, zur Sonne her bewegt sich in
der oberen Reihe (nach der Umbiegung zur Westseite) ein fliigelloser, vierfiiliger
Lindwurm mit dreimal geringeltem Schwanz, ein Unterweltsdrache; sein Kopf, Ohren
und Méhne sind die eines Wolfes. Hier macht sich ein Einschlag germanischer Mytho-
logie geltend, wornach die bisher in Bann und Zwang gehaltenen bosen Wesen vor
dem Weltuntergang losbrechen werden; der bisher gefesselte Fenriswolf, der Wolfs-
drache, wird die Sonne verschlingen (Grimm, Mythologie, II, S. 679; Schottentor,
S. 27 und 31), der fliigellose, vierbeinige Unterweltsdrache verschlingt die Sonne.
Wir haben noch ein Bild an der Siidseite zu beachten, wegen der Kanzel kaum sicht-
bar. Da kauert unter dem Lowen, in der unteren Reihe, ein Mannchen in bedriickter
Haltung. Nach Lukas 21, 26 «Die Menschen werden verschmachten vor Furcht und
Erwartung der Dinge, die iiber den Erdkreis kommen», sehen wir in diesem Bilde die
gedngstigte Menschenwelt. Die Weltgerichtsdarstellung schlieBt ab (an der West-
seite, unter dem Wolfsdrachen) mit dem endgiiltigen Los der Schlange, die am Nord-
pfeiler fehlt und doch notwendig zum Siindenfall, Strafgericht und zur Verheiung

50



Abb. 6. Chur, Dom. Scheidebogenkapitell des ostlichen Langhauspfeilers der Siidreihe.
Weltgericht und Heiden = Tiere.

gehort. Sie rollt sich zusammen, den Kopf nach unten gerichtet. Ein Gegenstiick
hat sie in Millstadt (im Kreuzgang, Novotnv, Abb.50), wo sie gefliigelt ist und um so
deutlicher das Bild der «alten Schlange» darstellt. Dort und auf unserem Bilde scheint
sie zu fallen. Jesus sprach (Luk. 10, 18): «Ich sah den Satan wie einen Blitz vom
Himmel fallen.» In der Apokalypse (20, g) heilt es: «Der Teufel, der sie verfiihrt
hatte, wurde in den Feuerpfuhl geworfen ... in alle Ewigkeit.» Im lateinischen Text
steht: in stagnum ignis; stagnum ist gleichbedeutend mit lacus, die Hélle heil3t in
der Sprache der Liturgie lacus leonum. Die Gefangenschaft der Schlange in der «Lo-
wengrube» wird angezeigt durch je zwei Lowen beiderseits von der Schlange. Die
Doppelansicht mit gemeinsamem Kopfe, die auch der Antike nicht fremd ist, hat
keine sinnbildliche Bedeutung. Die Zweizahl sagt nur eine unbestimmte Mehrzahl
von Lowen an. Die Lowen sind die Torwédchter der romanischen Kunst.

Nun folgen nach Siiden hin Kapitelle mit eigentiimlichen, schmalen, langen Blit-
tern wie Schilfgras (dhnlich in Schongrabern auf den Ecksdulenkapitellen beiderseits
der siidostlichen Hochsdule an der Apsis). Damit ist Gras angedeutet, in welchem
dann zwei Kopfe von Rindern erscheinen. (Beide tragen ein Paar Kuhhdorner, was
auf Abbildungen nicht ersichtlich ist.) Im zweiten Briefe Petri (2, 12) werden (die
Siinder) «wie die unverniinftigen Tiere, die von Natur nur bestimmt sind zum Fange
und zur To6tung». Ambrosius (Luk. Komm. B. 2, Absatz 50) erklirt: «Die Herden
der Heiden lebten wie Tiere.» Der Hinweis auf die Heidenvolker ist hier am Platze;
wie auf der Nordseite die Bilderreihe beginnt mit dem Siindenfall und der Verheiung,
im Chor aber endigt mit der Geburt des Erlosers, so beginnt die Siidseite mit dem
tierischen Zustand der Heiden und schliet mit den zur Anbetung kommenden Ma-
giern, den Erstlingen aus der Heidenwelt.

Jenseits des durchgehenden Siulenbiindels, an dem die Kanzel hingt, ist an den
Kapitellen keine figiirliche Darstellung. Ein Traubenfries deutet das neue Gnaden-
paradies, den neuen Weingarten Gottes an, in dem einmal ein schones Menschenkopf-
chen auftaucht. Von «rein ornamentaler Zier» mochte nicht geredet werden, wo
nebenan der Tod, das Gericht und Weltende, gegeniiber Verheillung und der Tod hinter
der slindigen Frau dargestellt ist. Die Gedanken werden nicht ausgegangen sein, um
der sinnlosen Zierlust Platz zu machen.

Die Bilder der unteren Zone zeigen am noérdlichen Pfeiler den Anfang der Heils-
geschichte und der Siinde, am siidlichen das Fnde.

51



An den dstlichen Bogenstiitzen.

Die Seitenschiffe des Domes sind kiirzer als das Langhaus; darum lehnen die ost-
lichen Bogenstiitzen nicht an den Choraufgangspfeilern. Ihre Kapitilbilder fithren
die Themen der unteren Kapitilzonen an den 6stlichen Langhauspfeilern fort.

An der siidlichen Bogenstiitze sind nur Blattkapitelle mit einigen Triaubchen, die
Fruchtbarkeit anzeigen, Leben in der Gnade.

An der nordlichen Bogenstiitze fehlt im Blattwerk jedes Zeichen von Fruchttragen,
das ist Tod und Fluch. Dann folgen gegen Norden hin zwei Adler nebeneinander
ohne Unterschied des Gefieders. Adler, die bereit sind zum Ausfluge, wenn das Ge-
richt naht (Matth. 24, 28). Die Vorstellung ist alt. « Vom Felsen spdht der Adler
nach Speise, und aus der Ferne schauen seine Augen, und, wo ein Aas ist, da ist er
alsbald» (Job. 39, 29). Der Vergleich liegt im Allessehen und in der Schnelligkeit des
Kommens. Die Zwei bedeutet eine unbestimmte Anzahl. Diese Adler befinden sich,
wie vorher der Kentaur hinter der Frau, hinter dem Riicken eines knienden Mannes,
der seine Arme vor dem Leib verschrinkt. Das Verschrinken der Arme bedeutet
(nach Grimm, R. A. S. 279; Amira, S. 230) Weigerung, hier Unglauben und Ungehor-
sam gegen die Kirche. Der Mann kehrt der Kirche den Riicken zu und wendet sich
kniend nach Norden. Der Norden ist den Christen die unselige, heidnische Gegend
(Grimm, Myth. I, 28); von Norden kommt alles Bose her, dort wohnt der Teufel (1. c.
II, 836; III, 296; Schottentor, S. 13). Der Mann betet nach Norden wie die Heiden,
er wendet sich an den Teufel. Im Reineke Fuchs betet der Wolf heidnisch nach Nor-
den, der heuchlerische Fuchs nach Osten wie die Christen. Der Kniende ist so nach
Norden geriickt und gewendet, dall die Bildabsicht auffillig wird. Als Gegenstiick
der Frau, die die Mahnungen der Religion abschliagt, ist er der Mann, der «die Kirche
nicht hort» und ist «wie ein Heide» (Matth. 18, 17). «Wer nicht glaubt, ist schon ge-
richtet» (Joh. 3, 18). Darum erwarten ihn schon die Adler des Gerichtes. Das Bild
ist nicht neben die Frau gesetzt worden, obwohl es noch Platz gehabt hatte, weil es

dort von den nach Osten schauenden Betern nicht gesehen worden wire; so aber fallt
der Blick auf das Bild.

Obere Bildgruppe am nordostlichen Langhauspfeiler.

Das Kapitilband ist eine Bildeinheit. Wir sehen eine Ratssitzung, in deren Mitte
ein Gekronter thront. Wir bemerken aber zwei Einschaltungen, einen Adler und unter
einer Arkade Maria mit dem Jesuskind. Es handelt sich um eine Beratung, die Maria
und das Kind betrifft. Zwei Schwerttriager schliefen die Gesamtgruppe ein. Der Ge-
danke an Herodes ergibt sich sofort.

Am Ostrande der Gesamtgruppe steht ein Mann in langem Kleide, der sein Schwert
vor sich mit der Spitze auf den Boden stellt und die Hand durch den Giirtel steckt.
Er ist in Bereitschaft. Dann folgen sitzende Ratsmitglieder. «Herodes sammelte alle
Hohenpriester und Schriftgelehrten des Volkes um sich, um zu erfahren, wo Christus
geboren werde» (Matth, 2, 4). Eine Gruppe von drei Minnern sitzt beisammen, der
mittlere hilt ein Buch. Ein Sitzender langt nach riickwirts, ein Pfosten mit schmalen
hohen Offnungen steht zu seiner Linken; das ist ein Gestell fiir Schriftrollen, wie es in
Buchillustrationen und auf Elfenbeinen bei den Evangelisten vorkommt. Der folgende
sitzt auf einem Schemel, hilt in der Rechten eine Schriftrolle; die Erhebung seiner
Linken dient nur einer Anschmiegung an die Architektur, die sich in den Skulpturen
des Domes noch mehrmals wiederholt.

Die mittlere oder Herodesgruppe zeigt zwei Manner mit Schriftrollen, dazwischen
den Konig, der nichts in den ruhenden Handen halt. Er trigt eine mit drei Kreuzen
geschmiickte Krone; auch in Gemilden und Buchbildern findet man Kreuze auf den
Kronen des Herodes und Pilatus, als wire dieser Schmuck notwendiges Zugehor;
Bedeutung hat er nicht.

52



Gegen die Westseite hin erhebt wieder ein Mann einen Arm, in der Linken hilt
er, wie es scheint, Enden des Giirtelriemens.

Ein Adler mit ausgebreiteten Fliigeln steht mit dem rechten Ful} auf einem offenen
Buche, der Gerichtsvogel, wie gegeniiber am gleichen Orte des siidlichen Pfeilers. So
sind auch am Riesentor des St. Stephansdomes die Lowen als Torwichter mitten in
die beiderseitigen Bilderfriese eingesetzt. Der Adler hilt das Buch, in das die Schuld
des Herodes und Judenvolkes eingetragen ist fiir den Tag des Gerichts.

Die Herodesgruppe ist das Bild der Verwerfung Israels. Am Siidpfeiler gegeniiber
ist die Aufnahme der Christen aus den Heidenvolkern dargestelit.

Maria mit dem Kinde sitzt unter einer Arkade, womit ihre Verborgenheit ange-
zeigt ist. Sie wird von den Haschern des Konigs nicht gefunden. Sie trigt wie Herodes
die Kreuzkrone. Maria kommt noch zweimal im Skulpturenwerk vor, beidemal aber
ohne Krone; darum mul} in der Herodesgruppe ihre Krone Bedeutung haben. Sie ist
im Gegensatz zu Herodes rechtmallige Erbin der Krone Davids. Das Kind ist hier
mit einem Kreuznimbus ausgestattet, auf den erwiahnten anderen Bildern nicht. Am-
brosius (Luk. Komm. B. 2, Abs. 49) schreibt: « Herodes stellt ihm zwar nach, aber seine
Gottheit leugnet er nicht; er hebt sogar seine Anbetungswiirdigkeit hervor: verkiin-
det es mir, daf3 auch ich komme, es anzubeten.» Das Kind hilt einen Stern in der
Hand. Ambrosius (1. c. 45) schreibt: « Wo Herodes haust, da ist der Stern unsichtbar.
Wo Christus weilt, ist er sichtbar und weist er den Weg.»

Sodann sehen wir einen Sendling des Konigs das Schwert ziehen zum Kindermord.
Er ist an der Arkade voriibergegangen, ohne die Gesuchten zu sehen.

Die Bildabsicht ist, darzuzeigen, dal} Israel als Trager der VerheiBung des Erlosers
trotz der Ankunft der heidnischen Magier, die seinen Stern gesehen haben, den Messias
nicht auerkannt und deshalb seine Erstberufung verloren hat. « Er kam in sein Eigentum,
die Seinigen aber nahmen ihn nicht auf.» Am Gegeniiber des Siidpfeilers ist dar-
gestellt: «Soviele aber ihn aufnahmen, denen gab er Gewalt, Kinder Gottes
zu werden, denen, die an seinen Namen glauben ...», das sind im Bildwerk der Siid-
seite die Heiden (Joh. 1, 11).

Fiir die Beachtung der Symbolik der Himmelsrichtungen ist auffallig, dal die
Juden nordlich, die Heiden siidlich stehen. Doch wollte man ja die Siinde der Juden
und den Siinderweg auf die schlimme, die Nachtseite, den Weg der Heiden zu Christus
aui die gute, die Lichtseite stellen. Dazu kann wieder Ambrosius Aufschlull geben
(Exameron, K. 4, Abs. 22): «Im Schattendunkel (Norden) schmachtete die Synagoge.
Aus dem fernen Siiden, aus der bekehrten Heidenwelt sah sie sein Licht ... Den Hei-
den strahlte das Licht auf, aus der Mittagshohe leuchtete es ...»

Die zerstirte Gruppe diber dem siidiostlichen Pfeiler.

Die obere Kapitilzone am Kanzelpfeiler ist fast bis zur Unkenntlichkeit zerstort.
Der Verfasser hat wiederholt seine Aufschreibungen am Objekte nachgepriift, gibt
aber die Moglichkeit einer Tauschung zu. Die Gegensitzlichkeit zur gegeniiber be-
findlichen Herodesgruppe, die Anordnung der Entsprechungen auf die gleichen Pfeiler-
glieder und die Erkenntnis des Gesamtplanes geben Anhalt fiir die Feststellungen und
die Ausdeutung.

Eine Stelle im ILukaskommentar (B. 2, Abs. 46) des hl. Ambrosius liegt dem Pro-
gramme der Domskulpturen zugrunde: «Zwei Wege gibt es, einen der zum Verderben
fiihrt, einen der zum Reiche fiihrt; jener ist der Weg der Siinder, der zu Herodes fiihrt;
dieser ist Christus, auf dem man ins Vaterhaus zuriickgelangt. So laBt uns dem Herodes,
dem voriibergehenden Triger der weltlichen Macht, aus dem Wege gehen, um zur
Wohnstitte des himmlischen Vaterlandes zu gelangen.»

Die zwei Wege, ein in der mittelalterlichen Symbolik in Schrift und Kunst oft
behandeltes Thema, kommen in der Churer Domplastik nach dem Lukaskommentar

33



des hl. Ambrosius zur Darstellung: an der nordlichen Seite der Weg zum Verderben,
an der siidlichen der in das Reich; am nordostlichen Langhauspfeiler ist die Siinde des
Herodes dargestellt; so suchen wir am siidostlichen Pfeiler ein Bild der Aufnahme ins
Vaterhaus, solche, die aus dem Heidentum zu Christus gelangen. Driiben die «Sei-
nigen, die ihn nicht aufnehmen», hier die «an seinen Namen glauben und Kinder
Gottes werden».

Wir besprechen die Bilder von Ost nach West.

Eine deutlich erkennbare Sirene kann hier als Gegenstiick zum Schwerttrager
der Herodesgruppe nur feindliche Bedeutung haben. Ihr entspricht der Teufel als Ab-
schluBl der zerstorten Gruppe. Sirene und Teufel fassen die Gruppe zusammen, wie
nordlich die zwei Schwerttrager. Zur Deutung der Sirene diene das Wort des hl. Am-
brosius (Luk. Komm. B. 4, Abs. 3): «Welches Meer 6ffnet abgrundtiefer seinen Schlund
als die Welt?» Sie ist die Verderberin. Die folgenden Figuren wenden sich von ihr weg.

Es folgen drei Médnner, jeder mit einem Buche, der erste und dritte sitzen. Mehr
i1st nicht zu erkennen.

Der Dreimidnnergruppe des Herodes gegeniiber ist eine Gruppe von ebenfalls drei
Personen. Die Erhaltung ist sehr schlecht. Die Zusammenstellung erinnert an Bogen-
felder, in denen ein Stifter Christus sein Gotteshaus empfiehlt. Die erste Figur kniet
und scheint etwas auf den Handen darzubringen.

In der Mitte steht ein Bischof, der den Krummstab in der Rechten hilt, die Linke
auf die Brust legt. Ist Herodes gegeniiber nach Ambrosius der Vertreter der verging-
lichen weltlichen Macht, so dieser Bischof der Inhaber der geistlichen Gewalt, Ver-
treter der bleibenden, gittlichen Herrschaft Christi.

Zur Linken des Bischofs steht eine weibliche Gestalt, die Hinde iiber die Brust
legend (?).

Ein Adler an gleicher Stelle wie an der Herodesgruppe, scheint kein Buch gehalten
zu haben. Jedenfalls bedeutet er im Gegensatz zum nordlichen Adler hier ein giin-
stiges Gericht. Die Svmbolik des Adlers geht auch auf Auferstehung und Himmel-
fahrt. Doch halten wir uns an Ambrosius, dessen AuBerungen offensichtlich das
Churer Skulpturenwerk beherrschen. Mit anderen Kirchenvitern erklart er (Luk.
Komm. B. 8, Abs. 535) die Stelle (Luk. 17, 37): «Wo ein Aas ist, versammeln sich die
Adler,» vom Textzusammenhang abweichend: Die Adler sind die Glaubigen, die sich
um den Leib Christi sammeln, der Leib Christi ist die Kirche, in der wir durch die
Taufgnade erneuert werden. In diesem Sinne gibt es ein Analogon im Chorhaus-
gewolbe der Oberkirche Schwarzrheindorf (Clemen, S. 349), im Deckengemilde der
Westkappe, wo eine Frau die Kirche vorstellt nach dem Spruchband: Apoc. 19, 7,
nuptiae agni ... uxor ..., dabei sind Mdnner mit dem Spruchband: isti pascuntur,
und zwei Engel mit Schriftbindern, wovon das eine sagt: Wo ein Aas ist, versammeln
sich die Adler. Hier ist also auch das Aas als das Lamm genommen und die zum Hoch-
zeitsmahl Zugelassenen als die Adler. Bei Clemen (8. 353) sind weitere Beispiele aus
Handschriften, wie Maria oder die Kirche die Vertreter der verschiedenen Stinde in
das himmlische Jerusalem einfithrt. Auch unsere Gruppe bringt Maria mit dem Kinde.
Sie ist nicht mehr, wie in der Herodesgruppe, unter einer Arkade verborgen, sondern
offen, trigt keine Krone und das Kind keinen Nimbus. Solche Andeutungen sind dem-
nach hier nicht notwendig. Dagegen fillt auf, daB Maria ihr Kind diesmal nicht zu
ihrer Linken, sondern auf der rechten Seite trigt. Da ist Maria Dienerin, Jesus der
Herr. Hier gilt, wie im Lustgarten der Herrad von Landsperg (Clemen, 355) zu lesen
ist: Hec Regina est Ecclesia, que dicitur Virgo Mater. Wir konnen also annehmen,
dal die zerstorte Gruppe das himmlische Jerusalem schildert, wahrend die Herodes-
gruppe das irdische Jerusalem anzeigt. Dort die Feinde, hier die Freunde Christi; dort
der Vertreter des Fiirsten dieser Welt, hier der Bischof als Stellvertreter des Gottes-
konigs; dort verfolgen sie Jesus, hier folgen sie ihm; dort ist Maria Beschiitzerin, hier

54



A'.'.
~

-y

&

¥
2
%,
E v
b
| 4
€

Klischee: Verlag Huber & Co., Frauenfeld
Abb. 7. Chur, Dom. Kapitell des ostlichen Langhauspfeilers der Nordreihe, oben. Herodesgruppe.
(Nach Escher: Die Munster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.
Die Schweiz im deutschen Geistesleben. Illustr. Reihe. 19. Bd).

die Magd des Herrn; dort verbirgt sie ithn, hier zeigt sie den Auserwahlten «nach die-
sem FElende die gebenedeite Frucht ihres Ieibes» (Salve Regina). Dort (Joh. 1, 11):
«Die Seinigen nahmen thn nicht auf»; hier (Joh. 1, 12): «Denen aber, die ihn auf-
nahmen, die an seinen Namen glaubten, gab er Gewalt, Kinder Gottes zu werden.»

Die letzte Figur ist der Teufel, gegeniiber dem Manne, der das Schwert zieht, be-
reit zum Morde. Ich denke an Offenbarung 12, 17: «Der Drache ward erziirnt wider
das Weib und ging hin, Krieg anzufangen mit den {ibrigen von ihrem Samen, die
Gottes Gebote halten und das Zeugnis Christi haben.» Vergleichen wir: Die Sirene
kann den Bekehrten nicht schaden, wenn sie sich von ihr abwenden. Der Teufel wird
sie verfolgen, ihren Leib toten, aber iiber ihre Seele hat er keine Gewalt. Maria mit
dem Kinde, auch als Ecclesia zu verstehen, beschiitzt sie. Seine aufgerichtete Gestalt
erscheint dhnlich im siidlichen Bilderfries des Riesentores von St. Stephan in Wien,
wo er das Bild des Fiirsten dieser Welt und des Gotzendienstes vorstellt.

Kehren wir zum Bilde des Bischofs zuriick. Ambrosius (Luk. Komm. B. 2, Abs. 50)
dagt: «Die Hirten haben zu wachen, um die Herden der Heiden, die vordem wie Tiere
lebten,» — siehe die Tiere an der unteren Zone dieses Pfeilers — «in die Hiirde des
Herrn zu sammeln, dal} sie nicht im dichten Dunkel der Nacht den Uberfiallen der
geistigen Raubtiere zum Opfer fallen» (Sirene und Teufel). Es ist anzunehmen, dal}
die Menschen dieser Gruppe die aus dem Heidentum gekommenen Christen darstellen.
Zuerst drei Minner mit Biichern im Gegensatz zu den Schriftgelehrten, die dem He-
rodes dienen; sie konnen nicht als Evangelisten oder Kirchenviter angesprochen wer-
den; in der Dreizahl mull die Andeutung erkannt werden. Als Vertreter der drei
Volkerrassen (Sem, Cham und Japhet) und der damals bekannten Weltteile kommen
im Chor des Domes die drei Magier, um Jesus anzubeten. Hier erwarten wir aus dem
Heidentum aller Welt, aller Vilkerrassen, also drei Vertreter, gekommene Heilige,

55



die mit Christus zu Gerichte sitzen werden bei der Wiederkunft. Offenbarung 20, 4:
«Und ich sah Stiihle, und sie setzten sich darauf und das Gericht ward ihnen gegeben.
Daniel 7, 9: «Stithle wurden aufgestellt.» 7, 26: «Das Gericht setzte sich darauf.c
7, 27: «Das Gericht und die Herrschaft ... wird dem Volke Gottes gegeben werden ...
dem alle Konige (Gegensatz zu Herodes!) dienen und gehorchen werden.» Die Stellen
sollen nicht Inhaltsbelege, sondern Beispiele der Bildvorstellungen sein. Wir diirfen
in den drei Mannern mit Biichern die Auserwihlten aus allen Vilkern der drei Erdteile
sehen.

Um die Bischofsgruppe auszudeuten, lese ich bei Johannes in der geh. Offenbarung
weiter: «Und ich sah die Seelen der Enthaupteten um des Zeugnisses Jesu willen.»
Das sind also Glaubenszeugen, Martyrer. Da ist ein Kniender, ein Bischof und eine
weibliche Gestalt. Sollen sie nicht Bezug haben auf den Bischofsitz Chur? Der Bischof
hilt (bei geeigneter Beleuchtung ist es zu erkennen) mit der Rechten zum Knienden
hin den Krummstab. Die iibliche Darstellung, dal der Bischot den Stab in der Lin-
ken hilt, mit der Rechten segnet, ist im Chor am Danielpfeiler zu sehen. Hier aber
hélt der Bischof den Stab in der Rechten, neigt ihn vorwirts, um ihn zu iibergeben.
Wer ist der Kniende? Ich denke an St. Lucius. Nach der Uberlieferung ist er britani-
scher Konig gewesen, der unter Papst Eleutherius (174—189) Christ, Glaubensbote
und erster Bischof von Chur geworden ist. Er ist den Martertod gestorben; iiber sei-
nem Grabe entstand die Kirche St.Iuzi, dabei im 12. Jahrhundert ein Primon-
stratenserstift. Er ist Didzesanpatron, sein Fest wird am 3. Dezember gefeiert. Seine
Schwester Emerita soll zu Trimmis bei Chur gemartert worden sein (Kiinstle, II,
S. 410; Clemen, S. 88 und 95f.). So nehme ich die Gruppe: Papst Eleutherius setzt
den hl. Lucius zum Bischof von Chur ein, daneben steht Emerita, des Bischofs Schwe-
ster. Alle drei sind Martyrer — «um des Zeugnisses Jesu willen». Es kann noch die
Fortsetzung aus Offenbarung 20, 14, angefiigt werden: «Und das Totenreich (lacus,
Sirene) und der Tod (gleich Teufel) wurden in den Feuerpfuhl geworfen.»

Die Zusammenhédnge der Bilder und der Stellen aus dem 2o0. Kapitel der geh.
Offenbarung machen klar, daB nicht Zufall oder Willkiir, sondern ein wohliiber-
legter Plan Sirene und Todteufel an die Seiten des Bildwerks gesetzt haben. Das
Gleichnis Tod = Teufel ist durch die selbe Stelle Offenbarung 20, 14 begriindet. In
der unteren Zone ist die in die Holle auf ewig gestiirzte Schlange dargestellt nach
Vers g desselben Kapitels. Das Programm beruht auf diesen Stellen, befolgt aber
nicht ihre Reihenfolge, da es die Anordnung auf die Pfeilerglieder und Blocke, sowie die
Bildwirkung und die Korrespondenz mit dem Bildwerke des Herodespfeilers beachten
mub.

Léiwen am Choraufgang.

Aus den Langhauswinden beiderseits des Choraufgangs ragen in der Hohe der un-
teren Zone die Vorderleiber von Lowen hervor. Da sie durch Beigaben unterschieden
sind, mul} eine unterschiedliche Bedeutung dieser Lowen angenommen werden. Auf
die reiche Symbolik des Lowen kann hier nicht ausfiihrlich eingegangen werden.

An Choreingingen findet sich oft die Symbolik der Portale. Die Lowen warnen
als Torwachter Unberufene, den fiir sie verschlossenen Chorraum zu betreten. {'ber
diese Grundsymbolik werden diese Lowen noch mit Beigaben einer weiteren Symbolik
dienstbar gemacht, die in unserem Falle in die Reihengedanken sich einfiigt. Nord-
lich ist der Siinderweg, da ist der Lowe als Teufel bezeichnet; siidlich ist der Weg zu
Christus, da ist der Lowe Christussymbol.

Der siidliche Lowe hilt ein Buch vor sich. «Der Lowe aus dem Stamme Juda hat
iiberwunden, um das Buch aufzutun» (Offb. 5, 5). Das ist ein Hinweis auf das Wieder-
kommen Christi zum Gericht.

An der Nordseite ist der teuflische Lowe. «Euer Widersacher, der Teufel, geht
umher wie ein briillender Lowe, suchend, wen er verschlinge» (I. Petr. 5. 8). Diese

56



Abb. 8. Chur, Dom. Zerstortes Kapitell des 6stlichen Langhauspfeilers der Stidreihe, oben.

Das Reich Christi.

Gegeniiberstellung ist auch am Kapellentor von Schlol Tirol zu sehen: nordlich zer-
reift Samson den Rachen des Unterweltslowen (leo mortis figura, Inschrift am Sam-
sonbilde des Verduner Altars), siidlich steht gegeniiber der siegreiche Christuslowe.
Der nordliche Lowe am Churer Choraufgang hilt ein Opfer am Kopf zwischen den
Pranken. Dieser erbarmliche Mensch ist unglaublich verrenkt (wie ein dhnliches Mann-
lein am Fulle des Taufbeckens in Freudenstadt zwischen I.owen). Diese Verrenkung

sagt von Hilflosigkeit und Pein. Es ist der Siinder in Gewalt des Teufels.

Das Siinderkapitell.

Wie betrachten das Skulpturenfries {iber dem nordlichen Choraufgangspfeiler von
Osten nach Westen.

Eine Sirene mit geflochtenem Haar erdffnet die Reihe. Aus der Bilderfolge ergibt
sich, dal} sie hier als Verderberin, als weltlich siindhafte I,ust zu verstehen ist. Ihr
gegeniiber steht an der Siidseite der Engel, der aufwirts fithren will.

Auf die Sirene folgt eine Gruppe: Zwei Manner mit kurzem, gegiirtetem ILeibrock
halten sich mit einer Hand am Kopfe, den Ohren eines Teufels, der zwischen ihnen
sitzt, die Pranken auf den Knien. Mit dem gleichen langen, gelockten Brusthaar
kommt er am Ostlichen Chorwinkel nochmal vor. Die von der Weltlust verfithrten
Menschen halten sich an ihn oder sie hoffen Hilfe und Kraftiibertragung, wie es im
Volksbrauch geschieht, dall man jemands Ohrlippchen, Zehen oder Haar beriihrt,
um 1hn zu beeinflussen oder von ithm Gesundheit, Kraft und Gliick zu beziehen. So
halten sich zwei Menschen an Haar und Bart des Teufels iiber dem Nordfenster der
Apsis von Schongrabern. Gegeniiber an der Siidseite ist gezeigt, an wen sie sich hal-
ten sollten, an den Bischof, an die Kirche. Aus der Zweizahl ist keine Svmbolik zu
erpressen, sie bedeutet eine Mehrzahl von Menschen.

Die folgende Gruppe zeigt einen Mann zwischen zwei gefliigelten Drachen, die
mit scharfen Ziahnen in die Ohren des Mannes beillen, mit ihren Vorderpranken seinen
Oberleib samt den Armen umfassen. Die Oberarme des Mannes hdangen in unbegreif-
licher Weise iiber die Brust herab, wie es nur denkbar ist, wenn die Arme ausgerenkt
oder gebrochen sind. In den Psalmen kommt die Rede vor: «Die Arme der Siinder

57



werden gebrochen» (9, 15; 36, 17). Bei Ezechiel heil3t es: «Ich will Pharaos Arm zer-
brechen, zerschmettern, nicht verbinden, damit er nicht heile und nicht wieder zur
Kraft komme.» Auf assyrischen und 4dgyptischen Denkmilern sind diese an Gefange-
nen ausgeiibten Grausamkeiten dargestellt, Manner mit ausgerenkten, gebrochenen,
tiber den Riicken oder die Brust herabhingenden Armen. Das Bild in Psalm und
Prophetie ist nicht frei erdacht, sondern aus der Kriegserfahrung genommen. Die
Besiegten wurden wehrlos gemacht. Die gebrochenen Arme des Mannes zwischen
den Drachen stellen dar, dal ein von der Sirene verfithrter Mensch, der sich an den
Teufel gehalten hat, vollstindig in Teufelsgewalt geraten ist, so dal3 er sich nicht mehr
erwehren und kein gutes Werk mehr vollbringen kann. Die Drachenleiber sind auf-
fallend mit einem Perlband verziert. Das ist wohl ein Zeichen der Hoffart, der irdi-
schen Vorteile, die sie dem Menschen verheilen. Vielleicht ist nicht ein Beillen in die
Ohren, sondern ein Einsprechen und Betduben gemeint. Als Gegenstiick steht auf
der Siidseite wieder ein Engel, der durch gute Einsprechungen zum Frieden fiihrt,
dazu kann noch Habakuk daneben betrachtet werden als ein Mensch, den der Engel
zum guten Werk getragen hat. Ambrosius sagt (Luk. Komm. B. 2, Abs. 50): «Die
Hirten (Engel und Bischof) wachen, dal3 (die Menschen) nicht den geistigen Raubtieren

zum Opfer fallen.» Auf dem besprochenen Bildwerk sind die Teufelsdrachen als die
geistigen Raubtiere dargestellt.

Sodann sitzt gegeniiber Daniel ein Mann mit gegiirtetem Leibrock zwischen Doppel-
lowen, die mit den Pranken nach seinem Kopfe greifen. Die Kopfe der Lowen ersetzen
die Eckvoluten des Kapitils; die Doppelleiber sind fiir die beiderseitige Ansicht be-
rechnet. Das Paar bedeutet eine Mehrzahl. Das ist die typische Darstellung eines
Menschen «in lacu leonum» im Sinne der kirchlichen Bildsprache, im Tode gefangen,
entweder in der Holle oder in der Vorholle. Am Kanzelpfeiler bewachen die Lowen
die alte Schlange in der Holle. Im siidlichen Seitenschiff des GroBmiinsters in Ziirich
zeigt ein Steinbild die Sirene als lacus von Lowen bewacht. Dieses Bild ist iiberzeu-
gend fiir die Auffassung des Menschen zwischen Lowen als Gefangenen der Unter-
welt. Das Gegenstiick am siidlichen Chorpfeiler, Daniel in der Lowengrube, dem die
Lowen schmeicheln, ist das Bild eines angenehmen Zustandes, eine Paradiesvorstellung
gegeniiber der Holle, wo die Lowen feindselig den Menschen bedrohen.

Es folgt ein breitblitteriges Kapitdl mit Bandvoluten, ein Adler mit ausgebreite-
ten Fliigeln, zur Seite blickend, und eine Blattranke mit einer Traube.

Das sind nicht gedankenleere Fiillungen, die auf eine Reihe von ernsten Bildern
folgen und denen am Siidpfeiler sinnvolle Bilder entsprechen. Letztere beziehen
sich auf das Heidentum; also miissen sich erstere wohl auf das Judentum beziehen
lassen. Hier wie dort wird die Verbindung der Bilder mit den Darstellungen der 6st-
lichen Langhauspfeiler aufgenommen; am siidlichen mit dem Weg der Heiden zu
Christus ins Himmelreich, am nordlichen, um mit Ambrosius zu reden, mit dem Siinder-
weg zu Herodes hin.

Der Adler bedeutet Gericht, Gerechtigkeit und Strafe, das Urteil Gottes iiber das
untreue Judenvolk, den Fluch iiber den unfruchtbaren Baum und den verwilderten
Weinberg. Diesem Adler miissen wir aber eine geschichtliche Bedeutung zuerkennen
als Zeichen des romischen Weltreiches, gegeniiber den drei Weltreichen, die auf der
Siidseite erkannt und besprochen werden. Auffallend ist die heraldische Wendung
des Adlerkopfes, hier nach Osten, von Rom gegen das Judenland hin, wahrend alle
anderen Adler des Domes geradeaus schauen. FEine solch kleine Abweichung vom
Schema ist bedeutungsvoll.

Heraldisch links vom Adler, das Baumkapital mit Blattern ohne Fruchtansitze
ist der Feigenbaum, an dem der Herr nur Bldtterschmuck, aber keine Friichte findet,
den er verflucht und der alsbald verdorrt, oder der unfruchtbare Baum, der ausge-
hauen und ins Feuer geworfen wird (Matth. 7, 19; 21, 18; Mark. 11. 12; Lukas 13, 7),

58



Der Zusammenhang der Bilder 146t sowohl an das Los des Siinders, als auch an die
Strafe iiber Israel denken.

Auf der rechten Seite des Adlers ist eine Blattranke mit einer Traube, die zur Be-
stimmung der Ranke als Weinrebe dient. Bei Jeremias (2, 21) ist zu lesen: «Ich habe
dich gepflanzt als auserlesenen Weinberg. Wie hast du mir ausgeartet gleich einem
wilden Weinberg!» Den Fluch iiber das Judenvolk sagt auch Habakuk vorher — viel-
leicht ist er deswegen neben Daniel dargestellt — (3, 17): «Der Feigenbaum wird nicht
mehr blithen, keine Frucht mehr bringen die Rebe.» In dieser Stelle ist beides ent-
halten, Feigenbaum und Weinrebe, die Bilder beiderseits vom Adler. Vergleichen
wir damit aus dem Lukaskommentar des hl. Ambrosius (B. 7, Abs. 161): «Er, der sei-
nen Weinberg verwiisten liel, hie auch den Feigenbaum umhauen.» Wir haben
hier ein Schulbeispiel, dall auch sogenannte reine Ornamente syvmbolisch verwendet
und zur Vermittlung von Gedanken verwertet worden sind. Sie sind gleichwertig
figiirlichen Darstellungen gegeniibergestellt worden.

Das Danzielkapitell.

Das Bilderband iiber dem siidlichen Choraufgangspfeiler nennen wir nach der mitt-
leren Gruppe Danielkapitdal. Ohne die Gegeniiberstellung an denselben Baugliedern
des Siinderkapitils wire eine Auslegung unmoglich.

Der Sirene, der Verfiihrerin gegeniiber ist ein Engel, ein Fiihrer. Ambrosius (Luk.
Komm. B. 2, Abs. 50) sagt: «Die Engel sind zur Hut der Herde bestellt, wie die Bi-
schofe» — hier folgt auf den Engel ein Bischof, dann wieder ein Engel — «daB die
Menschen nicht im dichten Dunkel der Nacht» — Nordseite! — «den Uberfillen der
geistigen Raubtiere zum Opfer fallenn. Am Siinderkapitdl sehen wir diese Raubtiere,
Sirene, Teufel, Drachen, am Danielkapitil Engel und Bischof. Die Handerhebung
der beiden Engel soll nicht ausgedeutet werden, weil sie nur eine Anpassung an die
Bauglieder ist und beim zweiten Engel der Symmetrie halber mit dem linken Arme
geschieht. Der Sinn des ersten Engels ist: Anstatt auf die Sirene zu héren, soll man
sich von Gottes Engel leiten lassen.

Gegeniiber den Menschen, die sich an den Teufel halten, thront ein Bischof, mit
der Rechten lehrend, in der Linken den Krummstab haltend. Die Mitra ist fiir zwei
Ansichten gedacht, so dal} die riickseitige Spitze doppelt gegeben ist, was auch bei
Drachenbildern vorkommt mit doppelten Unterkiefern (Freising, Pering u. a.O.,
Karlinger, Abb. 88, 8g, 163, 167). Der Bischof ist der Hirte, der Lehrer, an den man
sich halten soll. Mehr sagt die Figur nicht aus. Anders war es am Kanzelpfeiler, wo
die Zusammengruppierung mit zwei Personen und die Stabiibergabe Anlall gab, nach
Namen und geschichtlicher Tatsache zu suchen.

Gegeniiber dem Menschen mit gebrochenen Armen ist der zweite Engel, von dem
schon geredet wurde. Auf ihn folgt an der Abseite des Danielbildes der Prophet Haba-
kuk, der an einer Tragstange Krug und Biindel tragt. Auch er erhebt wie der Engel
die Linke und scheint zu zeigen. Jedenfalls stehen Engel, Prophet und Daniel in Be-
ziehung und besteht eine Gegensitzlichkeit zur Gruppe des Mannes in Gewalt der
Drachen und mit gebrochenen Hianden. Habakuk befand sich in der Gewalt eines
Engels und ward gezwungen zum guten Werk.

Gegeniiber dem Bild der Holle, wo ein Mensch von Lowen bewacht und bedroht
wird, in der Mitte des Pfeilerbiindels, ist das Bild Daniels, dariiber steht die Inschrift:
DANIEIL PPHETA. Hier sind nicht die stilisierten Doppellowen, sondern Lowen der
Wirklichkeit, die den Propheten nicht bedrohen, sondern ihm schmeichelnd die Pranke
auf sein Knie legen und sich vom Propheten (rechts) die Hand in den Rachen, (links)
um den Hals legen lassen. Da ist nicht Holle, sondern Frieden. So schildert ein Re-
lief im Dom zu Speier den paradiesischen Frieden, wo Knaben auf Lowen reiten und
die Hinde in ihren Rachen legen (Molsdorf, Nr. 811; Bergner, Abb. 481, falschlich

59



Klischee: Verlag Huber & Co., Frauen
Abb. 9. Chur, Dom. Kapitell am Choraufgang, Nordseite. Das Siinderkapitell.

(Nach Escher: Die Miinster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.

Die Schweiz im deutschen Geistesleben. Illustr. Reihe. 19. Bd.).

Worms!) nach Isaias 11, 6ff. Am Kirchenportal von Neuilly-en-Donjon (Allier; Porter,
Nr1. 94), wo am Tiirsturz die Siinde der Stammeltern (EBverbot) dem Abendmahl (ER-
gehot) gegeniibergestellt ist, zeigt das nordliche Siulenkapitil die Hélle der Ver-
dammten, das siidliche aber Daniel in der Lowengrube. Durch diese Gegeniiberstel-
lung wird deutlich, dall dieses Bild das Gegenteil der Holle, namlich Paradies und Him-
melreich symbolisiert. Die Vorstellung, dafl um die Heiligen her der Paradiesesfrieden
sich wieder einstellt, geht durch die L.egenden der Martvrer und Einsiedler, vieler
Gottesmanner wie Gallus, Kolumban und Franz von Assisi. Hieher, zum Paradies,
fiihren die Engel, der Bischof und die guten Werke. Gegeniiber sahen wir den Weg
des Siinders von der Versuchung bis in die Holle.

Daniel wird aber hier nicht bloll tvpisch, sondern auch geschichtlich genommen,
sein Erlebnis wird weiter erzahlt und seine Traumauslegung ausgeniitzt fiir das Leit-
thema vom Wege der Heiden zu Christus.

An der westlichen Abseite des Danielbildes erscheint ein Mann mit einem Stab in
der Rechten, die Linke auf den Riicken des I,owen Daniels legend. Es ist der Konig
Babylons, der Gott die Ehre gab, da er Daniel gerettet sah. Die Frage nach dem Namen
des Konigs (Dan. 6, 16; 14, 29) ist nebensdchlich. Hier kommt der Vertreter des
babylonischen Weltreiches in Betracht, als welcher in der Literatur und Kunst des
Mittelalters Nabuchonosor tiblich ist. Der Lowe ist in der Weissagung Daniels tiber
die Weltreiche das Sinnbild Babylons. Das deutet der Konig an mit der Hand auf dem
Lowen.

Es folgt eine «Bildsdule». Ein gehornter Teufel erhebt beide Arme zum Gebilk,
sich den Bauteilen anpassend. Die Beine sind fiir die Seitenansichten einwirts gedreht.
Das ist nichts Sonderbares. Aber zwischen den Beinen ist die strickartig gewundene
Sdule zu beachten. Nicht wegen der Windung, der apotropdischen Bedeutung des

60



Klischee: Verlag Huber & Co., Frauenfeld

Abb. 10. Chur, Dom. Kapitell am Choraufgang, Siidseite. Danielkapitell.

(Nach Escher: Die Miinster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.
Die Schweiz im deutschen Geistesleben. Illustr. Reihe. 19. Bd.).

Strickes, die in den Schimpfnamen Teufelstrick, Hollenstrick fortlebt sondern weil,
durch diese Saule die Bildabsicht erkennbar gemacht wird; die Andeutung bestimmt
die Ausdeutung. Es handelt sich hier nicht um eine Darstellung des lebendigen Teu-
fels, auch nicht um das Bild Nabuchodonosors im Elend (Dan. 4, 22), der im Ziircher
Grolmiinster zwischen Lowen grasessend dargestellt ist; sondern wir sehen hier das
Traumbild Nabuchodonosors (Dan. 2, 31): «Siehe, es war eine grolJe Bildsiaule ... und
ihr Anblick war fiirchterlich.» Diese Statue zeigt nach Daniels Ausdeutung die vier
Weltreiche an. Diese Vision hatte (nach Endres, Beitrdge, S. 93, vgl. S. 190) den
grofiten Einflull auf die christliche Geschichtsauffassung bis in die neuere Zeit herein.
Doch bevorzugte die Kunst die Vision Daniels (Kap. 7) von den vier Tieren. Die vier
Herrscher Nabuchodonosor, Cyrus, Alexander, Julius Cédsar galten als Wegbereiter
des Reiches Christi, das «aus den Heiden genommen wird». Ambrosius (B. 2, Abs. 47,
l.c.) sagt: «Von den FeindesviOlkern sollte ein Zeugnis fiir die Religion der Gottes-
furcht gewonnen werden.» Dieses Traumbild, die Bildsdule entspricht dem Bilde
des unfruchtbaren Baumes am nordlichen Pfeiler, genau an gleicher Stelle. Der Ver-
gleichsgrund liegt im Baume, da die Saulen ja als Baume aufgefalit wurden. Nabucho-
donosor wird (Dan. 4, 7) mit einem Baume verglichen; er gab nach seiner Wieder-
erhebung aus dem tierischen Zustande des Wahnsinns Gott die Ehre (Dan. 4, 31),
wihrend der unfruchtbare Baum des Judentums« nie mehr Frucht tragen wird» (Matth.
21, 19). So sind also die zwei Baume, Heidentum und Judenvolk hier, an denselben
Baugliedern, einander gegeniibergestellt.

Dann folgt, gegeniiber dem Adler, auf den wir alsbald zu sprechen kommen, und
svmmetrisch zum thronenden Bischof derselben siidlichen Reihe — vielleicht wurde
die «Bildsdule» deshalb eingeschaltet, um den Konigsthron an den svmmetrischen

61



Pfeilerteil zu bringen —, die thronende Gestalt des Perserkonigs, die durch Inschrift
bezeichnet ist: CVRVS RCX (sic!). Die Inschrift ist echt (wer eine falsche Erklarung
gibt, mul} die Inschrift unbequem und unecht finden). Wozu die Inschrift ? Nabucho-
donosor, der Babylonier, legt seine Hand auf sein Symbol, den Lowen; fiir den Perser
miilte ein Bar auftreten (Dan. 7, 5); da dies nicht geschieht, wird Cyrus durch die In-
schrift gesichert; darauf folgt das Pardel des Griechenreiches. Krone und Zepter, ein
prachtiger Thron mit Voluten an der Lehne und Lowenfiien zeichnen das Bild des
Konigs aus; mit der Rechten stiitzt er, den Bart umschliefend, das Kinn. Dieses Bart-
halten bedeutet Gerechtigkeit und Wahrheit, Eidestreue. Man vergleiche den «Rich-
ter» in der Westvorhalle von Kastl (Karlinger, S. 146, Anm. 261, Abb. S. 145; Schot-
tentor, S. 45). Es ist Cyrus, der Gesalbte (Is. 45, 1), der zur Gerechtigkeit erweckte
(Is. 45, 13), der den Juden die Heimkehr und den Wiederaufbau des Tempels erlaubte
(1. Esdras, 1, 2). Er hat also dem wahren Gotte Ehre erwiesen. Die symmetrische
Aufstellung des Bischofs und des Cyrus kann bezogen werden auf das Wort: «Cyrus,
du bist mein Hirte» (Is. 44, 28). Cyrus hilt seinen Bart, er halt sein Wort.

Den AbschluB bildet ein teuflisches Gebilde, wie eine gefliigelte Wildkatze mit hoch-
stehenden Ohren; sie setzt ihre Fullkrallen auf wirr verschlungenes Bandwerk, das wie
Riemen eingefallt, punktiert oder gelocht, auf der Riickseite gerippt, also gerauht ist.
Die Absicht, ein Riemenzeug darzustellen, ist offenbar. Der Reihe nach muf} hier das
Pardel der Griechenherrschaft gesucht werden. Es ist zwar nicht vierfach (Dan. 7,6)
gefliigelt; auch die Cherubim sind oft, statt mit sechs, nur mit vier Fliigeln dargestelit,
zweibedeutet eine unbestimmte Mehrzahl. Esfehlen aber auch die «vier Kopfe, capita,
an ihm» (Dan. 1. ¢.), womit die Vierteilung des Reiches angezeigt wiirde. Daniel 11, 4,
spricht aber nicht von vier Nachfolgern, sondern von den vier Wind- oder Himmels-
richtungen, in die Alexanders Reich zerteilt, zerrissen wird. Wir begegnen hier einer
freieren Ubersetzung und Ausdeutung des Wortes «capita». AuBer «Kopfe» kann es
auch heillen: Sprossen, Ranken des Weinstocks (Cicero) ; auch Anfinge, Enden, Spitzen,
Aufschriften auf Schriftrollen (Kapitel). Auf Grund unseres Bildes nehmen wir die
Bedeutung: Anfinge von Riemen, die oft mit Metallbeschligen in Form von Tier-
kopfen gefestigt waren. Der gegeniiber am Nordpfeiler am gleichen Baugliede befind-
liche Weinstock liee hier Ranken erwarten. Aber die verschlungenen Binder sind
deutlich als Riemen gekennzeichnet. Da kommen uns die Aufschreibungen iiber die
vormalige Ausmalung der St. Emmeramskirche in Regensburg zu Hilfe (Endres, Bei-
triage, S. 95ff. nach Codex VI, 3 in der Klosterbibliothek Wilhering bei Linz, Fol. 52 b).
Es waren die vier Weltreiche dargestellt; zum dritten Reiche Alexanders, der auf einem
Pardel reitet, lauten die Inschriftverse: «Dat celer excursus pardi Macedo tibi cursus
Et regni laceras graecorum monstrat habenas.» Dort waren also am Pardel zerrissene
Ziigelriemen, was den Zerfall des Alexanderreiches andeutete. Solche zerrissene, ver-
wirrte Riemen, wie sie in jihem Ril} zerschnellen und wirbeln, sehen wir unter un-
serem Pardelbilde. Auch Alexander hat, wie die Sage des Mittelalters berichtet, dem
Gott Israels Ehre erwiesen. (Eine Nachbildung dieses Pardelbildes findet sich an der
Nordwand des nordlichen Seitenschiffes, doch sind dort die Riemen in Schlangen um-
gewandelt, um einen anderen Sinn anzudeuten. Davon spiter.)

Von den vier Weltreichen fehlt noch das vierte, das romische, nach Daniel ein
schauerliches, vielfach gehorntes Tier. Dieses Reich dauert nach demselben Pro-
pheten bis zur Ankunft des Antichrist. Vor Ankunft des Messias war Juda den Ro-
mern unterworfen, «das Zepter ist von Juda gewichen». Das vierte Reich ist die Periode,
in welcher den Heiden das Evangelium verkiindet wird, in dem sie ins Reich Gottes
eingehen. Herodes ist unrechtméBiger Scheinkonig, den Romern untertan. So suchen
wir denn das Sinnbild des Romerreiches auf der Herodesseite und finden es am nord-
lichen Aufgangspfeiler. Da ist der Adler zwischen dem unfruchtbaren Feigenbaum
und dem verwilderten Weinberg, den Sinnbildern Israels; der Adler ist hier zunachst

62



das Symbol der Gerechtigkeit und des Strafgerichts {iber das Judenvolk. Zugleich
ist er das Zeichen des Romerreiches. Dieser Sinn ist angedeutet durch den Unter-
schied seiner Darstellung von allen anderen Adlern des Domes. die insgesamt vor-
wiirts schauen; dieser Adler aber richtet Kopf und Blick wie in einem Wappenbilde
zur Seite. Er spaht nach Osten, vom westlichen Rom nach dem Orient. Er hat Israel
unterjocht, herrscht iiber das Land, hat Jerusalem zerstort und das Volk iiber die
Welt zerstreut. Das Gericht iiber die Juden ist vollbracht. Die rémisch-deutschen
Herrscher hielten sich fiir unmittelbare Rechtsnachfolger der Casaren (Endres, 1. c.
S. 193). Vielleicht aus Riicksicht darauf wahlten die Herren in Chur statt des Danieli-
schen Ungeheuers den Adler, das Zeichen der Legionen und des heiligen rémischen
Reiches, um die vierte Weltherrschaft darzustellen.

Skulpturen beim Bischofsthron (nordliche Seile).

Wo sich der Chor zum Altarraum offnet, sind in den 6stlichen Ecken die den Auf-
gangspfeilern entsprechenden Gewdlbestiitzen eingefiihrt. Die Kapitelle tragen
Bildwerke, die auf der Nordseite schlimme, auf der Siidseite gute Bedeutung erwarten
lassen.

Im nordlichen Winkel ist ein Adler, geradeaus schauend, mit ausgebreiteten Ilii-
geln, zwischen zwei Teufeln. Diese Teufel sind genaue Wiederholungen jenes Teufels
am Siinderkapital, an den sich Menschen halten; man vergleiche nur die Brusthaare,
Ihre Hinde ruhen auf den Knien. Die Zweizahl deutet eine Mehrzahl an. Der Adler
zwischen ihnen laBt auf Herrschaft, Gericht schlieBen. Beiderseits vom Kopfe des
Adlers, iiber den Fliigeln sind Menschenkopfchen. Es mogen — klar ist die Darstellung
nicht Seelen sein, die aus der Gewalt und dem Bereiche der Teufel entronnen, auf-
wirtsfliegen. Der Adler ist thr Schutz. Wir werden darauf zuriickkommen.

(Fortsetzung folgt.)



	Der Bildinhalt der Domplastik in Chur

