Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum
Band: 36 (1934)

Heft: 4

Artikel: Der Bildinhalt der Domplastik in Chur
Autor: Wiebel, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Bildinhalt der Domplastik in Chur.

Von Pfarrer Richard Wiebel, Irsee bei Kaufbeuren.

Einleitung.

Eine liickenlose ikonographische Behandlung der Steinbildwerke der Kathe-
drale von Chur ist noch nicht unternommen worden. Die mehrfach geiuBerte Mei-
nung, eine befriedigende und einheitliche Ausdeutung sei nicht mdglich, darf nicht
davon abhalten, dem Inhalt der Darstellungen nachzuspiiren. FEin glaubwiirdiges
Ergebnis ware fiir die Kulturgeschichte von grolter Bedeutung, fiir die Kunst-
geschichte forderlich.

Die Gesinnung und Bildersprache des romanischen Mittelalters ist ernst zu neh-
men, ist gedankenschwerer und gebundener als die Denkart und Kunst der Gotik.
Es mul} grundsitzlich angenommen werden, dall nichts als «rein dekorativ» im vorn-
herein von der Priiffung auf Gehalt auszuschlieBen ist. UnerldBlich ist die Vorausset-
zung, dall ein einheitlicher Plan die Herstellung und Anordnung der Bildwerke lei-
tete. Der Unterschied der Hénde, die an dem Skulpturenwerke des Churer Domes
gleichzeitig oder nacheinander geschaffen haben, schlieft nicht die Einhaltung des
aufgestellten Programmes aus. Ein geiibtes Auge sieht in der Ordnung und Korrespon-
denz der Bildwerke eine PlanmaBigkeit, die es verbietet, von sinnlosem Spiel und zu-
falligem Nebeneinander zu reden. Krgeben sich bei eingehender Untersuchung Ge-
dankenzusammenhinge (Sdtze), dann werden auch ikonographische FEinzelheiten
klargestellt (Worte), iiber deren inhaltliche Anwendung bisher Zweifel herrschten.

Das Thema wurde von Ratgebern ersonnen, die in den Geheimnissen der Theo-
logie und Symbolik wohlbewandert waren. Die Programmstellung nahm wenig Riick-
sicht auf allgemeine Verstandlichkeit. Die Absicht war, eine der Heiligkeit des Tem-
pels entsprechende Zier auszudenken, die durch ihren Inhalt ihre Wiirdigkeit in sich
tragt. Es mull in Betracht gezogen werden, dal3 die Bildwerke vielfach so hoch, so
beschattet und verdeckt angebracht wurden, daf3 sie nicht der Belehrung des Volkes,
sondern nur der Zier des Hauses Gottes dienen konnten (vgl. Vitzthum, Malerei und
Plastik des Mittelalters, S. 2 und 12). Wie sich die Steinmetzen mit der gestellten
Aufgabe zurechtfanden, war ihre Sache, ob neuschaffend oder nach Vorlagen und Er-
innerungen. Oft brachten sie, um ein Vorbild wieder zu verwenden und sich Miithe zu
ersparen, daran nur irgendeine nebensichlich erscheinende Anderung oder Beigabe
an, die den diesmaligen Inhalt andeutet. Solche Andeutungen sind zu beachten.
Was ein Bildwerk in keiner Weise andeutet, soll nicht hineingedeutet werden. Auch
Ornamente sind za priifen, ob sie nicht mitzureden haben, Beziehung haben zu Ort
und Gegenstand, woran sie angebracht sind, Gedanken aussprecher in der Reihe,
in die sie eingefiigt sind. Von groer Bedeutung ist der Standort der Bildwerke zur
Himmelsrichtung, deren Symbolik geradezu die Anordnung beherrscht. Die Gegen-
iiberstellung der inhaltlichen Gegensdtze ist im Churer Dom grundsitzlich durch-
gefiihrt bis zur gleichmiBigen Anbringung der einzelnen Bilder an den sich entsprechen-
den Baugliedern.

Die ergiebigste Quelle des Ikonographen sind die Bildwerke aller Art aus der-
selben Gesinnungsperiode. AuBerungen von Theologen und Symbolikern konnen
nicht ohne weiteres in die Steinbildwerke hineingedeutet werden, literarische « Quel-
len» sind mit Vorsicht beizuziehen. Eine auffallende Gedankenverwandtschaft des
Churer Bildinhalts mit Ausspriichen des hl. Ambrosius von Mailand hat sich zweifel-
los ergeben. Uberraschende Aufschliisse zur Ergriindung des Bildinhalts der Churer
Skulptur gaben die Regensburger Wand- und Buchmalereien, besonders von St. Em-
meram.

251



Der Dombau (Abb. 1).

Die «Curia Raetorum» am jungen Rhein war nach der Uberlieferung schon im
zweiten Jahrhundert Sitz eines Bischofs; sicher nachgewiesen ist das Bistum Chur
im Jahre 451. Die erste bischofliche Kirche soll weiter 6stlich auf der Hohe von
St. Luzi gestanden sein. Bischof Tello, gest. 783 (?), habe die Kathedrale an die
heutige Stelle verlegt. Nach Urkunden (im Domschatz) von Kaiser Ludwig dem From-
men, 831, und Otto I., 951, war die Bischofskirche auf den Titel der Muttergottes
geweiht, in letzterer wird der hl. Lucius als Nebenpatron genannt. Wann der jetzige
Dombau begonnen wurde, ist nicht bekannt. Sichere Nachricht besitzen wir fiir die
Einweihung des Chores und des Hauptaltares im Jahre 1178. Die Einweihung der
ganzen Kirche geschah erst 1265 auf den Titel Maria-Himmelfahrt.

Der Grundril zeigt im Langhause drei ungefihr quadratische Joche mit ebenso
vielen halbbreiten Seitenschiffriumen. Zum erhohten Chorquadrat fiihren seitliche
Stiegen; dazwischen ist der Eingang zur Krypta. An den Chor schlieft sich der recht-
eckige Altarraum mit gerader Ostwand. Uber die Achsenbrechung und rhomboide
Verschiebung der Jochgrundrisse ist in dieser ikonographischen Arbeit nur zu sagen,
da eine symbolische Absicht weder hier noch an irgendeiner dhnlich umgebogenen
Kirche nachweisbar ist. Eine im Grundri nachgeahmte Neigung des Christuskor-

pers am Kreuze wire eine Ausdeutung post factum, der romanischen Auffassung
fremd.

Verzeichnis der abgekiirzten Buchtitel

Ambrosius, Bibliothek der Kirchenviter, Kempten, 1915.

Amira, Die Handgebidrden im Sachsenspiegel, Abh. d. Akad. d. Wiss. 1. Kl.,, 23. Bd., II. Abt,,
S. 163ff.

Beenken, Rom. Skulptur in Deutschland, Leipzig, 1924.

Beifel, Geschichte der Evangelienbiicher, Freiburg i. B., 1906.

Bergner, Handbuch der kirchlichen Kunstaltertiimer in Deutschland, Leipzig, 1905.

Clemen, Die romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden, Diisseldorf, 1916.

Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, Berlin, 1919.

Deutsche Kunst, vom Bayrischen Nationalmuseum Miinchen, 1921.

Endres, Beitrige, herausgegeben von Karl Reich, Regensburg, 1924.

Franz, Die kirchlichen Benediktionen, Freiburg i. B. 1909.

Grimm, Deutsche Rechtsaltertiimer, 1899.

Grimm, Deutsche Mythologie, 1975.

Karlinger, Romanische Steinplastik, Augsburg, 1924.

Klein, Die St. Johanneskirche in Schwibisch Gmiind, Frankfurt, 1928.

Kiinstle, Ikonographie, Freiburg, 1928.

Mettler, Alpirsbach; Hirsau; Kunstfithrer, Augsburg, 1927/28.

Molsdorf, Christliche Symbolik, Leipzig, 1926.

Neupf, Die katalanische Bibelillustration, Bonn, 1922.

Novotny, Romanische Bauplastik in Osterreich, Wien, 1930.

Pantheon, Monatsschrift fiir Kunst, Miinchen, 1928.

Sauer, Symbolik, Freiburg, 1924. g

Schmucki, Die Kathedrale von Chur, Kunstfiihrer, Augsburg, 1928.

Schottentor (St. Jakobskirche in Regensburg), von Richard Wiebel, Augsburg, 1927.

Simeon, Begleiter durch die Kathedrale von Chur, daselbst, 1914.

Strzygowski, Ursprung der christlichen Kunst, Leipzig, 1920.

Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei, Leipzig, 1901.

Vitzthum, Malerei und Plastik des Mittelalters, Berlin, 1914.

Zeitschrift fiir christliche Kunst, Diisseldorf, 1928.

Abbildungen der Domskulpturen bringen Beenken, Schmucki, Simeon. Das Kapitial mit den
Adlern und Jakob, vom Engel gesegnet, ist in « Entwicklung der Kunst in der Schweiz», St. Gallen,
1914, S. 106. Fast alle Einzelheiten hat Photograph Lang in Chur, Hofstrale, aufgenommen.

252



Klischee: Verlag Huber & Co., Frauenfeld

Abb. 1. Chur, Dom. Grundrif.

(Nach Tscher: Die Minster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.
Die Schweiz im deutschen Geistesleben. Illustr. Reihe, 19. Bd.).

Die Apostelsiulen (Abb 2).

Am FEingang zur Krypta haben jetzt vier Siaulen Aufstellung gefunden, die im
19. Jahrhundert im Hofe vor dem Dome standen (Simeon, Abb. 8). Zu ihnen gehért
ihrer Art nach eine in der Vorderkrypta als Gewdlbestiitze verwendete Sdule (Simeon,
Abb. 7).

Es ist noch unentschieden, ob die vier Apostelsiulen einer Vorhalle vor dem
Domeingang an der Westfront angehorten. Diese Apostelsiulen sind auf Lowen
gestellt. Ein Paar der Lowen hilt je eine menschliche Gestalt, riicklings gekriimmt,
Kopf und Arme herabhidngend, in den Pranken; das andere Paar Lowen liegt auf je
einem flachgedriickten Menschenleib und hilt dessen Kopf zwischen den Pranken.

An den Saulen, aus dem Sdulenblock gemeillelt, lehnen, auf Blattkonsolen stehend,
Apostelgestalten mit Schriftrollen oder Biichern; eine Figur ist durch die Schliissel
als Petrus gekennzeichnet. Auf den Sdulen ruhen, urspriinglich dazugehérend, aber
nicht mehr in sicherer Zuteilung, die Kapitelle, von denen zwei mit Pflanzenmotiven,
zwel mit Engelfiguren geschmiickt sind; bei letzteren ist auf jeder Seite ein Engel; weil
nun zwei Engelkapitelle vorhanden sind, kann nicht von einem Evangelistensymbol
gesprochen werden (wie Beenken, S. 266). Die Engel erheben die Arme; das bedeutet
nicht, dal} sie Tridger eines Architekturgliedes seien, sondern sie sind dem Baugliede
angepallt, ihre Fliigel vertreten die Voluten und Kanten.

Diese Apostelsiulen sind rund. Dagegen ist die (jetzt) das Gewdlbe der Vorder-
krypta stiitzende Sdule achteckig. An dieser Sdule befindet sich kein Bildwerk. Ihr
Kapitdl zeigt auf seinen vier Seiten je eine menschliche, gebeugte Gestalt ohne Fliigel.
Thre Arme mit zuriickgeschlagenen Armeln begleiten die Kanten des Kapitils. Die
Hinde greifen an die Deckplatte, nicht um sie zu tragen, sondern angepalit, wie oben

253



von den Engeln gesagt ist. Aber diese Anpassung verstirkt den Eindruck der Be-
driicktheit,die auch aus der Haltung und den verzerrten Gesichtsziigen sich zu erkennen
gibt. Diese Gestalten bedeuten Seelen in der Gefangenschaft der Unterwelt, die
nach Befreiung sich sehnend, an den Kerkermauern herumgreifen. FEine Analogie
bietet eine Saule in der Krypta von St. Zeno Maggiore in Verona, die zudem im Unter-
schied zu allen anderen Sdulen derselben Krypta, die rund sind, wie unsere Churer
Kryptasaule achteckig gestaltet ist. An ihrem Kapitil greifen nackte, in hockender
Haltung, mit dem Riicken zum Beschauer gewandt, die Kapitalkanten verdeckende
Menschengestalten zur Deckplatte hin. Neben dieser aber trigt eine andere Siule,
die rund ist, ein Adlerkapital: Die Adler bedeuten Gericht und Auferstehung; diese
Gegeniiberstellung bestiatigt unsere Ausdeutung; auf diese Bildgedanken wird unsere
Abhandlung mehrfach zuriickkommen.

Die achteckige Armenseelensiule der Churer Krypta steht auf dem Riicken eines
gebiickt sitzenden Mannchens mit schmerzentstellten Ziigen, das die Ellenbogen nach
riickwirts, die Hinde aber an die Oberschenkel der verschrinkten Beine hilt. Das
Minnlein sitzt auf dem Riicken eines prachtvollen Lowen, der einen Widder an sich
preBt. Uber den Sinn dieser Aufstellung wird im nachfolgenden gesprochen.

Die «Apostelsdulen» erinnern wohl daran, da8 die Apostel Siulen der Kirche be-
nannt werden. Aber ihre Anbringung an Siulen mull nicht unbedingt symbolisch
genommen werden, da in der romanischen Kunst dhnliche Siulenfiguren mannigfaltig-
sten Inhalts {iberall vorkommen. Es handelt sich meist um ein Stehen vor der Siule.

Dagegen ist die Baumsymbolik der Saulen fiir das Folgende wichtig. Blattkapi-
telle sind als Baumkronen zu verstehen, oft als Palmen des Paradieses oder Himmels.
Die gestiitzten Gewolbe, Gurte und Bogen bedeuten den Himmel. Engel am Kapital,
die ihre Arme emporhalten, sind niemals fiir Lasttriger anzusehen; die Haltung der
Arme, selbst wenn sie die Deckplatte anfassen, ist nur eine Anpassung an die Bau-
glieder, welcher wir im Churer Dom oft begegnen werden, ohne dall eine Symbolik
angedeutet ist. Wie die Palmen, so sollen auch die Engel am Kapitil an den Himmel
erinnern. Wir werden nochmals darauf zuriickkommen, aber sagen gleich jetzt, dal3
entsprechend dieser Baumsymbolik das, was als Saulentrager oder an der Basis an-
gebracht ist, dem Boden oder der Unterwelt angehort, denn es ist am Wurzelstock
des Baumes. Dafiir fehlen allerdings die hochgeschitzten literarischen Belege, aber
die Beobachtung an den Tatsachen ist beweiskraftiger als ein Zitat.

Die Apostelsiulen stehen auf Lowen, ein uraltes Motiv. Solche sdulentragende
Lowen diirfen niemals auf die Symbolik des Léwen als Christus bezogen werden.
Solche Geschmacklosigkeit ist der romanischen Gedankenwelt nicht zuzutrauen. Der
Lowe mit einem tierischen oder menschlichen Frall unter sich ist Bild des Todes und
Teufels, was dem Mittelalter synonyme Begriffe sind. Zunichst ist der Lowe an Por-
talen, Kanzelsdulen, Choreingingen, Grabstitten der Wachter. Aber an Kirchenein-
gingen, wo vor dem Portal meist eine Begribnisstitte war, verbindet sich mit der
Bedeutung des Lowen als Wachter und Warner der Gedanke an das Grab und die
Unterwelt. Der Lowe, der Teufel bewacht die Gefangenen der Unterwelt; oder er ist
als Bild des Todes aufzufassen, der unentrinmbaren Macht; er hat sein Opfer ergriffen,
niedergeschlagen, hilt das in seine Gewalt Geratene fest, bewacht es, macht ein Ent-
rinnen unmoglich. Das Mittelalter verband mit diesen Léwen den Bildgehalt der
Totenmesse: ,libera eas de ore leonis‘. Darauf bezog es das hiufige Bild Samsons,
der den Rachen des Lowen aufreift als Sinnbild des Befreiung der im Tode Gefangenen;
im Bilderzyklus des Verduner Altars zu Klosterneuburg sagt die Umschrift zu dieser
Darstellung ,Vir gerit iste tuam, leo mortis, Christe, figuram‘, der Lowe bedeutet den
Tod, Samson vertritt Christus.

Die nicht seltenen, auf Lowen sitzenden Mannchen, meist erbarmlich anzusehen,
sind, auch wenn die Siulen auf ihrem Riicken ruhen, nicht als Saulentriger auszu-

254



Klischee a u. b: Verlag Huber & Co., Frauenfeld

Abb. 2. Chur, Dom. a und b Apostelsdulen am Eingang zur Krypta, ¢ Armenseelensdule, Krypta.
(Nach Escher: Die Minster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.

Die Schweiz im deutschen Geistesleben. Illustr. Reihe, 19. Bd.).

legen. Gar nichts hat ihre gekriimmte Haltung, trotz der trefflichen Anpassung an
die technische Funktion, hat ihr schmerzlicher Ausdruck, die Verzerrung und Ver-
renkung mit der Siulenlast zu tun, sondern diese Last ist fiir sie symbolisch zu er-
klaren, ist Siinde, Schuld, bittere Reue, Sehnsucht oder Verzweiflung. Sie wenden
sich an das FErbarmen. Folter, Stock und KrummschlieBung der Gefangenen waren
in der mittelalterlichen Gerichtsbarkeit in ("bung. Da konnte jedermann verstehen,
dall mit den unzihligemal an romanischen Kapitellen, Gesimsen, Konsolen, Siulen-

255



tiiBen, unter Sarkophagen und Taufbecken Sitzenden und Kauernden, den Minnlein
zwischen, unter oder auf Lowen die in der Holle, Vorhdlle = Fegfeuer gefangenen,
die auf Gebetshilfe und Erlosung wartenden Menschenseelen gemeint sind, nach
Psalm 106, 10: «Sie sallen in Finsternis und Todesschatten, gefangen in Elend und
Eisen; sie riefen zum Herrn in ihrer Triibsal, und er rettete sie und fiihrte sie heraus. . .»
In diesem Sinne diirfen alle die Kauernden, von Last bedriickten Mannlein verstan-
den werden, wenn nicht durch besondere Andeutung oder Beziehung ein anderer Sinn
nahegelegt wird. Nennen wir sie Gefangene. Es fehlt nicht an Bildwerken, wo der
Gefangene mit Stricken oder Ketten an die Siule gefesselt ist. Am Westportal in
Oleron (Photo 132253, Stottner, Berlin) sind Muselminner mit Ketten um Leib und
Beine an die Sdule gefesselt; so in Millstadt Samson (?), in Regensburg ein an den
Pranger Gestellter (Schottentor, S. 47, unten); am Taufstein in Fleckenhorst ist im
Bilde der Hollenfahrt Christi der Teufel mit einem Strick um den Hals an die Ein-
gangssdule gebunden (Beenken, S. 8I).

In diesen Bildwerken ist der Gefangene richtig neben der Siule. Nun denke man
sich perspektivisch hintereinander: Den Lowen als Wichter vor der Sdule; den Ge-
fangenen an der Siule angebunden, sitzend, erh6ht auf dem Siulensockel; dahinter
die aufragende Siule. Dieses Hintereinander, das der Maler perspektivisch gibt,
iibersetzt der Bildhauer (schon um Platz und Material zu sparen) in ein Aufeinander.
So ist der Aufbau in der Plastik, da} der Lowe die Sdule tragt, uranfinglich entstan-
den und im Mittelalter samt dem Gefangenen verstanden worden als Aufeinander
an Stelle des gedachten Hintereinander.

Nehmen wir die Sdule als Baum, das Kapital als Baumkrone, so sind die Basen
und Sockel der Wurzelstock. Die Eckknollen mit pflanzlichen Motiven, mit Boden-
tieren, Molchen, Schlangen, auch mit Menschenkdpfen beziehen sich auf das, was unter
der Erde haust und begraben ist, auf die Bewohner der Unterwelt. Dimonen und arme
Seelen. Auch der Lowe und das Mdnnchen am Sdulenfull gehort in das Vorstellungs-
gebiet der Unterwelt.

Das Portal.

Der Domeingang ist an seiner Einschrigung mit je sechs schlanken Siulen ver-
sehen (die Symbolik der Zwolfzahl ist bekannt), deren friihgotische Blattkapitelle
einigemal statt der Endknollen Menschenmasken zeigen. Da der gotische Einschlag
deutlich zur Geltung kommt, unterlasse ich einen Erklarungsversuch; denn die Wand-
lung der Gesinnung bringt mit der Gotik eine der romanischen Bedachtigkeit fremde
Zierlust und Leichtfertigkeit mit sich. So sei auch das Zierornament am Tiirsturz
und an den Kidmpfern {ibergangen. Uber das Fehlen eines Bogenfeldes kann ich nicht
urteilen.

Den Tiirsturz tragen Konsolen mit figiirlicher Darstellung. Man sah in ihnen
priesterlich gekleidete Torwiachter, Vorlaufer der ebenfalls liturgisch gewandeten Tiir-
sturzengel in der gotischen Kunst (Karlinger, Abb. 64 vom Eingang der Ulrichskirche
in Regensburg). Wenn sie aber eingehender betrachtet werden, fillt diese Erklarung
und gehoren sie trotz des fortgeschrittenen Stilcharakters der romanischen Denkart
an, der oben besprochenen Gattung der Sitzfiguren.

Die nordliche Konsolenfigur hat einfachen Halsausschnitt des langen Kleides, die
beiden Hénde sind auf die Knie gestiitzt. Bemerkenswert ist, da das lange Haupt-
haar nach oben gezogen ist, besser gesagt, am oberen Rundstab aufgewickelt hingt.
Damit vergleiche man die Sitzfigur an der Siidkante der Westfront der Johannes-
kirche in Gmiind (Klein, Abb. S. 88), ein Minnchen, das die Ellenbogen auf die Schenkel
stiitzt, mit den Hdnden den langen Spitzbart umfaBt, dessen Haupthaar genau wie
beim Churer Bilde um den dariiber befindlichen Rundstab gewickelt ist. Die Ahnlich-
keit besteht also im Hingen an den Haaren, an die Geschichte Absaloms erinnernd.

256



Klischee: Verlag Huber & Co., Frauenfeld
Abb, 3. Chur, Dom. Inneres gegen Westen.

Nach Escher: Die Munster von Schaffhausen, Chur und St. Gallen.
Die Schweiz im deutschen Geisteslebea. Illustr. Reihe. 19. Ba.,.

Die Churer Siidkonsolenfigur hat am Halsausschnitt des langen Kleides eine Schlitz-
offnung zur Brust herab; der ganze Rand ist eingefallt mit einer gelochten Borte,
die an der Endspitze des Brustschlitzes in einer mit sechs L.ochern verzierten Rund-
form abschliel3t. Die Gestalt erhebt beide Arme zum Rundstab. In Gmiind sitzt an
der entsprechenden nordlichen Stelle ein Madnnchen mit langem Spitzbart, die Ellen-
bogen auf die Knie stiitzend und die Arme erhebend, um den oberen Querstab mit
den Hédnden zu halten (Klein, S. 87), den auch der Kopf beriithrt. Der Ausdruck (bei
Klein) «Gebilktrager» ist technisch nicht zu beanstanden, doch trifft er nicht den
Sinn; die Symbolik des Mittelalters beschéftigt sich nicht mit den bautechnischen Ge-
setzen von Schub und Druck. Dagegen konnte eine solche Anschmiegung an Bau-
teile, dieses Lasttragen und Bedriicktwerden verstanden worden sein im Sinne des
Propheten: Onus, Last (iiber Vilker, Stinder), Ungliick, Fluch, Strafe (Isaias, 13. u.
folgende Kapitel; erklirt bei Jerem. 23, 33ff.). Die Last ist VerstoBung, ewige Schmach
und ewige Schande (Jerem. 23, 40). Es sind Ausgeschlossene, denen der Eintritt ins
Himmelreich verwehrt ist, unerloste Seelen in gleichem Sinne, wie die oben besproche-
nen Sitziiguren. Wen stellen sie dar? Die mit den Haaren am Gebilk hingende Ge-
stalt ist Absalom. Wenn die entsprechende Gmiinder Figur den Bart mit beiden Hin-
den hilt, ist an Meineid und Treulosigkeit zu denken. Nun sehen wir in der anderen,
prachtiger (Matth. 6, 29) gekleideten Figur Salomon. Er ist nicht immer das Sinnbild
der Weisheit Christi; in seinen alten Tagen baut er den Gotzen Altire. In de1r byvzan-

17 2

7

Ut



tinischen Kunst ist er Insasse der Vorholle (Molsdorf, Nr. 48g). Die Bibel meldet
nichts {iber seine Bekehrung, doch ist alte Annahme, daB er zuletzt Gnade fand. Was
bedeuten die Sohne Davids hier? Drinnen im Dome ist auf der Absalomseite die Siinde
und Verwerfung des Volkes Israel dargestellt. Absalom ist ein geeigneter Vertreter
der Gens perfida, des treulosen Volkes. Die Salomonseite im Inneren zeigt den Weg
der Heiden zu Gott an; Salomon ist ins Heidentum gefallen, aber er wird Gnade fin-
den. Absalom ist in der Holle, Salomon in der Vorholle. Es kann auch Bezug genom-
men werden auf das Wort des Herrn: « Wer die Kirche nicht hort (Mahnung an die
Leute vor dem Kirchentor), sei dir wie ein Heide (Salomons Torheit) oder 6ffentlicher
Siinder» (Absaloms Argernis). Am Tiirsturz des Domes von Piazenza ist ein solches
Tragerpaar inschriftlich als Usura und Avaritia bezeichnet. Derlei Inschriften konnen
nicht auf alle dhnlichen Fille {ibertragen werden; jedenfalls ist auch in diesem Falle
dargestellt, was aus Gotteshaus und Kirche ausgeschlossen bleiben soll (vgl. Schotten-
tor, S. 37 und 41ff., Klein, S. 9zi.).

Im Dom.

Der dreiteilige Innenraum des Domes braucht zwei Freipfeilerpaare. Oben, wo die
Gewolbegurten aufsitzen, umziehen die Kapitdlbander das ganze Biindel von runden
und eckigen Gliedern; unten, wo sich die Bogen zu den Seitenschiffen 6ffnen, findet
durch die ungegiirtet durchgehenden Mittelglieder eine Zweiteilung statt, so dall die
Kapitilgruppen, die sich gegen die SeitenrAume hin umbiegen, als Stiitzen des Durch-
gangsbogens sich darstellen, denen gleich hohe Stiitzen an der West- und Ostwand
des Langhauses entsprechen (Abb. 2).

An den Freipfeilern konnen wir also von einer unteren und einer oberen Kapital-
zone reden. Der Chor aber ist so hoch iiber den Boden des I,anghauses erhoht, dal3 nur
noch die obere Zone durch die Kapitelle des Chorquadrates und des Altarraumes in
gleicher Flucht fortgesetzt wird. Von den zwei Freipfeilerpaaren ist das westliche
nicht mit durchgehenden Bildwerken geschmiickt; der Zyklus beginnt erst am ost-
lichen Pfeilerpaar. Diese Erscheinung kommt bei Klosterkirchen der Hirsauer Rich-
tung vor, wo fiir den Monchschor auch ein Teil des Langhauses beansprucht wurde.
So ist auch in der Klosterkirche von Alpirsbach nur das ostliche Saulenpaar des Schif-
fes mit Figurenkapitellen versehen (Mettler, Alpirsbach, S. 12; Hirsau, S. 20). Der
geschmiickte Pfeiler (anderswo auf andere Weise unterschieden) bezeichnete die Grenze
zwischen dem Raume fiir die Klosterleute (Kanoniker) und dem Platz fiir die Laien,
die nicht berechtigt waren, den Chor zu betreten. Im Dom zu Chur stand von jeher
ein Kreuzaltar vor dem Choraufgang; um diesen Altar versammelte sich bei kirch-
licher Feier die Geistlichkeit; die Laien und Fremden muBten westlich vom bezeich-
neten Pfeilerpaar bleiben. Von den Westpfeilern wird noch gesprochen werden.

Wir besprechen die Bildwerke nicht in der Reihenfolge, wie sie an einer Seite durch
die Kirche bis zur Ostwand hin nebeneinander stehen, sondern im steten Wechsel
mit dem Gegeniiber auf der anderen Seite. Nur durch diese, meist bis in die Einzel-
heiten beobachtete Wechselbeziehung wird der Inhalt der Skulpturen aufgeklart.

Bilder an ostlichen Langhauspfeiler, Nordrethe.
Untere Zone (Abb. 4 u. 5).

Die untere Kapitdlzone des 6stlichea Langhauspfeilers wird durch die durchgehen-
den Hochdienste in zwei Teile zerlegt. Wir betrachten zuerst die westliche Gruppe. An
der Umbiegung zum nordlichen Seitenschiff kauert ein Mann, der seinen Bart mit
der rechten Hand hilt, wihrend die linke auf dem SchoBe ruht. Der Bildinhalt der
durch ihn geschiedenen Gruppen 148t hier ein Bild Gottes erwarten, der den Stamm-
eltern Strafe und Erlésung ankiindigt. Die Darstellung vermeidet die Feierlichkeit

258



S R o T S

Abb. 4. Chur, Dom. Scheidbogenkapitell des 6stl. Langhauspfeilers der Nordreihe.

Strafgericht und VerheiBung.

eines Gottesbildes, macht nur die notige Andeutung, gibt ein neutrales Wortbild fiir
das Richten, Schworen, Verheillen. Der Mann hilt den Bart, er schwort (Grimm,
R. A. II, S. 549). Ein Steinrelief in St. Zeno, Reichenhall (Schottentor, Abb. 12)
zeigt Gott, wie er den Stammeltern Strafe und Erlosung verkiindet; er falt mit der
Rechten seinen langen Bart. Die Richterfigur in Kassel in der Oberpfalz halt mit
der Rechten den Bart (Karlinger, S. 146, Anm. 261, Abb. 145). Das Barthalten mit
der Rechten ist Zeichen der Eidestreue und Gerechtigkeit, mit beiden Hinden den
Bart halten ist Bild des Meineids (Schottentor, S. 44 u.a.O. s. Register). In der
Danielgruppe am siidlichen Choraufgangspfeiler halt Cyrus, der Gerechte (1. Esdras,
1, 1 und 6, 1) mit der Rechten den Bart. Der Inhalt unseres Bildes ist demnach: Gott
schwort, richtet und verheillt (Abb. 4).

Auf den Schworenden folgen gegen Norden hin, an der Westseite des Pfeilers
= Gerichtsseite, zwei menschliche Gestalten zwischen Laubzweigen. IThre Uanter-
korper sind abgemeillelt, so dall sie wie Sdcke aus dem Bildgrund herausquellen; ein
absichtliche, jetzt unerkliarliche Zerstérung. Die Richtung des Bildes nach Westen
140t schlielen, dall es sich um Gericht und Strafe handelt. Die Kopfe unterscheiden
Mann und Frau, die letztere trigt langes Haar. Is ist die Szene nach 1. Mos. 3, 8:
«Und da sie die Stimme Gottes horten, verbarg sich Adam und sein Weib ... mitten
unter den Bidumen des Gartens.» Wir sehen also eine Szene nach dem Siindenfall.
Am gleichen Platze des Kanzelpfeilers gegeniiber ist die Schlange, dann zwei grasende
Rinderkopfe, die ansagen, dall die Menschen durch die Siinde wie Tiere geworden
sind. Die Entsprechung ist offenbar.

Auf die stindigen Stammeltern folgt gegen Norden hin die kniende Gestalt eines
Mannes, dem die Hinde auf den Riicken gefesselt sind wie einem Strifling, einem Ge-
fangenen. Das ist ein Wortbild fiir den Gedanken, dal} die Menschen in Knechtschaft
des Satans geraten, die Freiheit der Kinder Gottes eingebiilbt haben, hilflos, bis ein
Frloser kommt.

[\N]
w
O



Weiterhin gegen Norden folgt ein Adler mit ausgebreiteten Fliigeln, das Sinnbild
des Gerichts, wie er uns noch mehrmals begegnen wird. Hier hat ein Gericht statt-
gefunden, die Gerechtigkeit hat gesprochen.

Auf der Siidseite derselben Gruppe, linkerhand vom Schworenden, ist Verheilung
und Hoffnung. Zunichst folgt gegen Osten auf derselben Platte, doch an der riick-
springenden Schmalseite, unmittelbar neben dem Schworenden, eine symbolische
Darstellung dessen, was Gott verheillt. An einem senkrechten Stamme sind beider-
seits vier, auf seiner Spitze noch eine hostienartige Fruchtscheibe. Die GroBe der
Darstellung und der Unterschied dieses « Baumes» von den im gleichen Kapitialverband
vorkommenden Blatt- und Palmzweigen ist aufdringlich genug, dall das «Symbol»
nicht tibersehen werde. Es zeigt die VerheiBung des Schworenden an, ein neues Para-
dies, den eucharistischen Lebensbaum, das durch den Genull der Kreuzesfrucht ver-
biirgte ewige Leben. Dieses in Gestalt der Hostien dargebotene Seelenbrot ist die
Frucht des Lebensbaumes im Sinne christlicher Symbolik. Die Neunzahl der Friichte
kommt fiir unsere Auslegung nicht in Betracht, kehrt aber bei Darstellungen des
Lebensbaumes immer wieder wegen der neun Monate des werdenden Lebens und der
abwehrenden Bedeutung. Im Paradies (1. Mos. 2, g) standen der Baum des Lebens
und der Baum der Erkenntnis. Jener trug die Friichte, deren Genull Unsterblichkeit
bewirkte, dieser die verbotene Frucht der Siinde, die den Tod verursacht. Durch
die Siinde ging mit dem Paradies auch die Lebensspeise der Unsterblichkeit verloren;
durch die Erlosung am Kreuzesbaum wurde sie wiedergewonnen. Das Kreuz ist der
Lebensbaum geworden, an dem Christus als geopferte und lebensspendende Frucht
sich selbst zum Genuf} anbietet. Oft wird das Kreuz wie ein lebendiger Baum mit
Asten und Friichten dargestellt. Abbildungen des hostientragenden Baumes bringt
Bergner S. 548. Am weihnachtlichen Christbaum hingen in alter Zeit Apfel und «Ob-
laten», Sinnbilder der Siinde und der Erlosung, des Todes und des Lebens. Auf unserem
Bilde deutet der Lebensbaum die VerheiBung des neuen, des Gnadenparadieses an,
in dem Gott selbst die Speise der Seelen sein will.

Dann folgt die Gestalt des knienden Adam. Seine Hidnde hingen untitig herab,
die Linke beriihrt das linke Bein, der rechte Ful} liegt auf dem linken. Diese ofter
vorkommende Berithrung und Verschrinkung sagt (abgesehen von abwehrender und
magischer Bedeutung) hier, dal Adam seine Siinde eingesteht, da er vom rechten
Weg abgewichen, auf den linken, den Siinderweg geraten ist. Er kniet als Siinder
hilflos, erbarmlich vor dem Herrn. Palmzweige im Hintergrund zeigen das Paradies
an. Eva erscheint sitzend, trigt langes Kleid, die Haare fallen nach dem Riicken, die
linke Hand hdngt untdtig herab, die rechte aber hilt einen bedeutungsvollen Zweig,
der ein dreiteiliges Blatt trigt.

Zwischen Adam und Eva ist am oberen Rande der Bildfliche ein herzartiges Orna-
ment, in dem, diesmal nach unten gerichtet, das ndmliche Dreiblatt wie auf dem
Stengel in Evas Hand, eingeschlossen ist. Da mul} eine Beziehung vorhanden sein.
Es ist merkwiirdig, wie zuriickhaltend der Bildhauer die Palmwedel des Hintergrundes,
wie scharf und vordringlich dagegen er das symbolische Zeichen gestaltet hat, das
von oben kommt. Wir miissen dem Zeichen Aufmerksamkeit schenken. Das Drei-
blatt, der Dreispro}, die sich 6ffnende Knospe, ist das Sinnbild des Keimens und
Lebens; die seitlichen Lappen stellen die gesprengte Keimhiille, die mittlere, meist
mandelformige Spitze den Keim, die Knospe dar. In freierer Gestaltung ergibt sich
daraus der Zweig mit drei Blittern, oder mit drei Abzweigungen, die je drei Blitter
tragen, womit die Beziehung zur Lebenszahl Neun wieder hergestellt ist. Auch einer
Blume, einer Lilie, wie man gewohnlich erklirt, wird das Dreiblatt, wie von der Seite
gesehen, dhnlich sein. Doch die Liliensymbolik, die nicht einmal in der literarischen
Symbolik des romanischen Mittelalters ausgeniitzt wird, blitht erst in der Gotik auf,
infolge Vergessens der tieferen Bedeutung desgriinendenZweiges und derLebensrute, die

260



.
.

X
;1

i Y

Abb. 5. Chur, Dom. Kapitell am 6&stl. Langhauspfeiler der Nordreihe.
Centaur, als Tod und Frau.

biblisch im Stabe Aarons und legenddr im Stabe Josephs zu erkennen ist. Die so-
genannte heraldische Lilie, die Lilienzier auf Zepter und Krone ist nichts anderes als
das urspriingliche I.ebenszeichen. Die Krone war ein Kranz, ein griiner oder blithen-
der Zweig. Das Zepter war ein Hirtenstab, Botenstab, seine Zier aber geht auf die
lebenspendende, wunderwirkende, griine Rute zuriick. Man traute den Herrschern
von Gottes Gnaden Heilkraft zu, und sie iibten die Handauflegung aus. Der Drei-
sprel3, die Lebensrute in der Hand von flirstlichen Personen sagt von Segensmacht,
hoher Abkunft, bezeichnet den Trager als Sprossen aus altem Adel. In der Hand des
Verkiindigungsengels ist das griinende Reis der lebendige Botenstab, deutet auach den
Inhalt der Verkiindigung an: Siehe, du wirst empfangen ..., in der Hand Mariid be-
deutet es die konigliche Abkunft, die Auserwahlung und die Mutterschaft. Die Bei-
spiele in der romanischen Kunst sind zahllos, wo Maria oder irgendein profanes Herr-
scherbild nur den stengellosen Dreisproll in der Hand hilt. Die gleiche Figur dient
als Bild der Dreiflamme, Leben und Feuer haben gleiche magische und symbolische
Bedeutung. Blatter kénnen Flammen, Dreiblatter um Taufbecken dimonische Vor-
stellungen anzeigen. Die Lowen und Drachen speien Feuer in Dreiblattformen aus,
und ihre Schwinze endigen in diesem Zeichen. Auch «Frankreichs Lilien» haben ihren
Ursprung in weniger siilen Abwehrzeichen. Doch von diesen Dingen kann hier nicht
eingehend gehandelt werden.

Auf unserem Bildwerke kommt ein Dreisproll von oben herab. Die herzformige
Umrahmung ergibt sich aus der Anschmiegung an die Form des Blattes, die Umrah-
mung bedeutet ein Eingeschlossen, Verborgensein, ein Geheimnis. Der Sprol ist ja
der Gegenstand der Verheillung, der Erloser, der vom Himmel kommt und zugleich
aus dem Scholle Evas. Eva hat den aufwachsenden « Stammbaum Christi» in der Hand,
niemand wird hier an ein Zepter oder ein nichtssagendes Spielzeug denken. Das ist

261



der tiefe ernste Sinn des Bildes: Eva iibernimmt die mit Schmerzen verbundene Wiirde
der Stammutter des Messias. Am Ende der nordlichen Skulpturenreihe am Eingang
zum Altarraum hilt Maria die aufgebliihte Blume in der Hand und die Verwirklichung
des Symbols, das Christkind auf dem SchoBle. Die Parallele Eva—Maria wird in der
Kunst des Mittelalters oft durchgetiihrt.

Ostlich vom durchgehenden Siulenkomplex folgt die Darstellung eines Kentauren
und einer Frau. Beide sind auf einem Block zusammengestellt, gehoren also zusammen.
(Abb. 5) Das Haupt der Frau ist unbedeckt, lange Zépfe hangen auf beiden Seiten herab,
das Kleid ist reich gefaltelt, lange Armelgehinge, ein Giirtel und spitze Schuhe ver-
vollstandigen die Erscheinung einer weltlichen, nach der Mode gekleideten Frau.
Ahnliche Darstellungen sind am Fingang zum Rittersaal im Schlosse Tirol, an der
Nordseite der Schongrabener Apsis; im Hortus deliciarum der Herrad von Landsperg
tragt die Superbia die langen, zur Ottonenzeit aus Byzanz eingefithrten Armelgehinge
und die spitzen Schuhe. Lange Zopfe gehoren zum Bilde der unheiligen Sirene, wie
sie im Skulpturenwerk Churs oft auftritt. Die weltliche Frau versinnbildlicht hier
die Hoffart des Weibes, die « Frau Welt». Sie hdlt in der Rechten den Apfel, das Zei-
chen def Siinde, die verbotene Frucht. Sie erhebt die Linke mit der inneren Hand-
flache nach aullen, als wehre sie Mahnungen ab, schlage Bedenken in die Lutt. Sie
denkt nicht, wer hinter ihr lauert. Im ILukaskommentar des hl. Ambrosius, B. 8§,
Abschnitt 45, steht zu Lukas 17, 32: «Denkt an Loths Weib» die Erklarung: Hinter
ihr ist der Satan. Auf unserem Bilde ist hinter der Frau der Kentaur, das Bild des
Teufels als Tod. Dem Zusammenhange mit den besprochenen Bildern nach kann es
nur der Tod sein, der durch die Siinde in die Welt gekommen ist. Bekannt ist die
beliebte Darstellung der Frau Welt mit Todeszeichen, Schlangen, Wiirmern und Kroten
auf dem Riicken. Das ist der Tod hinter der weltfrohen Frau.

Der Kentaur kann in der romanischen Kunst stets als Bild des Todes genommen
werden. Er ist zugleich der Teufel, «der Menschenmérder von Anbeginn» (Joh. 8, 44),
die unentrinnbare, lebenvernichtende Gewalt. Die Erklarer mochten den Kentauren
als den Versucher zu fleischlicher Lust nehmen. Man beruft sich auf die Versuchung
des hl. Antonius. Diese Legende aber 1al3t den Kentauren durchaus nicht als Verfiih-
rer gegen das Sechste auftreten. Dem hl. Antonius erschien der Teufel in Kentauren-
gestalt, um ihn zu schrecken als Bild des drohenden Todes; der Heilige war auf der
Suche nach dem Einsiedler Paulus in der Wiiste, er brach vor Durst und Erschopfung
beinahe zusammen, als ihm der Teufel als Kentaur begegnete, ihn zu entmutigen und

zur Riickkehr aus der Wiiste zu veranlassen. Da ist also keine Versuchung zur Lust,
sondern eine zur Verzweiflung. Kentauren lal3t Dante in der Holle (12.) Wache halten
beim Blutpfuhl der Morder, und Pfeile abschieBen auf die Auftauchenden. Dante
stellt also die Kentauren nicht zur Belustigung der Morder, sondern zu ihrer Pein auf,
Todesdamonen strafen die Totschlager. Das Bild des mit todlichen Waffen drohen-

den Kentauren ist nicht geeignet, Lust zu erregen, vielmehr schreckt es zur Todes-
angst.

Zu beachten sind die Andeutungen. Lowenmenschen, Fisch-, Drachenmenschen
sind nicht Kentauren. Sie sinnbilden den Teufel im allgemeinen; Kentauren sind aber
Pferdemenschen. Der Oberkorper ist Mensch. Manchmal ist der ganze Vorderleib
menschlich, was auch bei Fischmenschen vorkommt. Dann ist der Hinterleib vom
Pferde (oder Fisch) entlehnt. Oder die vordere Hilfte des tierischen Leibes samt
VorderfiiBen ist vom RoB3, der Hinterleib aber geht in einen Drachen- oder Schlangen-
leib und Schwanz iiber. Letztere Form hat der Kentaur unserer Skulptur und damit
ist das Unterweltliche angedeutet. Wesentlich ist dem Kentauren die Pferdenatur,
das Pferd aber ist Todestier, das Totenro der nordischen Mythologie. Der Kentaur
ist dem romanischen Mittelalter der Morder, der Teufel als Tod. Man komme nicht
mit dem Hinweis auf spatantike Kentaurenidyllen, was ebenso anachronistisch wire

262



als die Berufung auf das bekannte Bild Bocklins. Die antike Darstellung des Todes-
genius mit der gestiirzten Fackel ist noch in der Ottonenzeit gelaufig. Auch das Churer
Bild zeigt die menschliche Seite des Kentauren noch als den antiken, vollkrittigen
Jingling. Am silbernen Sockel des goldenen Welfenkreuzes (11. Jahrhundert) sind
drei nackte Todesgenien mit umgekehrter Fackel, auch an Leuchterfiien des {riiheren
Mittelalters. Aber im 12. Jahrhundert treten in der ostfranzosischen BronzegieBerei
an die Stelle der Genien die Kentauren als Leuchtertriger und Leuchtersockel (Pan-
theon, S. 560); sie sind die Nachfolger der Todesgenien, versinnbildlichen die Todes-
damonen. Unten am Lichttriager ist die Nacht. Licht ist Leben, der Kentaur ist der
Tod. Die Gotik beginnt dann, den Tod als Gerippe darzustellen. Ein Beispiel des
Ubergangs vom Kentauren zum Skelett als Bild des Todes findet sich im Missale
des Petrus de Raimbaucourt von 1325 in der Haager Bibliothek (Molsdorf, Nr. 1134);
da ist der menschliche Vorderleib des Kentauren als Kadaver gegeben. So steht also
der Kentaur als Mittelglied der Todesdarstellungen zwischen dem antiken Genius
und dem Skelett der Hochgotik.

Durch seinen Schlangen- oder Drachenhinterleib ist der Kentaur unseres Bildes
gekennzeichnet als Bote der Unterwelt. Er nidhert sich der leichtsinnigen Weltfrau,
die seine Niahe nicht ahnt. Der Rundschild geniigt, seine Waffen, seine Feindselig-
keit anzudeuten. Der Tod holt sein Opfer. In diesem Bilde kann man ein Vorspiel
der erst geraume Zeit spiter aufkommenden Totentdinze erkennen.

Die Gedankenfolge nach den Bildgruppen des Strafgerichts und der VerheiBung
an die Stammeltern zum Kentauren und der siindigen Frau beleuchtet in wenigen
Worten die Schriftstelle: « Durch einen Menschen ist die Siinde in die Welt gekommen
und durch die Siinde der Tod» (Rom. 5, 2).

Gegen das nordliche Seitenschiff hin ist in derselben Zone, aber erst nach Unter-
brechung durch bildlose Blattkapitelle eine Sirene angebracht, mit hingenden Zopfen,
aufgebogen gehaltenen Fischschwinzen. Sie tritt hier abgesondert auf, ohne Bezie-
hung zu den besprochenen Bildern. Ihr Bild kommt in den Domskulpturen noch
zweimal vor, wo sie die Versucherin darstellt, und einmal als Wasser (der Taufe).
Was soll sie hier? Unter ihr, vor der Pfeilerbasis ist die « rtomische Zisterne», ein Wahr-
zeichen des Churer Domes. Da keine Andeutung, keine andere Beziehung vorliegt,
mul} hier wohl von ihren sonstigen Nebenberufen auf ihr urspriingliches Wesen zuriick-
gegriffen werden; sie ist das Sinnbild des Wassers, wie tausendmal an Brunnen und
Taufbecken . Am Schottentor in Regensburg versinnbildlicht die Sirene das Meer
(Schottentor, S. 32, Abb. 14).

(Fortsetzung folgt.)

263



	Der Bildinhalt der Domplastik in Chur

