
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 35 (1933)

Heft: 3

Artikel: Zu den romanischen Chorentdeckungen und Kirchenfresken von
Meiringen

Autor: Forrer, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den romanischen Chorentdeckungen und
Kirchenfresken von Meiringen.

Von Dr. R. Forrer, Straßburg.

I. Einleitung.

Im Jahre 1915, als rings um das Schweizerland der Weltkrieg tobte, wurden
auf dieser Friedensinsel, in Meiringen (Kanton Bern), eine Folge von
archäologischen Entdeckungen gemacht, die damals infolge der genannten Zeitumstände

wenig Beachtung fanden, in normalen Epochen aber weit über die Grenzen
der Schweiz hinaus, mindestens in ' kunsthistorischen und archäologischen
Kreisen berühmt geworden wären. Bei Anlaß der Restauration der protestantischen

Kirche von Meiringen waren in deren Schiff hervorragende Fresken

und unter demselben Reste mehrerer romanischer Chorbauten entdeckt worden,
die zum merkwürdigsten gehören, das man je aus dieser Epoche in einer
Dorfkirche zu finden und daraufhin zu erhalten gewußt hat.

Das Verdienst dafür gebührt den opferwilligen, früher durch die verschiedenen

Dorfbrände so schwer geprüften Bürgern von Meiringen, die verständnisvolles

Interesse für diese Entdeckungen zeigten, insbesondere dem Präsidenten
der dortigen Verkehrskommission, Herrn Eugen Liesegang, der die Ausgrabungen
persönlich überwachte, unterstützt von einer eidgenössischen Expertenkommission

und den bauleitenden Interlakener Architekten Urfer und Staehli.
Am 25. und 29. November 1916 erschien der Bericht der eidgenössischen

Expertenkommission, unterzeichnet von den beiden bestbekannten
Kunsthistorikern Dr. Robert Durrer und Prof. Jos. Zemp, abgedruckt im «Ober-
hasler», Organ für die Interessen des Haslitales l), im gleichen Jahre, bald nach

Beendigung der Ausgrabungen ein von E. Liesegang verfaßter, für die Fremden
bestimmter und daher dreisprachig abgefaßter, achtseitiger Prospekt, in welchem
die verschiedenen Bauperioden der Kirche kurz dargelegt und dazu mehrere
Fundsachen und Bauansichten abgebildet wurden. («Führer zu den Ausgrabungen
in der Kirche von Meiringen», mit acht Abbildungen, 1916.) Im folgenden Jahr
publiziert derselbe Verfasser in der Zeitschrift «Die Garbe» (Basel, 1917) einen

gleichartig illustrierten fünfseitigen Artikel über «Die Ausgrabungen in der
Kirche von Meiringen». Dann, 1928, folgt Dr. Rudolf Burckhardt, als
Sonderabdruck aus dem illustrierten Familienwochenblatt «Leben und Glauben», mit

') « Bericht über die Ausgrabungen in der Kirche von Meiringen, von den eidgenössischen

Experten», 7 Spalten ohne Abbildungen.

187



der Broschüre «Die Katakomben von Meiringen, kurze Geschichte der
Dorfkirche und Führer durch die Ausgrabungen» (Verlag des Hasliberghauses Mei-
ringen-Goldern). Endlich, 1930 (oder 1931), erscheint eine zweite Auflage des oben
erwähnten Prospektes, wo jedoch an Stelle des Siegels der Landschaft Hasli
und des Bildes des Glockenturmes zwei der Wandgemälde aus der Kirche und
eine Ansicht des Meiringer Museumssaales wiedergegeben sind.

Es ist klar, daß es im kunsthistorischen und archäologischen Interesse liegt,
die Fresken in ihrer Gesamtheit, d. h. soweit sie erhalten sind, der Forschung
zugänglich zu machen und auch die andern Probleme, die die Ausgrabungen
aufgeworfen haben, einem weitem Kreise von Fachleuten darzubieten. Da
dies Andere bisher nicht getan haben, bin ich gerne dem Wunsche des Meiringer
Kirchgemeinderates gefolgt, mich der Sache anzunehmen, nachdem ich im Juli
1932, einen Besuch des vorhergegangenen Jahres wiederholend, mich 14 Tage
in Meiringen einquartiert und dem Studium der ober- wie der unterirdischen
Kirche manche Stunden, zuletzt auch Juli-August 1933, gewidmet hatte. Den
Herren Frutiger, Präsident des Kirchenrates und den beiden Meiringer Pfarrern
W. Ellenberger und W. Fankhauser bin ich speziell dankbar für die Freundlichkeit,

mit der sie in nie erlahmendem Eifer mich immer wieder in die
unterirdische Kirche führten und meinen Fragen und Einwürfen Gehör gaben ; Herrn
Liesegang bin ich nicht minder dankbar für die Mitteilung allerlei Details aus
dem Schatze seiner Erinnerungen und Forschungen.

II. Spuren der Frühzeit um und in Meiringen.

Meiringen besitzt seit einigen Jahren ein Museum, das der Natur- und
Lokalgeschichte und der Volkskunde des Haslitales gewidmet ist. Zurzeit
befindet es sich in einem Saale des Bürgermeisteramtes, ist aber schon so

vollgepfropft mit sehr interessanten Gegenständen, daß eine räumliche Erweiterung
notwendig erscheint, die dann auch zu einer systematischeren Aufstellung Anlaß

geben kann. Wichtig sind für die Geschichte der Urbesiedlung der Gegend
einige Funde, welche uns bis in die Vorgeschichte zurückführen. Dahin
gehört ein der reinen frühen Bronzezeit zugehöriges Bronzebeil vom Typus der
«Randkelte», welches um ca. 1500 vor Chr. zu datieren, und auf dem Grindelfeld

gefunden worden ist, einer in ca. 2100 m Höhe gelegenen Alp südlich von
Meiringen dem Wetterhorn gegenüber auf dem Bergzug zwischen dem Rosen-
lauital und dem Haupttal. Es reiht sich andern schweizerischen Höhen- resp.
Paßfunden an, auf die ich schon vor bald 50 Jahren aufmerksam gemacht habe :).

Ein anderes Hauptstück des Museums ist eine prächtig erhaltene
Goldmünze des Julian (360—363 n. Chr.), aus Innertkirchen, wohl eine Votivgabe,
die dort am Fuße der nach Italien führenden Paßstraße vor oder nach glücklicher

Überquerung in der zwischen Meiringen und Innertkirchen gelegenen
Gemeinde Schattenhalb niedergelegt worden war. Dazwischen soll auf dem,

*) R. Forrer, Paßfunde aus der Bronzezeit im Kanton Graubünden (Antiqua 1887 p. 1/2
und Tafel III).

188



auf der Höhe über der Aareschlucht gelegenen Kirchet ehedem ein Steinkreis
vorhanden gewesen sein (dessen Steine s. Zt. beim Brückenbau in Beni
Verwendung fandenl) und ebendort ein Fund römischer und griechischer (wohl
eher gallischer) Münzen gehoben worden sein2). Es ist die alte Paßstraße
Meiringen-Grimsel-Wallis-Furka-Italien, die im Mittelalter und bis in die Neuzeit
Meiringen eine gewisse Bedeutung gesichert hat und, wie die eben genannten
Funde nahelegen, auch schon in antiker Zeit begangen war.

Meiringen selbst hat meines Wissens bis jetzt keine römischen Münzen
geliefert. Das römische Gut dürfte unter den Schotterablagerungen einerseits
der Aareüberschwemmungen und anderseits denen des Alpbachschuttes
begraben liegen, welch letzterer ja auch die mittelalterliche Kirche von Meiringen
mehrfach verschüttet hat3). Aber dort fand sich im Alpbachschutte vor dem

romanischen Hochaltar eine antike Marmorplatte eingebaut (sie liegt noch an
Ort und Stelle in situ), die ersichtlich bloß die mittelalterliche Neuverwendung
eines irgendwo einst in der Nähe gestandenen römischen Baurestes darstellt. Die
Platte war vor dem Altar als Standpunkt des daran amtierenden Priesters
eingebaut worden und sollte ersichtlich in ihrer Weiße den Glanz des Altares
erhöhen. Sie muß damals schon als eine gewisse Kostbarkeit gegolten haben.

Sie besteht aus einem leicht gelblich-weißen, stark opaken Marmor, ist
rechteckig und hat in ihrem heutigen Zustande, der der Zeit ihrer frühmittelalterlichen

Neuverwendung entspricht, 1,30 m in der Länge, 48 cm in der Breite
und ca. 15 cm in der alten Dicke. Nur eine der vier Kanten besitzt noch ihr altes
antikes Profil und zwar die an den romanischen Altar anstoßende Längskante.
Die andern drei Seiten wenden sich glatt abgeschnitten gegen den Beschauer.
Dabei liegt die Platte, nach dem antiken Profil zu schließen, umgekehrt, d.h.
mit der alten Unterseite nach oben im Boden. Man scheint die Platte so
verwendet zu haben, wie man sie einst aufgefunden hat.

Das Profil läßt vermuten, daß die Platte in römischer oder frühchristlicher

Zeit nicht als Wandverkleidung, sondern als wagrecht liegende Deck-

:) und 2) Nach gefl. Mitteilung durch Herrn Liesegang. Vergleiche auch Anzeiger für Schweiz.

Alt. 1867, p. 59.
3) Der Alpbach stürzt aus ca. 1000 m ü.M. Höhe in steilem (früher zweiarmigen) Wasserfall in der

Xähe der heutigen Elektrischen Kraftanlage zu Tal, durchschießt in dem heute geregelten Bett
das Ostende Meiringens, um dann in ca. 600 m ü.M. Höhein die Aare zu münden. Im Mittelalter und
bis in die neuere Zeit trat aber der Bach und seine nördliche Abzweigung bei rascher
Schneeschmelze leicht und so nachhaltig über, daß der mitgerissene Schutt das ursprüngliche Niveau
des obern Dorfes stark erhöhte. Von der Gewalt des Wassers und der Menge des Schuttes kann
man sich eine Vorstellung machen, wenn man von der letzten großen Überschwemmung von 1762

hört, daß jene durch Türen und Fenster in die Kirclie eindrangen und alles überdeckten. Eine
Inschrift auf der Empore im Westen, etwa 6 m über dem Boden, besagte : « Gott zu Ehr, zum Preis
seiner Gerechtigkeit, den Einwohnern dieses Ortes zur heilsamen Warnung, der Nachwelt zur Nachricht

ist dieses Werk und Denkmal. Bis an den untenstehenden Strich war die Kirche den 9. Juli
1762 von dem reißenden Alpbach mit Sand und Stein angefüllt. Durch die vier Viertel der Landleute

in Zeit 14 Tagen weggeräumt und durch die Beisteuer einer hohen Obrigkeit der Stadt Bern
und Hülfe hiesiger Landschaft hergestellt».

189



platte diente, etwa als Teil eines größern rechteckigen Tisches, wenn nicht
gar eines antiken oder frühchristlichen Altares, der auf vier Stollen ruhte oder
nach Art der Meiringer romanischen Altäre einen rechteckigen Mauerblock
eindeckte. Und es ist weiter zu vermuten, daß das Gebäude, welches diese

Marmorplatte ursprünglich beherbergte, nicht zu weit von der römischen Süd-
Nordstraße entfernt lag, die dem Rande des Gebirges entlang von Süd nach
Norden zog, aber in Meiringen wie die Reste aus romanischer Zeit unter dem

Alpbachschutt begraben sein muß.
Auch der mittelalterliche Name Meiringens, Magiringien oder Magiringen

(1231, 1234), ist vielleicht nicht, wie man auf Grund der ingen-Hndnng denken
möchte, germanischen, speziell alamannischen, sondern altem Ursprungs. Es

gibt bekanntlich genug ingen- und heim-Orte, die sich durch Funde als römische
oder keltische Gründungen erwiesen haben, mithin vor der germanischen
Landnahme einen römischen oder keltischen Namen getragen haben müssen. Selbst
Heim hat ja in «Boiohaemum» schon seinen antiken Vorläufer. Bei Magiringien
könnte an römisch-keltisch mag, magos, «groß», «großes Feld», «großer Markt»
gedacht werden, siehe Magiorix und Brocomagus, um nur diese Beispiele zu
nennen1). Die ingen-Endung könnte dann als eine an den Rest des antiken
Rufnamens angehängte Germanisierung erscheinen. Indessen muß es sich
nicht unbedingt um eine germanische Endung handeln, ich erinnere an die nach
Holder altkeltischen Ortsnamen wie Rininga2) und Brocingus3). Mit andern
Worten ingen könnte sich auch aus keltisch inga oder ingus und Magiringen aus
einem keltischen Magiringa oder Magiringus entwickelt haben4).

Aber ist Magiringien in seiner ursprünglichen Form nicht eher als Magi-
ringia zu trennen, ist bei -ringus oder -ringia, -ringa, an eine Ableitung aus dem
alteinheimischen, ligurischen oder keltischen rin, reinus, «Strömung», Rhenus,
Rhin, Rhein «stark fließender Bach oder Fluß» zu denken? Ich erinnere an
das keltische Rinctius «der wütende Bach» (Holder, Altkeltischer Sprachschatz

II p. 1190 Rinctius) und werde auffallend an die Meiringer Lokalverhältnisse

erinnert, wo «Aareschlucht» und «Alpbach» dem Orte den gleichen Stempel
aufdrücken. Dabei mache ich auf eine merkwürdige Parallele aufmerksam:
Die eben erwähnte Stelle bei Holder zitiert neben dem «wütenden» Fluß Rinctius
(la Rance) noch einen Zufluß, die Arganona (heute Arguenon), worin ersichtlich

wie bei der Schweizer Aare (antik Ara) die gleiche Stammsilbe wiederkehrt

5). In Meiringen fließt der reißende Alpbach in die wilde Aare. Wie diese

ihren ligurisch-keltischen Namensursprung nicht verleugnet, so dürfte auch in

*) Vgl. Holder «Altkeltischer Sprachschatz» vol. I p. 619, Brocomagos, II p. 385, magos,
groß.

2) Holder, vol. II p. 1190, Rininga, jetzt Rincq im Pas-de-Calais.
3) Holder vol. III p. 983, Broc-ingus, in Albiensi territorio.
4) Die Vermutung Otto Hopfs («Geschichten aus der Vergangenheit des Hasletales» Meyringen,

1892, p. 60), daß das Geschlecht derer von Meyringen diesem Orte den Namen gegeben habe, ist
sicher nur umgekehrt richtig.

5) Holder, II. p. 1190, Rinctius, La Rance (Isle et Vilaine). Rinctius... eo quod duobus

fluminibus cingitur, scilicet Rinctio et Arganona.

ICO



Magiringien - Meiringen ein Ortsname gleichen Ursprunges vorliegen, der etwa
Magiringius oder Magiringus gelautet haben könnte (der Markt am Wildbach
oder so was?). Die Kontinuität des Namens dürfte mit einer Kontinuität der

Besiedlung und diese mit der günstigen Lage Meiringens am Fuße mehrerer
Alpenpässe zusammenhängen1), aber auch damit, daß hier in früher Zeit schon
eine günstige und wichtige Übergangsstelle über die Aare gelegen haben muß.

Heute geht man dank einer schönen und breiten Eisenbrücke über die
nach Überwindung vieler Schwierigkeiten eingedämmte und regulierte Aare,
ohne zu bedenken, was in,Altertum und Mittelalter die Überquerung eines

so wilden Flusses bedeutete, besonders natürlich bei Eintreten der langdauernden
Schneeschmelze. In dieser Hinsicht ist, glaube ich, Meiringens Bedeutung
für den Paßverkehr vielleicht noch nicht genügend gewürdigt worden. Und
doch haben wir darauf einen alten Hinweis in den zwei mittelalterlichen Fresken
des heiligen Christophorus, von denen die eine als «Spur» an der Innenwand
der romanischen, heute unterirdischen Kirche entdeckt wurde2), die andere
als mehrfarbiger Freskenrest an der südlichen Außenwand des romanischen
Glockenturmes noch sichtbar ist3). St. Christoph ist der Legende nach der zwölf
Fuß große Einsiedler, der das Christuskind ohne Schaden über einen
angeschwollenen Fluß trug und deshalb der Schutzpatron der Reisenden geworden ist,
speziell aber jener, die an Furten wilde oder tiefe Wasserläufe durchwaten,
durchschwimmen oder zu Schiff überfahren, oder auch auf Brücken überqueren
sollen. Er war hier wie kein anderer Heiliger und Nothelfer den Lokalverhältnissen

angepaßt. Er wird hier einen antiken Schutzgott wie etwa Merkur,
oder, als Riese, Herkules ersetzt haben, die romanische Kirche ein entsprechendes,
d. h. einem dieser Götter geweihtes antikes Sanktuarium.

Es ist jedenfalls auffallend, wie trotz der immer wiederkehrenden
Verschüttungen der Kirche durch den wilden Alpbach ein zähes Festhalten, fast
während eines Jahrtausends vor Korrektur des Alpbachbettes, an der alten
bedrohten Stelle zu beobachten ist. Und dies trotzdem Raum für einen Neubau
an weniger exponierten Stellen genug vorhanden gewesen wäre und trotzdem
das für andere Gegenden eventuell zutreffende Argument, Mangel an Baumaterial,

1) Von dort aus führen wichtige Pässe über den Brünig nach Luzern, über die große Scheidegg

nach Grindelwald, vom Brienzersee her durch das Aartal über Grimsel und Furka in die
Innerschweiz und Italien, ebenso der Sustenpaß nach dem Gotthard und der Jochpaß nach

Engelberg, sagt R. Burckhardt in dem oben erwähnten Schriftchen.

2) Nach Dr. Burckhardt, doch heute nicht mehr zu sehen, da ein Teil der Freskenwand seither

heruntergebrochen ist.

3) Nach einer heute im schweizerischen Landesmuseum zu Zürich befindlichen Zeichnung
des Malers Ludwig Vogel- (Zürich, 1788—1879) war damals, zu Anfang des XIX. Jahrhunderts,
die Figur des St. Christoph noch gut erhalten sichtbar, jedoch ist dort der Turm zu schlank
gezeichnet (vgl. dagegen die photographische Ansicht Fig. 1). Im Hintergrund sieht man auf dieser

Zeichnung den Alpbach, wie er sich damals noch ohne Verbauung und zweiarmig, präsentierte. Von
der Freske erkennt man heute noch den gelben Nimbus, grüne Mantelreste, fleischfarbene Fleischteile,

den braunen Holzknüttel des Heiligen und grünen Fond.

I9I



hier nicht ausschlaggebend sein konnte, da Stein- wie Holzmaterial hier mehr
als irgendwo anders allzeit und in nächster Nähe im Überfluß zur Hand waren.

Merkwürdig ist auch, daß der neben der heutigen Kirche stehende
romanische Kirchturm eine andere Orientation hat als die seit romanischer Zeit in
ihrer Orientation unverändert gebliebene Kirche (vgl. den hinten folgenden
Grundplan). Man möchte daraus schließen, daß entweder der ursprüngliche
Turm oder aber das ursprüngliche Sanktuarium in der Frühzeit anders orien-

III*&&&

n
,H«

¦."¦•

>^

ra ;

Fig. i. Der romanische Glockenturm neben der Meiringer Kirche in seiner heutigen Gestalt.
Ansicht von der Ostseite. Rechts daneben der Chor der Kirche. (Zur Zeit der photographischen
Aufnahme waren gerade an der untern Turmhälfte eine Leiter angestellt und Wasserschläuche

zum Trocknen aufgehängt). Hinten die Alpen in Richtung Rosenlaui.

I92



tiert war, oder daß Turm und Kirche ursprünglich gar nicht zusammengehörten,

der Turm ursprünglich nicht Kirchturm, nicht «Glockenturm» war,
sondern ein regelrechter Festungsturm, der erst später zu der daneben errichteten
romanischen Kirche als Glockenturm (Campanile) hergerichtet und benützt
wurde. Die gewaltige Stärke des Turmes, die an einen romanischen Donjon
erinnert, möchte für diese Deutung des Rätsels sprechen. Der Turm hätte
dann in erster Linie zur Beherrschung der Paßstraße und des Flußüberganges,
sowie zum Schutze der Bewohner und einer eventuellen Besatzung gedient.
Unter seinem Schutze mußte sich natürlich eine Siedlung besser entwickeln
als ohne einen solchen.

Zwischen Turm und Kirclie soll mehrfach Mauerwerk beobachtet worden
sein, so wieder bei der Kanalisation eine x/2 m vor dem Turm, parallel zu diesem
in 70 cm Tiefe durchlaufende, ca. 1 m dicke Mauer. Nach einer Lokaltradition soll
zwischen Turm und Kirche «ein unterirdischer Gang» bestanden haben. Auch
dies, wenn richtig, würde für einen Festungsturin sj>rechen. Dieser war, wenn
die in die Kirche Flüchtenden sich dort nicht mehr sicher fühlten, das letzte
und stärkste Refugium.

Hatte er einen römischen Vorgänger, wir wissen es nicht. Wahrscheinlich
gehörten er und sein nächstumliegendes Gelände ob kaiserlich-römisch oder
kaiserlich-mittelalterlich im Mittelalter zum Reichsbesitz. Meine Vermutung
wird allem Anschein nach bestätigt dadurch, daß die romanische Kirche erst
im Jahre 1234 definitiv in den Kirchenbesitz überging: Erst 1234 schenkte
Heinrich VII. (als Reichsverweser der zisalpinen Reichshälfte für seinen Vater,
den damals in Italien kämpfenden Kaiser Friedrich II.) die damalige romanische
Kirche von Magiringen dem Orden der Lazariter, dem Hause des heiligen
Lazarus, samt den Patronatsrechten und allen Freiheiten zu ewigem Besitz.
Da mag auch der Festungsturm Glockenturm geworden sein, wenn er nicht
schon vorher diesem Dienste nützbar gemacht worden war.

Nach Herrn Liesegangs Untersuchungen steckt der Turm fast 7 m tief
im Boden, d. h. weit tiefer als die Fundamente der frühromanischen Kirche,
was ebenfalls für einen älteren Ursprung, mindestens des Turmstrunks, als die
romanische Kirche, sprechen könnte.

Der Turm hat leicht abgestuften Körper, der innen mit unregelmäßig
gehauenem grauem Felsgestein, außen mit großen, sorgfältig rechteckig und
glatt gearbeiteten hellgelben Tuffquadern verkleidet ist. Letzteres Gestein
ist auch für die linienumrahmten, gekuppelten romanischen Rundbogenfenster
verwendet und kehrt, wie wir unten sehen werden, auch an den bis auf den alten
romanischen Boden reichenden Stützen des ältest erhaltenen (unterirdischen)
Tors wieder. Tuff ist bekanntlich schon von den Römern als Baumaterial
gerne verwendet worden, kommt aber auch noch später gelegentlich zur
Verwendung; das schon gotisierende Portalfragment auf der Südfront ist dafür
das nächstliegende Meiringer Beispiel. Ein Tuffsteinbruch liegt nahe der
Meiringer Kirche. — Das Fundament der Turmes läge nach Herrn Liesegang in
dem Schutt seiner zweiten romanischen Kirchenbauerjoche, wenn da nicht

13 *93



k%
-*fc*w<-v ~

tìSf

.T-
_>

w TSI -.•_
-y îk""f

t
»

-.

'

Fig. 2. Die zwei bei Anlaß der Kirchenrestauration Meiringen links auf der Südseite der Kirchenwand

entdeckten gotischen Fresken von St. Petrus und (rechts) St. Michael. Photographische
Aufnahme vor der Ergänzung. Rechts daneben sieht man eines der damals entdeckten roma¬

nischen Fenster.

irgendwelche Verwechslung mit einer altern Alpbach-Schuttablagerung
vorliegt, was umso leichter möglich ist, als ja diese Schuttüberschwemmungen
gleicher Quelle sich sehr gleichartig sind.

Der Turm ist in seiner prächtigen Form und Erhaltung ein wahres Kunstwerk

und Schmuckstück Meiringens. Ihn als ursprünglichen Festungsturm
aufzufassen liegt umso näher, als er mit einiger Besatzung die Paßstraße gut
abriegeln konnte und hier an der Grenze von Burgund und Alemannien auch
als Grenzschutz Bedeutung hatte. Man wird auch mit damit in Verbindung
stehenden Zöllen zu rechnen haben.

Neben ihn treten dann und ersetzen ihn quasi in schutzübender Hinsicht
die Burgen der Resti und Rudenz, deren erstere etwas obwärts des Ortes heute
noch als schöne Ruine besteht, die andere im Orte selbst gestanden haben soll;
von der Letztern ungefähren Lage gibt noch heute die Ortsbezeichnung des

Meiringer Dorfteils «an der Rudenz» Kenntnis.

194



Ein anderes Rätsel (die Frühzeit Meiringens ist, wie man sieht, voller
Rätsel) gibt die alte Ortssage auf, «daß die älteste Talkirche talabwärts zu Balm
bei Mörisried gestanden habe». So ganz bloß erfunden scheint die Sage nicht
zu sein, eher auf alter Volkstradition zu beruhen. Nach Austritt aus der
Aareschlucht muß die Aare in dem alten, aus einem Gletscher übriggebliebenen
Alpenseeboden hin und her gependelt und ihr Bett im Laufe der Zeit oftmals
gewechselt haben, bis sie endlich korrigiert worden ist. Da könnte zu einem
gewissen Zeitpunkt Balm von größerer Bedeutung als heute gewesen sein und
eventuell das erste christliche Kirchlein der Gegend besessen haben. Die ersten
Christenkirchen haben bekanntlich öfters ihren Platz an Punkten gewählt,
die etwas abseits der heidnischen Zentren lagen. Dort, ungefähr in i^/s km
Luftlinie nordwestwärts des Meiringer Bahnhofs, liegt heute der Aareübergang
von der linksseitigen Aarestraße zur rechtsseitigen (Meiringer) Straße. Dort
kann auch in alter Zeit schon eine Übergangsstelle in Gestalt einer Furt, Fähre
oder Brücke gelegen haben mit kleiner Kultstätte, die den Flußübergang mit
Hilfe des Himmels erleichtern sollte.

Die Gründung eines christlichen Heiligtums oder Umwandlung einer
heidnischen in eine christliche Kultstätte ist nicht immer ohne allerlei Kämpfe
abgegangen, daher auch die Kirche sich in der Frühzeit mit dem den Teufel
bezwingenden St. Michael vergleicht und ihre altern Kirchen gerne diesem

Heiligen geweiht sind. Es ist beachtenswert, daß auch die Meiringer Kirche
ursprünglich dem heiligen Michael gewidmet ist und dementsprechend noch
an ihrer Außenseite eine gotische St. Michaelsfreske trägt, die allerdings wohl
nicht in allen Teilen ganz richtig restauriert worden zu sein scheint. Statt
dieser reproduziere ich deshalb (Fig. 2) die vor der Restauration aufgenommene
Photographie, mit St. Michael rechts, links St. Petrus.

Mag das oben Gesagte noch sehr lückenhaft sein, so geht doch schon daraus
hervor, daß wir in und um Meiringen mit vormittelalterlichen Siedlungen zu
rechnen haben, mit andern Worten, daß die geschriebenen Urkunden, die den

Ort erstmals erwähnen, nur den Eintritt in die Geschichte markieren, nicht
aber die Anfänge der Besiedelung des Ortes und seiner Umgebung bedeuten.

III. Die romanischen Fresken der überirdischen Kirche.

Die Kirche selbst hat sich voll kunsthistorischer Probleme erwiesen. Sie

trug in ihrem Äußern und Innern bis zur jüngsten Renovation den Charakter
des letzten Umbaues vom Jahre 1684. Ihre einzige Sehenswürdigkeit bildete
der damals von dem Oberhasler Zimmermeister Melchior («Melker») Gehren, dem
Erbauer der neuen Rheinbrücke in Schaffhausen, kunstvoll konstruierte Dachstuhl

mit der Holzdecke, die den Raum in drei Schiffe gliedert, deren mittleres
durch eine gewölbte Holztenne betont ist. Nur der abseits stehende,
merkwürdige und nach den heutigen Entdeckungen in umso unerklärlicher Weise
nicht einmal in paralleler Achse stehende romanische Turm ließ voraussetzen,
daß der Kirchenplatz noch die Stelle des ursprünglichen Kultusgebäudes der



alten freien Talgemeinde von Hasle im Wyßland einnehme, sagt der oben
erwähnte Expertenbericht.

«Bei der jüngsten Renovation kamen beim Abschlagen des äußeren
Verputzes an der Südmauer der Kirche rundbogige Nischen hart über dem Boden

zutage, die bei näherer Untersuchung sich als doppelgeschrägte Fenster
herausstellten und zu Nachgrabungen im Kircheninnem veranlaßten. » Diese ergaben
in der Tiefe Reste mehrerer einst viel tiefer liegenden Kirchenbauten und über
dem Niveau der heutigen Kirche Teile eines bis dahin übertünchten
Wandmalereienzyklus.

Von letzterem gebe ich, soweit erhalten, in Fig. 3—8 photographische
Aufnahmen der Meiringer Kunstanstalt Brugger und nachstehend Beschreibung
und Interpretation der Bilder, wozu ich bemerke, daß ihre Interpretation nicht
immer leicht war. Aus einzelnen besser erhaltenen Bildern ergibt sich, daß es

sich um einen Zyklus aus dem Alten Textament handelt; wo die Bilder stärker
zerstört sind, muß man ihre Erklärung sich aus der chronologischen Reihenfolge

erklären. Der Zyklus beginnt links der Eingangstüre der Kirchen-Südfront,

bricht dann hinüber zur Westwand und reicht dort bis an die den dortigen
Kircheneingang flankierende Holztreppe1). Er setzte sich jedenfalls einst
jenseits der Türe auf der Westwand und dann auf der ursprünglichen Nordwand

fort, ist aber mit dieser schon im Mittelalter bei der Verbreiterung der
Kirche abgebrochen worden. Der Zyklus schloß wohl einst mit dem Leben,
Tod und Auferstehung Christi ab, bildete also eine Bilderreihe, wie sie unter
dem Namen «Armenbibel» bekannt ist. Die angewendete Farbenskala
beschränkt sich auf schwarz, weiß, gelb und rot.

Der Zyklus fängt an, wie es sich gehört, mit der Erschaffung der Welt,
(Fig. 3, I), jedoch ist davon nur der mit Kreuznimbus ausgestattete bärtige
Kopf Gott-Vaters erhalten. Dieser ist überragt von einem Zinnenornament,
das links umbiegt, d. h. den Zyklus nach links abschließt, nach rechts dagegen
wagrecht in gerader Linie sich über mehrere Bilder fortsetzt, dann aber
schon vor der Arche Noahs verschwindet. Diese Zinnenlinien spielen vom
XII. Jahrhundert ab (inklusive), in der Dekoration eine wesentliche Rolle,
man braucht nur an das Straßburger Stadtsiegel und seine Nachläufer und
an mein Tristankästchen des XII. Jahrhunderts zu denken2). Über dieser
Zinnenbordüre zieht sich in der Folge auf die ganze Länge des Zyklus eine

ausgesprochen romanische Rankenborte hin, die vom Restaurator nach einzelnen
erhaltenen Resten über allen Bildern ergänzt worden ist.

Nach Erschaffung der Welt sieht man, gegen Gott-Vater des ersten Bildes
gewendet, Adam und Eva im Paradies (Fig. 4, II), dieses noch durch einen
erhaltenen Baum mit runder Krone angedeutet. Sie scheinen im Gespräch ver-

Länge der Fresken auf der Südwand 12,50 m, auf der Westwand 5,50 m. Höhe bei der Arche
Noahs und Abrahams Opfer bis unten zur Holzbrüstung 1,38 m.

2) /. Walter, Zur kunstgeschichtlichen Bewertung des romanischen Stadtsiegels von Straßburg
(Cahiers d74.rchéologie d7A.lsace — Anzeiger f. elsäß. Altert. 1918, p. 952) und R.Forrer, Tristan
et Iseult sur un coffret inédit du XIIe siècle (Cahiers dArch. 1933, p. 137 u. ff.).

I96



IV

i
*;&***£*

¦ .r- Y-'> :

:¦.

i. ..'...Mi.
\¦-...,.,

Ca

ES ":ifff -.«SLSU

^g*
i*. >_u/A? « * ^

1 i;':>î*;
UÉttgà

-7 :¦¦

VI

Fig. 3. Meiringen, Kirchenfresken.

I. Kopf von Gott-Vater von der Weltschöpf img. V. Darbringung der Opfer K ain und Abels.
IV. Austreibung aus dem Paradies. VI. Die Arche'Noahs auf dem Wasser treibend.

tieft zu sein oder Gott-Vater für ihre Erschaffung zu danken. — Dann folgt
(Fig. 4, III) die Verführung durch die Schlange, links ein mit Äpfeln voll behängter
stark belaubter Baum, in dessen Astwerk die Schlange in Menschengestalt der
Eva rechts einen Apfel reicht. Diese hat ihn ihrerseits Adam gegeben, der im
Begriffe steht, ihn zum Munde zu führen. Beide sind noch nackt, Eva blond,
durch ihr langes Haar und die Brüste gekennzeichnet. Rechts hinter Adam
sieht man einen entlaubten Baum, wohl mit Absicht im Gegensatz zum frucht-
beladenen Gegenstück so entlaubt dargestellt, um die mißliche Veränderung
der Verhältnisse anzudeuten.

Bild 3. IV ist sehr defekt und die erste Figur auch ersichtlich falsch restauriert,

d. h. war so sehr verdorben, daß Mißverständnisse möglich waren und auch

197



II

ff|WJ|L_J«
mm-WF^m

¦ *¦'¦ ".
»,6^1

*,.¦
{7 S P

/K

'ïwfm
W...-7 ¦¦ ¦'..; >.-..

in
Fig. 4. Meiringen, Kirchenfresken.

II. Adam und Eva im Paradies. III. Der Sündenfall im Paradies,
Adam, Eva und die Schlange.

richtig eingetreten sind. Es ist daraus die »Schwierigkeit hervorgegangen, das
Bild mit Sicherheit zu interpretieren. Es läßt zwei Möglichkeiten offen, Gott-
Vaters Ankündigung der Strafe oder die Austreibung Adams und Evas aus dem
Paradies. War der gekreuzte Nimbus, wie nach einem Fragment zu schließen
ist, alt vorhanden, so war es Gott-Vater und mithin die erwähnte
Strafankündigung (1. Mose 3, 8—19), in welchem Falle das Gesicht Gottes nach Bild
I zu schließen, vollbärtig war und nicht bartlos jugendlich, wie es unser restauriertes

Bild IV wiedergibt. Handelt es sich aber um die Vertreibung aus dem
Paradies, so war die unbärtige Figur mit der erhobenen Linken der Engel,
wie er gewöhnlich auf mittelalterlichen Bildern den Ausweisungsbefehl Gottes
vollstreckt. Die Figur rechts des Engels, ist nach den langen gelbblonden Haaren
und den Brüsten, Eva; sie blickt rückwärts, wie um noch im letzten Moment
Gnade zu erflehen oder einen letzten Blick in das «verlorene Paradies» zu werfen.
Von Adam ist keine Spur erhalten. — Es beginnt hier eine starke, ca. 1 % m breite
weiße Lücke. Unter Eva sieht man in der Mauer ein anscheinend vollständiges,
romanisches Fenster ausgespart, dessen Wandung mit rotem romanischem
Rankenornament ausgemalt ist (Abbildung folgt weiter hinten). In der erwähnten

Lücke könnten eventuell Adam und Eva oder Kain und Abel gestanden
haben, wie sie nach dem Worte Gottes im Schweiße ihres Angesichtes die
Erde bearbeiten.

Dann folgt Bild 3, V, das in der Mitte ein romanisches Ornament aufsteigender
Form zeigt, darüber scheinbar eine menschliche Hand, rechts und links des

buschartigen Ornamentes Liniengebilde, mit denen anscheinend der Restaurator

198



nichts anzufangen wußte. Sieht man aber genauer zu, so ist das Fragment links
ein Mann in Tunika und Mantel, der letztere über der rechten Schulter, nach
Art der von der Antike überkommenen romanischen Kleidung, mit einer runden
Brosche geschlossen. Der Kopf fehlt, aber def Hals und die links und rechts
herabfallenden kurzen Locken sind in ihrer untern Partie erhalten. Der rechte
Arm ist gegen das Busch-Ornament vorgestreckt und scheint etwas gehalten
zu haben, ist aber etwas unverstanden als Ornament restauriert worden. Auf
der rechten Seite des Ornaments war anscheinend ebenfalls eine Gewandfigur,
doch ist auch diese etwas verdorben worden und sicher auch das Unterteil
des luftballonartigen Aufsatzes über dem Hals falsch ergänzt. Ich vermute,
daß das Ensemble die Darbringung des Opfers von Kain und Abel dargestellt
hat: Oben die Hand Gottes, links Kain, rechts Abel, welch letzterer als Hirte
ein Lamm heranträgt, von dem nur die hintere Rückenlinie alt erhalten ist.
Eine andere Deutung für den mißhandelten «Luftballon» wüßte ich nicht.
Für meine Deutung der sonst ganz unverständlichen Darstellung (nach I. Mose

4, 3—5) möchte sprechen, daß an dieser Stelle zwischen Adams und Evas
Sündenfall und dem nachfolgenden Bilde der Arche Noahs sonst keine der
hier einzuschaltenden Bibelszenen darauf paßt und daß die Hand Gottes gerade
in der Richtung von Abels Opfer zeigt, das allein dem Herrn gefiel, denn «auf
Kain und auf dessen Opfer sah er nicht» (I. Mose 4, 5). Dazu gesellt sich, daß
auf einer vor der Restauration dieses Bildes aufgenommenen Photographie,
die ich besitze, zwischen dem Gewandrest Abels und dem «Luftballon», wo man
Abels Gesicht vermuten sollte, tatsächlich sich ein nach oben gegen die Hand
Gottes gerichtetes Gesicht schwach sichtbar ist, das aber auf der hier
reproduzierten Photographie der Szene durch neuern Verputz unsichtbar
geworden ist.

Nach der Gruppe Kain und Abel, folgt Bild 3,VI, nach einer ca. 1 m langen
Lücke, die Sundflut mit Noahs Arche. Wieder sieht man links, wie am Anfang
des Zyklus, den bärtigen und nimbierten Kopf Gott-Vaters, der Noah zum
Bau der Arche geraten hat. Unter dem Kopfe sieht man die Büste mit einem
nach unten fallenden Schärpenzipfel bekleidet. Hinten, zur Arche führend,
zeigt eine Linie das Profil des Berges Ararat. Im Vordergrunde die Arche,
mit basilikaartigem, drei Stockwerke hohem Aufbau auf einem gewaltigen
Schiffsrumpf, rot und schwarz gemalt. Rechts unten ist eben noch die nach
Hilfe suchende Hand eines im Wasser untergehenden Sünders sichtbar.

' Dann folgt, Bild 5, VII, die Arche auf dem Berge Ararat festsitzend, mit Rabe

und Taube. Das sinkende Wasser hat links und rechts Bäume mit
herunterhängendem Geäst frei werden lassen. Unterhalb der Arche sieht man die Felsen,
auf denen das Schiff festsitzt, hinter diesem den hochaufsteigenden Ararat.
Die Arche ist relativ gut erhalten und zeigt nach Art des Meiringer romanischen
Turmes gekuppelte romanische Fenster, auf dem dritten Stockwerk den runden
Zierknopf, wie er die romanischen Bauten zu schmücken pflegte. Eben bringt
die ausgesetzte Taube einen Ölzweig im Schnabel in das zweite Stockwerk,
während unten der vorher schon ausgesetzte Rabe gemütlich am Boden nach

199



VII

sm>m>m
tzm% fi<¦

%
«e*

S^ü

&m

m**

m

*m

Fig. 5. Meiringen, Kirchenfresken.

VII. Die Arche Noahs mit basilikaartigem Aufbau auf dem Berge Ararat festsitzend,
oben Taube mit Ölzweig, unten Rabe Nahrung suchend.

Nahrung sucht. — Nach dem Baume rechts bricht der Zyklus auf die West-
wand über, wie dies auch auf der Photographie sichtbar ist.

Diese Wand zeigt nach einer kleinen Lücke, die zum Teil mit einer
senkrechten Borte ausgefüllt war, auf rotem Grunde Bild 6,VIII, Noahs Pflanzung des

Weinstocks, eine vielfigurige und relativ gut erhaltene Szene (i.Mose 9, 20, «Noah
begann ein Landmann zu werden und pflanzte den Weinberg»). Noah und seine
Familie bewundern den rjrächtigen Weinstock. Noah ist mit dem spitzen Judenhut

geschmückt, der, um Noahs Rang anzudeuten, mit schwarzen Dreiecken
verziert ist. Hinter ihm folgen seine drei Söhne Sem, Ham und Japhet, hinter
dem ersten eine Frau mit Krone, Noahs Frau oder Tochter, alle in vornehme
Gewänder gehüllt, wie wir dies schon bei Kain und Abel zu beobachten
Gelegenheit hatten. Noah und der erste seiner Söhne tragen den oben schon
erwähnten romanischen Mantel mit Broschenverschluß auf der Achsel. —
Aller Blicke sind auf Noah gerichtet, der eine breite Weinschale zum Munde

200



P^SgR? ì\. »•-

m\

¦c
•WS*s * *

^ >- & 7
•>^ ^^x. .-¦

Vf tym
fr ma :*y

f-
17

Fig. ü. Meiringen, Kirchenfresken.

Vili. Noah, scine Frau und seine Söhne, den Weinstock betrachtend

VIII

führt, während er mit der linken Hand eine Traube liebkost und diese mit
seinen Augen streift.

Das Resultat sehen wir dann auf dem gleichfalls mehrfigurigen Bilde 7, IX,
dieses durch eine romanische Ornamentborte von VIII getrennt, trotzdem
Bild IX die direkte Folge des Trunkes von Bild VIII darstellt: Noahs Betrunkenheit.

Er liegt (wie auf Bild VIII auf unten rot grundierter, oben gelb gemalter
Grundfläche) schlafend auf dem Boden unter einem großen Baum mit Rundkrone

und einem Schößling, also im Freien, im Gegensatz zur Bibel, wo «er
trank vom Weine und ward berauscht, und entblößte sich in seinem Zelte»
(1. Mose 9, 21). Harn zeigt den Brüdern die Blöße des Vaters; Sem und Japhet
aber bringen einen großen Mantel und decken jene damit zu. —Es ist auffallend,
wie der Zyklus die Trunk- und Betrunkenenszene in zwei großen Bildern und
mit großem Detailaufwand behandelt, aber vielleicht nicht ohne Absicht, nämlich,

um dem Volke das Laster des Trunkes besonders augenfällig, gewissermaßen

in antialkoholischer Intention, vorzuführen.
Diese Szene ist von der folgenden, Bild 8, X, durch eine senkrechte Borte

getrennt, die eine mit Nägeln aufgenietete Holz- oder Metallborte nach Art
der alten Kästchenbeschläge imitiert. Dann setzt in relativ guter Erhaltung
von Zeichnung und Farbe Abrahams Opferung Isaaks ein, oben auf gelbem,

201



IX

*m 'na

m&IScJn&B*

r-
* 1 \,

% %

yvl
7\

Fig. 7. Meiringen, Kirchenfresken.

IX. Xoahs Betrunkenheit, Ham, Sem und Japhct.

unten rotem Grunde. Isaak kniet gebunden auf einem rechteckigen, massiven
Altar in der Art der in der unterirdischen Kirche Meiringens gefundenen. Abraham,

mit Spitzhut bekleidet, grauhaarig und langbärtig, hält mit der Linken
Isaaks blonde Locken fest und in der Rechten ein Schwert, um ihn zu opfern.
Aber er hört eine Stimme (1. Mose 22, 12), wendet deshalb seinen Kopf der
Stimme zu und sieht Gottes oder eines Engels Hand die Klinge des Schwertes
festhalten. Das Schwert ist der Typus, wie er das XII. u. XIII. Jahrhundert
charakterisiert, mit breitem Knauf, langer, gerader Parierstange und leicht
verlängerter Klinge mit Mittelrinne1). Bemerkenswert ist der Umstand, daß

Abrahams Spitzhut wie ein durchsichtiges Glas über den Kopf gestülpt erscheint,
als wenn ursprünglich der Maler den Abraham ohne Hut gezeichnet, dann
der erste Maler oder ein zweiter das Bild durch Aufmalung des Judeahutes
korrigiert hätte. So ist vielleicht auch noch an andern Steilem mit
mittelalterlichen Korrekturen und Ausbesserungen des ersten Entwurfes zu rechnen.
Vielleicht gehört auch der spitze rechte Schuh Abrahams hierher, wenn er
nicht einfach die ungeschickte Wiedergabe eines Gewandzipfels ist. Der erste
Künstler war dazu ein viel zu guter Zeichner und Maler, man braucht nur die

gute alte Zeichnung des das Schwert haltenden Armes mit den unverstandenen
restaurierten untern Gewandjjartieen zu vergleichen.

Bild 8, XI bestätigt, was ich eben bezüglich des Judenhutes in Bild 8, X gesagt
habe. Es ist, als direkter Nachfolger des Bildes von Isaaks Opferung und nach

Vgl. R. Forrer, Die Schwerter und Schwertkuäufe der Sammlung C. v. Schwerzenbach

(Leipzig 190.5, Fig. 53, 54, 64).

202



i
•

sWM
v-¦< 4 T-,

ff* %' y
^V

XI

Fig. S. Meiringen, Kirchenfresken

X. Abrahams Opferung Isaaks. XI. Jakobs Segenserschieichung
durch ein Linsengericht (mit späterer

Hinzufügung Rebekkas).

der infolge späterer Retouchen zwar etwas wirren, aber doch erkennbaren
Bettszene, als Jakobs Segenerschleichung vom alten Isaak zu deuten. Im Gegensatz
zu Abrahams Opfer, das sich im Freien (auf einer Bergeshöhe) absjnelt,
befinden wir uns hier in einem romanischen Palast, dem Heim Isaaks,
gekennzeichnet durch ein schmales, langes, schwarz und rot gemaltes Türmchen, aus

Steinquadern aufgebaut, mit romanischen Fenstern, einem vorspringenden
Rundgang und einem noch weiter vorspringenden Obergeschoß versehen. Nach
rechts schließt sich ein Saal an mit gelb grundierter Bogenarchitektur. Im
Saal ist Isaaks Bett zu sehen, ein rechteckiges Holzgestell mit eingelegten
großen und kleinen Kissen und Bettdecke. Links sieht man den alten Isaak
im Bett, rechts (den Kopf durch die Holztreppe verdeckt) die Gestalt Jakobs. —
Aber zwei Versionen sind übereinander gezeichnet, wie bei Abrahams Opfer dessen

Hut; nur ist es hier schwieriger das Bild genau zu entwirren, da der moderne
Restaurator den Linienspuren beider Versionen, der altern wie der spätem
wirr gefolgt ist. Die ursprüngliche scheint Isaak dargestellt zu haben, wie er
im Bett halb liegend, halb sitzend, dem Jakob, vermeintlichen Esaù, den rechten
Arm erhebend, den Segen erteilt; die segnende Hand mit Unterarm scheint
ungeschickt retouchiert zu sein. Ebenso hat auch das alte, graue Haar Isaaks
nachträglich rote Locken angesetzt erhalten. Auf der zurückgeschlagenen Bett-

203



decke ruht eine als halbrunde Calotte gezeichnete Schüssel als Reminiszenz
an den Handel mit dem Linsengericht. Am Bettende sieht man, auf diesem

sitzend, von dem den Segen empfangenden Jakob einen Teil des gewandeten
Körpers. — Dann hat ein mittelalterlicher, wohl frühgotischer Maler, nach dem
Stil etwa vom Anfang des XIV. Jahrhunderts, eine nicht ganz unwichtige
Korrektur vorgenommen, indem er eine ersichtlich weibliche Figur neben den
alten Isaak ins Bett gesetzt hat. Diese kann nur Jakobs Frau sein, die ja an
der iCrbschleicherei durch ihre Ratschläge einen Hauptanteil hatte. Ersichtlich
wollte dies der zweite, vielleicht etwas stark weiber- und judenfeindliche Maler
betonen, wie er ja auch im vorangegangenen Bilde den Charakter Abrahams durch
Aufsetzen des Judenhutes als Jude nachträglich akzentuiert hat. Rebekka
sitzt aufrecht mit 'zurückgeschlagener Bettdecke im Bette rechts vor Isaak
und nimmt, bedeutungsvoll, von dem als Esaù verkleideten Jakob die Schüssel

mit dem Wildj)ret in Empfang, um sie ihrem Manne zu reichen. Von Jakob
sieht man den die Schüssel bietenden Arm. Es ist aber nicht mehr die kleine
halbkugelige Schüssel der ersten Version, sondern eine unmittelbar darüber
gezeichnete, bedeutend größere und reicher geformte, mit ein- und ausgebogenem
Rand, aus dem Fleisch- resp. Knochenteile herausragen.

Mit diesem Bild XI bricht der z. Zt. noch erhaltene und, wie ich schon

sagte, unvollständige Zyklus ab. Er reicht von I.Mose I bis und mit Kapitel 27.
Wichtig ist die Konstatation, daß außer den nicht immer einwandfreien
Retouchen des Jahres 1916/17, die ursprüngliche Version von einem zweiten Maler,
etwa vom Anfange des XIV. Jahrhunderts, retouchiert worden ist und zwar
anscheinend weniger etwa infolge Defektes der Fresken, als aus dogmatischen
Gründen, vielleicht von einem zeichnerisch veranlagten Priester des damaligen
Gotteshauses.

Was die Zeit der ersten Bemalung anbetrifft, so weisen die oben schon
erwähnten Details wie Ornamentik, Architekturen, Gewandung, Bewaffnung,
auf den romanischen Stil des XIII. Jahrhunderts hin, wobei wir in Betracht ziehen,
daß möglicherweise der alte Stil hier in den Alpen etwas länger nachgewirkt
hat, als an den großen Kulturzentren Frankreichs und Deutschlands — ein

Argument, das zwar nicht unbedingt stichhaltig sein muß, aber doch in
Betracht fallen kann und nicht bloß für die Fresken, sondern auch für die rein
romanische Architektur des Kirchturmes Geltung haben kann. Ich glaube
aber nicht, daß man für eine so frühe Zeit mit einem in Meiringen ansäßigen
Architekten und einem Freskomaler der nächsten Umgegend wird rechnen
dürfen; man wird vielmehr annehmen müssen, daß Maler wie Architekt von
außen her bezogen wurden, gerade so wie auch wieder für die Renovierungsarbeiten

von 1916 Architekten von auswärts, im letzteren Falle aus
Interlaken, herangezogen wurden. Die Fresken der Kirche beweisen aber gute Schulung

des Malers, unterscheiden sich offensichtlich von den Arbeiten, wie man
sie da und dort auf dem Lande sieht uud als alte «bäuerliche» Malerei zu
bezeichnen pflegt. Ich denke also mindestens für die besprochene Freskenfolge
eher an einen aus größeren Kunstzentren hergekommenen Künstler, der dem
Stil seiner Zeit recht gut zu folgen wußte. (Fortsetzung folgt).

204


	Zu den romanischen Chorentdeckungen und Kirchenfresken von Meiringen

