Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 32 (1930)

Heft: 4

Artikel: Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur. 1ll,
S. Lucius

Autor: Poeschel, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANZEIGER
FUR SCHWEIZERISCH
ALTERTUMSKUNDE

INDICATEUR D’ANTIQUITES SUISSES

HERAUSGEGEBEN VON DER DIREKTION DES
SCHWEIZERISCHEN LANDESMUSEUMS IN ZURICH
NEUE FOLGE o XXXII. BAND o 1930 o 4. HEFT

(T

Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche
S. Lucius in Chur.

Von Erwin Poeschel.

(SchluB)

I1I

S. Lucius.

Nachdem nun die Legende, die erste bischofliche Kathedrale Churs sei bei
S. Lucius gestanden, ihre Stiitzen verlor 1), bleibt noch die Frage, wie denn die
Luciuskirche in die Friithgeschichte der ratischen Kirche einzuordnen ist und
wie weit ihre Anfinge zuriickreichen.

Der eigentliche Korper des jetzigen Baues ist ein Werk des 19. Jahrhunderts,
in das nur wenige Rudimente der romanischen und spitgotischen Zeit ein-
geschlossen sind. Denn die Feuersbrunst, die am 18. Mai 1811 in der Wohnung
des Domdekans ausbrach, mehrere Gebaude des «Hofes» sowie Dachstuhl und
Turm der Domkirche zerstorte, sprang auch auf das Seminar S. Lucius iiber
und fraf} die Gebdude aus, so da3 nur noch die leeren Umfassungsmauern stehen
blieben. Uber den Ruinen der Kirche wurde ein neuer Bau errichtet, der mit
dem fritheren nichts Wesentliches mehr gemein hatte. So konnte es kommen,
daB die dltesten Bestandteile dieses Gotteshauses lange Zeit vollig der Be-
achtung entzogen blieben. Es war W. Effmann, der als erster die Bauetappen
abgrenzte und eine Datierung der Griindung der Kirche S. Lucius versuchte 2).

1) Siehe Band XXXII dieser Zeitschrift, S. 108 f.
2) W. Effmann: «Die S. Luciuskirche zu Chur» in der Zeitschr. f. christl. Kunst 1895, Nr. 11
u. 12. Vor Effmann hatte Joh. Gg. Mayer in der ersten Auflage seiner Schrift «St. Luzi bei Chur»,

15



220

Seine eingehende Baubeschreibung soll hier nicht wiederholt werden. Wir
miissen uns darauf beschrinken, zur Herstellung der Verstindigungsbasis mit
wenigen Worten den Tatbestand zu fixieren und dabei mitzuteilen, in welchen
Punkten wir von seinen Feststellungen abweichen. Da uns hier besonders
an einer Untersuchung der Frithgeschichte von S. Lucius gelegen ist, so haben
wir uns vor allem mit der Krypta, dem #ltesten Teil der Kirche, zu beschiftigen.

Hier sind nun, wie bei der Kathedrale, zwei Raumabteilungen zu unter-
scheiden. Die westliche, unter dem heutigen Chor der Seminarkirche liegende
Krypta hat durch eine Umgestaltung im Jahre 1889 ihr urspriingliches Aus-
sehen verloren, da man damals die Siulen und Wanddienste mit Verkleidungen
zu maskieren fiir gut fand !). Hinter den die Einginge zur Ostkrypta schlie-
Benden Mauern, die vermutlich bei dem Neubau nach 1811 eingesetzt wurden,
sind indes noch zwei Wanddienste — mit einfachem Wiirfelkapitdl ohne Deck-
platte — sichtbar geblieben. Die rippenlosen Kreuzgewolbe mit den recht-
winkligen Gurten riicken dieses Bauwerk in die zeitliche Ndhe der hinteren
Krypta der Kathedrale und lassen die von Effmann vorgeschlagene Datierung
(um 1140) als zutreffend erscheinen, um so mehr als sie von den geschichtlichen
Nachrichten gestiitzt wird. Denn um 1140 war es, daB Bischof Konrad von
Biberegg Monche aus dem Primonstratenserkloster Roggenburg, das von dem
Bibereggschen Haus nicht lange zuvor gestiftet worden war, hierher berief 2).
An diesen Raum schlief3t sich gegen Osten eine zweite Krypta an, die dem oft
beschriebenen Typus der Ringkrypta angehort. Sie ist in ithrem urspriinglichen
Bestand noch véllig erhalten und gleicht in der Grundform durchaus den raven-
natischen und romischen Beispielen dieser Art, wie auch — um dies Beispiel
diesseits der Alpen noch zu nennen — der Ludgerus-Krypta in Werden. Wie jene
besteht sie aus einem halbkreisformigen, mit einem Tonnengewolbe iiberdeckten
Gang, an dessen Scheitel in der Richtung der Kirchenachse gegen Westen zu
ein gleichfalls gewdlbter Stollen abzweigt, in dem wir die Vorkammer des Grabes,
die Confessio, zu erblicken haben. Von ihrem urspriinglichen Abschlu3 wie der
gegenwirtigen Gestalt wird spiter noch die Rede sein.

Die Luciuskrypta unterscheidet sich von den erwidhnten dhnlichen Anlagen
nur durch die unregelmiBig gebrochene polygonale Form des Umganges, auf
die wir noch zuriickkommen werden. Wie bei den Krypten im Fraumiinster in
Ziirich und in der Klosterkirche von Werden schlieft sich an den Umgang 0Ost-
lich noch ein weiterer Raum, eine viereckige Kammer, die jedoch nicht, wie es
in der Zeichnung Effmanns dargestellt ist, im rechten Winkel zur Richtung
der Confessio liegt, sondern in der mehr zufilligen Anordnung verlduft, wie dies
der Grundri (Taf. XV) zeigt. Sie ist in einer Tonne {iberwolbt und mit dem

Lindau 1876, schon darauf hingewiesen, daf} die hintere Krypta als der élteste Bauteil zu betrachten
sei, und J. R. Rahn im Jahrg. 1872 S. 396 und 1890 S. 334 dieser Zeitschrift die Krypta kurz
beschrieben, ohne jedoch eine Datierung vorzuschlagen.

1) Uber den urspriinglichen Zustand s. Rahn a.a. O.

?) vgl. Joh. Gg. Mayer: «St. Luzi bei Chur», 2. Auflage 1907 S. 16, und Th. v. Mohr: Codex
dipl. I. S. 168 f.



221

Umgang durch zwei rundbogige Offnungen verbunden. Die eine steht in der
Achse der Confessio, die andere aber, enger und niederer als jene, geht von
einer Ecke der Kammer aus schrig durch die Mauer. Beide Offnungen sind
einfache Durchbriiche ohne Tiirgewinde und ohne formierte Teile.

Fiir den Erbauer dieser Ringkrypta nun hilt Effmann den im Jahre 548
verstorbenen Bischof Valentian, in dem ostlich angefiigten Viereckraum aber
glaubt er die Grabkammer dieses Kirchenfiirsten sehen zu diirfen, die er, wie
die Ludgeriden in Werden, sich dort errichtet habe, um den Gebeinen des von
ihm verehrten heiligen Bekenners Lucius auch im Tode nahe zu sein. Die Stiitze
fiir diese Hypothese gewinnt der Autor nicht aus stilistischen Erwigungen,
sondern aus der bereits erwdhnten Grabtafel des Valentian sowie einer Notiz
des Proprium Curiense vom Jahre 1646 1).

Nun ist zunidchst zu bemerken, da Effmann, indem er ungenau zitiert,
die Stelle im Proprium in einer viel direkteren Weise auf einen Kirchenneubau
bezieht, als sie gemeint ist. Der fragliche Satz heilt: «Ex cellula et oratorio,
quae erant ad aulam episcopalem in honorem S. Luci extructa circa annum do-
mini quingentesimum et quadragesimum (Valentinianus) amplum eduxit coeno-
bium.» Da Effmann hier aber nicht «coenobiumy», sondern «templum» schreibt,
so kann er der Meinung sein, Valentian werde als Erbauer einer «wiirdigen Grab-
statte» des rdtischen Apostels gefeiert, wihrend in Wirklichkeit nur ganz all-
gemein von ihm gesagt wird, daB er der Griinder des Luciusklosters sei. Vor
allem aber muf} betont werden, daB3 der historische Wert des Proprium fiir die
hier zur Entscheidung stehende Frage von sehr fragwiirdiger Qualitit ist. Ganz
abgesehen davon, daB volle elf Jahrhunderte zwischen der Abfassung des Buches
und der von ihm mitgeteilten Tatsache liegen, so macht das Werk seinem ganzen
Charakter nach gar nicht Anspruch darauf, als geschichtliche Quelle zu gelten,
wie es etwa eine weltliche Chronik tut. Es will nur in kurzen erbaulichen Ex-
kursen angeben, welcher Art die Verdienste waren, um derentwillen der im
Kirchenkalender Eingetragene der Verehrung wiirdig ist. Der geistliche Autor
sucht also das im Lauf der Jahrhunderte verklirte Bild, nicht die historische
Person, und wir werden gut daran tun, zu untersuchen, wie er zu seiner Vor-
stellung kam.

Konsultieren wir nun die Chronisten, die seiner Arbeit vorangingen, so ver-
mogen wir deutlich zu erkennen, wie der Name des Valentian in die Griindungs-
geschichte des Klosters S. Lucius allmihlich hineinglitt. Weder Gaspare Bru-
schius noch Tschudi nimlich erwihnen ihn in diesem Zusammenhang, und erst
bei Stumpff!) — der von Tschudi Material bezog, wie erwiesen ist —taucht er als
Griinder auf. Seine Worte aber lassen keinen Zweifel dariiber, daf er hier eine
eigene, sonst unbelegte Konstruktion mitteilt und wie er zu ihr gelangte. Er
gibt ndmlich den — von Tschudi entlehnten — Text der Grabtafel des Bischofs
Valentian wieder und fiigt bei: «ich acht, daB auch dieser Bischoff Valentianus

1) «Proprium sanctorum antiquissimi episcopatus Curiensis.» Embsii ... Anno 1646 S. 120.
%) Uber die Priorititsfrage siche S. Vogelin im Jahrb. f. Schweiz. Gesch. Bd. XI S. 120 ff.



222

seye ein stiffter gewesen S. Lucii kirchen, da er begraben ligt, dann ich von
stifftung gedachter kirchen sunst nichts find»!). Er stiitzt also seine Behaup-
tung allein auf die Tatsache, daf} jener Grabstein sich in S. Lucius befand, und
wie es mit dieser Beweisfiihrung bestellt ist, davon wird spater noch die Rede
sein. Etwa sieben Jahrzehnte darnach — bei Fortunat von Sprecher — hatte
sich diese Annahme bereits zur unkontrolliert wiedergegebenen Behauptung
ausgewachsen %), und ihr folgte nun abermals 30 Jahre spiter das Proprium
Curiense. Da es sich hier also nicht um die Mitteilung einer alten Tradition, wie
Effmann meint, sondern um eine sehr spit entstandene Hypothese handelt, so
hat diese Stelle des Proprium fiir die Beweisfithrung auszuscheiden.

Ebenso schlecht bestellt aber ist es mit einem andern einer Urkunde ent-
nommenen Beleg, den allerdings auch Effmann mit allem Vorbehalt mitteilt.
Es handelt sich um ein angeblich aus dem Jahre 998 stammendes Dokument,
eine papstliche Bulle, die dem Kloster Pfiafers Freiheiten, Rechte und Besitzungen
bestatigt und dabei auch von dem «monasterium B. Valentiani prope castra
Martiola» spricht ). Die Bezeichnung «castra Martiola» nun entspricht ganz
der Terminologie der Chronisten des 16. Jahrhunderts, die Forschung nennt
denn auch diese Stelle «den Versuch eines gelehrten Filschers, fiir den Turm
des Churer Bischofshofes eine antike Benennung zu schmieden» und ist geneigt,
der ganzen Urkunde die Glaubwiirdigkeit abzusprechen ?).

Was kann aber nun jene Grabtafel selbst fiir die Geschichte unseres Bau-
werkes beitragen ?

Wir miissen auch hier zunichst den Sachbestand kurz umschreiben:

Im 16. Jahrhundert waren in der Kirche S. Lucius noch drei Grabtafeln
vorhanden, von denen sich die eine auf Bischof Valentian (gest. 548) und zwei
weitere auf Glieder des Geschlechtes der Victoriden bezogen®). So benennt man
nach dem Namen verschiedener Angehoriger dieses Hauses jene Familie, die
vor der Einfithrung der frankischen Gauverfassung durch Karl den Groflen eine
merkwiirdige geistlich-weltliche Dynastie in Ritien bildete, indem die beiden
héchsten Amter des I,andes — des Prises und des Bischofs — jeweils von S6hnen
dieses Hauses bekleidet wurden.

Die alteste dieser drei Tafeln nun galt, wie erwihnt, dem Bischof Valentian,
und nach dem Wortlaut der Inschrift war der Stein von dessen Neffen Paulinus
gesetzt worden ®). Die zweite bezog sich auf den «clarissimus proavus» des
Hauses, dessen amtliche Stellung nicht genauer bezeichnet war?) und in dem

1) Stumpff Joh.: «Gem. 16bl. Eydgen. Stetten etc.» 1548 II. S. 314 b.
2) F. Sprecher von Bernegg: ¢Rhetische Chronica» S. 278. Joh. Guler (Raetia S. 65) ist

vorsichtiger und sagt: «Dieweyl er (Valentian) allda hat woéllen begraben werden, vermeinen et-
liche, er sei derselben Kirch Stiffter gewesen.»

3) Th. v. Mohr: Cod. dipl. I. S. 104.

4) Vgl. Keller: «Die réom. Ansiedlungen» I.S. 319 sowie Ulr. Stutz: «Karls d. Gr. Divisio»
S. 50 Ziff. 30.

5 Bd. XXXII S. 108 dieser Zeitschrift ist auf Zeile 13 das Wort «weitere» zu streichen, da
Valentian nicht zu den Victoriden gehért.

%) Th. v. Mohr: Cod. dipl. I. Nr.2 S. 5 f. 7 Th. v. Mohr: a.a.0. I. Nr. 3 S. 6.



223

eine unbelegte Tradition Victor, den Morder des hl. Placidus, sieht. Diesen
sowie den dritten Stein liel — die Inschrift sagt es selbst — der Priases Victor
aus Trient kommen, doch welchem der Victoriden diese dritte Tafel galt, geht
aus dem Text nicht sicher hervor, da sie verstiimmelt war und der Satz mit
dem Wort «Dominus» schloB 1).

Die Entstehungszeit dieser beiden zuletzt genannten Tafeln ist durch die
Nennung des Stifters anndherungsweise bestimmt, es handelt sich um Victor III.
(aus der fiinften bekannten Generation der Victoriden), den Vater des im Jahre
766 testierenden, oben oft genannten Bischofs Tello. Die beiden Tafeln ge-
horen daher dem ersten Drittel des 8. Jahrhunderts an.

Diese Steine nun waren zu Tschudis und Stumpffs Zeit in der Gruft von
S. Lucius noch vorhanden, und die Kenntnis der Inschriften verdanken wir vor
allem einer Kopie Tschudis, dem das Prioritdtsrecht der Uberlieferung hier ge-
hort 2). Noch im 16. Jahrhundert, zu der Zeit, als Campell an seiner ritischen
Geschichte schrieb, also um 1570, wurden die beiden Grabtafeln der Victoriden
von boswilliger Hand zerschlagen 3), der Valentianstein aber verschwand spater
auf unerklarliche Weise und schon Eichhorn (1797) konnte ihn nicht mehr
aufspiiren 4). Doch tauchte er, merkwiirdig genug, um 1860 beim Hofe Gons
oberhalb Mols am Walensee auf, wurde aber zerschlagen und vermutlich als
Baumaterial verwendet. Ein Bruchstiick nur erhielt sich durch Zufall und wurde
zur posthumen Bestitigung von Tschudis historiographischer Sorgfalt 3).

Gerade der Inhalt dieser Grabschrift aber macht die Annahme, daB3 Va-
lentian als der Stifter eines Monumentalbaues des ILuciusklosters, sei es nun
der Kirche selbst oder der Klostergebdude — zu betrachten sei, unwahrschein-
lich. Denn bei der Weitschweifigkeit, ,mit der sie die guten Werke des Be-
statteten preist und erzahlt, wie er Arme beschenlkt, EntbloBte bekleidet und
Gefangenen wohlgetan, hitte sie sicherlich nicht die Errichtung eines grofen
Klosters (amplum coenobium) vergessen, wenn dieses Verdienst ihm zuzuschreiben
gewesen wire. Trotzdem spielt nun die Valentiantafel in der Beweisfithrung
Effmanns eine groBe Rolle, da er allein in der Tatsache, daBl sie in der Lucius-
kirche vorhanden war, eine Stiitze fiir die Annahme sieht, der ostliche Viereck-
raum sei als die Grabkammer jenes Bischofs zu betrachten. Wenn wir auch
nicht bestreiten wollen, daB} Valentian wie die beiden Victoriden dort bestattet
waren, wo sich nachmals die Luciuskirche erhob, so ist es doch eine andere
Frage, ob die Dokumente dieser Bestattung, jene Grabtafeln eben, in einer

1) Th. v. Mohr a.a. O. I. Nr. 6 S. 8. — Stumpff meinte — und ihm schlossen sich andere
an — der Stiffter selbst sei gemeint, wihrend eine neuere Auffassung Jactatus vorschligt. Literatur
dariiber siehe bei S. Vogelin a. a. O. S. 125 sowie bei E. K. Winter im , Biindner. Monatsblatt"
1927 S. 257.

2) 8. Vogelin a. a. 0. S. 125 ff.

3) Ulr. Campell: «Historia Raetica», Quellen zur Schweizer Geschichte, Bd. VIII S. 89.

1) P. Ambr. Eichhorn: «Episcopatus Curiensis» S. 9.

) Jahrg. XII S. 4 dieser Zeitschrift. Das Fragment ist nun im Museum von St. Gallen
aufbewahrt.



224

Beziehung zur Krypta standen, die Riickschliisse auf die Datierung des noch
vorhandenen Bauwerkes zuldsst. Dies aber ist zu -verneinen.

Was zundchst den Valentianstein anlangt, die alteste dieser Tafeln, so sagt
Tschudi nur, er sei an der Wand angebracht gewesen (in marmore albo parieti
infixo) 1), wihrend Stumpff in der Uberschrift der Inschrift angibt: «in cripta
monasterii S. Lucii» 2). Ziehen wir beides zusammen, so ergibt sich als Stand-
ort die Wand in der Luciuskrypta. Unter der Krypta versteht aber Tschudi
— wenn wir auch nicht behaupten wollen nur, so doch jedenfalls auch — den
westlichen Vorraum, was aus seiner Bemerkung zu dem zweiten Stein zu
schlieBen ist, von dem er sagt, er habe sich «bei der Treppe der Krypta» (ad
scalam cripte) befunden. Denn nur in der vorderen Krypta ist eine Treppe. Es
ist also damit zu rechnen, da@} sich der Stein an einer Wand der vorderen Krypta
befand, in einem Bau also, der — dariiber besteht keine Kontroverse — erst
aus dem 12. Jahrhundert stammt. Wie dem aber auch sei, ob der Stein nun
in diesem oder jenem Raum war, jedenfalls war er — und dies ist auch Effmann
nicht entgangen — von seinem urspriinglichen Ort, dem Grab selbst, entfernt,
auf das die Inschrift deutlich mit den Worten «hoc iacit in tomolo» hinweist 3).

Noch deutlicher ist der Tatbestand bei jener der beiden victoridischen
Tafeln, die dem «clarissimus proavus» gewidmet war. Von ihr sagt, wie erwdhnt,
Tschudi, sie sei an der Treppe der Krypta gestanden (ad scalam cripte in eodem
templo monasterii) ¢) und Stumpff vervollstindigt das Bild durch seine An-
gabe: «ein alter Grabstein zu S. Lucii an der stigen im Chor leynende» 3).

Widerspruchsvoll indessen sind die Standortsbezeichnungen bei der dritten
Tafel, jener fiir den ungenannten Dominus. Wihrend Tschudis und Stumpffs
Handschriften iibéreinstimmend nur im allgemeinen die Krypta («in cripte»)
als Aufbewahrungsort angeben, sagt die Buchausgabe der Stumpffschen Chronik,
jener Graf Victor liege «zu S. Luci begraben beym groflen Altar nach uswysung
der selbige Grabschrifty. Wie bei der andern, so folgt auch bei dieser Tafel
Campell den Stumpffschen Angaben mit den Worten «ante aram augustissimam
extitisse epitaphium marmori» §).

Mit dem groBen Altar kann nur der Hauptaltar gemeint sein, und dieser
stand, bevor — nach dem Jahre 1811 — das Presbyterium unterteilt wurde,
ohne Zweifel im Ostlichen Abschnitt des Chores, das sich, wie im Dom, als eigenes
Altarhaus deutlich zu erkennen gibt. Hier konnte aber kein Bodengrab ge-
wesen sein, da sich unter diesem Raum die zuvor beschriebene viereckige Kam-
mer befindet. Lag also die Tafel wirklich hier, so war auch sie von ihrem ur-

1) Aus der Handschrift mitgeteilt von S. Végelin a. a. O. S. 125 Fulnote 1.

2) Vogelin S. 126.

3) Guler hat offenbar mangels Augenschein nur aus der von seinen Vorgingern abgeschrie-
benen Inschrift konstruiert, die Tafel liege «ob Valentiani Grab» (Raetia S. 65).

4) Vogelin a.a. O. S. 126.

%) Joh. Stumpff: « Gem. Lobl. Eydgen. etc.» II. S. 315. Ihm folgt Campell a. a. O. S. 89:
«vel leniter incumbenti»s.

6) Campell a.a. Q. S. go.



225

spriinglichen Platz, dem Grab (¢hic sub ista lapide») entfernt worden. Der
Widerspruch in den beiden Ortsangaben 148t sich auch am besten so 16sen, daf3
die Tafel beweglich und aus der Krypta in den Chor verbracht worden war ?).
Dafiir spricht ja ohnehin ziemlich deutlich die Tatsache, da3 sie mit der anderen
«an der Stiege lehnenden» zusammen der Zerstorung anheimfiel.

Aus all dem gewinnt man den bestimmten Eindruck, dafl es sich bei diesen
Grabtafeln um dislozierte Stiicke handelte, um Platten, die bei einer Bau-
vornahme von ihrem urspriinglichen Platz entfernt und — da es ehrwiirdige
Dokumente waren — im neuen Gebaude aufbewahrt wurden. Darauf werden
wir noch zuriickkommen. Zunichst sei nur festgehalten: einmal, dal nirgends
eine feste Beziehung einer der Tafeln zur Ostkrypta zu erkennen ist, und zum
andern, daf3 die Tafeln, als isolierte Stiicke, zur Datierung des gegenwirtigen
Baubestandes iiberhaupt nicht herangezogen werden konnen.

Wenn also die beiden Eckpfeiler der Effmannschen Argumentation, die
Stelle im Proprium und die Valentiantafel, die Datierung der Luciuskrypta nicht
zu tragen vermogen, so bleibt nun zu fragen, ob es einen andern Weg gibt, zu
einer befriedigenden zeitlichen Bestimmung zu gelangen.

Dieser Weg ist nur durch eine Untersuchung des Sinnes des Bauwerkes
und seiner Form oder anders gesagt durch die Reliquiengeschichte und die zeit-
liche Abgrenzung des Typus, dem die Luciuskrypta angehort, zu erschliefen.

Die Reliquiengeschichte ergibt nun zunichst einen zuverlissigen Terminus
ante quem. Dall eine Prozessionskrypta mit Confessio nur fiir die Verehrung
eines heiligen Ieichnams gebaut sein kann, bedarf keiner Erorterung, auch die
Tatsache nicht, daB dafiir nur der Korper des hl. Lucius in Frage kommt. Von
den Gebeinen dieses ritischen Apostels aber wissen wir aus einer Beschwerde-
schrift, die Bischof Victor von Chur?) um 821 an Ludwig den Frommen
richtete, daB sie kurz zuvor bei der Giiterauseinandersetzung zwischen Bistum
und Grafschaft Chur von dem Vertreter des Konigs dem Bistum entwendet
wurden %). Sie blieben von da ab verschwunden, bis man sie am 30. Médrz des
Jahres 1108 wieder auffand. Unter diesem Datum nidmlich ist im Kirchen-
kalender des Churer Domes eingetragen «inventio corporis S. Lucii confessorisy,
wobei uns leider der Fundort verschwiegen wird?). Dal Graf Roderich, oder wer
es an seiner Statt gewesen sein mag, bei der Ausscheidung des Konigsgutes
auch darauf bedacht war, sich der Luciusgebeine zu bemichtigen, hat nichts
Uberraschendes. Denn ein solcher Besitz war fiir jede Kirche und jedes Kloster
mehr wert als Land, und er konnte Gedeihen und Niedergang eines Gottes-
hauses entscheiden. Wohin der Leichnam des Heiligen entfithrt wurde, davon

1) Tschudi hatte die Inschriften schon vor 1536 kopiert (s. Végelin a.a.O. S. 128), die
Stumpffsche Chronik erschien 1548.

?2) Auf S. 104 u. 110 Bd. XXXII dieser Zeitschrift ist versehentlich Verendarius als Ver-
fasser dieser Schrift bezeichnet.

3) Th. v. Mohr a.a. O. I. S. 27: «nec etiam illud sacratissimum corpus beati Lucii con- -
fessoris nobis reliquerunt.»

1) Necrologium Curiense S. 31I.



226

fehlt uns jede Kunde. Da also die Gebeine des hl. Lucius vom Beginn des
9. Jahrhunderts bis 1108 nicht im Kloster S. Lucius ruhten, so scheidet diese
Zeitspanne fiir die Errichtung der Prozessionskrypta aus. Daf nach 1108 noch
eine Ringkrypta gebaut wurde, ist jedoch nicht anzunehmen. In dieser Zeit
hatte sich die Hallenkrypta schon so sehr durchgesetzt, daB hochstens noch
Ubergangsformen, aber niemals die Ausgangsform — dazu noch, wie wir sehen
werden, in einer sehr befangenen Ausfithrung — moglich wiren. Wir haben
also nur noch den Zeitraum nach riickwirts abzugrenzen, und hier darf nun
sogleich gesagt werden, daBl Effmann nach einem zu frithen Datum gegriffen
hat. Denn sobald man die Unzuverlissigkeit der von ihm verwendeten histo-
rischen Stiitzen erkannt hat, ist es nicht mehr erlaubt, die Luciuskrypta fiir
alter zu halten als alle andern uns bekannten Krypten dieser Gattung. Keines
dieser Bauwerke aber wagt die Forschung heute mehr vor dem 8. Jahrhundert
anzusetzen 1).

DaBl unsere Krypta allerdings sehr nahe an den Anfang der Entwicklung
dieses Typus gehort und vielleicht dlter ist als jene von S. Emmeram in Regens-
burg, darauf weist die noch unbeholfene Technik der Anlage hin. Denn was
Effmann fiir eine bewuBte Formgebung zu halten geneigt war, die Polygonalitit,
hat wohl eher in einer technischen Unerfahrenheit seinen Grund. Die Brechungen
sind viel zu wenig entschieden und dem Auge zu schwach erkennbar, als daB
wir eine architektonische Absicht hinter ihnen vermuten diirften. Esist vielmehr
ganz offenbar, dafl man auf den Eindruck der Rundung ausging und ihm mit
der Aneinanderreihung von kleinen, tonnenartigen Teilstiicken, die in der
Schalung leichter auszufithren waren als die korrekte Ringform, so nah als
moglich kommen wollte.

Nachdem nun aus stilgeschichtlichen Griinden der Terminus post quem an
den Anfang des 8. Jahrhunderts und die jenseitige Grenze durch den Reliquien-
raub auf den Beginn des 9. Jahrhunderts festgelegt ist, so ist die Datierung
der Luciuskrypta in einen Zeitraum von hundert Jahren (700 bis 800) eingeengt,
in dessen Mitte die Entstehungszeit liegen diirfte.

Da wir am Beginn unserer Ausfithrungen die Form der Krypta nur mit
wenigen Angaben umschrieben haben, so ist nun an dem von Effmann aufge-
nommenen Grundril noch eine Korrektur anzubringen, die das Bild der urspriing-
lichen Anlage in einem wesentlichen Punkt genauer bestimmt. Er hatte es
unentschieden gelassen, ob der Mittelgang vor dem nach 1811 vorgenommenen
Einbau mit der Westkrypta in Verbindung stand. Eine genauere Untersuchung

1) Nach der Meinung von Corr. Ricci gab es sogar vor dem 9. Jahrh. in italienischen Kirchen
noch keine Krypten (Roman. Baukunst in Italien 1925 S. VII). Die Krypta von St. Peter in
Rom erhielt ihren Umgang friihestens in karolingischer Zeit. In die gleiche oder etwas spitere
Zeit scheinen die andern romischen Ringkrypten (S. S. Quattrocoronati, S. Prassede, S. Marco,
S. Crisogono u. a.) zu gehdren. Die Krypta von S. Emmeram in Regensburg, neben Lucius wohl
die dlteste Anlage dieser Art nordlich der Alpen, ist um die Mitte des 8. Jahrh. entstanden. —
Literatur zu dieser Frage siehe auch bei E. Hoferdt: Ursprung und Entwicklung der Chorkrypta.
Diss. Breslau 190j5.



227

durch Wegnahme einiger Steine bei dem riickwirtigen AnschluB der neuen
Apsis an das Gewolbe des Ganges fithrte nun zu der Feststellung, da8 die
Wolbung hier nicht tonnenformig weiterlduft, sondern sich in einen muschel-
formigen AbschluB3 herabsenkt. (Siehe Ziffer 7 des Lingsschnittes ). Mit
dem AbschluB8 gegen Westen fiigt sich nun diese Anlage ganz in den Typus
ein, wie wir ihn fiir frithmittelalterliche Krypten dieser Art kennen, und was
die Form anlangt, so darf an die Confessio der Fraumiinsterkrypta in Ziirich
und jene von S. Emmeram erinnert werden, die dhnliche Konchen aufweisen.
Es wird nun auch kaum ein Zweifel mehr bestehen, dal sich hier das Lucius-
grab befand, wenn auch keine niheren Angaben iiber die Form moglich sind.
Denn fiir eine Kammer hinter der Nische — gegen die Kirche zu — wie in
S. Emmeram war kein Platz im Mauerwerk mehr vorhanden. Wir konnen
an einen aufgemauerten, zu beiden Seiten an die Wandung des Ganges an-
schliefenden Altarblock denken, der das Sepulcrum umschloB, denn da der
Leib des Heiligen zu jener Zeit — im 8. Jahrhundert — lingst zerfallen war,
so geniigte zur Bestattung seiner Gebeine ein kleiner Raum 2). Bei der ge-
ringen Hohe des Ganges hitte dann diese Anordnung fast wie ein frithchrist-
liches Arcosolgrab ausgesehen. Der Befund des Mauerwerkes in der Nachbarschaft
der Apsis steht mit dieser Annahme im Einklang; denn die leichte Ausweitung
des Mittelganges gegen den westlichen Abschlull hin ist offenbar spiteren
Datums und kann damit zusammenhingen, dall beim Ausbrechen der alten
Apsis auch das anstoBende Mauerwerk — zur Entfernung dieses Altarblockes
eben: — verletzt wurde. Der Verputz ist hier neu, und es liegt auch die dltere
Schicht nicht mehr darunter. Dieser Altar wird dann wohl gemeint sein, wenn
im Jahre 1361 von «sant Lutzen alter in der Gruft» die Rede ist 3), denn jener
in der Westkrypta war der Maria geweiht ?).

Notiert sei noch, dall die Gewolbemuschel des Abschlusses mit einer starken
RuBschicht {iberzogen ist, die — an so gesicherter Stelle — kaum vom Brand
des Jahres 1811 herrithren wird. Ob sie von schwelenden Kerzen oder Lampen
stammt ?

Wenn genauere Feststellungen iiber den Ort des Iuciusgrabes nicht mehr
moglich sind, so liegt dies nicht nur an dem neueren Apsideneinbau, sondern
auch daran, daB noch andere eingreifende Verinderungen an dem fiir das
Sepulcrum in Frage kommenden Ort in jiingerer Zeit geschehen sind. Wir
miissen uns hier leider mit einer kurzen Beschreibung dieser Einbauten be-
gniigen, ohne daf wir in der Lage wiren, fiir ihren Zweck eine plausible
Erklirung zu geben. Das Wesentliche zeigt der Grundrif} (Taf. XV) und zu

1) Die geometrischen Zeichnungen wurden von Herrn Dipl. Arch. Walter Sulser in Chur
aufgenommen, dem ich fiir seine tatkraftige Hilfe bei diesen Untersuchungen herzlich danke.

%) Der Mittelgang konnte dann also nur im ausgedehnteren Sinn als «confessio» bezeichnet
wetrden. )

3) Th. v. Mohr: Cod. dipl. III. S.148: 1361 Mai 22: «Ein licht das brinen sol vor sant
Lutzen alter in der Gruft in sant Lutzen miinster.»

%) Joh. Gg. Mayer a. a. O. 2. Auflage S. 34.



D

228

seiner Erklirung sei nur folgendes bemerkt: die AbschluBwand Ziffer 3
ist aus Bruchsteinen gemauert und ging, wie am Gewolbe noch zu sehen ist,
ehemals in voller Breite durch. Ob hier frither iiberhaupt keine Offnung oder
eine ‘I'iire mit soliderem Sturz bestand, der die volle Mauerbreite hatte, ist nicht
mehr zu entscheiden. Sicher ist (nach den Verputzverhiltnissen), dal dieser
Einbau jiinger ist als die letzte Putzschicht des Ganges und vermutlich iiber-
haupt verhiltnismdBig neuen Datums. Noch neuer aber ist das Weitere: zu-
nichst ein kaminartiger Schacht (Ziff. 4), der nachtréglich an die Wand Ziff. 3
angefiigt ist, 2,1 m unter das Bodenniveau geht, nach oben durch das Gewdélbe
stot und in der dariiberliegenden Sakristei anscheinend unter einem Wand-
schrank miindet, der dicht an der (nach 1811 errichteten) AbschluBmauer gegen
den heutigen Chor steht. Inwendig ist dieser «Kamin» mit sauber behobelten
Brettern verschalt, er zeigt weder Rul noch sonst ein Merkmal irgendwelcher
Benutzung und hat nirgends eine Offnung. Es war notig, ein Loch zu schlagen,
um den Tatbestand zu untersuchen. Die beiden zur Herstellung des «Kamins»
an die Zwischenwand und an die Gangmauer angeschlossenen Wandungen be-
stehen aus flachen Ziegeln, dem gleichen Material, das zum Belag des Bodens
zwischen der Wand Ziffer 3 und der Apsis wie der Auskleidung des Schachtes
Ziffer 5 verwendet ist. An einigen noch vollstindigen Stiicken konnte kon-
statiert werden, da sie 19 XIg9 cm messen wie die Platten des Ziegelbodens
in der alten Sakristei, dem fritheren Altarhaus. Dieser Schacht Ziffer 5 geht
in birnférmigem Umri3 senkrecht zwei Meter tief in den Boden; seine mit Kalk-
mortel bestrichenen Wandungen bestehen, soviel sich erkennen 14ft, aus den
erwahnten Ziegeln in horizontaler Schichtung, und die Sohle ist mit den gleichen
Platten sorgfiltig ausgekleidet.

Der erwidhnte Ziegelplattenbelag geht nirgends unter diese neueren Ein-
bauten hinein. Kamin, Schacht und Bodenbelag wurden augenscheinlich zu-
sammen ausgefithrt. Das Ziegelmaterial nun kann vom fritheren FuBboden der
neuen Sakristei stammen, der im Jahre 19oo durch einen Terrazzobelag ersetzt
wurde. Diese neue Sakristei ist ein Teil des alten Chores und hatte wohl den
gleichen Belag wie das ehemalige Altarhaus, die zuvor erwihnte «alte Sakristei».
Dann aber wiren diese Einbauten nicht ilter als 30 Jahre, und es mifite auf-
fallen, daBl von ihrer Zweckbestimmung — wie Nachfragen ergaben — Zu-
verldssiges nicht mehr bekannt ist. Sie stammen aber — wie aus dem Ge-
schilderten klar geworden sein wird, jedenfalls aus der Zeit nach 1811, sind
profanen Charakters — da die Krypta damals langst auler Gebrauch war —
und haben uns hier daher nicht weiter zu beunruhigen. So moge dieses Frage-
zeichen hier als ein Beweis dafiir stehen bleiben, dal bisweilen auch neuere
Bauten Ritsel aufzugeben vermagen ?).

1) Einem «on dit» zufolge soll der Schacht zeitweise zur Aufbewahrung von Fleisch gedient
haben; er ist jedoch voéllig ungeeignet dazu, weil Fleisch Luft braucht, der Schacht zudem wegen
der hygroskopischen Eigenschaft der Ziegel feucht ist. Der Kamin konnte dazu dienen, die Ge-
wichte eines Uhrwerkes aufzunehmen. Aber eine solche Uhr ist hier nicht vorhanden. Das Tiirm-
chen sitzt iiber der Westfront.



229

Um nach dieser Einschaltung zur Betrachtung des alten Zustandes zuriick-
zukehren, so ist noch zu sagen, dafl der Bogen des Mittelganges urspriinglich
nicht das gleiche Niveau hatte wie jener des Umganges, sondern 11 cm tiefer
lag. Der alte solide Pflasterbelag ist unter einer spiteren Aufschiittung noch
vorhanden, und bei Punkt 1 war festzustellen, da@ hier eine (nun ausgebrochene)
Stufe den Ubergang vermittelte. Ferner war der AbschluB der groBen Mauer-
massen (zwischen der Confessio und den Armen des Umganges) gegen Westen
zu ehemals nicht geradlinig. Bei Punkt 6 ist eine Fuge zu sehen, deren weiterer
Verlauf indes nicht mehr festgestellt werden kann. Sie bezeichnet aber vermut-
lich nicht das Ende dieses Klotzes, sondern diirfte auf einen Einsprung zuriick-
zufithren sein. Als man bei den Neubauten des 12. Jahrhunderts dann an die
Ganggruft gegen Westen hin die Vorkrypta anfiigte, muBten diese Unregel-
mifBigkeiten ausgeglichen werden.

Nachdem Valentian in der Baugeschichte von S. Lucius keine erkennbare
Rolle mehr spielt, so besteht auch der Grund nicht mehr, der Effmann ver-
anlafite, in dem Gstlich an die Ringkrypta anschlieBenden Raum die Grab-
kammer dieses Bischofs zu suchen. Es liegt vielmehr die Annahme niher, daB
hier der Verehrung der Emerita-Reliquien eine Stidtte bereitet war, also eine
ahnliche Disposition bestand, wie sie in der Fraumiinsterkrypta in Ziirich fii1
die Gebeine von Felix und Regula verwirklicht war. Die Legende legte eine
solche Anordnung nahe, da sie Emerita als die Schwester und Jiingerin des
hl. Lucius bezeichnet, die im Dienst seiner I.ehre bei Trimmis den Martyrertod
erlitten hat. Die nahe beieinander liegenden Verbindungsbogen zwischen der
Ringkrypta und der Kammer, an denen jede Spur einer Tiire oder eines dhn-
lichen Abschlusses fehlt, lassen sich auch kaum anders erkliren, als da3 sie
dazu dienen sollten, die in der Lucius-Krypta sich bewegende Prozession der
Glaubigen in jene anstoBende Kammer hinein und von dort wieder zuriick-
zuleiten, auch diesen Raum also in den Ring der Pilgerwanderung einzuschlieBen.
Wir horen niemals etwas von einer Verehrung der Valentiansreliquien, wahrend
uns noch Bullen des 15. Jahrhunderts berichten, daB die Leiber der Emerita
und des Lucius hier Gegenstand der Devotion waren, wie denn auch in der
Konsekrationsurkunde von 1295 die hl. Emerita als Mitpatronin neben dem
Apostel Andreas und dem hl. Lucius genannt wird 1). |

Es ist anzunehmen, daf3 die Emerita-Kammer erst nachtriglich der Lucius-
Krypta angefiigt wurde, denn bei einer gleichzeitigen Errichtung hitte man
wohl eine regelméBigere Anordnung gesucht. Auch 148t die Gewdlbebeschaffen-
heit iiber dem Bogen des groBeren Durchganges den Eindruck aufkommen, dal
es sich hier um eine nachtrigliche Durchbrechung handelt, die, so gut es eben
ging, mit der Gewdlbeanlage wieder ins Reine gebracht wurde (siehe Ziffer 8
des Lingsschnittes).

1) Vgl. Joh. Gg. Mayer a.a. 0. 2. Aufl. S. 4: «In quo (monasterio) ut asseritis Sancti
Lucii Confessoris, qui rex fuit ac Emerite virginis et martyris, eiusdem sancti sororis, corpora
requiescunt et ad illa Christifideles illarum partium singularem gerunt devotionem.» Archiv v.
S. Lucius.



230

Die ganze Anlage diente wohl bis ins spite Mittelalter dem gottesdienst-
lichen Gebrauch, jedenfalls wurde sie in der nachromanischen Zeit noch einer
Erneuerung unterworfen. Denn iiber dem urspriinglichen Verputz der Ring-
krypta liegt ein zweiter (er zeigt Reste einer Bemalung, die im einzelnen nicht
mehr erkennbar ist), und diese spitere Schicht iiberzieht auch die frither er-
wihnten kleinen Sdulen mit den Wiirfelkapitilen. Der Verputz in der Emerita-
kammer gleicht dieser zweiten Lage, und es ist daher moglich, daB sie erst
damals angelegt wurde.

Wenn also die Luciuskrypta erst im 8. Jahrhundert entstanden ist, so bleibt
noch die Frage zu priifen, ob sich zuvor schon ein kirchliches Gebaude an dieser
Stelle erhob und welcher Art es war. Zwar ist zuzugeben, dafl die Tafeln die
Existenz eines solchen Bauwerkes nicht zwingend beglaubigen, denn es handelt
sich — wie der Text der beiden victoridischen Inschriften erkennen 1ift —
um einfache Bodenplatten, die ja auch auf einem offenen Coemeterium gelegen
haben konnten. Doch spricht die Tatsache, daB die Bestatteten Angehorige
des Fiirstenhauses waren, fiir die Annahme einer irgendwie ausgezeichneten
Grabstiatte. Wir werden also an eine Familiengrabkapelle der Victoriden, eine
«cella» oder «memoria» denken, in der an den Jahrtagen der Verstorbenen die
Votivmessen abgehalten werden konnten!). Kein Hinweis zeigt uns mebhr,
wie diese Kapelle ausgesehen hat, aber es liegt nach unserer Kenntnis von der-
artigen Anlagen am nichsten, an einen Zentralbau in irgendeiner Form (rund,
polygonal oder quadratisch mit absidialen Ausbuchtungen) zu denken. Nie-
mand vermag uns auch zu sagen, wann die Steine ihren urspriinglichen Platz
verlieBen, ob also der Bau des Langhauses im 8. Jahrhundert die alten Gréiber
unberiihrt in sich aufnahm, oder ob man vielleicht erst beim Ausheben der
Ostkrypta im 12. Jahrhundert auf die Platten stieB. Und endlich wird es immer
unermittelt bleiben, ob jene Cella schon die Gebeine des hl. Lucius umschlo8,
oder ob sie vielleicht erst spiter aufgefunden und gerade diese Entdeckung der
Anla zur Erbauung der Krypta war.

Die Frithgeschichte der Luciusverehrung ist ja von volligem Dunkel be-
schattet, und sogar die Figur des Landesapostels selbst steht sehr undeutlich
in der Dammerung der Legende. Wenn auch seine Existenz nicht in Zweifel
gezogen werden soll, so gelingt es doch nicht, fiir die Zeit seiner Missionstatig-
keit eine zuverlissige Fixierung zu finden. Diirfte man an die Identitit des
ritischen Lucius mit dem Britenkonig glauben, so wire ein zeitlicher Orien-
tierungspunkt durch einen Brief gegeben, den der romische Bischof (Papst)
Eleutherus (nach 170) von ihm erhielt 2). Gerade diese Identitit aber ist hochst
fragwiirdig und sehr bestritten, und es sei, ohne auf die Einzelheiten der Kontro-
verse einzugehen, nur gesagt, daB3 die Zweifel daran nicht das Erzeugnis mo-
derner Kritik sind, sondern schon Notker der Stammler skeptisch in sein Mar-

1) Das Sacramentarium Gelasianum enthélt Vorschriften fiir die «Missa in coemeteriis»
(I. P. Kirsch: Die rom. Titelkirchen S. 203).

?) A. Liitolf: Die Glaubensboten der Schweiz S. 121.



231

tyrologium schrieb: «Sive rex quondam ille, sive quicunque servus dei fuerit ).»
Sehr gewichtige Griinde sprechen denn auch dafiir, die Identitit zu verneinen.
Die alteste von Beda vermittelte Form der Iegende weill nichts von einer Ab-
dankung und Missionswanderung ihres Konigs, und es darf auch nicht iiber-
sehen werden, daf} bei der frithesten uns bekannten churischen Erwdhnung des
Lucius (in der Bittschrift Victors) nur von einem Confessor Lucius, aber nicht
von einem Konig die Rede ist. I.ehnt man aber einmal diese Identitit ab, so
ergibt sich die Moglichkeit, das Ieben des ritischen ILucius in eine viel
spitere Zeit, etwa das vierte Jahrhundert zu setzen; denn die Legende enthilt
Bestandteile, die der Annahme Raum geben, daf} er nicht der erste Glaubens-
bote, sondern der Reiniger und Erneuerer der Lehre, vielleicht auch der Organi-
sator des Bistums war. So kann man insbesondere bei den Worten Victors,
der von einer «teuflischen Irrlehre» («de diabolico errore») spricht und der
Legende, die ihn predigen laf3t: «unus dominus, una fides, unum baptisma»
daran denken, daB sein Eifer weniger dem Heidentum, als der Ketzerei des
Arianismus galt, gegen den zu jener Zeit auch Ambrosius von Mailand mit
eiserner Strenge vorging.

Undeutlich also sind die Spuren seines Iebens, Erzeugnis spiter Fort-
dichtungen die Legende von seinem Tod unter den Steinen seiner Widersacher,
und so bildet denn die Krypta bei S. Lucius das friitheste sichere Dokument
seines Daseins und der Geschichte seiner Verehrung. Wem der Dienst an dieser
Devotion vor dem Jahre 1140 anvertraut war, auch das ist nicht einwandfrei
erweisbar, da — wir sprachen schon oben davon — die betreffende nach Pfifers
weisende Urkunde gefilscht ist. Doch da immerhin der materielle Gehalt des
Dokumentes in manchen Teilen der Wahrheit entsprechen kann, so darf man
daran denken, dafl in der Tat hier die Benediktiner von Pfifers die Pilgerstitte
verwalteten. Thnen wire also der Bau zuzuschreiben, zu dem die Ringkrypta
gehorte, und weil die Griindung des Klosters Pfifers in die erste Hilfte des
8. Jahrhunderts (um 740) fillt, so wire also auch von dieser Seite her der Ent-
stehungstermin der Krypta im oben angegebenen Sinn begrenzt.

Die Wiederauffindung der Gebeine des hl. Lucius im Jahr 1108 und die
Tatsache, daB3 das Kloster sich diesen kostbaren Besitz zu sichern wuBte, muf3
fiir den Konvent einen neuen Aufschwung bedeutet haben. Es waren aber,
seit etwa 1140, nun die Primonstratenser von Roggenburg, die den Nutzen
davon zogen, und sie haben offenbar um die Mitte dieses Jahrhunderts einen
Neubau errichtet, zu dem die westliche Krypta gehorte. Im Kirchenkalender
der Kathedrale ist unter dem 3. Dezember von der Hand eines Schreibers, der
zwischen 114 und 1147 Eintragungen machte, eine «dedicatio» der Luciuskirche
vorgemerkt («Lucii regis et conf. dedicatio eiusdem ecclesie in Curia»). FEine
ebenfalls im Churer Kalender und zwar am 29. Juni erscheinende «translatio
S. Lucii conf.» — der Eintrag stammt aus der zweiten Hilfte des 12. Jahr-
hunderts — wird sich auf die Verbringung der Gebeine des Heiligen in das

1) Liitolf a.a.O. S. 122.



232

neu errichtete Gotteshaus beziehen!). Indessen scheinen damals die Arbeiten
am Neubau keineswegs abgeschlossen gewesen zu sein. Denn eine in Kopie
noch erhaltene Konsekrationsurkunde sagt uns, dal am 15. Oktober 1295 eine
Gesamtweihe der Kirche stattgefunden hat, und nach allem, was wir bei der
Baugeschichte des Domes gehort, wird dieses spate Datum uns nicht mehr
tiberraschen. Daraus, dal in der Konsekrationsurkunde wohl von der Weihe
des Marienaltars, nicht aber von jener des Hauptaltars gesprochen wird 2), darf
man schlieBen, dall der Bau nach der Vollendung des Presbyteriums stecken
blieb und die Errichtung des Langhauses erst spiater zustande kam 3).

S. Lucius. Tiirsturz mit Relief. Phot. Lang, Chur.

(Da die Aufnahme bei kiinstlicher Beleuchtung von rechts unten her gemacht wurde, ist die
optische Wirkung falsch, die Skulptur erscheint vertieft statt reliefmédssig. Das Bild ist bei
Betrachtung daher umzudrehen.)

Man wird bei einer Untersuchung der Baugeschichte von S. ILucius auch
nicht an der Frage vorbeigehen diirfen, zu welcher der verschiedenen Etappen
wohl jenes merkwiirdige Relief gehort, das einen Fisch neben dem Lamm Gottes
zeigt (s. obige Abb.). Der Stein bildet den Sturz einer Tiire im Untergeschol3 des
fritheren Turmes, der auf Abbildungen des 18. Jahrhunderts noch zu sehen ist
und dem Brand vom Jahre 1811 zum Opfer fiel. Dieser Turm sah mit seinem
spitzen Helm und den Wimpergen jenem der Kathedrale sehr dhnlich und wird

1) Necrologium Curiense S. 119 u. 64.

2) Joh. Gg. Mayer: «St. Luzi bei Chur» 1. Auflage 1876. Beil. IV S. 172.

8) Es ist auch (von Joh. Gg. Mayer a.a. O. 2. Aufl. S. 3 u. 31) versucht worden, den im
Domschatz aufbewahrten Luciusschrein von 1252 fiir die Baugeschichte von S. Lucius zu ver-
werten. Da aber die Inschrift von einer Translation von Reliquien (translate s. reliquie S. Lucii)
berichtet, wiahrend in den andern Urkunden, die von den im Kloster ruhenden Gebeinen des Lucius
sprechen, immer der Ausdruck «corpus» gebraucht ist, so hat man wohl anzunehmen, daf} der

Schrein nur Reliquienpartikel barg, die vom Probst des Klosters fiir die neuerbaute Kathedrale
abgetreten wurden.



233

wie dieser gegen Ende des 15. Jahrhunderts entstanden sein. Dazu pallt —
wie dies Effmann auch annimmt — die Form jenes Sturzes, der einen gedriickten
Korbbogen mit einfacher Fase zeigt. Der Stein selbst stammt aber offenbar
aus einem fritheren Bestand und wurde fiir diesen Tiirsturz nur zugerichtet,
wobei er der oberen Partien verlustig ging !). Effmann bezeichnete ihn, ohne
in eine nidhere Erorterung einzutreten, als friihmittelalterlich. Nimmt man an,
daf3 der Stein — in anderer Form — auch frither einen Tiirsturz bildete, wozu
das Motiv des Reliefs gut stimmt, so stehen wir vor der Alternative, ob er der
ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts (Entstehung der Gangkrypta) oder der
romanischen Zeit (Neubau in der ersten Halfte des 12. Jahrhunderts) zuzu-
weisen ist.

Auf den ersten Blick macht die Arbeit einen sehr altertiimlichen Eindruck,
die Figuren, der Fisch und das ILamm, liegen in der Flache des Steines, sind also
nicht herausmodelliert, sondern wie eine Gravierung behandelt. Auch die
Binnenformen der Tiere wie die ornamentale Abbreviatur von Bergformen unter
dem Lamm - es ist der Berg Sion gemeint, auf dem das Lamm Gottes steht -
sind nicht plastisch, sondern nur graphisch mit Ritzlinien gegeben. Wiirde
schon diese flachige Art der Steinbearbeitung durchaus in die karolingische und
vorkarolingische Zeit passen, so konnte zu einer sogar noch fritheren Datierung
das Gegenstindliche — der Fisch und seine Zusammenstellung mit dem Lamm
— verfiithren 2). Das uralte Gliickssymbol des Fisches, von den ersten Christen
als Zeichen ihres Geheimnisses angenommen, zum Symbol Christi gewandelt
und mit dem Akrostichon *Iysods Xowstos Oeob Yiog Swmjo = IXOYS er-
lautert, gehort zum iltesten Bestand christlicher Symbolik, und auch die Ver-
kniipfung mit dem Lamm begegnet uns schon auf einer Inschrift des 3. Jahr-
hunderts 3). Beides sind Sinnbilder Christi und der Eucharistie, aber wihrend
das LLamm seine Bedeutung in der Symbolik der Kirche durch alle Zeiten bei-
behilt, verschwindet der Fisch aus der Bildersprache des Mittelalters so sehr,
daB sein Auftreten uns stets das Siegel hohen Alters zu sein scheint. Zu einer
iberzeugenden Datierung reicht diese Beobachtung allein- jedoch nicht hin,
und auch aus der primitiven Art der Technik allzu sichere Schliisse zu ziehen,
wire unvorsichtig. Denn die flichige Behandlung ist die einfachste und leich-
teste Art der Steindekoration, ist daher zeitlos und kann das Merkmal eines
wenig entwickelten individuellen Konnens wie einer Epoche sein.

Leider fehlt gerade jenes Detail, das zu einer bestimmten Datierung bei-
tragen konnte, das Kreuz. Nur noch die Stange ist zu sehen, nicht aber was
sie trug, ein dreiarmiges oder nur T-férmiges Kreuz oder gar eine Fahne. Jedoch
spricht schon die Tatsache, daB hier das Lamm mit einem Tragkreuz abgebildet
ist, mehr fiir die spitere Datierungsalternative. In der fritheren Zeit wird

1) Diese Fase ist schirfer gehauen als die Reliefarbeit. Der Stein ist einheimischer Schiefer
(Biindner Schiefer), mit dem Stockhammer bearbeitet.

%) Zum Fischsymbol vergleiche das grundlegende Werk von Frz. Jos. Dolger: Ichthys, das
Fischsymbol in friihchristlicher Zeit, 4 Bde.

3) Siehe Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne (Cabrol) Bd. I. S. gor.



S

das Kreuz in einen Nimbus aufgenommen, der das Haupt des Lammes um-
schliefit, eine Darstellung, die auch in der Bamberger Apokalypse vom Jahre
1000 noch ausschlieBlich gilt. Dazu kommt noch die fast spielerische Art, in
der das Tier mit dem linken FuB die Stange hilt — ein Gestus, mit dem das
Lamm vom 12. Jahrhundert an dargestellt zu werden pflegt — so daBl in der
Abwigung des Fir und Wider die Wahrscheinlichkeit fiir eine Datierung in
die erste Hilfte des 12. Jahrhunderts spricht?).

Uber die spitere Baugeschichte ist wenig mehr zu sagen, man hért von
einem Brand, der im Jahr 1330 die Kirche zerstorte 2), und daf sie im 16. und
17. Jahrhundert verlassen dastand und zur Ruine wurde. Nach den auf die
Reformation folgenden Wirrnissen nimlich, die dem Abt Theodor Schlegel das
Leben kosteten, muBten (im Jahre 1538) die Primonstratenser das Kloster auf-
geben und sie erreichten — mit Osterreichischer Hilfe — erst 1624 die Wieder-
anerkennung ihrer Besitzrechte. Die eigentliche Restitution verzogerte sich
jedoch noch langer und damit auch die Restaurierung der Kirche, die erst um
die Jahrhundertmitte stattfand. Mit den Geriten und Paramenten waren nach
der Reformation vermutlich auch die Reste des heiligen Lucius und der Emerita
in den Dom gelangt, wo sie — in Glasreliquiaren — noch gezeigt werden. Das
Schicksal des alten Baues, soweit er sich iiber die Erde erhob, besiegelte dann,
wie schon berichtet, der Brand von 1811. St. Luzi hatte unterdessen aufgehort,
ein Kloster zu sein, 1806 waren die Pramonstratenser abgezogen und hatten
— nur fir kurze Zeit — Redemptoristen Platz gemacht. Ende des Jahres 1807
griindeten die aus Meran vertriebenen Seminarprofessoren in dem Konvents-
gebdude eine geistliche Bildungsanstalt, die heute noch an dieser Stelle wirkt.

1) A. Gnirs will zwar einen in Aquileja gefundenen Stein, der das Lamm in dieser Auffassung
zeigt, ins 4. Jahrh. verweisen (Jahrbuch d. kunsthist. Inst. der k. u. k. Zentralkommission fiir Denk-
malspflege Bd. IX, 1915, S. 171). Doch beruht seine Datierung nur auf dem duflerlichen Umstand,
daB der Stein seiner Gré8e nach an einen bestimmten Platz einer Bauetappe dieser Zeit passen
wiirde. Alle stilistischen Merkmale aber lassen das Stiick romanisch erscheinen.

2) Nach Sprecher ¢«Rhet. Chronica» S. 279 und einer von Joh. Gg. Mayer (a.a. O. S. 32)
zitierten Notiz aus einem ehemaligen Codex von St. Lucius.

Berichtigung. Dem Ieser wird hei einem Vergleich der Abbildungen auf S. 101 und
S. 169 schon aufgefallen sein, daBl bei dem GrundriB der Krypta (S. 169) ein Fehler unterlief.
Die Turmmauern (Lit. G.) waren in der Aufnahme nicht in ihrer ganzen Stdrke ausgezeichnet,
sondern in Wellenlinien ,,verflieBend* angegeben. Bei der Klischierung wurden diese ver-
flieBenden Grenzen irrtiimlicherweise scharf abgeschnitten, sodal nun die Fundamente diinn
anstatt in der richtigen Stdrke (wie auf S. r1o1) erscheinen.



(‘3ramasuoyor udtup] uoprenyundiydis 1w ST SATULS[III AP PUUISAY dpuniqey 2T ruald I3()
iy ‘aosiug a0y yoay [diq uwoa udSjune ‘vidAId 19D 93NUIPG pun grpunic)

ANYDH UL SN S

Wrﬂ ! 1 I T I I m::“::m \ }ﬂ
WS 0o | 1
CCIadNNao A | e
N-W UNHDCNIONVT ] Mw
I I i e T, A
i i B
2 _ | 7 i
R
sy
( !

Y7 it %%&F R

7
7

ﬁ\&&x& L L

|

JNHD - VLdATOM - SNIZAT




	Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur. III, S. Lucius
	Anhang

