
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 32 (1930)

Heft: 3

Artikel: Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur. II,
Die Kathedrale seit 1150

Autor: Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche
S. Lucius in Chur.

Von Erwin Poeschel.

II.
Die Kathedrale seit 1150.

Die Bezeichnung als Mutterkirche des rätischen Bistums ist bei diesem Bau
kein bloßer Name. Sie umschreibt auch seine architektonische Gestalt, die
Raumstimmung, die etwas von der weiten aufnehmenden Gebärde der Schutzmantelmadonna

hat, das Schwere, gleichsam mütterlich Breite und im Halbschlaf der
Erdverbundenheit Ruhende seiner Erscheinung. Er trägt den Geist der Natur,
aus der er gewachsen, in jedem seiner Züge, spricht die rauhe und ungefüge
Sprache seiner Landschaft und zeigt das groß Geformte seiner Berge. Hier wirkt
der Stein noch als Stein und die Masse als Masse. Sie ist bewegt und zur Gestalt,
zur Wölbung, zum Rhythmus gezwungen, aber nirgends aufgelöst im konstruktiven

Gedanken. Das Mammutartige seines Knochengerüstes hat etwas Urweltliches.

Der ganze Bau ist trotz Kreuzrippe und Spitzbogen ein ungebärdiger
Protest gegen den von der Erde abschnellenden Geist der Gotik und darin gerade
diesem Land besonders verbunden, das fast drei Jahrhunderte lang die neue
Sprache der Architektur hartnäckig überhörte. Es ist in ihm noch der gleiche,
nie ganz verflüchtigte Rest römischen Massengefühls wie in den gedrungenen
Gewölben und schweren Kuben der Engadiner Häuser.

Diese Tatsache ist so selbstverständlich nicht als sie scheint. Wir stehen
hier, in einem von größeren Kulturzentren abseitsliegenden Alpenbistum, auf
exponiertem Posten. Der Humusboden ist dünn; die großen Bauaufgaben, die
breitere Nachfrage, die einen Stamm tüchtiger Handwerker reizen konnten,
fehlten. Der Bau, von dem wir hier sprechen, ist nicht in einem Anlauf entstanden,

seine Vollendung schleppte sich über ein Jahrhundert hin, Bauherren kamen
und gingen, Söhne des Landes wechselten mit Fremden auf dem Stuhl des

hl. Lucius, Handwerker wanderten bald aus dem Süden und bald aus dem Westen
zu, in der kirchlichen Architektur des Abendlandes vollzog sich die Ausprägung
des neuen Stils, und während dabei der Süden zögerte, stieg in Frankreich die

Entwicklung steil zum Gipfel. Wenn in so bewegtem Raum, bei solcher
Mißgunst der Verhältnisse ein Mischwesen entstanden wäre und nicht ein Werk von
geschlossenem, ja persönlichem und in eigenem Grund wurzelndem Gepräge,
wen würde dies wundern? Man wird sich also fragen müssen, welche Instanz
hier die Kontinuität der Bauaufgabe verbürgte, wo die verschiedenen, andringenden

Einflüsse geschieden, gesichtet, verarbeitet wurden, wie die Zäsuren, die das



166

Versiegen der Mittel, politische Wirren, Bischofswechsel schufen, überbrückt
wurden, mit einem Wort: wer durch das Jahrhundert hin, das die Kirche zu
ihrer Entstehung brauchte, den Faden weiterspann. Wo eine Bauhütte mit
festen, vom Meister auf die Gesellen weiter vererbten Traditionen bestand, ist
diese Frage leicht zu beantworten. Wie stand es damit aber in Chur

Die Quellen rinnen zu spärlich, um uns erkennen zu lassen, wie der
Baubetrieb in Chur im einzelnen organisiert war, vor allem, ob eine Bauhütte im
wirklichen Sinn bestand. Doch wissen wir, worauf seltsamerweise in diesem

Zusammenhang noch nicht hingewiesen wurde, daß es einen ständigen
Dombaumeister gab. Ein unter der Herrschaft des Bischofs Johann II. von Ehingen
um das Jahr 1390 entstandener Ämterrodel umschreibt seine Funktion mit den
Worten: «Der Baumeister. Das capitel hat ze setzen ain buwmaister, der och
unser frowen bett versorgen sol, und buwen nach des capitels rat und dem
capitel verrechnen» *). (Unter bett Bitte ist der Opferstock zu verstehen,
dessen Erträgnisse auch in andern Kirchen für die baulichen Bedürfnisse des

Gotteshauses verwendet wurden 2).

Dieses Amt ist unter den geistlichen Würden und zwar an fünfter Stelle
zwischen dem Domscholasten und dem Domkantor aufgezählt, es handelt sich, wie
dies klar ersichtlich ist, um eine ständige Funktion, nicht nur um eine zur
Ausführung einer besonderen Bauaufgabe geschaffene Position. Zwar stammt der
Rodel, wie wir sahen, aus dem Ende des 14. Jahrhunderts, aber das Verzeichnis
bedeutet auch in seinem übrigen Inhalt nur die Kodifikation lange geübter
Einrichtungen. Es wäre ja auch nicht einzusehen, warum gerade in dieser Zeit, also
über hundert Jahre nach Vollendung des Domes und fast ebenso lange vor der
Inauguration der weitausgreifenden Bautätigkeit Bischofs Ortlieb von Brandis,
in einer Ruhezeit also, dieses Amt hätte neu geschaffen werden sollen. Wir finden
es übrigens auch sonst urkundlich belegt. Denn unter dem 27. Oktober 1357
steht im Necrologium Curiense: «conventum est et statutum per Rudolfum
de Velkirch decanum et magistrum operis, ac capitulum eccl. Cur. quod omni
anno hac die celebretur anniversarium et memoria omnium inscriptorum fra-
ternitati matricis eccl. Curiensis» 3). Damals war der Dekan also auch
Dombaumeister in Personalunion, wie denn überhaupt die Tatsache, daß ein Kleriker
dieses Amt versieht, nichts Ungewöhnliches ist. So begegnen wir im Kloster
Salem im Jahr 1264 einem frater Ortulfus als magister operis, und man hat hier
unter frater nicht einen Laienbruder, einen oblatus etwa zu verstehen, sondern
einen Mönch mit den geistlichen Weihen, denn die Bezeichnung frater war damals
— wir werden hernach noch darauf stoßen — für Kleriker, die ordensmäßig
verbunden waren, noch allgemein im Gebrauch. Daß wir auch hier in der Ruhezeit

zwischen zwei Bauepochen — der erste Salemer Monumentalbau entstand
von 1160 bis n8o, und der zweite begann 1299 — diesen geistlichen Werkmeister
finden, deutet gleicherweise auf eine permanente Funktion. In St. Gallen lagen

*) J. C. Muoth, Zwei sogenannte Ämterbücher des Bistums Chur, S. 19.
2) So z. B. in St. Gallen, vgl. Schweiz. Idiotikon unter «bett».
3) Wolfgang v. Juvalt, Necrologium Curienße, Chur 1867, S. 106.



167

die Dinge ebenso, und wir dürfen hier wohl auch noch an eine viel zitierte
Epitaphieninschrift von Saint Trophime in Arles erinnern *), um vor den zu weit
gehenden Schlüssen zu warnen, die von der Wissenschaft aus ihr gezogen wurden.
Sie bezieht sich auf einen im Jahr 1183 verstorbenen Poncius Rebolli, der als
« sacerdos et canonicus regularis et operarius ecclesiae sancti Trophimi » bezeichnet
wird. Da man meinte, mit dieser Inschrift werde Poncius Rebolli als der
Erbauer der Kirche bezeichnet, so wurde sein Todesjahr zu einem Fixpunkt für
die Vollendung des Bauwerkes gemacht 2). Doch heißt operarius nicht Erbauer
oder Verfertiger, sondern ist gleichbedeutend mit magister operis 3), und die
Verhältnisse in Chur zeigen, daß man darunter ein ständiges Amt verstehen darf.
Da Rebolli Vorgänger und Nachfolger hatte, so ergibt das Epitaph allein nichts
für die Zeitbestimmung der Architektur.

Der Churer Dombaumeister war es ohne Zweifel, der zum Hüter einer
gewissen Kontinuität im Bauwesen des Bistums werden konnte; in seiner Hand
lag die eigentliche Bauleitung, er genehmigte Plan und Ausführung, bestellte
die Handwerker, verfügte über Fortgang und Einteilung der Arbeiten und hatte
als Aufsichtsbehörde nur das Kapitel über sich. Denn anders vermögen wir doch
die sehr dezidierte Fassung des Ämterbuches, daß er «buwen sol nach des ca-
pitels rat» nicht zu verstehen. Er trug die Verantwortung, nicht ein zugezogener
weltlicher Meister. In diesem Bauressort nun konnten sich feste Traditionen
bilden, die wie ein nützlicher Ballast den Tiefgang gaben und das Abtriften
verhinderten. Denn hier lernte neben dem alternden Magister der jüngere Adlatus,
der bestimmt war, das Werk später weiter zu leiten.

Wie die Organisation der Handwerker selbst beim Dombau beschaffen war,
wissen wir nicht. Es muß dies noch einmal gesagt werden, damit nicht für eine
falsche Auslegung der oben zitierten Stelle des Necrologiums Raum bleibt. Denn
die Versuchung liegt nahe, bei der «fraternitas matricis ecclesiae Curiensis» an
eine halb weltliche Bruderschaft — eine Gemeinschaft von dem Stift verbundenen

Werkleuten aus niederen Klerikern, die gewisse Gelübde abgelegt haben
wie die «conversi» der Zisterzienser — zu denken. Doch würde dies — wir
deuteten es schon an — den Sprachgebrauch verkennen. Denn Chur war ein Kol-
legiatstift von Geistlichen, die nach den von Bischof Chrodegang von Metz im
8. Jahrhundert aufgestellten Regeln lebten, und solche Domherren pflegten sich
bis ins 12. Jahrhundert ausschließlich fratres, clerici oder deo servientes und
später erst mehr und mehr «canonici» zu nennen 4).

Im Ausgang des Mittelalters, unter Bischof Ortlieb, scheint die Verweltlichung

des Bauwesens an der Kathedrale vollzogen gewesen zu sein, denn wie
die Rechnungsbücher ausweisen, paktierte und rechnete dieser baufreudige
Kirchenfürst mit bürgerlichen Werkmeistern ab, die, als selbständige
Unternehmer auftretend, die Arbeit vergaben. Damals spielte auch ein Steinmetz

') Pubi, von H. Revoil in Architecture Romane du Midi de la France, Paris 1867, Bd. II, S. 46.
2) P. Frankl, Die frühmittelalterliche und romanische Baukunst, S. 259.
3) Vgl. Du Cange: «operarius vulgo .maistre de l'oeuvre'».
4) H. Schaefer, Pfarrkirche und Stift im deutschen Mittelalter, Stuttgart 1903, S. 110.



i68

Claus von Feldkirch — bald Meister, bald Magister Claus genannt —
eine Rolle und ihm ist vielleicht das Sakramentshäuschen, ein Musterstück

spätgotischer malerischer und schmuckhafter Bildnerkunst,
zuzuschreiben. Denn aus den Händen Stefan Klains, dem es immer attribuiert
wird, kann es nicht stammen, da es ein anderes Meisterzeichen trägt, als dieser
es führte.

Die erste Frage, die wir an die Biographie eines Bauwerkes richten, jene
nach dem Beginn der Arbeiten, wird von der Literatur unter Hinweis auf die
Chorweihe vom 2. Juni 1178 s) dahin beantwortet, daß die ersten Steine bald
nach dem Amtsantritt Bischofs Ulrich von Tägerfelden (1171) gelegt worden

\ seien. Diese bloße Wahrscheinlichkeitsrechnung vermag aber nicht die geringste
Sicherheit zu geben bei einem Werk von so trägem und gehemmtem Entwicklungstempo,

wie es diesem Bau eigen war, der von der Konsekration des Chores bis

zur Vollendung des Ganzen 87 Jahre brauchte. Ja, es sprechen sehr gewichtige
Gründe dafür, daß wir den Baubeginn etwa eineinhalb Jahrzehnte früher
anzusetzen haben.

Leider ist die im Churer Necrologium eingetragene Weihe der Krypta (dedicatio

Cripte et altaris S. S. Petri usw.) nicht datiert und aus der vom Herausgeber

getroffenen Handschriftenbestimmung nur soviel zu erschließen, daß sie

frühestens nach 1147 stattgefunden haben wird 2). Aber was die Urkunden
verschweigen, sagt der Bau. Es ist nämlich nicht zu verkennen, daß Altarhaus und
Chor nicht in einem Zuge entstanden sind. Nicht nur, daß eine vertikal
durchlaufende Kantenlinie im Quaderwerk deutlich eine Trennung markiert — sie

ist besonders gut zwischen dem kleinen Chorbogen und den dahinter stehenden
Gewölbediensten zu sehen — der östliche Teil der Krypta ist auch altertümlicher
und weniger entwickelt. Hier allein — in der südöstlichen und nordöstlichen
Ecke — sind noch Würfelkapitäle in der späten Form zu sehen, bei der die
Seitenflächen wie aufgelegte gerillte Scheiben wirken, hier allein auch sind die
Gewölbe noch nicht mit jenen rechtwinkligen Rippen aus Tuff besetzt, die im
vorderen Teil der Gruft schon angewendet sind. Die Kappen der Wölbung
(Kreuzgewölbe mit schwachen Gräten) sind rundbogig und gestelzt, ein
konstruktiver Behelf, den ein Meister nicht nötig hat, der die Spitzbogentechnik
völlig beherrscht.

Dieser Teil der Krypta öffnet sich gegen Westen, den vorderen Raum, in
einer Arkade von zwei halbrunden Bögen, deren Keilsteine aus zweierlei Material,
einem ockerfarbenen, warmtönigen Tuff und dem kühl blaugrauen Skalärastein
gearbeitet sind. An dieser Stelle tritt die Bauzäsur durch ein merkwürdiges
Detail noch besonders scharf hervor. Man hatte die neue Anlage ohne Zweifel
mit dem Untergeschoß des Altarhauses begonnen, während die alte Kirche noch

völlig intakt blieb. Da man also die Längsachse dieses Baues, der übrigens wohl
ebenso wenig winkelrichtig war wie der neue, nicht visieren konnte, so wurde

Necrologiums Curiense, S. 55.
2) Necrologium Curiense, S. 91 sowie Einleitung S. XI.



169

der neue Teil nicht richtig orientiert und wich nordwärts von der Achse ab. Für
diese Desorientierung irgendeinen tieferen ästhetischen oder gar symbolischen
Grund zu suchen, ist angesichts eines Werkes, das in allen seinen Teilen eine
geradezu ausgelassene Unbekümmertheit um die Gesetze der Winkelrichtigkeit
zeigt, bei dem kein einziger Gewölbeabschnitt völlig mit dem andern kongruent
ist, nicht am Platz. Präzisere Meßmethoden waren damals noch nicht Gemeingut,
und es ist vielleicht überhaupt nur eine Pedanterie von uns, wenn wir das so

wichtig nehmen. Wir können nicht wissen, ob jenen Meistern Genauigkeit und
Symmetrie überhaupt ein Wert war, den zu erreichen es sich lohnte. So sind

CCfi El O t C 0.RC HJTC rTt\

A Hintere Krypta.

BC Vordere Krypta.

D K F Alte Sakristei.

G Kellergeschoß des Turmes.

H Kellerraum

J Laurentiuskapelle.

Abb. 1. Kathedrale von Chur: Grundriß der Krypta.

Grundrißunregelmäßigkeiten und Rückgratsverkrümmungen auch bei größeren
Domen keine Seltenheiten.

Als man nun an die Errichtung des großen Chorquadrates ging, wurde es

offenbar, wie sehr man vom rechten Weg abgekommen war. Es war hohe Zeit,
so gut es eben ging, in die Achse einzuschwenken, und so verfiel man auf die

Einschaltung des merkwürdigen Verbindungsgliedes, jenes trapezförmigen,
verschobenen Zwischenstückes, das wie eine schlecht gearbeitete Prothese zwischen
der vorderen und der östlichen Krypta sitzt. (Lit. B des Grundrisses Abb. 1.)
Das Gewölbe dieses Verlegenheitsproduktes schneidet so hilflos über die Arkade,
daß die Zäsur im Fortgang der Arbeiten in die Augen springt.



170

Aus all dem wird man den Schluß ziehen, daß die Chorweihe schon den
Abschluß einer zweiten Etappe bedeutet, die erste aber durch die Konsekration
der Krypta und ihres Altares markiert ist. Für die Bauunterbrechung aber
findet sich hier ein einleuchtender Grund. Als Bischof Adalgott im Jahr 1160
sein von tiefem religiösem Eifer erfülltes Leben geschlossen hatte, geriet die
Churer Kirche in den Strudel der Kämpfe zwischen Kaiser und Papst, und es

scheint nach den spärlichen Berichten, die wir besitzen ]), im folgenden
Jahrzehnt der schismatische Streit um den Churer Stuhl nicht zur Ruhe gekommen
zu sein — für einen Dombau, der die Mittel eines nicht allzu begüterten Bistums
hart anspannte, keine günstige Zeit.

Es stimmt gut zu der Erscheinung Bischof Adalgotts, wie sie uns überliefert
ist, wenn wir annehmen, daß er es war, der den dritten Bau der Kathedrale
begann. Er war Zisterzienser, ja die Chronisten wollen wissen, daß er in Clairveaux
selbst, im innersten Zirkel also dieser weit ausstrahlenden Bewegung, als naher
Jünger Bernhards die geistlichen Weihen empfing. Ganz erfüllt von strengem
benediktinischem Geist, war ihm Reinigung und Erhöhung der Kirche der Sinn
seiner Aufgabe. Er reformierte die Klöster, zog den Gürtel um die gelockerten
mönchischen Sitten enger, und der Autor der zisterziensischen Annalen rühmt
von ihm: «erat vir devotus et pius qui monasteria et ecclesias restauravit»2).
Vergleicht man nun den Grundriß der Tellokirche mit der heutigen Kathedrale,
so zeichnet sich bei dem Neubau eine bestimmte Tendenz in liturgischer
Beziehung klar ab : die strengere Absonderung des Klerus von den Laien. Während
im alten Bau die Kanoniker ihren Platz im Langhaus selbst gehabt hatten, so

war ihnen nun mit dem großen Chorquadrat ein eigenes Presbyterium
angewiesen, das sie von der Gemeinde um so schärfer schied, als es auf der nur sehr
wenig eingetieften Krypta hoch über dem Niveau des Schiffes lag. Daß von
Anfang an das Chorquadrat zum Presbyterium bestimmt war, darüber lassen
die Statuten des Domkapitels von 1273 keinen Zweifel, die den Hebdomedar,
den amtierenden Priester, mit Strafe bedrohen, wenn er während der Messe Laien
im Chor zuläßt3). Die Grenzlinie zwischen Laien- und Priesterkirche ist zudem
durch die Stellung des Kreuzaltars beim Eingang zur Krypta klar markiert, der
in den mittelalterlichen Stiftskirchen die Funktion des Laienaltars hatte. Wenn
wir auf einer Abbildung aus der Mitte des 19. Jahrhunderts die Chorstühle im
Mittelschiff aufgestellt finden 4), so muß es sich hier um eine spätere Dislozierung
handeln, die ihren Grund darin hatte, daß nach der Reformation die Kirche
Jahrhunderte lang nur ein kleines Trüpplein zum Hof gehöriger weltlicher
Gemeindemitglieder sah. Schon ein flüchtiger Blick auf das Gestühl zeigt übrigens,
daß es ursprünglich nicht dazu bestimmt gewesen sein konnte, frei zu stehen.

Diese Hervorhebung der priesterlichen Exklusivität nun stimmt durchaus
zu der Gedankenwelt Adalgotts, der als Mönch das Ordensmäßige der Stifts-

') Eichhorn, Episcopatus Curiensis, S. 80.
2) P. Angelus Maurique, Annales Cistercienses 1642, Bd. I, S. 289.
3) Th. v. Mohr, Cod. dipi., Bd. I, S. 404.
4) Mittellungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich, Bd. XI, Heft 7.



171

regeln, das gemeinsame Leben der Kollegiatgeistlichen auch äußerlich zu
betonen geneigt sein mußte.

Die Verschiebung des Baubeginnes in die Amtszeit Adalgotts, in das
Jahrzehnt zwischen 1150 und 1160 also, ist deshalb von Bedeutung, weil damit die

Konzeption der ersten Planung in die Einflußsphäre der Zisterzienser rückt. Ist
es an sich schon wahrscheinlich, daß man sich bei den baukundigen
Ordensbrüdern des bischöflichen Herrn Rat geholt, vielleicht auch Werkleute erbeten
haben wird, so wird diese Annahme noch dadurch bekräftigt, daß gerade damals
in einem Zisterzienserkloster, mit dem Chur in nächster Verbindung stand, in
Salem, am ersten größeren Konvents- und Kirchenbau gearbeitet wurde. Zwischen
diesem Teil des schwäbischen Linzgaues, der fruchtbaren Landschaft bei
Überlingen aber und Currätien laufen viele Fäden, von hier stammt ein großer Teil
des rätischen Adels, und es ist besonders das Haus der Vaz—eines der mächtigsten

rätischen Dynastengeschlechter — das dort seine Wurzeln hat. Schon
für die Mitte des 12. Jahrhunderts aber fehlt es uns nicht an Belegen, daß diese

Herren zugleich im Linzgau und in Churwalden begütert waren und neben den
frommen Brüdern von Salem auch die Prämonstratenser am Paß der Lenzerheide

beschenkten. Adalgott selbst nahm am Bau in Salem persönlichen Anteil,
wir sehen ihn «an den Iden des September» — das Jahr ist nicht überliefert —
dort zwei Altäre weihen, dem Schutzherrn der Mönche, dem heiligen Benedikt,
den einen und dem Apostelfürsten den andern x). In den ersten Jahrzehnten
schreiten beide Bauten, der schwäbische und der rätische, nebeneinander her,
bald jedoch geht diesem der Atem aus, und während 1179 in Salem das erste
Münster mit Hochaltar und Kreuzaltar geweiht wurde, war die Churer Kirche
erst bei Vollendung des Chors angelangt und mußte eine Weile ruhen, um wieder
zu Kräften zu kommen. Damals aber, also fast zwei Jahrzehnte nach Adalgotts
Tod, wurde noch einmal deutlich die Entente cordiale der Churer Kirche mit
den Zisterziensern bekräftigt. Die Weihe des Chores und des dort aufgestellten
zur Ehre Marias, der Patronin des Gotteshauses, errichteten Altars nämlich war
dem Bischof Berno vorbehalten, der sie am 2. Juni 1178 vollzog 2). Obwohl im
Churer Necrologium nun nicht verzeichnet ist, woher dieser Berno kam, und
auch keiner der Chronisten darüber Aufschluß gibt, so läßt sich doch in Erfahrung

bringen, daß er ein Zisterzienser Mönch war, und zwar einer der bedeutendsten

und unerschrockensten Männer dieses aus starkem Holz geschnittenen
Ordens. Denn eine im Anfang des 13. Jahrhunderts geschriebene Chronik von
Salem berichtet uns, daß die vorhin erwähnte Hauptweihe des dortigen Münsters

vorgenommen wurde «a venerabili episcopo ordinis nostri nomine Berone» 3).

Wenn es hier auch Bero und nicht Berno heißt, so steht die Identität außer Zweifel.

Denn — so überraschend es sein mag — es handelt sich hier um den Wendenapostel

Berno, Bischof von Mecklenburg, der 1163 den Fürsten Pribislav taufte
und — wie es in einer Urkunde Barbarossas heißt — «dem Volk, das in der

F. J. Mone, Quellensammlung der Badischen Landesgeschichte, Bd. I, S. 177.
2) Necrologium Curiense, S. 55.
3) Mone, a.a.O., Bd. I, S. 178.



172

Finsternis saß, kräftig das Licht des Glaubens predigte». Der Grund, warum
weder vom Churer Necrologium noch vom Chronisten Salems bei dem Namen
Bernos die Diözese angegeben wird, der er vorstand, liegt darin, daß er als
Missionsbischof noch keinen festen Sprengel besaß. Die Reise des Jahres 1178, die
ihn auf dem Rückweg durch Chur führte und die er, wie es heißt, «unter vielen
Mühseligkeiten» bestand, hatte gerade den Zweck, sich in Rom die
Konfirmationsurkunde für seinen Sprengel zu erbitten. Die Weihe in Salem aber hing
mit einer zweiten Romfahrt, dem Besuch des am 5. März 1179 dort eröffneten
Konzils zusammen, unter dessen Beschlüssen seine Unterschrift stehtx).

Dieser Zusammenhang mit dem Orden von Citeaux ist für die Baugeschichte
der Churer Kathedrale deshalb wichtig, weil damit das Kanalnetz gezeigt wird,
in dem die verschiedenartigsten Einflüsse zu ihr herangeleitet werden konnten.
Denn die künstlerische Sendung der Zisterzienser bestand ja, wie die Forschung
immer mehr einzusehen beginnt, nicht in einer eigentümlichen formbildenden
Kraft. Der Bauimpetus kam zu stürmisch über sie, als daß er ihnen Zeit
zur gelassenen Ausbildung geschlossener durchaus persönlich geprägter Typen
und Formen gelassen hätte. Ihre Stärke lag in der Verarbeitung, in der
Vermittlung, in der handwerklichen Tüchtigkeit, in der sinnvollen Bewältigung der
ihnen mit einemmal gestellten großen Aufgaben. Zudem war ihre Einstellung
von vornherein mehr kritisch als produktiv: eine ausgesprochene Mißbilligung
des cluniazensischen Prunkes. Daher war das Eigene, das sie in die Baubewegung
ihrer Zeit einmischten, mehr ein Wegnehmen als ein Geben, eine Reduktion mehr
als eine Bereicherung, es war der asketische Zug zur Vereinfachung, die Scheu

vor jeder Komplikation des Konstruktiven, eine gewisse Kargheit, die im Großen
monumental und im Kleinen spröd und kahl wirken konnte. Das retardierende
Moment, das darin lag, mußte dem Geist gefallen, in dem man in Chur zu bauen

gesonnen war. Die Verbindung mit Salem, dessen Abt Generalvikar der Ordensprovinz

Oberdeutschland war, wies zudem einen direkten Weg nach Frankreich,
nach Burgund vor allem, von dessen Sinn für breite Raumproportionen und für
Massenwirkungen die Zisterzienserbauten besonders genährt sind, ein Gefühl,
das, wie wir schon sahen, im eigenen Empfinden des rätischen Volkes eine
unmittelbare Resonanz finden mußte. Daß daneben auch Einflüsse von Bedeutung
wurden, die von der Lombardei aus nordwärts wirkten, das zeigt schon ein Blick
auf die Kirche S. Ambrogio in Mailand, mit deren geistiger Haltung sich unsere
Kathedrale nahe berührt. Der Nachbarschaft Oberitaliens ist so vor allem das
Fehlen eines Querschiffes, die Kahlheit im Außenbau und eine gewisse Derbheit

und rustikale Vergröberung der plastischen Formensprache zuzuschreiben,
— auch bauliche Details wie das lombardisch ausgebildete Radfenster oder die
Basenverzierungen der Säulen und Ähnliches. Was Chur mit beiden Ländern
gleichermaßen verband, ist das römische Erbe, denn wie stark dies auch in
Burgund wirksam blieb, ist dort bis in die ländliche Bauweise hinein sichtbar.

Allgemeine deutsche Biographie, Bd. II. Siehe dort auch die Literatur.



173

Wir wollen nun keineswegs die Churer Kathedrale zum Zisterzienserbau
stempeln. Denn gerade die eben erwähnte Querschifflosigkeit ist ganz gegen
die Ordensgepflogenheiten. Es handelt sich hier nur darum, Einflußlinien
anzudeuten, Boten und Vermittler zu finden.

Immerhin aber werden wir nicht übersehen dürfen, daß der Grundriß eine
Nuance aufweist, die durchaus zisterziensisch anmutet, und das ist der flache
Chorabschluß. Unter den vielen ziemlich intermittierend auftretenden
Merkmalen der Ordensbauten ist diese Chorform — bei den älteren Werken wenigstens
— eines der wenigen wirklich konstanten Elemente, obwohl sie nie durch eine

Kapitelsvorschrift gefordert wurde. Freilich handelt es sich um eine Gestaltung
mit negativem Vorzeichen, um eine Vereinfachung und Reduktion, und es wurde
nur aufgenommen, was einfache Landkirchen — aus .Scheu vor der komplizierteren

Technik der absidialen Wölbung — längst praktizierten. Doch ist hier diese

karge Form bei einer Hauptkirche, bei der Kathedrale des Landes, angewendet,
und wenn uns der zisterziensische Einfluß eine so einleuchtende Erklärung
anbietet, warum sollen wir sie nicht ergreifen?

Bald nach der Weihe des Chores starb Bischof Ulrich; sein Nachfolger hatte
nur wenige Monate die Inful getragen, als ihn der Tod wegnahm, und dann
gelangte Heinrich II. von Arbon ans Regiment, der dem Bistum keine guten Tage
brachte. Es ist kein schöner Nachruhm, wenn man von ihm sagen mußte, daß
er das Bistum «am Rande des Nichts» (prorsus adnichilatum) verließ ]). Die
Zeiten verlangten nach einer fest zupackenden Hand, die halten und zusammenfassen

konnte, aber Heinrich von Arbon war ein läßlicher Herr, der für Reisen
und glänzende Hoflager eine kostspielige Neigung hatte. Blieb darum der Bau
der Kirche stecken Das große Chorquadrat wenigstens zeichnet sich deutlich
als geschlossene Bauetappe ab, da die Ostwand des südlichen Seitenschiffes mit
der Chorsüdwand nicht im Verband ist. Die Renovation von 1924 hat hier
eine durchgehende vertikale Fuge aufgedeckt, während allerdings im Nordschiff
kein ähnliches Anzeichen zu finden war2), (s. Lit. K des Grundrisses Abb. 1.)

Aus der Weihe des Hochaltars ist zu schließen, daß der Chor damals als

isoliertes, provisorisch abgeschlossenes Bauwerk dem gottesdienstlichen
Gebrauch übergeben wurde und den Chorherren für die täglichen kanonischen Ge-

•bete diente, da man ja nun daran gehen mußte, die alte Kirche niederzulegen.
Für Gottesdienste, zu denen auch Laien Zutritt hatten, stand außerdem die

Laurentiuskapelle noch zur Verfügung.
Wie schmal, ja kümmerlich es um die Mittel bestellt gewesen sein mußte,

geht daraus hervor, daß man zunächst nicht einmal mehr die Einwölbung des

Presbyteriums aufbringen konnte. Um wenigstens unter Dach zu kommen,
wurde eine provisorische flache Decke gezogen, wie im Dachraum am Auflager
und dem Wandverputz noch zu sehen ist. Daß jedoch das Gewölbe von vorn-

Necrologium Curiense, S. Hl.
2) Überhaupt ist nicht recht klar, warum man bei einer Bauunterbrechung eine glatte Kante

und nicht eine Verzahnung stehen ließ.



174

herein geplant war, das zeigen die Dienste, die sonst keinen Sinn hätten und die,
soviel man jetzt noch beurteilen kann, mit der Wand offenbar in Verband sind.

Es hat sich neuerdings die Meinung herausgebildet, daß der Chor vom Langhaus

durch eine Sängertribüne, einen sogenannten Pontile, getrennt war. Den
Anlaß zu dieser zunächst bestechenden Annahme bildeten die bekannten, etwas
rätselhaften Apostelsäulen, die ehemals recht ungeschickt Rücken an Rücken
zusammengeschoben den Eingang zum Vorplatz des Domes flankierten. Ihre
Ableitung von den Skulpturen am Portal von St. Trophime in Arles ist
überzeugend nachgewiesen *), daß es sich aber nur um befangene, provinziell
gehemmte Nachahmungen und nicht etwa um eigenhändige Werke des Arleser
Meisters handeln kann 2), ist nicht minder sicher für jeden, der die großartige, noch
antike Lebensfülle jener provençalischen Arbeiten im Gedächtnis hat. J. Burckhardt

vermutete in diesen Figurensäulen die Träger der alten Kanzel und Lindner
entschied sich für die Annahme einer «cantoria» oder eines Pontile 3), eine
Rekonstruktion, zu der auch noch die Säule mit dem Hockemännchen in der Krypta
herangezogen wurde. Dieser Auffassung trat dann Schmucki bei und suchte sie

durch eine zeichnerische Darstellung plausibel zu machen 4). Von der
Aufzeigung der inneren Schwächen dieser Hypothese — auch in formaler Hinsicht,
denn die Stützen erscheinen viel zu grazil im Vergleich zu der ängstlichen
Überdimensionierung, die sonst in diesem Bau herrscht — kann abgesehen werden,
da der urkundliche Beweis möglich ist, daß die Figuren zu einem ehemaligen
Portalvorbau gehören. Im Necrologium Curiense — den von Juvalt schon vor
mehr als 60 Jahren edierten alten Anniversarien — finden sich nämlich sehr

exakte Ortsbestimmungen der einzelnen Gräber, die in und vor dem Dom sowie
im Kreuzgang angelegt waren, der sich an der Nordseite der Kirche hinzog und
heute spurlos verschwunden ist5). In diesem Zusammenhang ist nun auch mehrmals

von dieser Vorhalle die Rede und sogar wörtlich ausgesprochen, daß sie

mit Statuen geschmückt war. Von zahlreichen Stellen seien hier nur wenige
zitiert, so jene von 1358: «Requiescit ante vestibulum monasterii6) iuxta statuam
ubi itur per cymiterium super curiam usque ad castrum» "), oder eine um ein

1) A. Lindner: Die Basler Galluspforte, usw., Kapitel VI.
2) Wie Schmucki (S. 21) will.
3) Lindner, a.a.O., S. 95. *

4) Schmucki, a.a.O., S. 20.
5) An zahlreichen Stellen im Necrologium genannt als «ambitus», so z. B. S. 20, 45, 50 usw.

Aus den Stellen auf S. 69, 70, 71 (iuxta altare S. Jakobi prope ostium, ubi itur ad ambitum) und
anderen geht hervor, daß im östlichsten Joch des Nordschiffes eine kleine Türe (ianua parva) zu
diesem Gang führte. Sie wurde bei der Renovierung festgestellt. An Hand des Necrologiums kann
von den zahlreichen bei den erwähnten Ausgrabungen aufgedeckten Gräbern auch ein in nächster
Nähe der Zisterne liegendes, sorgfältig aus großen Hausteinplatten gefügtes als die ehemalige
bischöfliche Begräbnisstätte identifiziert werden («in sepulchro dominorum Episcoporum prope
fontem» S. 29). Sie war mit einem kleinen gewölbten Annex verbunden, das von Prof. Dr. Zemp
für ein Ossuarium gehalten wird. Die neuere bischöfliche Gruft liegt im südlichen Seitenschiff.

6) Die Kathedrale wird im Necrologium fast immer monasterium Stiftskirche, Münster)
genannt.

') Necrologium Curiense, S. 47.



175

halbes Jahrhundert ältere (1303) : «ante monasterium ad dexteram manum
prope statuam exeundo de monasterio»1). Als Pendant dieser «Statue, bei der
man durch die Begräbnisstätte über den Hof zum Schloß geht», erscheint an
anderen Stellen eine solche, die den Domzugang rechts flankierend in der Nähe
der Schule stand (1413: ante monast. sub portico iuxta statuam prope scolas» 2).

Das Bild ist dadurch scharf genug gezeichnet, wie man sieht, der Portikus
wurde an seiner Front von jenen beiden Apostelsäulen getragen, deren Kapitale
vier ausgearbeitete Sichtflächen haben, indes die beiden anderen mit den hinten
abgeplatteten Kapitalen vor der Wand standen. Ob zwischen diesen Figurenpaaren

oder an irgendeiner andern Stelle der Vorhalle noch Stützen in der Art
der achteckigen Kryptasäule mit dem Hockemännchen eingefügt waren, entzieht
sich unserer Kenntnis. Doch ist dies durchaus möglich, wie z. B. ein Portal
in Embrun zeigt, bei dem ein kauerndes Männchen in solcher Weise verwendet ist.

In den erwähnten Jahrzeitbüchern können wir die Existenz dieser Vorhalle
bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts verfolgen, daß sie aber hundert Jahre später
noch erhalten war, zeigt uns jener Holzschnitt in der Kosmographie von Münster,
der - um 1550 entstanden - mit einer zu jener Zeit sehr raren Präzision eine
Ansicht des Churer Hofes von Westen her wiedergibt (s. Abb. 2). Sieht man genau
zu, so tritt, durch überkreuzte Strichlagen charakterisiert, das Pultdach des Portikus

deutlich hervor, man vermag sogar zu unterscheiden, wie es in die Öffnung
des großen Fensters hineingeschnitten ist und auf seiner Bank aufliegt. Man muß
annehmen, daß es sich hier um ein ziemlich leicht konstruiertes Holzdach
handelte, vielleicht nur um ein flüchtig zusammengefügtes Provisorium, das dann

permanent wurde, da die geplante Vollendung unterblieb. Das würde erklären,
warum (außer einem Balkenloch unter der Fensterbank) an der Fassade Spuren
des Vorbaues nicht mehr zu entdecken sind. Doch können sie auch sorgfältig
entfernt und ausgeglichen sein, da später hier gemalte Epitaphien und Tafeln
angebracht wurden. Daß eine solidere Ausführung des Vorbaues nicht nur geplant,
sondern zum wenigsten auch begonnen war, könnten zwei Angaben des Necro-
logiums vermuten lassen, in denen eine bestimmte Stelle vor dem Dom mit dem
Ausdruck «vor dem Gewölb» markiert wird3). Wie stets vor den Toren der
Kirchen, so wurden auch hier unter dem Dach dieses Portikus in solenner Form
Akte des geschäftlichen Lebens mit Zeugen und Siegeln bekräftigt, ja eine der
beiden Statuen war sogar dazu ausersehen, Wahrzeichen des bischöflichen
Gerichtes zu sein, denn in einem Eintrag vom Jahre 1407 heißt es im Anniversarium:
«prope statuam vestibuli ubi iura redduntur pro tribunali»4).

*) Necrologium Curiense, S. 57.
2) Necrologium Curiense, S. 113.

3) Necrologium Curiense, S. 63 und 71. Die Ecke zwischen Domschule und Fassade hieß
«im Sack» (S. 83, 90 u. a.).

4) Necrologium Curiense, S. 70. Es muß sich hier um das bischöfliche Vogteigericht handeln,
denn der geistliche Richter saß im Chor zu Gericht. Vgl. Muoth, a.a.O., S. 20, Ziff. 10 und S. 26,

Ziff. 3.



176

mr<MbettiW»frs tyirfî£îfiS tV^ssS^SÄSmÄ«W>^ ***At ^At:'
2Dsäta£*î ctfs© f'VÎO-= 0>C^^^w^S^rr^f Lu $42Sam

-v.c» r^eri 3Q^& ^^wfVimsm^s^ m k
4- »'•Mtr&HÌr*Vj-A--c£7 - A-Dui|V

"mi tìjf^^Sa^
•ut J* l'y^-s NbIl III! I DISmir.! ' ¦ 1

il" 'III HI,,

''.".Ulli ''J
ßtJ.V.mninnili »l'i u m 1 m6d>lo t>Wk kîœs

^

Û 1 n
l'Ji

rmui.!!Kffl»s Y.¦¦ <''''.SfiV.i'1
I „I

"«/ OS
SlIWft

¦^»Q—Q#. «a

s''in« e /¦
mm ^v

Abb. 2. Ansicht des Hofes von Chur aus der Kosmographie von Münster.

Über die stilistische Einordnung dieses Figurenportikus etwas zu sagen,
wird später noch Gelegenheit sein, denn es ist nun an der Zeit, zu unserem
Gegenstand, dem Fortgang der Arbeiten am Bau selbst, zurückzukehren.

Hier drängt sich nun zunächst die Frage auf, wie es denn mit dem Turm
stand, als der Chor vollendet war. Die heutige Form ist jüngeren Datums,
darüber besteht kein Zweifel, der Brand von 1811 hatte den Turm bis zur Höhe
des Kirchenfirstes zerstörtx). Um 1830 wurde dann die polygonale Glockenstube

und der geschweifte Helm aufgesetzt, während der alte Bau ein Spitzdach
mit Wimpergen getragen hatte. Damals scheinen auch alle Fensteröffnungen
neu gefaßt sowie die Eckquadern des Erdgeschosses und die Gurten ersetzt
worden zu sein. Was jedoch seine erste Errichtung anlangt, so meinte Burckhardt,

er sei in seinen unteren Teilen jedenfalls uralt, und die merkwürdige Des-

*) Auf einem zeitgenössischen Aquatintablatt zu sehen.



*77

Orientierung der Ostwand des Nordschiffes könnte in der Tat glauben lassen, man
sei hier einem bestehenden Bauwerk ausgewichen. Der Augenschein widerlegt
indes diese Annahme. Die auffällige Winkelverschiebung an dieser Stelle mag
vielleicht ihren Grund darin haben, daß man alte Fundamente benützte, der
Turm jedenfalls erweist sich als späterer Anbau. In einem Kellerraum (Lit. H des

Grundrisses Abb. i) ist zunächst deutlich zu sehen, daß das unterirdische
Turmgeschoß ohne Verband mit dem Chor und aus zwar sehr mächtigen, aber
schlecht gefügten, reichlich «ausgezwicktem» Mauerwerk gearbeitet ist, wie man
es bei WTehrbauten des ausgehenden Mittelalters antrifft. Diese beiden
Mauermassen trennen sich auch sehr klar im Erdgeschoß des Turmes, da hier die Nische
der zum Presbyterium führenden Türe im älteren Teil, der Chorwand, flach
abgedeckt ist, während sie in der davor gelegten Turmwand im Rundbogen
abschließt *). Daß aber der Turm nicht nur selbständig angebaut, sondern sogar
wesentlich jünger ist als die Kirche, rückt folgende Beobachtung außerhalb jeden
Zweifels. Der Chor zeigt im Kellergeschoß einen sorgfältig gearbeiteten
Hausteinsockel, der mit dem gleichen gekehlten Profil abschließt, wie wir es an der
Ostwand des Altares finden können. Diese Wand war also offenbar bestimmt,
gesehen zu werden, während der Turm hier rohes, unverputztes Mauerwerk
aufweist, das sicher niemals als Sichtfläche zu dienen hatte. Nun gibt es
verschiedene Merkmale dafür, daß in der unmittelbaren Umgebung der Kathedrale

nachträglich eine wesentliche Niveauerhöhung stattgefunden hat. So

ist in der Ostwand des erwähnten Kellerraumes eine vermauerte Bogentüre zu
finden, die früher einmal, vor Auffüllung des Friedhofes, hier einen Weg nach
S. Lucius durchließ, der auf dem heutigen Kellerniveau lag. Auch brachten
die im ersten Abschnitt erwähnten Ausgrabungen vor dem Hauptportal wie an
der Nordseite Stufen zutage, die jetzt tief im Boden stecken. Der Turm kann
demnach erst nach diesen sehr erheblichen Erdbewegungen gebaut worden sein,
die zur Zeit des Dombaues noch nicht in Rechnung gestellt waren. Aber auch
dann scheint noch eine geraume Weile hingegangen zu sein bis zu seiner
Errichtung. Denn das erwähnte Sockelprofil ist stark angefressen, es sieht aus,
als ob es längere Zeit im feuchten Erdreich gelegen hätte. Da nun, wie wir schon
sahen, die Struktur des Turmgefüges sehr gut ins späte Mittelalter paßt und die
Form seines früheren Helmes ohnehin dieser Epoche angehört, so ist es erlaubt,
seine Entstehung im ausgehenden 15. Jahrhundert, über 200 Jahre nach
Vollendung des Domes also, anzusetzen.

Dies Ergebnis ist, man kann es nicht leugnen, überraschend. Doch gibt der
Baubefund die Erklärung. Begibt man sich nämlich in den Dachraum des

Hauptschiffes, so sieht man, daß über dem großen Chorbogen allein eine Wand hochgeht,

während die übrigen Gurtbogen nur zum Zwecke der Druckableitung des

Seitenschubes durch ganz niedere Verspannungen in den Zwickeln mit den
Hochwänden verbunden sind. Was aber noch mehr auffällt, das ist der
Umstand, daß sich in dieser bis zur Höhe der Mittelschiffswände aufsteigenden Mauer

1) Die Chorwand mißt hier 1,45 m, die des Turmes 2,30 m.



178

auch eine kleine Türe öffnet, die heute gar keinen Sinn mehr hat (s. Abb. 3). Sie

sitzt in der Mittelachse, ist rundbogig abgeschlossen und ihre Schwelle liegt auf
dem Niveau des Gewölbeansatzes, über das sich die Wand heute noch ca. 2 m
erhebtJ). Jetzt geht man auf einem Steg über diese Mauer hinweg, will man in
den Dachraum des Presbyteriums gelangen, ohne die wenig unter der Mauerkrone
liegende Öffnung zu beachten. Sie hatte Bedeutung nur zu einer Zeit, da diese

Wand noch höher ging. Aus dieser Schilderung nun wird schon klar geworden
sein, daß wir in der beschriebenen Quermauer das Rudiment eines früheren

- ¦¦•¦

Phot. V. Sulser.

Abb. 3. Kathedrale von Chur.

Türöffnung in der Mauer über dem großen Chorbogen.

Turmaufbaues sehen wollen, der abgetragen wurde, als man den jetzigen Turm
zu errichten sich anschickte. Es ist an einen niedrigen klobigen Aufsatz zu denken,
der über der Firsthöhe des Langhauses vielleicht nur noch eine Etage mit der
Glockenstube aufwies und ein stumpfes Zeltdach trug. Hätte die Kirche ein

Querschiff, so würde ihm sein Platz über der Vierung angewiesen worden sein,
während er nun auf das Chorquadrat weiterrückte. Man wird sich hier nun
sogleich daran erinnern, daß die Zisterzienser — wenigstens solange der erste Eifer
noch ungebrochen war — die Errichtung eigener Türme verpönten und sich mit
Vierungstürmen begnügten, in einer stark betonten zelotischen Opposition zu
ihrer Zeit, die in der Summierung von Türmen schwelgte. Aber auch hier
handelte es sich nur um eine jener Reduktionen, die von den karg gesinnten Mönchen

aus kleinen ländlichen Bauten in monumentalere Verhältnisse
hinübergenommen wurden. Sie brauchten nicht weit in die Ferne zu gehen. Denn gerade
in Burgund haben sich Land- und kleinere Stadtkirchen sehr häufig mit diesen

stumpfen Turmaufsätzen begnügt. Lnd hier in den knapperen und engeren

Lichte Höhe 1,15 m, Weite 0.75.



179

Maßen bescheidenerer Gotteshäuser trifft man denn auch querschifflose Bauten,
bei denen diese Türme über dem Chorquadrat sich erheben. Man soll bei
Ableitungen nicht allzu leichtgläubig verfahren. Aber liegt es nicht doch am nächsten,

auch hier wieder die Zisterziener als Mittler anzunehmen Sie hatten,
erfüllt vom Geist der Strenge und des Verzichtes, Bauformen rezipiert und
erprobt, die dort willkommen sein mußten, wo eine mit weltlichen Mitteln nicht
allzu reich bedachte Kirche sich schmal einzurichten gezwungen war.

So ist jene kleine Maueröffnung als einziger Zugang zu dem Turmaufbau
verständlich. Man bediente sich seiner freilich nur in besonderen Fällen,
weshalb er auch nur als kleine Schlupfforte ausgebildet war. Um die Glocken zu
läuten, brauchte man nicht hinaufzusteigen, denn die Seile hingen durch
Führungslöcher frei in den Chor hinab, da man es durchaus nicht als würdelos
empfand, wenn der am Strang sich abmühende Mann mitten im Kirchenraum sichtbar

war. Es hingen sicher nur recht kleine, feinstimmige Glocken dort, denn
die größeren und dröhnenden begannen damals erst allmählich in reicheren
Kathedralen aufzutauchen, während für die kunstvoll abgestimmten, in vollen
Akkorden singenden Geläute erst im Ausgang des Mittelalters die Zeit
angebrochen war. Ja, vielleicht wurde gerade der Wunsch nach einem zeitgemäßen
Geläute um das Jahr 1500 zum Anlaß, statt des nur schwach konstruierten und
schwer zugänglichen Choraufsatzes einen eigenen und starken Glockenturm
aufzurichten.

Wäre dieses Bauwerk schon früher dagestanden, so hätte man sich bei dem
deutlich sichtbaren Zug, überall mit den einfachsten Konstruktionsmitteln
auszukommen, wohl auch die kunstgerecht in einer der Fassadenstreben
ausgesparte Treppe geschenkt, denn der Zugang zum Dachraum wäre ja dann
vom Turm aus leicht zu bewerkstelligen gewesen. Für eine Orgelempore aber -
- wie heute, war sie ursprünglich sicher nicht bestimmt. Denn wenn man hört,
daß ein so reiches Kapitel wie das von Chartres erst 1349 beschließt, eine Orgel
anzuschaffen, und dann einen Mann nach Paris delegieren muß, damit er dort die
Kunst des Spielens erlerne, so erkennt man, wie allgemein damals noch der reine
Vokalgesang in Übung war. Hatte sich aber später auch die Churer Kirche eine
kleine Orgel gegönnt, so war sie zunächst an der südlichen Hochwand des Schiffes
über dem ersten Joch placiert. Denn dort wurden bei der Renovation noch
Reste der Tragbalken festgestellt. Den Zugang zu dieser Empore muß dann
eine steile, leiterartige Holzstiege gebildet haben.

Durch die Annahme einer solchen Turmlösung verändert sich - es ist kein
Zweifel - das uns gewohnte Bild der Churer Stiftskirche nicht unwesentlich. Aber
wenn man es recht erwägt, so paßt dieser gedrungene, ganz aus Kuben geformte,
von keinem spitz aufschießenden Turm in die freie Luft abgeleitete Umriß
trefflich zu dem Geist festgegründeter Schwere, der den ganzen Bau beherrscht.

Wir haben dann an der heutigen Silhouette noch eine Korrektur der
Dächer vorzunehmen, denn die Neigungen waren ursprünglich schwächer, beim
Hauptschiff so sehr, daß das Frontispiz wie eine Maskierung frei in die Luft
ragte, eine Erscheinung, die in Frankreich nicht selten ist. Über dem nördlichen



i8o

Seitenschiff wurde das Dach nachträglich soweit hochgezogen, daß die Fenster
der Hochwand vermauert werden mußten. Man wollte vermutlich hier an der
Schattenseite den sich auflagernden Schnee rascher zum Abrutschen
veranlassen. Am Altarhaus endlich lag die Dachhaut dem Gewölbescheitel so nahe,
daß sich über dem Dachansatz in der Ostwand des Presbyteriums noch zwei
Rundfenster öffnen konnten (s. Abb. 4), die mit einem Keilsteinmuster in Weiß
und Rot dekoriert waren. Solange dieser Bauteil noch nicht eingewölbt und
überdies gegen Westen provisorisch abgeschlossen war, dienten sie seiner besseren

Belichtung, später dann nur noch der Aufhellung des Dachraumes.

/>

Phot. W. Sulser.

Abb. 4. Kathedrale von Chur.
Altes Fenster in der Ostwand, nun vom Dach des Altarhauses verdeckt.

Das erste sichere Datum, das über den Fortgang der Arbeiten am Langhaus

Aufschluß gibt, erscheint genau fünfzig Jahre nach der Weihe des Chores:

es ist die Dedikation des Kreuzaltars vom 26. Mai 1208 durch Bischof Reinher
aus dem Hause Torre. Daß dieser Altar von jeher dort placiert war, wo er heute
steht, zwischen den Stufen zur Krypta, ist nicht zu bezweifeln, da in seiner

Fundamentierung bei der letzten Renovation Skulpturfragmente aus dem Tello-
bau gefunden wurden.

Die Frage, welche baugeschichtlichen Schlüsse aus diesem Datum zu ziehen
sind, findet man in der Literatur dahin beantwortet, daß damals die Kirche im
wesentlichen vollendet war und die 57 Jahre später (am 4. Juni 1265) erfolgte
Konsekration nur aus irgendwelchen Rücksichten hinausgezögert worden seiJ).
Es fällt schwer, daran zu glauben, denn irgendein Grund für eine so lange
Verschiebung ist nicht zu finden. Dagegen muß es auffallen, daß in dem Zeitraum
zwischen der Dedikation des Kreuzaltars (1208) und der Hauptkonsekration

Schmucki, a. a. O., S. 10.



I8l

nur zwei weitere Altäre errichtet wurden, nämlich jener der Heiligen Placidus
und Sigisbert sowie der Johannes-Jakobus-Altar. Diese beiden Altäre aber
stehen an den Ostwänden der beiden Seitenschiffe, in einer Linie also mit dem

Kreuzaltar. Die Gründungen aller weiter westlich placierten Altäre fallen in
die Zeit nach der Gesamtweihe. Dies beweist nicht nur, daß die Ausstattung
der Kirche im Augenblick ihrer Weihe noch recht unvollkommen war, sondern

man gewinnt darüber hinaus noch den Eindruck, als ob dieser dem Chor zunächst
liegende, aus den östlichen Jochen der drei Schiffe bestehende Streifen wiederum

provisorisch der gottesdienstlichen Verwendung zugeführt worden sei. Unterstützt

wird diese Annahme durch eine Betrachtung der Kapitale. Während
nämlich die weiter westlich liegenden Kapitale als Grundform die Becher- oder
Kelchform des Übergangsstiles aufweisen, wie sie dann in den Knospenkapitälen
Eingang findet, haben die Bekrönungen der beiden dem Chor zunächst liegenden
Hauptpfeiler mit den Kapitalen im Chor und Altarhaus die einwärts geschwungene,

deutlich antikisierende Grundform gemein x).

Wie man sich die Abgrenzung dieser Etappe zu denken hat, ist schwer zu

sagen : vermutlich wurden zunächst ganz im Rohen die Umfassungsmauern
aufgerichtet, ein Notdach darüber gezogen und hernach das Innere in der Richtung
von Osten nach Westen ausgestattet. Dabei konnte dann der erste Abschnitt
durch eine Bretterwand wieder provisorisch abgetrennt werden. Was aber die

Einwölbung anlangt, so konnte sie ebenfalls streifenweise von Osten nach Westen
vorrückend ausgeführt worden sein, indem jeweils mit einem Joch des
Hauptschiffes auch die beiden flankierenden der Seitenschiffe eingedeckt wurden. Ein
solches Vorgehen lag auch aus statischen Gründen nahe, da auf diese Weise die

Ableitung des Seitenschubes sofort gesichert war. Man konnte aber auch zuerst
die Gewölbe der beiden Seitenschiffe und hernach die des Mittelschiffes ausführen,
während es sich nicht empfahl, das schwere Hauptgewölbe in Angriff zu nehmen,
bevor die Abseitengewölbe hergestellt waren, deren breite Gurten als Widerlager
zu dienen hatten. Für die Annahme, daß die Arbeiten im Sinne der zweiten
Alternative (zuerst in den Abseiten, dann im Hauptschiff) fortschritten, scheint

zu sprechen, daß in den Seitenschiffen die Gewölbekappen noch rundbogig
abschließen und die vierkantigen Kreuzrippen sich einfach durchdringen wie in
der vorderen Krypta, während das Hauptgewölbe schon ringförmige Schlußsteine

aufweist. Doch darf man bei einem stilistisch so sehr retardierenden Bau
wie diesem derartige Anzeichen auch nicht überschätzen.

Jedenfalls, soviel ist wohl sicher, schleppte die Einweihung hinter der
Errichtung des Rohbaues sehr lange nach, man hatte bei seiner Ausführung den
Duktus der Gewölbelinien noch so wenig klar gesehen, daß man dann mit den

Daß ein im Jahr 1312 verstorbener Ritter Ulrich von Flums (Necrologium, S. 18) als Stifter
des Allerheiligenaltars (der an der Westwand stand) und «des großen Fensters über dem Hauptportal»

genannt wird, ist für die Baugeschichte nicht verwertbar, da es sich dabei wohl um eine
Glasmalerei handeln wird, die ja lange nach der Fertigstellung der Kirche eingesetzt worden sein

konnte. Wenn Ritter Ulrich als betagter Mann gestorben ist, könnte seine Stiftung allerdings noch

in die Zeit vor 1265 fallen.



l82

Anschlüssen bisweilen — so an der Westwand — knapp an den Fensteröffnungen
vorbeikam. (Im Presbyterium, wo eine provisorische Flachdecke gezogen war,
wurde das alte Mittelfenster der Südwand sogar überschnitten.) Daß aber die
Gewölbe von Anfang an projektiert waren, zeigt der Horizontalschnitt der Pfeiler
mit den vorgelegten Diensten. In konstruktiver Hinsicht ist das Gewölbesystem
deswegen interessant, weil es noch ganz im romanischen, ja, wenn man will,
römischen Geist — und übrigens auch im Sinn der Zisterzienser — ohne ein
stärker hervortretendes Strebenwerk auskommt. Zur Ableitung des
Seitenschubes wurden an den Hochwänden des Mittelschiffes nur ziemlich flache, fast
lisenenartige und die Höhe der Fenster nicht übersteigende unauffällige Pfeiler
angelegt. Die gedrungene Statur des Baues und die geringe Höhe des
Mittelschiffes gestatteten es, auf Strebebögen zu verzichten. Als untere Widerlager
aber dienen den Hauptgewölben die auffallend breiten Gurten der Seitenschiffe.
Sie bedeuten in statischer Hinsicht das Gleiche wie die Quertonnen der
Übergangszeit, die als Brückenpfeiler den Seitendruck des Hauptgewölbes auszuhalten
hatten. Dieser letztere Konstruktionsgedanke geht, soviel wir noch sehen können,
in Burgund wohl auf den Narthex von St. Philibert in Tournus zurück und
wurde viel später auch von den Zisterziensern übernommen, wofür die Kirche
von Beaumont das schweizerische Beispiel bildet. Man sieht den Seitenschiffen
der Churer Kathedrale ihre gedankliche Herkunft von diesem Quertonnensystem
noch recht deutlich an, ihre Längsrichtung ist gleichsam zerstückelt; durch die
breiten Gurten entsteht eine transversale Aufteilung in getrennte Komparti-
mente und die Gewölbe verstärken dieses Bild noch dadurch, daß sie in der
Richtung zum Mittelschiff bisweilen ansteigen, sich ihm also deutlich zuwenden.

In architektonischer Hinsicht ist die merkwürdig aufgeblähte oder wie man
zu sagen pflegt, «gebuste» Form der Gewölbe von mächtiger Wirkung, denn sie

trägt sehr viel zu dem Eindruck von Weite, Fülligkeit und gesunder Atmung
bei, der von diesem Raum ausgeht. Man hat jene bei S. Ambrogio in Mailand
in ähnlicher Weise auftretende Gewölbe ausbildung zu den französischen Kuppelkirchen

— in Aquitanien besonders — in Beziehung gesetzt *) und in der Tat
kommen die Churer Gewölbe durch das starke Ansteigen der Grate und die
Busung der Felder den Kuppeln im Gesamteindruck sehr nahe. Vielleicht darf,
da hier doch einmal von den Herleitungen die Rede ist, auch auf die in Burgund
auftretende Art der Wölbung hingewiesen werden, wie sie uns in St. Madeleine
zu Vézeley oder St. Lazare in Avalion begegnet. (Der letztgenannte Raum
steht übrigens auch in den Raumdimensionen der Churer Kirche sehr nahe.)
Hier bestehen die einzelnen Gewölbeabteilungen aus rippenlosen, kugeligen
Gebilden, in denen manchmal — z. B. in Avallon — die Grate nur sehr schwach
und verlaufend angegeben sind, bilden also ein Mittelding zwischen Hängekuppel

und Kreuzgewölbe.
Eine weitere sehr auffallende Eigentümlichkeit des Gewölbesystems der

Churer Kathedrale ist die Hufeisenform der Gurtbogen in den Seitenschiffen,

R. Hamann, Deutsche und französische Kunst im Mittelalter, Marburg 1922, Bd. I, S. 26f.



Igg

und man kann, wenn man will, auch diesen Zug dem Bedürfnis nach
Raumausweitung und runden fülligen Wirkungen einordnen. Aber dann bleibt immer
noch offen, wie man gerade auf dieses durchaus maurisch wirkende Motiv verfiel.
Man findet ja schwache Einzüge der Bogen auch anderwärts, hier jedoch ist die

Nachbildung der orientalischen Form so unverhüllt, daß sie sich nicht mehr
übersehen läßt und man sich mit einem allgemeinen Hinweis auf die Schuldnerschaft

abendländischer Architektur dem Orient gegenüber nicht gern begnügen
wird. Zunächst nun darf man sich daran erinnern, wie weit zu jener Zeit der
Orient nach Europa hereinreichte, nicht nur in Spanien oder an der Adria,
sondern vor allem auch auf der apenninischen Halbinsel durch das von
morgenländischen Elementen gesättigte sizilisch - unteritalienische Königreich. Zu
dieser bedeutenden Provinz orientalischer Kultur in Europa jedoch hatte Chur
Beziehungen, die sich noch deutlich erkennen lassen. Wir haben an anderer
Stelle darauf hingewiesen x), wie Friedrich II. in einer Schicksalsstunde seines

Lebens, als er, ein Knabe noch fast und ohne Anhang, gefährdet und verfolgt
sich durch die Alpen pürschte, um die deutsche Herrschaft anzutreten, wie er
damals im Churer Bistum nach langer Fahrt zum erstenmal festen Boden fand
und wie die zu jener Zeit geknüpften Bande auch später fest blieben. Die
Verbindung mit Friedrich aber bedeutete die Berührung mit dem unteritalienisch-
sarazenischen Kulturkreis, und es ist gewiß kein Zufall, daß sich im Churer
Domschatz mehrere Stücke finden, die in jene Kunstsphäre deuten, Stoffe sizili-
scher und sarazenischer Herkunft sowie eine arabische Elfenbeinarbeit. Auch
in den Churer Anniversarien, von denen wir nun schon mehrmals gesprochen,
findet sich noch die Spur einer lebendigen Beziehung zu dem Kaiser, dem
vielleicht zum letztenmal Orient und Okzident eine ungeschiedene Welt waren.
Unter dem 18. März nämlich steht hier vermerkt: «Hac die data est civitas
Jerusalem in manus gloriosissimi Imp. Friderici»2). Dieser Eintrag in einem
kirchlichen Buch ist durchaus nicht gleichgültig, ja nicht einmal harmlos,
sondern erscheint eher rebellisch, wenn man sich erinnert, daß der Kaiser damals
vom päpstlichen Bann gezeichnet war, ja daß gerade an diesem hier gepriesenen
Tag der Verfehmte die Krone Jerusalems ohne Weihe selbst vom Altare nehmen
mußte und der Patriarch in maßlos gewordenem Groll sogar die heilige Stätte
mit dem Interdikt belegen ließ.

Diese Beobachtungen nun sind für unsere Baugeschichte deshalb wichtig,
weil wir durch die früher getroffenen Bestimmungen mit der Datierung des
Innenausbaues der Kirche bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts vorrücken, also gerade
in die Regierungszeit Friedrichs II. geraten und damit eine einleuchtende
Erklärung für das plötzliche Auftreten des spitzen Hufeisenbogens in den
Seitenschiffen der Kathedrale gewinnen.

1) Das Burgenbuch von Graubünden, S. 91 ff.
2) Necrologium, S. 27. In der Zeit nach 1233 bestand noch eine direkte persönliche Beziehung

des Bischofs zu Friedrich II., da Ulrich IV. von Kyburg (1233—1237) durch seine zähringische
Mutter mit dem Kaiser verwandt war (vgl. J. Gg. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, S. 235).



184

Da wir — dies sei nur nebenbei noch bemerkt — als sicher anzunehmen
haben, daß die Kapitale erst nach dem Versetzen an Ort und Stelle ausgearbeitet
wurden *), so ist es chronologisch möglich, auch das im Altarhaus angebrachte
Kapital mit dem kreuztragenden Engel zu dem Kreuzzug Friedrichs in Beziehung

zu bringen 2). Die stilistischen Bedenken müssen verschwinden, wenn wir
an das Anachronistische des ganzen Baues denken und uns dazu noch an den
Luziusschrein im Domschatz (datiert 1252) erinnern, dessen Figuren noch in der
gleichen romanischen Körperschwere befangen sind. Jedenfalls aber ist das

Motiv nur mit der Kreuzzugsidee zu deuten: der Engel hält ein Kreuz von der
gleichen Form wie es sich die Ritter anhefteten an der gleichen Stelle, wo es

Barbarossa auf einer zeitgenössischen Miniatur trägt (auf der Brust, kaum merklich

aus der Körpermitte gegen die Herzseite verschoben 3). Neben dem Engel
steht ein Ritter, umgürtet mit dem Schwert, die Linke mit zu Gott
empordeutendem Finger erhoben. So wirkt die ganze Darstellung wie eine Illustration
jenes bekannten Briefes des Deutschordensmeisters Hermann von Salza an den
zürnenden Papst, in dem er immer wieder den glückhaften Verlauf der Fahrt
unmittelbarer göttlicher Führung zuschreibt.

In die Zeit, der wir die Vollendung der Churer Kathedrale nun zugeschrieben
haben, paßt endlich auch sehr gut die Architektur des Portals. Denn man darf
sich durch den Rundbogen nicht darüber täuschen lassen, daß es im einzelnen
schon ganz gotisch konzipiert ist, die Abtreppung der Leibung ist verschwunden,
die Säulen stehen frei vor einer glatten Wand, sind sehr schlank gebildet und
zeigen reine Knospenkapitäle, die durch ein darauf liegendes gerades Gebälkstück

zusammengefaßt sind. Und was die Apostelfiguren anlangt, die wir nach
dem früher Gesagten nun auch mit der Portalarchitektur zusammenbringen
müssen, so steht nichts im Weg, sie zeitlich von den Arleser Vorbildern weiter
abzurücken, als man es bis jetzt getan hat. Was hier altertümlich erscheint, kann
zum großen Teil eine provinzielle Unzulänglichkeit sein, die sich ja schon darin
äußert, daß sie, in der Art des Stehens etwa, unentwickelter sind als ihre
Vorlagen. In ihrer architektonischen Funktion dagegen gehören sie doch einer
späteren Zeit an. Sie sind aus den Nischen herausgetreten, die ihnen im antiken
Triumphbogenschema des südfranzösischen Portales angewiesen waren und
nehmen ungefähr die gleiche Position ein wie die äußeren Säulenfiguren einer
gotischen Vorhalle, z. B. jener am Transept der Kathedrale von Chartres. Diese

Disposition ist also noch einen Schritt weiter vorgerückt als jene der Galluspforte

von Basel, wo die Figuren noch zwischen den Säulen stehen, wenn sie
auch bereits in den zweiten Plan zurückgedrängt sind.

In der Bewertung der stilistischen Einflüsse, die an der Churer Kathedrale
zur Erscheinung kommen, ist in der Forschung insofern ein Wandel eingetreten,

1) Das Kapital in der Nordostecke des nördlichen Seitenschiffes z. B. ist unvollendet,
wahrscheinlich auch das über der Kanzel.

2) Abgebildet bei Schmucki, Taf. 12.
3) Miniatur aus dem Jahre 1188 in der vatikanischen Bibliothek, abgebildet bei Joh. Bühler: Die

Hohenstaufen, S. 288.



i85

als man ursprünglich mit Burckhardt hauptsächlich die italienischen Einwirkungen

sah, während man seit Lindner und Hamann nun dem französischen
Import schärfer nachspürt. Aber auch Hamann, der in der Abwägung der Einflußkräfte

mit aller Entschiedenheit dem Süden Frankreichs die gebende Rolle
zuweist, hält daran fest, daß immer Italien die Umschlagsstelle nach dem Norden war.
Wir haben hier nur von Chur zu sprechen, und da muß nun die von Hamann
selbst beobachtete Tatsache Bedenken erregen, daß die Apostelfiguren im
nördlichen Seitenschiff des Mailänder Domes, die auch der Arleser Schule zugeschrieben

werden, von dem provençalisehen Vorbild stilistisch weiter entfernt sind
als die Churer, da sie bereits eine «Verlebendigung des Faltenstiles im Sinne
der Gotik» aufweisen. Da nun aber die Churer Skulpturen sich überhaupt viel
wörtlicher an ihre Vorlage halten als die Mailänder, so muß man an eine direkte
Verbindung mit Arles ohne die Etappe Mailand glauben. (Wobei natürlich
trotzdem die Mailänder Figuren rein chronologisch den Churer vorangegangen
sein könnten.) Hier als Vermittler die Zisterzienser anzunehmen, die, im Herzen
Burgunds wirkend, den durch das Rhonetal aufwärts dringenden südfranzösischen

Einwirkungen nahe waren, dürfte nach dem oben Gesagten nicht
unwahrscheinlich sein.

Abb. 5. Kathedrale von Chur.
Sgraffit-Zeichen an einer Portalsäule.

Welche Meister an unsern Bau ihre Kunst wandten, darüber schweigen nicht
nur die Urkunden, es ist auch nicht einmal der dürftige Hinweis irgendeines
Werkzeichens zu finden. Denn das von Schmucki für eine Steinmetzmarke gehaltene
und von ihm abgebildete Zeichen an einer Portalsäule *) ist, wie aus der ganz
primitiven und unhandwerksmäßigen Ritzung zu sehen ist, nur ein Sgraffit
nach Art der Kreuze, die sich auch auf andern Säulen dieses Portals finden. Eine
weitere Besichtigung ergibt dazu ganz klar, daß es zu diesen frommen Runen
gehört, denn die Wiedergabe Schmuckis ist unvollständig, es fehlt dort das
Wichtigste, die beiden Buchstaben A und M, die das Zeichen zu dem Monogramm
Marias machen 2) (s. Abb. 5). Die kleinen eingeritzten Kreuze fanden sich bei
der Renovation der Kirche auch als Spuren eines merkwürdigen Brauches. An
zahlreichen Stellen der Hochwände des Schiffes waren mit diesen Zeichen kleinere

Steine markiert, die, wie Stöpsel, durchgehende, wohl von den Gerüsthebeln
herrührende Löcher verschlossen. In den Hohlräumen aber fand man bei der
Öffnung Eier- und Geflügelreste aller Art, Bauopfer also, die das Gotteshaus

M Schmucki, a.a.O. S. 14.
2) Etwas tiefer als dieses Monogramm sind, offenbar von anderer Hand, die Buchstaben

L M C C I L eingeritzt (Jahreszahl



i86

wohl vor Blitz und Feuersgefahr schützen sollten. Es sind dies späte, zum Symbol
gewordene Rudimente einer barbarischen Zeit, die noch lebende Wesen in die
Fundamente vermauerte, um die dem Menschenwerk feindlichen Dämonen zu
versöhnen. Das Huhn aber, das schwarzgefiederte vor allem, galt vom Norden
Deutschlands bis in den fernen Osten als zum stellvertretenden Opfer besonders

befähigt und das Ei ist nichts anderes als die Abbreviatur für das ganze Tier1).
Da diese Bauopfer über die ganze Erde verbreitet waren, so lassen sich auch aus
diesen Funden leider für die Herkunft der Bauleute am Churer Dom keine
Schlüsse ziehen.

Die Kathedrale genoß das seltene Glück, von entstellenden posthumen
Umbildungen ziemlich verschont zu bleiben. Was spätere Zeiten hinzutaten, fügte
sich sinnvoll und milde ein : so setzte Bischof Paul Ziegler im ersten Fünftel des

16. Jahrhunderts die Luciuskapelle auf das östliche Joch des nördlichen
Seitenschiffes und verband sie mit einer Betloge, die über dem Scheitel der Arkade
wie ein luftiger Balkon aus der Wand kragt (datiert 1517 2).

Drei Jahrzehnte später (1546) ließ dann — ein nicht gewöhnlicher Vorgang,
von dem die Inschriften erzählen — Bischof Lucius Iter den kleinen Chor der

abgebrochenen Laurentiuskapelle in Form eines Kapellenanbaues an der Südseite

des Domes wieder aufrichten. Dieser Bauteil gehört der spätgotischen
Etappe der alten Kapelle an, ist mit 1467 datiert und zeigt ein Sterngewölbe
mit den typischen Rippenprofilen des 15. Jahrhunderts. Die bescheidenen Maße
lassen uns im übrigen heute noch erkennen, wie klein jenes Kirchlein gewesen sein
mußte und wie wenig es daher angebracht ist, ihm die Rolle einer früheren
«ecclesia maior» aufzubürden (s. oben S. 109).

Der Sakristeiannex wurde in seinem Untergeschoß (Niveau der Krypta)
vielleicht schon mit der Kathedrale zugleich errichtet, spätestens aber zwei
Jahrhunderte darnach, während die obere Etage (die heutige Sakristei) aus dem

späten 17. Jahrhundert stammen dürfte.
Von der dekorativen Ausstattung der Kathedrale etwas zu sagen würde

über den Rahmen dieser Beiträge hinausführen, und es sei nur zum Schluß der
Dank für die in den Jahren 1924 und 1925 von den Arch. Gebr. Sulser, Chur
so verständnisvoll durchgeführte Renovation ausgesprochen, die den Raum von
störenden Überarbeitungen befreite und ihm seine ursprüngliche, ernste Schönheit

zurückgab.

(Der Abschnitt III über S. Lucius folgt im nächsten Heft.)

x) Vgl. darüber Isidor Scheftelowitz : Das stellvertretende Huhnopfer, Gießen 1914, sowie
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Art. «Bauopfer».

2) Schmucki (S. 28) setzt die Luciuskapelle irrtümlich in das erste Viertel des 17. Jahrhunderts.

Sie ist indes mit ihrem gegen Westen sich öffnenden Rosettenfenster auf dem oben erwähnten

Holzschnitt von ca. 1550 schon zu sehen. Die Maßwerke der Fenster sind spätgotisch.


	Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in Chur. II, Die Kathedrale seit 1150

