
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 28 (1926)

Heft: 4

Artikel: Zur Plastik des 14. Jahrhunderts in der Schweiz

Autor: Futterer, Ilse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Plastik des 14. Jahrhunderts in der Schweiz.
Von Ilse Futterer.

(Schluß.)

In den iej^scAsprachigen Ländern hat sich mancherorts der mittelalterliche

Brauch erhalten, in der Karwoche im Kirchenchor oder auf einem Seitenaltar

ein Heiliggrab zu improvisieren. Die Statue des Toten liegt zwischen
Blumen und Lichtern aufgebahrt. Etwas erhöht steht die verschleierte
Monstranz mit dem Allerheiligsten (expositio sacramenti), bis sie am Ostersonntagmorgen

in feierlicher Prozession zum Altar zurückgeholt wird, während man das

corpus zum Zeichen der erfolgten Auferstehung verhüllt und den ganzen Aufbau
beseitigt. Der Ritus variiert im einzelnen ziemlich stark; da sich im Rituale
Romanum keinerlei Vorschriften für ihn finden, konnten sich viele lokale
Besonderheiten herausbilden. In manchen ist der Zusammenhang mit den
mittelalterlichen Osterspielen, als deren Nachklänge sie zu gelten haben, noch erkennbar

x). In der Barockzeit haben große, kulissenartige Aufbauten, in der Art der
gleichzeitigen Theatermalerei, die mittelalterliche Holzfigur des Toten vielfach
verdrängt. In der Schweiz ist mir nur ein einziger Ort bekannt geworden, an
dem man pietätvoll die Passionsandachten noch vor dem ehrwürdigen
Christusleichnam des 14. Jahrhunderts vollzieht: Das Zisterzienserinnenkloster Magerau
(franz. Maigrauge) zu Freiburg i. Ü. Was sich sonst an corpora Christi der gotischen
Periode erhalten hat, ist in Museen und Privatsammlungen gewandert. In
den Kirchen selber fand ich nur die Kulissengräber mit dem gemalten Toten
oder fabrikmäßig hergestellte Bildwerke neueren Datums aus Gips. Wie tief
der alte Brauch im Volk verwurzelt ist, kann man ermessen bei der Lektüre der
Stimmen, die sich in den 1860er Jahren um Abschaffung oder Beibehaltung
stritten 2), mit dem Erfolg, daß der Vatikan entschied, Errichtung des Heilig-
grabs und expositio sacramenti seien zu gewähren,, wo es sich um die
Weiterführung alter Tradition handle.

Von dem halben Dutzend oberdeutscher Christusskulpturen des 14.
Jahrhunderts gehören die zwei frühesten und besten Stücke schweizerischem
Gebiet an.

Die lebensgroße Figur (Taf. XII, 1) in der Sammlung des Herrn alt
Landammann Wyrsch zu Buochs stammt sicher aus Unterwaiden, wahrscheinlich

l) Stückelberg, a. a. O. S. iogff.
s) Lit. Angaben zusammengestellt bei L. C. Businger, Schweiz. Archiv f. Volkskunde 1897,

S. 242ft.



225

aus St. Jost in Ennetbürgen *). Man meint zuerst ein Werk aus Stein vor sich
zu haben, so streng und groß ist die Formengebung. Ein Vergleich mit dem
FreiburgerMonumentalwerk (Taf. XII, 2) ist wegen derVerwandtschaft in der geistigen
Auffassung erlaubt. Die unantastbare göttliche Hoheit, die Wahrung des
vornehmen Heldentums noch im entseelten Körper sind die Kennzeichen dieser
Gesinnung — und zugleich derjenigen des 13. Jahrhunderts! Die innere Einstellung
verbindet beide Künstler mit der älteren Generation, so deutlich auch stilistische
Einzelheiten die Entstehung ihrer Werke um 1330/40 belegen. Ein gewisser
Unterschied in der Gewandbehandlung sei angemerkt: in Freiburg ist sie

reicher, plastischer, in klarem Verlauf zum Körper kontrastierend, an der
Buochser Figur ist von dem allem nur ein Auszug zu sehen. Körper und Gewand
sind stellenweise zu einer einzigen, undurchdringlichen Masse verschmolzen
(Arme). Durch die Zurückdämmung der Plastizität hat die Linie in den

Faltenstegen eine neue Schärfung erreicht. In diesen Elementen fassen wir
Zeitstilmerkmale; bezeichnenderweise sind sie in dem Freiburger Heiliggrab,
als einem Erzeugnis der stärker traditionsgebundenen Hüttenplastik, weniger
entschieden ausgesprochen als in der Holzplastik. In Hinsicht auf die Qualität
der Ausführung kann der Buochser Christus, trotz einer so hochwertigen
Leistung, wie sie das Haupt des Toten darstellt, nicht mit dem Freiburger auf eine

Linie gestellt werden. Eine leise Steifheit liegt über dem Ganzen und weist ihm
den Platz unter den provinziellen Abwandlungen der oberrheinischen Hütten-
plastik an.

Um das Wichtige durch eindrücklichen Kontrast nochmals zu betonen,
ziehen wir die zwei Grabfiguren in Karlsruhe und in Freiburg in der Schweiz

(Taf. XII, 3 u. 4) zur Konfrontation mit den besprochenen Figuren herbei. Sie
sind in örtlicher und zeitlicher Nähe des Buochser und Freiburger (i. Br.) Christus
entstanden. Die vier Skulpturen spalten sich in zwei innerlich verschieden
orientierte Gruppen: Das innerschweizerische Werk und der Grab-Christus im
Freiburger Münster stehen den Skulpturen in Karlsruhe und Freiburg i. Ü.
gegenüber. Dort Majestät und Verhaltenheit des Schmerzes, hier hemmungsloser

Jammer, dort Wahrung des Göttlichen durch distanzierende Monumentalität,

hier Betonung des Menschlichen durch Darbietung aller erlittenen Qualen.
Der Gegensatz entspricht jenem zwischen dem schönheitsfrohen, aristokratischen
13. Jahrhundert und der folgenden, stark nach innen, zur Mystik neigenden
Periode; beide sind durch viele Vorläufer und Nachzügler ineinander verzahnt.

Das lebensgroße corpus Christi im Kloster Magerau zu Freiburg gehört
zu den selten gewordenen Kunstwerken, die dem Ort und Zweck ihrer Bestimmung

nie entfremdet worden, über die auch keine ausbessernde Hand gegangen
ist. Es ist unberührt, wenn auch nicht unbeschädigt auf uns gekommen. Nicht
das Gleiche gilt von dem zugehörigen bemalten Sarkophag, der später besprochen

*) Vgl. R. Durrer, «Die Kunst und Architekturdenkmäler des Kantons Unterwaiden» i8g9ff.,
S. 248: «Die rohe Fassung ist modern. Die charakteristische Figur gehört wohl noch dem 14.
Jahrhundert an.« Länge 1,30 m.



• 22Ó

werden sollx). — Im Gegensatz zum Buochser Christus ist es ein für seine Zeit
(zweites Viertel 14. Jahrhundert) modern empfundenes Werk. Erschütternd
wirken die tief aufgerissenen Wundhöhlen, besonders an den Händen, wo sie mit
der klaffenden Brustwunde zusammen durch die Steigerung des Furchtbaren
den Blick zum Verweilen zwingen. Und dieser Kopf: Der Mund steht offen, die
Lider sind nur halb über die erloschenen Augen herabgesunken. Die schlaffen
Züge sprechen von einem Höchstmaß durchlittener Schmerzen. Kleine
Blutstrauben bedecken in regelmäßigen Abständen den ganzen Körper. Es ist ein
Bild des Leides, das unmittelbar unser Gefühl in Schwingung versetzt und so

eine Beziehung zwischen Mensch und Gott herstellt. Hier heißt sie Mitleid.
In der Maria im Wochenbett ist es die Mutterfreude. Das sind ins rein Innig-
Menschliche eingebettete Beziehungen; durch sie wird das Göttliche
leidenschaftlicher und tiefer erfaßt, als es bei der älteren sakral distanzierenden
Darstellungsart möglich gewesen.

Unter den süddeutschen Heiliggrabfiguren ist mir eine einzige bekannt
geworden, die in die Zeit vor 1350 gehört. Es ist das schon erwähnte Stück im
Badischen Landesmuseum zu Karlsruhe (Taf. XII, 3). Nach einer nicht mehr
kontrollierbaren Angabe kam es aus dem 1802 säkularisierten Zisterzienserinnenkloster
Lichtenthai bei Baden-Baden. Vielleicht ist es kein Zufall, daß wieder, wie bei
der nah verwandten Magerau, Zisterzienserinnen genannt werden. In den
Frauenklöstern hatte die Gedankenwelt der Mystik von jeher eine Pflegestätte gehabt.
— Der Künstler geht in der Entheroisierung Christi noch einen Schritt weiter:
Jesus ist zu einem armseligen mißproportionierten Toten zusammengeschrumpft
(Länge nur 60 cm). Statt der ergreifenden Gewalt des Schmerzes spricht
Verängstigung aus dem Antlitz. Die gezwungen wirkende Armhaltung und das

erst an den Hüften ansetzende Bahrtuch sind wohl in Anlehnung an den Typus
des Straßburger Grab-Christus2) so gegeben worden.

Gleichzeitig und wohl auch in der gleichen Werkstatt wie der Grab-Christus
der Magerau, entstand der bemalte Sarkophag, in dem er heute noch liegt
(Taf. XIII u. Abb. 3). Über den Ritus, dem das Ganze dient, erhielt ich durch die
Klosterfrauen folgende Auskunft: Das Grab ist das ganze Jahr geschlossen, bis
auf die Zeit vom Aschermittwoch zum Ostersonntag; während dieser fünf Tage
ist es im untern Chor ausgestellt, rings mit Blumen und Lichtern umgeben.
Nach der Matutin des Ostersonntags wird das Grab wieder verschlossen.

Wir haben hier also ein ungewöhnlich reich ausgestattetes Untensil des

vorhin besprochenen Osterbrauches, nicht etwa ein ständig verehrtes und sichtbares

Heiliggrab vor uns. In dieser Form kommt es, soweit wir sehen, bloß noch
ein einziges Mal, wieder im schweizerischen Mittelland, in Baar vor. Stückel-

*) Das Ganze wurde von Prof. J. Zemp im Kloster entdeckt und 1904 in «Fribourg
artistique » mit zwei Tafeln — unsern Taf. XII, 4 u. XIII — publiziert. Für Auskünfte und Überlassung
der Detailaufnahme (Abb. 3) sei ihm auch an dieser Stelle bestens gedankt.

2) Abb. bei O.Schmitt, «Gotische Skulpturen des Straßburger Münsters» 1924, Bd. II,
Textabb. 38.



227

berg, dem nur das letztere Stück bekannt war, zog daraus den Schluß, derlei
bemalte Tumben seien früher häufig gewesen *). Er folgerte das offenbar aus
der stattlichen Gesamtzahl, in der sich die corpora Christi (speziell aus dem

15. Jahrhundert) erhalten haben. Ich neige eher zur entgegengesetzten Annahme.
Der Zahlenunterschied kann nicht nur im Zufall begründet sein. Warum sollten
gerade die Holzsärge des 14. und 15. Jahrhunderts alle bis auf zwei
untergegangen sein, und nur die Darstellungen des Toten sich erhalten haben?
Hätten sie der bis heute fortlebende Brauch nicht ebenso gut, da und dort
wenigstens, konservieren müssen, wie den Grabchristus selbst? Am
zwanglosesten erklärt sich's wohl so, daß die bemalten Holzsärge immer eine Ausnahme
bildeten. — Das Übliche dürfte damals, wie z.T. heute noch, die Herstellung eines

primitiven, offenen (und deckellosen) Sarges aus zurechtgeschnittenen, immer
wieder verwendeten Brettern gewesen sein. Diesen ehemals angeblich so
zahlreichen Holztumben wird in der Arbeit Stückelbergs noch die wichtige Rolle
zuerkannt, Vorläufer und formbestimmender Anreger für die «im 15. und 16.
Jahrhundert» häufigen Steinsarkophage mit figürlicher Assistenz zu sein. Zwischen
diesen zwei Gruppen und den architektonischen Grabmälern letzten Endes
jerusalemitischer Abkunft wird ein scharfer Trennungsstrich gezogen. Er
gehört unseres Erachtens an einen andern Ort. Wir sahen, wie sich die figürliche
Darstellung mit voll ausgebildetem Programm auch am Grabbau entwickelt
(Gernrode, Konstanz), um dann im 14., nicht erst im 15. und 16. Jahrhundert,
sich von ihm abzulösen und selbständig zu werden. Die inneren Gründe dieses

Vorganges wurden früher skizziert. Die Ahnenreihe in der Architekturplastik
ist wichtig, denn sie bindet das figurierte Heiliggrab mit dem älteren, nur
architektonischen Grabmal zusammen und stellt sie, was die genetische Entwicklung
angeht, in Gegensatz zu den erst fürs 14. Jahrhundert belegten, nur kurz
sichtbaren Heiliggräbern der Karwoche. Auch indirekt kommen wir zu diesem
Schluß, man müßte sonst den im 14. Jahrhundert singulären Fall annehmen,
ein ausschließlich der Holzplastik bekannt gewesenes Thema sei nun mit einem
Schlage so und so oft in die monumentale, steinerne Großform transponiert
worden, als ob jene Zeit ihre liebsten Gedanken in Stein hätte aussprechen
wollen. Gerade das Umgekehrte, gerade der Zug zum Intimen und Kleinfigurigen
ist eines ihrer Charakteristika.

Tafel XIII erübrigt eine Beschreibung des Sarkophagaufbaus; er wiederholt

die übliche Gestalt der großen Reliquienschreine des 12. und 13.
Jahrhunderts. Die Länge beträgt 1,91 m, die Giebelhöhe 0,95 m. Einst muß die

Gesamterscheinung reicher gewesen sein, darauf deuten die Spuren von Kehlen,
Rosetten, Fialenansätzen an den Giebelkanten. Figürliche Bemalung findet
sich heute noch an den äußern Schmalwänden und der meist unsichtbaren
Rückwand. In geschlossenem Zustand zeigen der Deckel und die Sarkophagvorderseite

grau überstrichene, schmucklose Flächen. Wahrscheinlich liegen
unter dem Anstrich noch weitere Malereien verborgen. — Im Innern tragen

a. a. O. S. u 1/112.



228

der Deckel, die Schmalseiten und die Rückwand Bemalung. Sie erfolgte auf
Leinwandüberzug mit Temperafarben x). Gehen wir die Szenen einzeln durch,
indem wir mit der Beweinung Christi durch seine Mutter und die drei Marien
(Maria Magdalena, Maria Kleophas, Maria Salomas) beginnen (Deckelinnenseite).
Diese an sich lebendig empfundene Szene wird links und rechts von je einer
Männergestalt flankiert. Ihre Attribute, Nägel, Hammer und Leichentuch
machen sie als Nikodemus und Joseph von Arimathia (rechts), die Helfer bei
Kreuzabnahme und Grablegung, kenntlich. Eine innerliche Einbeziehung der
zwei Figuren in die gegebene Situation ist noch nicht versucht. Dagegen haben
sie in der linearen Rechnung des Bildganzen die wichtige Funktion, dem
unruhigen Liniengewoge des Mittelteils einen festen, durch die Bäumchen noch
gedoppelten Rahmen entgegenzustellen. Alle Figuren stehen auf einem schmalen
Landstreifen, dessen Tiefenerstreckung nur soweit reicht, als die Körper durch
ihre Drehung und gegenseitige Überschneidung für sich selbst erfordern; weiter
gibt es keinerlei raumschaffende Elemente. Da das Volumen der Einzelfigur
gering ist, macht das Ganze einen flächenhaften Eindruck. Die Linie ist das
absolut dominierende Ausdrucksmittel. Von Übergängen zwischen Hell und
Dunkel, von Modellierung ist hier noch kaum die Rede. Man befolgt ein
anderes Prinzip, indem man durchs ganze Bild hin Licht und Schatten in
rhythmischem Wechsel hart nebeneinander stellt, so überall in den Gewändern und,
besonders deutlich, in den Arkaturreihen des Innenbildes und denen der hier
unsichtbaren, wandwärts orientierten Außenseite. Da wechseln helle mit dunkein
Hintergrundsfeldern ab. Dieser auffälligen Erscheinung begegnet man in den
Glasmalereien des 14. Jahrhunderts wieder, in Königsfelden, Oberkirch bei Frauenfeld,

Kappel, Straßburg, um nur einige der örtlich nächsthegenden zu nennen

2). Die Figurenreihung in Architekturkompartimente hinein ist in der
gleichzeitigen Tafelmalerei auch behebt gewesen, wenn es sich um Einzelheilige
handelte. Mehrfigurige Szenen beließ man als einheitliche Gruppe, die ein einziges
Rahmenwerk fest zusammenhielt. Bei der Glasfensterfläche mit ihrer
Unterteilung durch die steinernen Vertikalrippen war das oft nicht möglich, falls man
den Szenen die Sichtbarkeit von unten bewahren wollte. So teilte man hier auch
den Szenenkomplex in besonders gerahmte Einzelfiguren auf. Wenn der Maler
des Maigrauge-Sarkophages ohne sachliche Veranlassung dieses Schema
anwendet, verbunden mit dem in der Tafelmalerei ungebräuchlichen Wechsel der
Hintergrundsfarben, so besteht die Möglichkeit, er sei durch Glasgemälde (oder
Visiere zu solchen) in seiner Komposition bestimmt worden. Am szenischen Zu-

x) Die Farbskala ist sehr einfach: Die Hintergründe sind dunkelblau, die Architekturen rot,
grün oder weiß. Die gleichen Farben, nur um Hellblau vermehrt, abwechselnd auch in den
Gewändern. Das Gold der Nimben ist schwarz geworden. Die Fleischteile sind braun, die Gewänder
meist schwarz konturiert oder mit sogenannten Lichtlinien gesäumt. Letztere in der
Gesichtszeichnung häufig angewandt. — Das Ganze mehr kolorierte Federzeichnung als Malerei.

s) Abb. bei H. Lehmann, «Zur Geschichte der Glasmalerei in der Schweiz» 1905, T. 3, 4, 7.

Abb. für Straßburg bei F. Burger-Schmitz-Beth, Handbuch der Kunstwissenschaft, «Die deutsche
Malerei» Bd. II, Abb. 395—98.



229

sammenspiel lag ihm auch offenbar nichts. Daher die Schwierigkeit, anzugeben,
welches Ereignis der Passionsgeschichte beim innern Langbild eigentlich gemeint
sei. Johannes, der die Maria stützend umfängt, ist wohl bei der Grablegung
anwesend, aber dann müßten auch Nikodemus und Joseph von Arimathia
vertreten sein. Weniger ein bestimmter Vorgang als ein zeitlich unbegrenzt wäh-

t 1

I

Abb. 3. Schmalseite des Sarkophages in der Magerau, Freiburg i. Ü.

render seelischer Zustand, eben die Trauer um den Toten ist das Hauptthema.
— An der Wandseite (unsichtbar auf unserer Abbildung) finden sich nochmals
die vier Frauen mit den Salbgefäßen. Die Abweichung vom Innenbild besteht
nur in der Weglassung des Johannes und im Gebetsgestus Maria. Im wesentlichen

also immer noch das Beweinungsthema, nur in einer gedämpfteren,
ruhigeren Auffassung. Die linke äußere Schmalseite spinnt es weiter, sie zeigt einen
trauernden Apostel (Abb. 3). Die rechte Seite ist durch ölanstrich verdeckt.

16



230

Auf den entsprechenden Innenseiten sind Hiob und Jesaias mit Spruchbändern
dargestellt1).

Das Haftenbleiben an einem Thema und der Mangel an Erzählung möchten
auf den ersten Blick als Vorstellungsarmut des Künstlers mißdeutet werden.
Beides ist aber in einer überindividuellen Zeitströmung des 14. Jahrhunderts
verankert, als deren Charakteristikum auf dem Gebiet der Kunst, wie wir
schon früher gesehen, das eindringliche Verweilen auf einem gefühlsbetonten
Inhalt erscheint.

Der zeitliche Ansatz des Werkes — gegen 1350 — findet seine Stütze in
den geäußerten bildinhaltlichen Erwägungen, zu denen eine Reihe formaler
Einzelmerkmale hinzutreten. Nur die wichtigsten seien kurz erwähnt.

i. Figuren und Architektur haben noch nichts von der plastischen Rundung
und dem betonten Volumen, welche nach der Jahrhundertmitte wieder
auftreten.

2. Die Farbe dient hauptsächlich zur Kolorierung der Zeichnung; mit ihr zu
modellieren, wie es beim Meister von Wittinggau, Meister Bertram und den
vielen Namenlosen der zweiten Jahrhunderthälfte geschieht, ist nicht ernsthaft
versucht.

3. Der Baumtypus ist noch der sogenannte Blätterkronenbaum 2), der im Verlauf

des 14. Jahrhunderts von einem mehrästigen, kleinblättrigen, gedrungenen
Baumschlag verdrängt wird.

4. Die Architektur zeigt die Formenausbildung, wie sie zwischen 1300 und 1350
erreicht war.

5. Die Gewänder haben keine eigene Festigkeit und keinen Stoffcharakter. Sie

muten an wie eine Art Schleiergewebe und fallen vornehmlich in Vertikalen.
6. Die Gesichtszüge bestehen aus einem scharf ausgeprägten Liniengerüst. Das

Auge hat noch den charakteristischen, stechenden Ausdruck, der durch das
Hinausrücken der Pupille in die Augenwinkel zustande kommt. (Vgl. Manesse-

Handschrift, Fresken im Konstanzer Münster, Glasgemälde in Königsfelden

3), alle im zweiten Drittel des 14. Jahrhunderts entstanden.)

Geht man die genannten Einzelheiten durch, so gewahrt man, daß unser
Künstler nicht zu den Großen seines Fachs gehört hat. Man begegnet mancher
Härte und Unklarheit der Formen bei ihm (Anordnung der stützenden,
hebkosenden Frauenhände am Leichnam Christi auf dem Deckelbilde). Er war
in seinen Ausdrucksmitteln eher rückständig, in der Gesinnung jedoch ganz
Kind seiner Zeit und mit soviel Empfindungsreichtum begabt, daß trotz der
«technischen» Vorbehalte ein inhaltlich interessierendes Werk entstanden ist.

1) Links Jesaias: «Enim sepulcrum eius est gloriosum» (Jes. 11, 10). — Rechts Hiob: «Solum
michi est super sepulcrum» (Hiob 17, 1).

2) Vgl. A.E.Brinkmann, «Baumstilisierungen in der mittelalterl. Malerei» 1906, S. 43ft.
s) Abb. bei F. X. Kraus, «Miniaturen der Manesseschen Liederhandschrift » 1887. — J. Gramm,

«Spätmittelalterl. Wandmalereien im Konstanzer Münster», für Königsfelden: H. Lehmann, a. a. O.

Taf. 6—8.



231

Nach einem Intervall von sechzig bis achtzig Jahren treffen wir den zweiten

bemalten Sarkophag ; er stammt aus Baar bei Zug und wird jetzt im .Schweize¬

rischen Landesmuseum aufbewahrt1) (Taf. XIV). Die Schauseiten sind figürlich,
die Wandseite mit rundbogigen Nischen bemalt. Das Innere ist bis auf den
niederklappbaren (und dann als Außenseite wirkenden) Deckel leer geblieben. Hier

\
*», \ * *

W

PI«

Abb. 4. Kopf eines Grabeswächters. Sarkophag aus Baar. Zürich, Landesmuseum.

hätten nur auf den inneliegenden Leichnam bezogene Trauerfiguren angebracht
werden können. Das lag dem Künstler offenbar nicht. Die Thematik ist hier
auf einen viel helleren, diesseitigeren Ton gestimmt als in der Magerau. Dort
war für den Auferstehungsgedankeu kein Raum gewesen, hier steht er im Mittelpunkt.

Auch die Darstellungs«?^ verrät die seither durchlaufene Entwicklung.
An Stelle des abstrakt zeichnerischen Stils ist die Modellierung durch
Farbübergänge getreten. Sie wird von dem Meister der schlafenden Krieger so geschickt

') Länge 1,69 m, Giebelhöhe 0,77 m.



232

gehandhabt, daß überraschend malerische Effekte zustande kommen. Man
beachte zum Beispiel, wie in den beiden Köpfen der Wächter an der Langseite
Licht und zarte Schatten sich zum Eindruck atmenden Lebens verbinden
(Abb. 4). Leider ist gerade die Vorderwand des Sarkophages sehr mitgenommen,
stellenweise scheint die Malerei bis aufs Holz abgerieben. Immerhin sagt das

Original bei günstiger Beleuchtung viel mehr aus, als unsere Photographien es

vermögen. Die farbige Rechnung muß sehr reizvoll gewesen sein. Sie ruhte
auf vier starken Haupttönen: Als Hintergrund ein nachgedunkeltes Grün,
in den Trachten warmes Gelbbraun, Zinnoberrot und Weiß, nach rein dekorativem

Gesichtspunkt verteilt. In den Deckelszenen (Taf. XIV, 2) tritt noch etwas
Dunkelblau und ein mit Rot changierendes Hellgelb auf. Der Hintergrund ist
im Innern zu Grüngrau aufgehellt. Die Proportionen der Engel und Frauen
sind gedrungen, fast untersetzt. In üppigen Falten umfließen die Stoffmassen
die Gestalten, stauen sich am Boden und bilden da eine Art Sockel für die

Figuren. Alles ist auf Breite, körperliche Festigkeit und Rundung angelegt, mit
andern Worten auf einen viel stärkeren Grad von Naturwahrheit gestimmt, als
das im 14. Jahrhundert der Fall war.

Hinter den Kriegern sieht man eine Reihe rundbogiger Nischen, die auf der
Wandseite wiederkehren und unzweifelhaft als Steinarchitektur gemeint sind.
Der dunkle Rahmenstreifen soll die Vertiefung des eigentlichen Relieffeldes
markieren. Steinerne Grabtumben in der Art derer in Freiburg i. Br., Basel und
Straßburg dürften unserm Künstler bei diesem Detail vorgeschwebt haben.

In der gleichzeitigen oberdeutschen Malerei ist auch bei handwerksmäßigen
Erzeugnissen das Interesse der Zeit für Klärung der Raumverhältnisse
durchfühlbar. Es muß auffallen, daß in den Deckelszenen ganz darauf verzichtet
ist. Nicht einmal eine Bodenzone ist angegeben. Gegenüber den
Wächterdarstellungen scheint mir auch in der Malerei selbst ein erheblicher Qualitäts-
abstand zu hegen. Dem Engel links vom auferstandenen Christus ist das Flügelpaar

auf die Unke Schulter hinübergerutscht, offenbar weil der Maler die
verkürzte Schrägansicht nicht zu bewältigen vermochte. Der scharf ins Profil
gedrehte Kopf geht mit der Dreiviertel-Rückenansicht der Gestalt nicht organisch
zusammen. Die letzte der drei Marien zeigt diesen Fehler noch in gesteigertem
Maß, sie wirkt direkt verzeichnet. Ein wunder Punkt sind auch die Hände.
Wie merkwürdig werden die Salbgefäße getragen und wie beinahe unmöglich
hält der Engel rechts das Leichentuch. Derlei Mißverständnisse sind bei den
Grabeswächtern trotz ihrer viel komplizierteren Stellung nirgends zu beobachten.
Sie bekunden überhaupt eine großzügigere Auffassung, als die spießbürgerlich
gesehenen Deckelszenen, die einer groben Gesellenhand zugeschrieben werden
müssen. Das Ganze zeigt Zusammenhang mit der letzten Phase des
sogenannten «weichen Stiles»; ein Zeitansatz um 1420/30 dürfte das Richtige
treffen.

Weitere szenisch bemalte Grabtumben habe ich bis jetzt nirgends erwähnt
gefunden. Der Vollständigkeit halber sei ein mit Renaissanceornamenten
verzierter Sarkophag im Depot des Landesmuseums und ein zweiter mit Be-



233

Schlagwerk im Rosgartenmuseum zu Konstanz erwähnt1). Das gotische
Zeltdach hat einem schweren Horizontaldeckel Platz gemacht.

Das corpus Christi, welches der Baarer Schrein einst beherbergte, hat sich
nicht erhalten. Man hat an seine Stelle die auf Tafel XV, i wiedergegebene
Figur gelegt. Sie stammt aus der abgebrochenen Kapelle St. Anton bei Kerns.
Länge 1,59 m. Die Fassung ist bis auf geringe Spuren verschwunden; Ent-

p*

;

/

Û

:s
1 \

j*
-¦;.

Met

Abb. 5. Kopf des Grab-Christus. Aus der Umgebung von Kerns. Zürich, Landesmuseum.

stehungszeit ist das dritte oder vierte Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts. Harte,
fast knittrige Faltenstege, verbunden mit einer gewissen Straffheit der
Gewanddrapierung haben die runden, schönlinigen Parallelfalten des weichen Stiles
verdrängt; das Werk steht grade am Übergang zu der eckigen Scharfbrüchigkeit,
die in der zweiten Jahrhunderthälfte zur Herrschaft gelangt, und eines der
wichtigsten Stilmerkmale der eigentlichen Spätgotik (im engeren Sinn) abgibt.

Eng anliegende Saumlinien laufen über die Figur hin und wirken als fremdes,
altertümliches Element innerhalb der Stilkonfiguration. Möglich, daß der

1) Herrn Prof. H. Lehmann danke ich für den freundlichen Hinweis.



234

Schnitzer eine ältere Figur zu ersetzen hatte, von der er diesen Zug übernahm.
Auch die nicht konsequent durchdachte Anordnung des Bahrtuches ist vielleicht
so zu erklären. Beides erinnert ans zweite Viertel des 14. Jahrhunderts, an
Gestaltungen in der Art des Buochser Christus. — Im Kopf weist sich der Künstler
über ein recht gutes Können aus (siehe Abb. 5). Er gibt dem Toten einen
beruhigten, schmerzlosen Gesichtsausdruck, und verdeutlicht die Erstarrung der
Züge durch den realistisch geöffneten Mund. Gleichweit entfernt von der
übersteigerten Leidfülle des Maigrauger Christus wie von der hoheitsvollen Un-
bewegtheit der Buochser oder Freiburger Statue ist hier ganz einfach und sachlich

ein Toter gegeben.
Tafel XV, 2 zeigt das dritte, aus Unterwaiden stammende corpus Christi.

Es liegt im unteren, hohlen Teil eines Altares der Kapuzinerkirche zu Stans,
einem Bauwerk aus den 1680er Jahren. Hundert Jahre früher war von
Landammann Melchior Lussi, Jerusalemfahrer und Ritter des heiligen Grabes, die
erste Kirche gestiftet worden. In einer Seitenkapelle hatte er eine Nachbildung
des heiligen Grabes in Jerusalem anbringen lassen. Der Ordenschronist Bruder
Rufin von Baden erzählt davon im Jahre 1603: «Ritter Lussi besuchte
dasselbe (das heilige Grab) alle Tage und ließ an den Freitagen eine Ampel vor
dem Bilde Christi brennen, das er mit Balsam gesalbt, wie ich solches selbst
gesehen als ich dort gewesen de familia 1603». Ist dieses «Bild Christi» identisch
mit der erhaltenen Skulptur? Eine bündige Antwort läßt sich in diesem Fall
nicht geben. Das Schnitzwerk entstammt dem Anfang des 15. Jahrhunderts.
Demnach besteht die Möglichkeit, Ritter Lussi habe die Skulptur aus einem
älteren Kircheninventar (aus der Pfarrkirche von Stans?) in seine Anlage
übernommen. Bedenkt man, wie schonungslos man in der Barockzeit ältere Kunstwerke

beseitigte, falls es sich nicht um lang verehrte Gnadenbilder handelte,
oder um Schöpfungen, die als dem eigenen Stilwollen heimlich verwandt
empfunden wurden — Punkte, die für unser Werk nicht geltend gemacht werden
können —, so wird man für den Lussischen Neubau auch ein neugefertigtes
barockes «Bild Christi» annehmen wollen. Da sich keinerlei alte Zeichnungen
oder sonstige Ansichten von der Anlage erhalten haben, läßt sich auch der
Ausdruck «Bild Christi» nicht näher interpretieren. An sich ist er vieldeutig, es kann
damit eben sowohl ein Gemälde (etwa in der Art von Holbeins bekanntem corpus
Christi in der Basler Kunstsammlung), wie eine Skulptur aus Holz oder Stein
gemeint sein.

Betrachten wir nun das Werk des frühen 15. Jahrhunderts *). — In seiner

ganzen Faktur ist es eleganter und nuancenreicher als der nur wenig jüngere
Grab-Christus aus Kerns. In klarer Anordnung umhüllt das Bahrtuch mit weich-
linigen Falten die Gestalt. Das Maß der Naturbeobachtung in der Wiedergabe
des Kopfes, der Brust und der Füße verblüfft auf den ersten Blick. Bei genauem
Zusehen bemerkt man, daß der Künstler die Naturbeobachtung doch im Sinne
seiner Zeit stark stilisiert hat. Die Rippenansätze vereinigt er zu einem doppel-

Länge 1,73 m.



235

randigen, sanft ansteigenden Bogen, die Haarmasse löst er in gewellte Einzel-
strähnen auf. — Innerhalb der hier behandelten Skulpturen fehlen die
vorbereitenden Zwischenglieder aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts.
Durchgeht man aber die stattliche Reihe süddeutscher Vesperbilder und
Kruzifixe bis um 1420 *), so begegnet man ähnlich fein differenzierten Bildungen
des toten Körpers.

Abb. 6. Grab-Christus. Aus dem Wallis. Sitten, Privatsammlung.

Unter dem entstellenden Ölanstrich tritt an einigen Stellen die alte Bemalung
zutage. Wie am Christus des Klosters Magerau scheinen feine Blutstropfen in
regelmäßigen Abständen den Leib zu bedecken. Ein zart schimmerndes Weißgelb

bildet den Fleischton. Die Freilegung der ursprünglichen Fassung würde
den Eindruck des Ganzen überraschend steigern. Dann würden sich wohl auch
die plump walzenförmigen Unterarme als spätere Ergänzungen herausstellen.

') Vgl. z. B. einen Kruzifixus im Berner Histor. Museum, ferner Baum, a. a. O. T. 82—85,
H. Wilm, «Mittelalter! Plastik im Germ. Nat.-Mus. Nürnberg» 1922, Fig. 34 u. 46, G. Weise,
«Die gotische Holzplastik um Rottenburg usf.» 1921, Fig. 16 u. 19.



236

Der Grab-Christus auf Tafel XV, 3 ist aus Wollerau in die Altertümersammlung

des Kollegiums zu Schwyz gelangt. Die Fassung der 1,27 m hohen
Figur ist alt, stark nachgedunkelt und partiell, besonders am Kopf, in kleinen
Stücken ausgebrochen. Abstrahiert man von dem dadurch ungünstig gewordenen
farbigen Eindruck und versucht die eigentlich plastischen Werte zu fassen, so
wird die zeitliche Verwandtschaft mit dem Kernser Christus klar (Taf. XV, 1).
Der Faltenstil ist auf der gleichen Stufe, sein Verhältnis zum Körper identisch.
Die Konstante der Zeitstilmerkmale im Kunstwerk ist immer verbunden mit
der einmaligen, individuellen Variation durch die Künstlerpersönlichkeit, so daß
beim Vergleichen neben den Übereinstimmungen ebensoviel Verschiedenheiten
zu nennen sind. In unserem Fall wäre zu sagen, daß die Wollerauer Skulptur
in ihrer gedrungeneren Proportionierung (Kopfbreite!), dem gesteigerten
Schmerzensausdruck des Gesichtes und der gekrümmten Finger von einem heftigeren,
naturalistischeren Temperament zeugt.

Eine Statue aus Engelberg, jetzt im Berner Historischen Museum, ist weit
unter dem Niveau der bisher betrachteten Arbeiten (Länge 1,23 m).
Kunsthistorisches Interesse vermag sie nicht zu wecken. Die drei Schüsselfalten
der linken Seite, Proportionen und Gesichtsbildung weisen das Stück ebenfalls
in die 1420er Jahre.

Die Errichtung des Heiliggrabes während der Karwoche ist in den romanischen

Ländern unbekannt. Ein vereinzelter Ableger aus dem nahen
deutschsprachigen Gebiet hat sich im Wallis erhalten und befindet sich jetzt bei
Herrn d'Allèves in Sitten (Abb. 6, Länge des corpus 0,85 cm). Der kleine,
in einfachsten Formen gehaltene Sarkophag dürfte dem Durchschnittstypus
der zur Passionszeit jeweils hergerichteten Heiliggräber entsprochen haben.
Christi Haupt ruht auf einem Kreuznimbus, ähnlich wie die hundert Jahre
zuvor entstandene Monumentalfigür zu Freiburg i. Br. (s. Taf. XII, 2). Eine
neuere Bemalung hat dem ohnehin recht mittelmäßigen Stück durch Verbreiterung

der Lippen, Knickung der Brauenbögen und marktschreierische
Betonung der Wundmale eine fremde, fast barockisierende Wirkung gegeben.
Punkto Zeitansatz ist es mit der Kernser und Engelberger Figur gleichzustellen.

Zuletzt sei noch jenes «Heiliggrabs» gedacht, das dem Winterthurer
Bildschnitzer Lux Haggenberg (f 1522?) zusammen mit einer «uffart» und einem
Palmesel für die Kirche in Glarus in Auftrag gegeben worden war. Ob er ihn
ausgeführt, bleibt unsicher, erhalten hat sich leider nichts. Kommen nicht noch
unerwartet Funde hinzu, so schließt damit die Reihe der mittelalterlichen
Grabfiguren in der Schweiz. Was der Barock und die neueste Zeit (Herstellung in der

Fabrik!) diesem Bestand beifügten, ist, soweit es zu meiner Kenntnis gelangte,
von so ermüdender Gleichförmigkeit, daß es füglich von dieser Betrachtung
ausgeschlossen werden konnte.



f»\
\

£

V

^'

ë
}

/

K

k

u
<n»

«v
^v

7*
K
<.

•C
»¦

4v

L ï* -

Grab-Christus. Buochs,
Privatsammlung. Aus Ennetbürgen.

tirai) Christus.

Freiburg i. Br., Münster
Grab-Christus

Karlsruhe, Landesmus. Aus Lichtental
Grab-Christus Kloster
Magerau, Freiburg i. 0.

Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, 1926, Nr. }

Taf. XII



00ê000X-.** à«U &,-..«'^- y m> £ rr--i
^i

v

S^SB
"V

N

!>

V
*

n

Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, 1926, Nr. 4

Sarkophag mit Grab-Christus. Kloster Magerau, Freiburg i. Iv.

Taf. XIII



Taf. XIV

îSs.1

Sarkophag aus Baar, geschlossen. Zürich, Landesmuseum

i*.

n n n €\

Sarkophag aus Baar, geöffnet. Zürich, Landesmuseum.

Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, iq2Ó, Nr. 4



<m

& s
v^

S

¦:C

'mm*

Grab-Christus. Aus der Umgebung
von Kerns, Unterwaldeu.
Zürich, Landesmuseum.

Anzeiger für Schweiz. Altertuniskunde, 192Ó, Nr. .1

Grab-Christus.
Staus, Kapuzinerkirche.

3

Grab-Christus. Aus Wollerau.
Schwyz, Kollegiums-Sammlg.

Taf. XV


	Zur Plastik des 14. Jahrhunderts in der Schweiz
	Anhang

