
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 28 (1926)

Heft: 3

Artikel: Die Fresken in der Kirche zu St. Joder in Davos-Dorf

Autor: Poeschel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Fresken in der Kirche zu St. Joder
in Davos-Dorf.
Von Erwin Poeschel.

Gehören die Wandmalereien im Turm der Kirche von Davos-Dorf auch nur
dem Kreise einer bescheidenen ländlichen Kunstübung an, so verdienen sie doch
nicht, vergessen zu werden. Graubünden ist mit kirchlichen Wandgemälden
nicht so reich bedacht, als daß uns nicht der ganze Bestand wichtig sein müßte,
und außerdem entbehren gerade die anspruchslosen Werke eines gleichsam
alltäglichen Niveaus nicht eines gewissen besonderen Reizes. Sie sind uns
Beispiele dessen, was man in unseren dörflichen Kirchen an Innenausschmückung
anzutreffen gewohnt war, und gerade wenn der Maler keine ausgeprägte
Künstlerpersönlichkeit war, werden die Einwirkungen besonders deutlich, die er der Lage
des Landes verdankte, in der er arbeitete.

Die Bilder sind heute fast unbekannt. Sie waren es längst so sehr, daß sie

vor beinahe einem halben Jahrhundert förmlich «entdeckt» werden konnten,
obwohl sie niemals übertüncht oder sonst irgendwie dem Anblick entzogen
worden waren. Da sie nämlich schon zur Zeit der Reformation sich in einem

von der Kirche abgetrennten Raum befanden, die Gefahr also nicht bestand,
daß sie zu Gegenständen der Verehrung gemacht würden, so entgingen sie der

Vernichtung.
Im Sommer 1878 wurde Prof. Melchior zur Straßen von Leipzig, vermutlich

während eines Kuraufenthaltes in Davos, auf diese Wandgemälde aufmerksam,

und nach seinen Angaben brachten die Davoser Blätter (Nr. 23 vom 6.

Oktober 1878) einen ausführlichen Bericht, der seinem wesentlichen Inhalt nach
auch in der «Alpenpost» (Band VIII Nr. 11) erschien. Diese Mitteilungen
übernahm hernach J. Hauri in seine Arbeit über Davos, die er im Jahre 1881 im
6. Band der «Wanderstudien aus der Schweiz» (herausgegeben von Ed. Ochsen-

brüggen) publizierte.
Bevor nun von den Bildern selbst die Rede ist, soll eine Rekonstruktion des

Bauwerkes versucht werden, dem die Fresken angehörten. Der Raum, in dem

man sie findet, bildet jetzt das Erdgeschoß des Turmes. Er hat dem Quadrat
angenäherte Grundrißdimensionen (Länge 2,35, Breite 1,90 m) und ist mit
einer Tonne überwölbt. Der Zugang erfolgt heute durch die Südwand, in die
bei dem Bau der jetzigen Kirche eine Türe eingebrochen wurde. Zur selben Zeit
hatte man auch recht unbekümmert etwa die Hälfte des Gewölbes weggeschlagen,
um eine Stiege in den neuen Turm hinaufführen zu können, hatte in einer kleinen
rundbogigen Nische an der Ostseite ein Fensterchen angebracht und den Bogen
vermauert, der sich in der Westwand öffnete.



i8i

In den oben angeführten Berichten nun wurde angenommen, daß dieser
Raum ehemals eine «winzige Kapelle» war. Eine nähere Untersuchung ergibt
jedoch, daß wir es hier mit dem Chor einer kleinen Kirche zu tun haben, deren
Langhaus sich gegen Westen hin anschloß. Dazu führt schon die Beobachtung,
daß die Bemalung des Bogens, eines Triumphbogens ohne Zweifel, sich in die

Vermauerung hinein fortsetzt. Steigt man aber in dem Turm empor, so erkennt
man im Mauerwerk deutliche Unterschiede. Bis in eine Höhe von 1,80 Meter
über dem Gewölbe bestehen die vier Wände aus gleichem Material wie das
Gewölbe selbst, nämlich aus Bruchsteinen mit Kalkmörtelverband, indes die
höheren Teile des Turmes aus großen rundlichen Geschiebesteinen gebaut sind,
also ein sogenanntes « Bollenmauerwerk » darstellen. Die Bruchsteinzone schließt
auf allen vier Seiten in gleichmäßig horizontal umlaufender Linie ab.

Aus diesen Feststellungen nun ist rasch ein deutliches Bild von dem ur-
sjorünglichen Bauwerk zu gewinnen, wenn man sich die Anlage des Kirchleins
von Glaris vergegenwärtigt. Die alte Kirche von St. Joder gehörte offenbar dem
gleichen Typus an, hatte also einen viereckigen, massigen Turm, der in seinem
Erdgeschoß den von einer Tonne überwölbten Altarraum barg. Vom Langhaus
war er durch einen Triumphbogen getrennt, der auf beiden Seiten (also auch
der Chorseite) ein Bogenfeld zeigte. Auf dem Mauerwerk des Turmes saß ein
offener Glockenstuhl mit Verschalung und einem spitz zulaufenden «gebrochenen»
Helm. Das Glockenseil hing durch ein Führungsloch in den Altarraum hinein.
Die Breitendimension des Langhauses läßt sich vermuten, da man wohl seine

Nordwand dort suchen darf, wo heute die Außenmauer der Leichenhalle verläuft.
Da wir für die alte St. Joder Kirche also eine Anlage rekonstruieren konnten,

die der von St. Nikolaus in Glaris gleicht, und da ferner die Frauenkirche auf
eben denselben Grundprinzipien beruht (nur mit dem Unterschied, daß der Chor
hier polygonal ist), so sehen wir, daß die Davoser für ihre Kapellen sich an einen
übereinstimmenden festen Typus hielten, genau so wie sie ihre Häuser nach
überkommenen gleichen Gedanken bauten. Und dieses Zusammenziehen von
Chor und Turm stellt eine eigenartige Lösung dar, die sich von den üblichen
Anlagen der Zeit unterscheidet. Sie bürgerte sich hier so fest ein, daß man auch
bei den jüngeren und nachreformatorischen Kapellenbauteh (Sertig und
Monstern) nicht davon abwich.

Die Annahme, daß zu St. Joder schon vor dem Neubau (den bereits Rahn
wohl zutreffend auf das Jahr 1518 ansetzte), eine wirkliche, wenn auch kleine
Kirche — und nicht eine Feldkapelle kleinsten Formates — stand, wird
gestützt durch die Davoser Kirchenordnungen von 1466 und ca. 1500 l). Aus diesen
Artikelbriefen nämlich ist klar zu ersehen, daß es neben der Hauptkirche zu
St. Johann, an der ein Pfarrer amtete, in der Landschaft drei Kapellen gab:
Zu Unserer Frauen (Frauenkirch), St. Nikolaus (Glaris) und St. Joder (oder
Theodul), die von eigenen Kaplänen versehen wurden. Es handelte sich dabei
um selbständig dotierte Pfründen, an denen die Kapläne alle gottesdienstlichen

Ediert von Dr. Fr. Jecklin in «Das Davoser Spendbuch v. J. 1562», Chur 1925.

>3



_ l82_

Handlungen verrichteten, Messe lasen, Jahrzeiten abhielten und Seelsorge übten.
Die Kapläne wohnten bei ihren Kirchen und nicht unter dem Dach des Pfarrers.
Und da all dies zweifellos auch von St. Joder galt — denn immer ist es

zusammen mit den anderen Kapellen genannt —, so mußte hier eine Kirche
gestanden haben, die Raum für Gottesdienste bot, und nicht nur eine Feldkapelle,
in der nur für den Priester Platz gewesen wäre.

Was nun das Datum der Erbauung dieser älteren Dorfkirche anlangt, so

fehlen an den beschriebenen Bauresten stilistische Merkmale, die eine jiräzise
Feststellung erlaubten. Denn die Gemälde sind, wie hernach noch auszuführen
sein wird, wesentlich jüngeren Alters als das Bauwerk selbst. Mit Sicherheit
läßt sich nur behaupten, daß die Kirche in der Zeit zwischen 1335 und 1466
errichtet wurde. Daß sie im Jahre 1335 noch nicht bestand, ist aus einem Ablaßbrief

dieses Jahres zu schließen *), der von sieben Bischöfen den Kirchen St.
Johann, Unserer Lieben Frau und St. Nikolaus erteilt wurde. Er hätte St. Joder
sicher mit angeführt, wenn es bereits bestanden hätte. Davon aber, daß die

Kirchenordnung von 1466 sich auch auf die Theodulkirche im Dorf bezieht, war
oben schon die Rede.

Kurz vor der Reformation nun scheint sich in den kirchlichen Verhältnissen
von Davos-Dorf eine wesentliche Umgestaltung vollzogen zu haben. Nach
Simonet («Die katholischen Weltgeistlichen Graubündens») nämlich wird im
Jahre 1505 noch ein Kaplan am See (Joh. Gutt) genannt, während im Jahre 1521
von einem Lucius Becker aus Obervaz als Pfarrer bei St. Theodul die Rede ist.
Man kann darnach vielleicht den Kirchenneubau vom Jahre 1518 mit der
Tatsache in Verbindung bringen, daß damals für das Dörfli (oder für das ganze
Oberschnitt) eine selbständige Pfarrei errichtet wurde. Dies wäre auch siedelungs-
geschichtlich nicht ohne Bedeutung, da man daraus auf eine stärkere bauliche
Entwicklung des Dorfes in jener Zeit wohl schließen dürfte.

Die einzigen noch sichtbaren Reste der alten Kirche, der erwähnte Altarraum,

sind inwendig vollständig bemalt. Für die beiden Längswände wählte der
Meister als Gegenstand die Apostel, er wich jedoch von der alten Anordnung
ab, indem er, wie man dies auch in der Barockzeit häufig sieht, statt des zwölften
Jüngers den Apostel Paulus in die Reihe einfügte und zwar als den Führer der
zweiten Sechs, St. Peter gegenüber. Unter den Gestalten brachte er in gotischen
Minuskeln die Namen der Dargestellten an; jedoch ist die Reihenfolge nicht
mehr genau zu bestimmen, da an manchen Stellen die Inschriften, an andern
wieder die ganzen Figuren zerstört sind und der Autor zudem in der Zuteilung
der ikonographischen Attribute nicht ganz sicher war. So gab er dem Jünger,
der mit noch deutlich lesbarer Unterschrift als Andreas bezeichnet ist, nicht das

schräge Kreuz, sondern einen Gegenstand, den man als Keule, als großes Messer

l) Nüscheler, «Die Gotteshäuser der Schweiz».



i83

oder auch als Tuchwalkerstange ansehen könnte. Die
Keule jedoch gehört nach dem Herkommen dem

Thaddäus, das Messer Bartholomäus und das

Tuchmacherwerkzeug dem heiligen Jakobus minor. Einigermaßen

vollständig lassen sich daher, teils nach den

Attributen, teils nach erhaltenen Unterschriften nur
die Figuren an der Nordwand identifizieren. Es sind
dies: Petrus (Abb. i), Johannes, Thomas (mit der

Lanze), Bartholomäus (mit kurzem Schwert anstatt
mit Messer), Andreas und Thaddäus. An der
Südwand sind die Zerstörungen, vor allem durch das
Ausbrechen der Türe von der neuen Kirche her, besonders

tiefgreifend gewesen. Bestimmen läßt sich durch
die Unterschrift nur die erste Gestalt, es ist Paulus
mit dem Schwert. Im ganzen am besten erhalten ist
die letzte, der aber jedes Attribut fehlt. Die
Unterschriften sind mit Ausnahme der des Paulus hier
verschwunden.

Die Apostelfiguren sind in Nischen stehend
gedacht. Hinter ihren Häuptern, von ehemals vergoldeten

Nimbeu umgeben, hat der Maler die Wölbung
der Apsis als Muschel auszubilden versucht, was ihm
jedoch nicht ganz gelang. Diese Nischen gehören zu
einer zusammenhängenden Architekturkomposition,
die den Hintergrund bildet. Über jeder Figur sieht
man einen Giebel mit Balkon und je einer Türe,
flankiert von zwei Fenstern, deren Formen sich dadurch
unterscheiden, daß an der Nordwand nur Rundbogen
vorkommen, indes au der .Südwand Kielbogen,
sogenannte Eselsrücken, auftreten. Nach unten hin wird
die Figurenreihe durch eine Leiste abgeschlossen, die
als ein auf Konsolen ruhendes Gesims gedacht ist.

Der Meister begnügte sich nicht damit, die
Gestalten in ihren Nischen einzeln nebeneinanderzustellen,
sondern ihm schwebte jenes alte und starke Motiv
der Disputation vor, das in den Aposteln des Basler
Münsters und der Bamberger Chorschranken wohl
am intensivsten gestaltet ist: jeweils zu zweien sind
die Jünger hier zusammengestellt und erregten
Gemütes dabei, das Wort zu deuten und sich gegenseitig
auszulegen. Aber während bei diesen großen und
endgültigen Gestalten die Paare, die auch räumlich
voneinander getrennt wurden, wirklich durch ein
inneres Feuer aneinandergeschmolzen sind, so blieben bei

7)
rtt»^.

^
Abb. i. Petrus (Nordwand).



184

unserem Meister, dem Maße seiner Mittel entsprechend, von dem Motiv nur
mehr die äußeren Zeichen, die Bücher in den Händen, das sich gegenseitig
Zugewendetsein und vor allem das Gebärdensjriel der Hände.

Es ist ein etwas primitives Mittel, mit dem hier eine Gliederung in Paare
versucht wurde: einem bärtigen Kopf ist jeweils ein bartloser zugesellt, aber in
den Gesten versuchte der Maler doch eine individuelle Gestaltung, und er ver-

WW**

'H
..¦

m

Abb. 2. St. Leonhard (Ostwand).

mied es sorgfältig, hier schematisch die gleichen Gebärden zu wiederholen. Und
wie er gerade hier, bei der Anordnung der Bücher und der Arme mit bestimmten
Kompositionsabsichten vorging, davon wird sjiäter noch etwas zu sagen sein.

Die Ostseite, die Altarwand, wird, wie wir schon sahen, von dem kleinen
Fenster mit schräger Leibung unterbrochen. Es blieben daher zu beiden Seiten
Felder in Hochformat, in die der Maler Einzelfiguren stellte, links den
Walserheiligen St. Theodul (hier « diodor » geschrieben), Bischof von Sitten, den er im
Ornat ohne das traditionelle Attribut der Traube oder des Teufels mit Glocke,
jedoch mit dem Schwert, dem Symbol der ihm von Kaiser Karl verliehenen



185

weltlichen Gewaltx) abbildete. Sein Gegenüber ist der heilige Georg als Drachen-
töter. Im Bogen der Nische, über dem nachträglich eingebrochenen Fensterchen,
ist noch das Haupt Christi zu sehen, während man in der Leibung rechts nur
noch Reste einer Bischofsgestalt erkennt, die vielleicht den hl. Nikolaus
darstellen sollte, der ebenfalls zu den besonderen Walserpatronen gehörte. Der
Mönch links mit lilabrauner Dalmatika weist sich durch die Kette und Fessel
als St. Leonhard aus. Er war der Patron der Gefangenen, und wie der Maler
auf ihn kam, ist um so weniger klar, als sein Patrozinium in Graubünden sehr
selten ist (Abb. 2).

Das Bogenfeld der Altarwand ist ausgefüllt von einer Marienkrönung und
zwar nach dem späteren Schema, in dem Gottvater als dritte Figur
hinzugetreten ist. Maria kniet links mit über der Brust gekreuzten Armen und
erwartet mit geneigtem Haupt die ihr von Christus gereichte Krone. Gottvater
wird im Hintergrund sichtbar, umgeben von musizierenden Engeln.

Über dem Bogen der Westwand sieht man das Opfer Kains und Abels und
die verfluchenden und segnenden Hände des Herrn, die aus den Wolken greifen.
Nach sehr altem Herkommen aber war die Stelle über dem Altar, hier also das

Deckengewölbe, der Maj estas Domini vorbehalten, der Gestalt Christi als Fürsten
der Welt in der Mandorla thronend, umgeben von den Symbolen der Evangelisten.

Von dieser Darstellung ist mehr als die Hälfte dem schon erwähnten
Eingriff zum Opfer gefallen, immerhin sind noch das Haupt und die erhobene
Rechte Christi wie der Adler des Johannes und der Engel des Matthäus
erhalten. Diese symbolischen Figuren tragen Spruchbänder mit den Namen in
gotischen Minuskeln.

Es wird hernach noch die Rede davon sein müssen, daß unser Meister
anscheinend Vorlagen eifrig benützte, und damit lassen sich gewisse auffällige
Ungleichheiten in der Bewältigung der künstlerischen Aufgabe leicht erklären.
Auch wird man annehmen können, daß er mit einem Gehilfen arbeitete, dem
etwa die flüchtige und in der Behandlung des Muschelmotives besonders ratlose
Ausführung des Architekturhintergrundes an der Südwand oder Teile des Opfers
zuzuschreiben wären. Und wenn wir es überhaupt nicht mit einem Meisterwerk
zu tun haben, so sind doch in dem Werk Partien, die aufmerken lassen. Ging
schon aus der Wahl des Disputationsthemas das Bestreben hervor, die Apostel
in einer Handlung zusammenzufassen, also zu einer Bildeinheit zu kommen, so
lässt gerade diese Figurenreihe deutlich ganz bewußte Kompositionsabsichten
erkennen. So ordnete der Maler die Bücher von fünfen der Jünger in gleicher
Höhe an, gewann also eine durchlaufende Horizontale, die er an beiden Enden
in der Weise abschloß, daß er den sechsten das Buch senken Heß und damit
eine Korrespondenz zu dem tief gehaltenen großen Schlüssel Petri auf der
anderen Bildseite gewann. Auch zeigen verschiedene Köpfe, soweit sie noch zu
erkennen sind, deutlich das Streben nach individuellem Gepräge, so vor allem
der des Petrus und das energische Antlitz Theoduls. Die Gestalt der Maria aber

*) E. A. Stückelberg, «Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters», Zürich 1903.



i86

hat mit der leichten Neigung des Hauptes und den übereinandergelegten Armen
eine wirkliche Anmut und magdliche Bescheidenheit. Ihr Kleid ist mit großen,
sicher geschwungenen Kurven klar angegeben, wie denn überhaupt der Faltenwurf

der Gewänder eine Hand zeigt, die den Stoff in großen Massen zu legen
weiß. In dieser Krönungsszene hat sich der Maler kräftiger Farben enthalten
und sich, wie wir das aus älteren Vorbildern (von Fra Angelico in San Marco
zu Florenz etwa) kennen, mit leicht getöntem Weiß begnügt und die stärkeren
Akzente dem (nun verschwundenen) Gold der Nimben, Borten und der Krone
überlassen. In den anderen Darstellungen herrschen vor allem rote, rotbraune
und rotlila Töne, auch Gelb und Grün, während ein eindeutiges, volles Blau
fast ganz vermieden ist. Zu den Linien der Konturen und der Binnenzeichnung
hat ein bräunliches Rot Verwendung gefunden.

Die Datierung dieser Gemälde darf etwas eingehender erörtert werden, da
sie auch an Fragen heranführt, die auf die Arbeitsweise unseres Meisters etwas
Licht werfen. In jenen ersten Veröffentlichungen werden die Fresken in die
allerfrüheste Zeit der Waiseransiedlung, das Ende des 13. Jahrhunderts, zurückgeführt

und sogar die Bemerkung gewagt, daß sie sehr an Giotto erinnern. Mit
Giotto nun haben diese wackeren Malereien weder qualitativ noch stilistisch
etwas zu tun. Wenn wir hier zum Schluß kommen müssen, die Entstehung um
das Jahr 1500 festzulegen, uns also um volle 200 Jahre von jener Schätzung
entfernen *), so ist diese Differenz nicht so überraschend, als es scheinen möchte.
Denn die Gemälde enthalten in der Tat altertümliche Elemente, die jedoch
damit zu erklären sind, daß sich der Maler in der Wahl seiner Vorlagen nur von
seinem Geschmack leiten ließ und so vergangene und ihm gegenwärtige Zeiten
mischte. Aus früheren Epochen entnahm er vor allem die Gestalt Christi mit
der hieratisch starren Haltung in reiner Frontalansicht, der steil emporgehobenen
Segenshand und der bortenartigen Mandelglorie. Diese Auffassung ist der
Ausdruck einer Zeit, die in dem Gottessohn lieber den triumphierenden König als
den leidenden, von fremder Schuld beladenen Menschen sah. Die Form des

Hauptes erinnert an den sienesischen Typus des 13. Jahrhunderts. Unser Maler
bedachte sich indessen auch nicht, auf Figuren, die er im übrigen nach dem
Geschmack seiner Ej>oche bildete, altertümliche Elemente aufzupfropfen. Darin
liegt die Erklärung für die so geziert und künstlich wirkende Geste des letzten
der Apostel an der Südwand. Er hält die rechte Hand mit der Innenfläche nach
auswärts empor und berührt mit dem gebogenen kleinen Finger den Daumen,
indes die anderen Finger aufgerichtet sind. Nun darf man sich erinnern, daß
auf italienischen Mosaiken und Fresken des 9. und 10. Jahrhunderts (z. B. in
San Marco und S. Cäcilia in Rom, in der Unterkirche S. Clemente in Rom) mit

x) K. Escher («Unters, z. Gesch. d. Wand- und Deckenmalerei i. d. Schweiz») setzt sie in
seiner Denkmälerstatistik sogar in den Anfang des 16. Jahrhunderts.



einer ähnlichen Gebärde Christus den Segen gibt, nur daß es hier der Ringfinger
ist, der zum Daumen herübergebogen wird. Der Maler hat also unbedenklich
einen alten Gestus des Segnens in seine Disputationsszene hineingenommen, wo
er natürlich nun keinen inneren Sinn mehr hatte und ihm nur dazu diente, in
den Gebärden Wiederholungen zu vermeiden, die er scheute.

Solche Archaismen nun konnten wohl zu einer falschen Datierung
verführen, auch Unbeholfenheiten, die als altertümlich ausgelegt wurden ; im übrigen
aber dokumentieren sich die Fresken doch deutlich als Werke des ausgehenden

15. Jahrhunderts. Wichtig ist in dieser Hinsicht vor allem, daß die flächige
Behandlung des Bildes aufgegeben ist und allenthalben das Bestreben nach
räumlich-plastischer Durchbildung fühlbar wird. Die Gewänder — es war davon
schon die Rede — sind in großen Massen geordnet, die Tiefen der Falten mit
kräftigen Schatten angegeben, die Haarmassen als runde Wülste gebildet, und

vor allem sind die Köpfe mit Schraffuren, die nicht gerade über die Fläche laufen,
sondern der Form nachgehen, plastisch herausgearbeitet. Die Art, wie etwa ein
Buch perspektivisch gesehen ist, setzt ein entwickeltes räumliches Empfinden
der Zeit voraus, da wir es ja mit einem Maler zu tun haben, der den handwerklichen

Durchschnitt nicht überragte.

Zu diesen allgemeinen stilistischen Merkmalen nun treten noch Einzelheiten,
die der Datierung als Stütze dienen. Dazu gehört vor allem das Auftreten des

Kielbogens als Form der Fenster- und Türdurchbrüche im Architekturhintergrund

der Südwand, an den Nischen für die Figuren der Heiligen Theodul und
Georg sowie am Thronsitz der Krönung. Und hier ist es nun nicht uninteressant,
daß dieses spätgotische Architekturmotiv dem Maler augenscheinlich erst im
Verlauf seiner Arbeit bekannt geworden ist. Ist es an sich schon naheliegend,
daß er die Darstellung der Jünger mit dem Apostelfürsten Petrus begann, so

sprechen dafür auch jene gesellenmäßigen Flüchtigkeiten an der Südwand, von
denen oben die Rede war. An der Nordseite nun sind noch alle Durchbrüche
mit Rundbogen gebildet, und erst gegenüber wird der Eselsrücken angewendet.
Dies paßt zu der verhältnismäßig späten Rezeption der Gotik in der Bauweise
des Bündner Landes.

Der gleichen Zeit entspricht es auch, daß die Rüstung des hl. Georg nicht
aus einem Kettenhemd besteht, sondern den Plattenpanzer mit kurzem,
wamsartigem Schoß zeigt, wobei hinwiederum nicht übersehen werden darf, daß die
Panzerschuhe spitz zulaufen und nicht breit (kuhmäulig) enden wie im 16.

Jahrhundert. Modisch für diese Zeit sind endlich noch die geteilten Spitzbärte -und

andere kostümliche Details, von denen bei der Frage nach der Herkunft unseres
Malers noch die Rede sein wird (Abb. 3 u. 4).

Diese Frage nun ist hier, auf einer Grenzscheide zwischen Süden und Norden,
wichtiger und reizvoller noch als anderwärts. Hauri hat nach den Angaben
seines Gewährsmannes damals ohne weiteres einen italienischen Meister

angenommen, und es läßt sich nicht bestreiten, daß nicht nur die Auffassung der

Christusgestalt diese Annahme nahelegt, sondern auch der Zuschnitt der Ko-



i88

stüme in der Ojrferszene wie die Form der Rüstung des Id. Georg. Nicht
übersehen darf auch werden, daß bei der Haltung des Petrus, soweit sie sich erkennen
läßt, Ansätze zu der Stellung zu bemerken sind, die man mit « Kontrajiost »

bezeichnet. Dieses Diagonalschema der Gliederanordnung aber ist italienischer

"

WTMLW
^rsi

-.<
s:

z

^r
VVÄ

w

Ns

/St
k L

_»

«1A^nw \m<

7h¦Pity ipwi1.'.

r^
«j

./;

¦¦.¦..

Abb. 3. St. Theodul (Ostwand). Abb. 4. St. Georg (Ostwand).

Provenienz und gehört dem Ausgang des 15. Jahrhunderts an, was zur
Datierung liier nachgetragen sei. Demgegenüber aber gibt die Verwendung von
gotischen Minuskeln in so sjräter Zeit zu denken. Wenn auch italienische
Buchdrücke damals in Fraktur gesetzt waren, so pflegte man doch für monumentale
Unterschriften in Gemälden dieser Epoche sich jenseits der Alpen meist der
Antiqua zu bedienen. Und ob es wahrscheinlich ist, daß ein Italiener das Wort
«ewangelista», wie es auf dem Spruchband des Johannessymbols geschah, mit



i89

«w» und nicht mit «v» geschrieben, mag einer philologischen Entscheidung
vorbehalten bleiben x). Dies sind immerhin nur kleine Details. Deutlicher sprechen
aber Typenmerkmale. Die Maria der Krönung, die nicht thront, sondern kniet,
ist in Haltung und Ausdruck so wenig Himmelskönigin und so sehr ergebene
und demütige Magd, daß sie uns ganz als Gestalt der deutschen Spätgotik
erscheint. Und so entsprechen auch die Greisenköpfe, besonders der des Petrus,
mit der runden Bildung, dem kurzen Bart und der einzelnen Stirnlocke ganz dem
Typus, wie wir ihn aus der deutschen Kunst dieser Epoche kennen.

Betrachtet man nun diese Mischung von nördlichen und südlichen Elementen,
dann wird man den Autor dieser Gemälde am liebsten weder in die deutschen
Lande noch nach Italien verweisen, sondern eine lokale Werkstatt irgendwo in
den Bünden annehmen, die zu jener Zeit um ihr Brot nicht in Sorge zu sein
brauchte. Denn es war jene Epoche, da der Kirchenbau in Rätien einen
Aufschwung erlebte, wie nie zuvor, und fast stürmisch aus einem Stadium der

Stagnation hervorbrach. Unser Maler hatte sich umgetan. Es war ihm von
Werken diesseits und jenseits der Alpen manches zu Gesicht gekommen, auch

mögen ihm Durchreisende Vorlagen zugetragen haben. Mit geschickter Hand
und einem deutlichen Sinn für Einteilung der Flächen verwertete er es auf seine
Weise zu Dokumenten einer bescheidenen Alpenkunst. Von seinem Namen
haben wir keine Kunde.

l) Daraufhin wäre auch die Schreibweise «diodor» statt Theodor oder Theodul zu untersuchen.


	Die Fresken in der Kirche zu St. Joder in Davos-Dorf

