Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 28 (1926)

Heft: 3

Artikel: Die Fresken in der Kirche zu St. Joder in Davos-Dorf
Autor: Poeschel, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Fresken in der Kirche zu St. Joder
in Davos-Dorf.

Von Erwin Poeschel.

Gehéren die Wandmalereien im Turm der Kirche von Davos-Dorf auch nur
dem Kreise einer bescheidenen lindlichen Kunstiibung an, so verdienen sie doch
nicht, vergessen zu werden. Graubiinden ist mit kirchlichen Wandgemailden
nicht so reich bedacht, als da3 uns nicht der ganze Bestand wichtig sein miifite,
und auflerdem entbehren gerade die anspruchslosen Werke eines gleichsam all-
taglichen Niveaus nicht eines gewissen besonderen Reizes. Sie sind uns Bei-
spiele dessen, was man in unseren dorflichen Kirchen an Innenausschmiickung
anzutreffen gewohnt war, und gerade wenn der Maler keine ausgeprigte Kiinstler-
personlichkeit war, werden die Einwirkungen besonders deutlich, die er der Lage
des TLandes verdankte, in der er arbeitete.

Die Bilder sind heute fast unbekannt. Sie waren es lingst so sehr, daf} sie
vor beinahe einem halben Jahrhundert férmlich «entdeckt» werden konnten,
obwohl sie niemals iibertiincht oder sonst irgendwie dem Amnblick entzogen
worden waren. Da sie nidmlich schon zur Zeit der Reformation sich in einem
von der Kirche ébgetrennten Raum befanden, die Gefahr also nicht bestand,
daB} sie zu Gegenstinden der Verehrung gemacht wiirden, so entgingen sie der
Vernichtung.

Im Sommer 1878 wurde Prof. Melchior zur StraBen von Leipzig, vermut-
lich wihrend eines Kuraufenthaltes in Davos, auf diese Wandgemailde aufmerk-
sam, und nach seinen Angaben brachten die Davoser Blitter (Nr. 23 vom 6. Ok-
tober 1878) einen ausfiihrlichen Bericht, der seinem wesentlichen Inhalt nach
auch in der «Alpenpost» (Band VIII Nr. 11) erschien. Diese Mitteilungen iiber-
nahm hernach J. Hauri in seine Arbeit iiber Davos, die er im Jahre 1881 im
6. Band der «(Wanderstudien aus der Schweiz» (herausgegeben von Ed. Ochsen-
briiggen) publizierte.

Bevor nun von den Bildern selbst die Rede ist, soll eine Rekonstruktion des
Bauwerkes versucht werden, dem die Fresken angehérten. Der Raum, in dem
man sie findet, bildet jetzt das Erdgeschol des Turmes. Er hat dem Quadrat
angendherte GrundriBdimensionen (Lénge 2,35, Breite 1,00 m) und ist mit
einer Tonne iiberwélbt. Der Zugang erfolgt heute durch die Siidwand, in die
bei dem Bau der jetzigen Kirche eine Tiire eingebrochen wurde. Zur selben Zeit
hatte man auch recht unbekiimmert etwa die Hilfte des Gewolbes weggeschlagen,
um eine Stiege in den neuen Turm hinauffithren zu konnen, hatte in einer kleinen
rundbogigen Nische an der Ostseite ein Fensterchen angebracht und den Bogen
vermauert, der sich in der Westwand offnete.



In den oben angefiihrten Berichten nun wurde angenommen, da3 dieser
Raum ehemals eine «winzige Kapelle» war. Eine nidhere Untersuchung ergibt
jedoch, daB3 wir es hier mit dem Chor einer kleinen Kirche zu tun haben, deren
Langhaus sich gegen Westen hin anschloB. Dazu fiihrt schon die Beobachtung,
dafl die Bemalung des Bogens, eines Triumphbogens ohne Zweifel, sich in die
Vermauerung hinein fortsetzt. Steigt man aber in dem Turm empor, so erkennt
man im Mauerwerk deutliche Unterschiede. Bis in eine Hohe von 1,80 Meter
iiber dem Gewolbe bestehen die vier Winde aus gleichem Material wie das Ge-
wolbe selbst, nimlich aus Bruchsteinen mit Kalkmortelverband, indes die
hoheren Teile des Turmes aus groBlen rundlichen Geschiebesteinen gebaut sind,
also ein sogenanntes « Bollenmauerwerk» darstellen. Die Bruchsteinzone schlief3t
auf allen vier Seiten in gleichmiBig horizontal umlaufender Linie ab.

Aus diesen Feststellungen nun ist rasch ein deutliches Bild von dem ur-
spriinglichen Bauwerk zu gewinnen, wenn man sich die Anlage des Kirchleins
von Glaris vergegenwirtigt. Die alte Kirche von St. Joder gehorte offenbar dem
gleichen Typus an, hatte also einen viereckigen, massigen I'urm, der in seinem
Frdgeschol3 den von einer Tonne iiberwolbten Altarraum barg. Vom Langhaus
war er durch einen Triumphbogen getrennt, der auf beiden Seiten (also auch
der Chorseite) ein Bogenfeld zeigte. Auf dem Mauerwerk des Turmes sal ein
offener Glockenstuhl mit Verschalung und einem spitz zulaufenden «gebrochenen»
Helm. Das Glockenseil hing durch ein Fithrungsloch in den Altarraum hinein.
Die Breitendimension des Ianghauses 146t sich vermuten, da man wohl seine
Nordwand dort suchen darf, wo heute die AuBenmauer der Leichenhalle verlduft.

Da wir fiir die alte St. Joder Kirche also eine Anlage rekonstruieren konnten,
die der von St. Nikolaus in Glaris gleicht, und da ferner die Frauenkirche auf
eben denselben Grundprinzipien beruht (nur mit dem Unterschied, daB3 der Chor
hier polygonal ist), so sehen wir, daB die Davoser fiir ihre Kapellen sich an einen
iibereinstimmenden festen Typus hielten, genau so wie sie ihre Hauser nach
iiberkommenen gleichen Gedanken bauten. Und dieses Zusammenziehen von
Chor und Turm stellt eine eigenartige Losung dar, die sich von den iiblichen
Anlagen der Zeit unterscheidet. Sie biirgerte sich hier so fest ein, da man auch
bei den jiingeren und nachreformatorischen Kapellenbauten (Sertig und Mon-
stein) nicht davon abwich.

Die Annahme, dafl zu St. Joder schon vor dem Neubau (den bereits Rahn
wohl zutreffend auf das Jahr 1518 ansetzte), eine wirkliche, wenn auch kleine
Kirche — und nicht eine Feldkapelle kleinsten Formates — stand, wird ge-
stiitzt durch die Davoser Kirchenordnungen von 1466 und ca. 15001!). Aus diesen
Artikelbriefen namlich ist klar zu ersehen, da es neben der Hauptkirche zu
St. Johann, an der ein Pfarrer amtete, in der Landschaft drei Kapellen gab:
Zu Unserer Frauen (Frauenkirch), St. Nikolaus (Glaris) und St. Joder (oder
Theodul), die von eigenen Kaplinen versehen wurden. Es handelte sich dabei
um selbstindig dotierte Pfriinden, an denen die Kapline alle gottesdienstlichen

1) Ediert von Dr. Fr. Jecklin in «Das Davoser Spendbuch v. J. 1562», Chur 1925.
13



182
Handlungen verrichteten, Messe lasen, Jahrzeiten abhielten und Seelsorge iibten.
Die Kapldne wohnten bei ihren Kirchen und nicht unter dem Dach des Pfarrers.
Und da all dies zweifellos auch von St. Joder galt — denn immer ist es zu-
sammen mit den anderen Kapellen genannt —, so muBlte hier eine Kirche ge-
standen haben, die Raum fiir Gottesdienste bot, und nicht nur eine Feldkapelle,
in der nur fiir den Priester Platz gewesen wiire.

Was nun das Datum der Erbauung dieser #lteren Dorfkirche anlangt, so
fehlen an den beschriebenen Bauresten stilistische Merkmale, die eine prizise
Feststellung erlaubten. Denn die Gemilde sind, wie hernach noch auszufiihren
sein wird, wesentlich jiingeren Alters als das Bauwerk selbst. Mit Sicherheit
148t sich nur behaupten, dafl die Kirche in der Zeit zwischen 1335 und 1466
errichtet wurde. Dal sie im Jahre 1335 noch nicht bestand, ist aus einem Abla@3-
brief dieses Jahres zu schliefen !), der von sieben Bischofen den Kirchen St. Jo-
hann, Unserer Lieben Frau und St. Nikolaus erteilt wurde. Er hitte St. Joder
sicher mit angefiihrt, wenn es bereits bestanden hitte. Davon aber, daB die
Kirchenordnung von 1466 sich auch auf die Theodulkirche im Dorf bezieht, war
oben schon die Rede.

Kurz vor der Reformation nun scheint sich in den kirchlichen Verhiltnissen
von Davos-Dorf eine wesentliche Umgestaltung vollzogen zu haben. Nach
Simonet («Die katholischen Weltgeistlichen Graubiindens») ndmlich wird im
Jahre 1505 noch ein Kaplan am See (Joh. Gutt) genannt, wihrend im Jahre 1521
von einem Lucius Becker aus Obervaz als Pfarrer bei St. Theodul die Rede ist.
Man kann darnach vielleicht den Kirchenneubau vom Jahre 1518 mit der Tat-
sache in Verbindung bringen, dafl damals fiir das Dorfli (oder fiir das ganze
Oberschnitt) eine selbstidndige Pfarrei errichtet wurde. Dies wire auch siedelungs-
geschichtlich nicht ohne Bedeutung, da man daraus auf eine starkere bauliche
Entwicklung des Dorfes in jener Zeit wohl schlieBen diirfte.

* %
*

Die einzigen noch sichtbaren Reste der alten Kirche, der erwihnte Altar-
raum, sind inwendig vollstindig bemalt. Fiir die beiden Langswiande wihlte der
Meister als Gegenstand die Apostel, er wich jedoch von der alten Anordnung
ab, indem er, wie man dies auch in der Barockzeit hiufig sieht, statt des zwolften
Jingers den Apostel Paulus in die Reihe einfiigte und zwar als den Fiihrer der
zweiten Sechs, St. Peter gegeniiber. Unter den Gestalten brachte er in gotischen

Minuskeln die Namen der Dargestellten an; jedoch ist die Reihenfolge nicht
" mehr genau zu bestimmen, da an manchen Stellen die Inschriften, an andern
wieder die ganzen Figuren zerstort sind und der Autor zudem in der Zuteilung
der ikonographischen Attribute nicht ganz sicher war. So gab er dem Jiinger,
der mit noch deutlich lesbarer Unterschrift als Andreas bezeichnet ist, nicht das
schrage Kreuz, sondern einen Gegenstand, den man als Keule, als groes Messer

1) Niischeler, «Die Gotteshduser der Schweiz».



183

oder auch als Tuchwalkerstange ansehen konnte. Die
Keule jedoch gehort nach dem Herkommen dem
I'haddaus, das Messer Bartholomius und das Tuch-
macherwerkzeug dem heiligen Jakobus minor. Einiger-
malen vollstindig lassen sich daher, teils nach den
Attributen, teils nach erhaltenen Unterschriften nur
die IYiguren an der Nordwand identifizieren. Es sind
dies: Petrus (Abb. 1), Johannes, Thomas (mit der
[.anze), Bartholomidus (mit kurzem Schwert anstatt
mit Messer), Andreas und Thaddius. An der Sid-
wand sind die Zerstorungen, vor allem durch das Aus-
brechen der Tiire von der neuen Kirche her, beson-
ders tiefgreifend gewesen. Bestimmen ldBt sich durch
die Unterschrift nur die erste Gestalt, es ist Paulus
mit dem Schwert. TIm ganzen am besten erhalten ist
die letzte, der aber jedes Attribut fehlt. Die Unter-
schriften sind mit Ausnahme der des Paulus hier ver-
schwunden.

Die Apostelfiguren sind in Nischen stehend ge-
dacht. Hinter ihren Hauptern, von ehemals vergol-
deten Nimben umgeben, hat der Maler die Wolbung
der Apsis als Muschel auszubilden versucht, was ihm
jedoch nicht ganz gelang. Diese Nischen gehoren zu
einer zusammenhingenden Architekturkomposition,
die den Hintergrund bildet. Uber jeder Iigur sieht
man einen Giebel mit Balkon und je einer Tire, flan-
kiert von zwei Fenstern, deren I'ormen sich dadurch
unterscheiden, dafl an der Nordwand nur Rundbogen
vorkommen, indes an der Siidwand Kielbogen, soge-
nannte Eselsriicken, auftreten. Nach unten hin wird
die Iigurenreihe durch eine Ieiste abgeschlossen, die
als ein auf Konsolen ruhendes Gesims gedacht ist.

Der Meister begniigte sich nicht damit, die Ge-
stalten in ihren Nischen einzeln nebeneinanderzustellen,
sondern ihm schwebte jenes alte und starke Motiv
der Disputation vor, das in den Aposteln des Basler
Miinsters und der Bamberger Chorschranken wohl
am intensivsten gestaltet ist: jeweils zu zweien sind
die Jiinger hier zusammengestellt und erregten Ge-
miites dabei, das Wort zu deuten und sich gegenseitig
auszulegen. Aber wihrend bei diesen groBen und
endgiiltigen Gestalten die Paare, die auch rdumlich
voneinander getrennt wurden, wirklich durch ein in-
neres Feuer aneinandergeschmolzen sind, so blieben bei

Abb. 1. Petrus (Nordwand).



184

unserem Meister, dem Mafle seiner Mittel entsprechend, von dem Motiv nur
mehr die duleren Zeichen, die Biicher in den Handen, das sich gegenseitig Zu-
gewendetsein und vor allem das Gebardenspiel der Hinde.

Es ist ein etwas primitives Mittel, mit dem hier eine Gliederung in Paare
versucht wurde: einem birtigen Kopf ist jeweils ein bartloser zugesellt, aber in
den Gesten versuchte der Maler doch eine individuelle Gestaltung, und er ver-

Abb. 2. St. Leonhard (Ostwand).

mied es sorgfiltig, hier schematisch die gleichen Gebirden zu wiederholen. Und
wie er gerade hier, bei der Anordnung der Biicher und der Arme mit bestimmten
Kompositionsabsichten vorging, davon wird spater noch etwas zu sagen sein.

Die Ostseite, die Altarwand, wird, wie wir schon sahen, von dem kleinen
Fenster mit schriger Leibung unterbrochen. Es blieben daher zu beiden Seiten
Felder in Hochformat, in die der Maler Einzelfiguren stellte, links den Walser-
heiligen St. Theodul (hier «diodor» geschrieben), Bischof von Sitten, den er im
Ornat ohne das traditionelle Attribut der Traube oder des Teufels mit Glocke,
jedoch mit dem Schwert, dem Symbol der ihm von Kaiser Karl verliehenen



185

weltlichen Gewalt 1) abbildete. Sein Gegeniiber ist der heilige Georg als Drachen-
toter. Im Bogen der Nische, iiber dem nachtriglich eingebrochenen Fensterchen,
ist noch das Haupt Christi zu sehen, wihrend man in der Leibung rechts nur
noch Reste einer Bischofsgestalt erkennt, die vielleicht den hl. Nikolaus dar-
stellen sollte, der ebenfalls zu den besonderen Walserpatronen gehorte. Der
Moénch links mit lilabrauner Dalmatika weist sich durch die Kette und Fessel
als St. Leonhard aus. Er war der Patron der Gefangenen, und wie der Maler
auf ihn kam, ist um so weniger klar, als sein Patrozinium in Graubiinden sehr
selten ist (Abb. 2).

Das Bogenfeld der Altarwand ist ausgefiillt von einer Marienkrénung und
zwar nach dem spateren Schema, in dem Gottvater als dritte Figur hinzu-
getreten ist. Maria kniet links mit iiber der Brust gekreuzten Armen und er-
wartet mit geneigtem Haupt die ihr von Christus gereichte Krone. Gottvater
wird im Hintergrund sichtbar, umgeben von musizierenden Engeln.

Uber dem Bogen der Westwand sieht man das Opfer Kains und Abels und
die verfluchenden und segnenden Hande des Herrn, die aus den Wolken greifen.
Nach sehr altem Herkommen aber war die Stelle iiber dem Altar, hier also das
Deckengewolbe, der Majestas Domini vorbehalten, der Gestalt Christi als Fiirsten
der Welt in der Mandorla thronend, umgeben von den Symbolen der Evange-
listen. Von dieser Darstellung ist mehr als die Hilfte dem schon erwihnten
Fingriff zum Opfer gefallen, immerhin sind noch das Haupt und die erhobene
Rechte Christi wie der Adler des Johannes und der Engel des Matthius er-
halten. Diese symbolischen Figuren tragen Spruchbinder mit den Namen in
gotischen Minuskeln.

Es wird hernach noch die Rede davon sein miissen, daf3 unser Meister an-
scheinend Vorlagen eifrig beniitzte, und damit lassen sich gewisse auffallige
Ungleichheiten in der Bewiltigung der kiinstlerischen Aufgabe leicht erklaren.
Auch wird man annehmen kénnen, dal er mit einem Gehilfen arbeitete, dem
etwa die fliichtige und in der Behandlung des Muschelmotives besonders ratlose
Ausfiithrung des Architekturhintergrundes an der Siidwand oder Teile des Opfers
zuzuschreiben wiaren. Und wenn wir es iiberhaupt nicht mit einem Meisterwerk
zu tun haben, so sind doch in dem Werk Partien, die aufmerken lassen. Ging
schon aus der Wahl des Disputationsthemas das Bestreben hervor, die Apostel
in einer Handlung zusammenzufassen, also zu einer Bildeinheit zu kommen, so
lisst gerade diese Figurenreihe deutlich ganz bewuflte Kompositionsabsichten
erkennen. So ordnete der Maler die Biicher von fiinfen der Jiinger in gleicher
Hohe an, gewann also eine durchlaufende Horizontale, die er an beiden Enden
in der Weise abschlo, daB er den sechsten das Buch senken lieB und damit
eine Korrespondenz zu dem tief gehaltenen groBen Schliissel Petri auf der
anderen Bildseite gewann. Auch zeigen verschiedene Kopfe, soweit sie noch zu
erkennen sind, deutlich das Streben nach individuellem Geprige, so vor allem
der des Petrus und das energische Antlitz Theoduls. Die Gestalt der Maria aber

1) E. A. Stiickelberg, «Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters», Ziirich 1903.



186____

hat mit der leichten Neigung des Hauptes und den iibereinandergelegten Armen
eine wirkliche Anmut und magdliche Bescheidenheit. Thr Kleid ist mit groBen,
sicher geschwungenen Kurven klar angegeben, wie denn iiberhaupt der Falten-
wurf der Gewinder eine Hand zeigt, die den Stoff in groBen Massen zu legen
weill. In dieser Kronungsszene hat sich der Maler kraftiger Farben enthalten
und sich, wie wir das aus dlteren Vorbildern (von Fra Angelico in San Marco
zu Florenz etwa) kennen, mit leicht getontem Weill begniigt und die stdrkeren
Akzente dem (nun verschwundenen) Gold der Nimben, Borten und der Krone
iiberlassen. In den anderen Darstellungen herrschen vor allem rote, rotbraune
und rotlila Téne, auch Gelb und Griin, wihrend ein eindeutiges, volles Blau
fast ganz vermieden ist. Zu den Linien der Konturen und der Binnenzeichnung
hat ein brdunliches Rot Verwendung gefunden.

* *
*

Die Datierung dieser Gemailde darf etwas eingehender erértert werden, da
sie auch an Fragen heranfiihrt, die auf die Arbeitsweise unseres Meisters etwas
Licht werfen. In jenen ersten Veroffentlichungen werden die Fresken in die
allerfriitheste Zeit der Walseransiedlung, das Ende des 13. Jahrhunderts, zuriick-
gefithrt und sogar die Bemerkung gewagt, daf3 sie sehr an Giotto erinnern. Mit
Giotto nun haben diese wackeren Malereien weder qualitativ noch stilistisch
etwas zu tun. Wenn wir hier zum SchluB kommen miissen, die Entstehung um
das Jahr 1500 festzulegen, uns also um volle 200 Jahre von jener Schitzung
entfernen 1), so ist diese Differenz nicht so iiberraschend, als es scheinen méochte.
Denn die Gemilde enthalten in der Tat altertiimliche Elemente, die jedoch da-
mit zu erkliren sind, dal} sich der Maler in der Wahl seiner Vorlagen nur von
seinem Geschmack leiten lie und so vergangene und ihm gegenwirtige Zeiten
mischte. Aus fritheren Epochen entnahm er vor allem die Gestalt Christi mit
der hieratisch starren Haltung in reiner Frontalansicht, der steil emporgehobenen
Segenshand und der bortenartigen Mandelglorie. Diese Auffassung ist der Aus-
druck einer Zeit, die in dem Gottessohn lieber den triumphierenden Konig als
den leidenden, von fremder Schuld beladenen Menschen sah. Die Form des
Hauptes erinnert an den sienesischen Typus des 13. Jahrhunderts. Unser Maler
bedachte sich indessen auch nicht, auf Figuren, die er im iibrigen nach dem
Geschmack seiner Epoche bildete, altertiimliche Elemente aufzupfropfen. Darin
liegt die Erklarung fiir die so geziert und kiinstlich wirkende Geste des letzten
der Apostel an der Siidwand. FEr halt die rechte Hand mit der Innenfliche nach
auswarts empor und berithrt mit dem gebogenen kleinen Finger den Daumen,
indes die anderen Finger aufgerichtet sind. Nun darf man sich erinnern, da8
auf italienischen Mosaiken und Fresken des 9. und 10. Jahrhunderts (z. B. in
San Marco und S. Cicilia in Rom, in der Unterkirche S. Clemente in Rom) mit

1) K. Escher («Unters. z. Gesch. d. Wand- und Deckenmalerei i. d. Schweiz») setzt sie in
seiner Denkmadlerstatistik sogar in den Anfang des 16. Jahrhunderts.



vy

einer dhnlichen Gebidrde Christus den Segen gibt, nur dall es hier der Ringfinger
ist, der zum Daumen heriibergebogen wird. Der Maler hat also unbedenklich
einen alten Gestus des Segnens in seine Disputationsszene hineingenommen, wo
er natiirlich nun keinen inneren Sinn mehr hatte und ihm nur dazu diente, in
den Gebirden Wiederholungen zu vermeiden, die er scheute.

Solche Archaismen nun konnten wohl zu einer falschen Datierung ver-
fithren, auch Unbeholfenheiten, die als altertiimlich ausgelegt wurden; im iibrigen
aber dokumentieren sich die Fresken doch deutlich als Werke des ausgehenden
15. Jahrhunderts. Wichtig ist in dieser Hinsicht vor allem, daB} die flichige Be-
handlung des Bildes aufgegeben ist und allenthalben das Bestreben nach raum-
lich-plastischer Durchbildung fiithlbar wird. Die Gewidnder — es war davon
schon die Rede — sind in groBen Massen geordnet, die Tiefen der Falten mit
kriftigen Schatten angegeben, die Haarmassen als runde Wiilste gebildet, und
vor allem sind die K6pfe mit Schraffuren, die nicht gerade {iber die Fliache laufen,
sondern der Form nachgehen, plastisch herausgearbeitet. Die Art, wie etwa ein
Buch perspektivisch gesehen ist, setzt ein entwickeltes raumliches Empfinden
der Zeit voraus, da wir es ja mit einem Maler zu tun haben, der den handwerk-
lichen Durchschnitt nicht {iberragte.

Zu diesen allgemeinen stilistischen Merkmalen nun treten noch Einzelheiten,
die der Datierung als Stiitze dienen. Dazu gehort vor allem das Auftreten des
Kielbogens als Form der Fenster- und Tiirdurchbriiche im Architekturhinter-
grund der Siidwand, an den Nischen fiir die Figuren der Heiligen Theodul und
Georg sowie am Thronsitz der Kronung. Und hier ist es nun nicht uninteressant,
daBl dieses spitgotische Architekturmotiv dem Maler augenscheinlich erst im
Verlauf seiner Arbeit bekannt geworden ist. Ist es an sich schon naheliegend,
daB er die Darstellung der Jiinger mit dem Apostelfiirsten Petrus begann, so
sprechen dafiir auch jene gesellenmifBigen Fliichtigkeiten an der Siidwand, von
denen oben die Rede war. An der Nordseite nun sind noch alle Durchbriiche
mit Rundbogen gebildet, und erst gegeniiber wird der Eselsriicken angewendet.
Dies paBit zu der verhdltnismidBig spiten Rezeption der Gotik in der Bauweise
des Biindner Landes.

Der gleichen Zeit entspricht es auch, daB die Riistung des hl. Georg nicht
aus einem Kettenhemd besteht, sondern den Plattenpanzer mit kurzem, wams-
artigem Schof zeigt, wobei hinwiederum nicht iibersehen werden darf, daB die
Panzerschuhe spitz zulaufen und nicht breit (kuhmaulig) enden wie im 16. Jahrt-
hundert. Modisch fiir diese Zeit sind endlich noch die geteilten Spitzbarte und
andere kostiimliche Details, von denen bei der Frage nach der Herkunft unseres
Malers noch die Rede sein wird (Abb. 3 u. 4).

Diese Frage nun ist hier, auf einer Grenzscheide zwischen Siiden und Norden,
wichtiger und reizvoller noch als anderwirts. Hauri hat nach den Angaben
seines Gewihrsmannes damals ohne weiteres einen italienischen Meister an-
genommen, und es 14Bt sich nicht bestreiten, daf nicht nur die Auffassung der
Christusgestalt diese Annahme nahelegt, sondern auch der Zuschnitt der Ko-



188
stiime in der Opferszene wie die Form der Riistung des hl. Georg. Nicht tiber-
sehen darf auch werden, dall bei der Haltung des Petrus, soweit sie sich erkennen
laBt, Ansitze zu der Stellung zu bemerken sind, die man mit «Kontrapost»
bezeichnet. Dieses Diagonalschema der Gliederanordnung aber ist italienischer

Raey - /

o Osryete rghn

Abb. 3. St. Theodul (Ostwand). Abb. 4. St. Georg (Ostwand).

Provenienz und gehort dem Ausgang des 15. Jahrhunderts an, was zur Da-
tierung hier nachgetragen sei. Demgegeniiber aber gibt die Verwendung von
gotischen Minuskeln in so spiter Zeit zu denken. Wenn auch italienische Buch-
drucke damals in Fraktur gesetzt waren, so pflegte man doch fiir monumentale
Unterschriften in Gemilden dieser Epoche sich jenseits der Alpen meist der
Antiqua zu bedienen. Und ob es wahrscheinlich ist, daf} ein Italiener das Wort
«ewangelista», wie es auf dem Spruchband des Johannessymbols geschah, mit



189

«w» und nicht mit «v» geschrieben, mag einer philologischen Entscheidung vor-
behalten bleiben !). Dies sind immerhin nur kleine Details. Deutlicher sprechen
aber Typenmerkmale. Die Maria der Kronung, die nicht thront, sondern kniet,
ist in Haltung und Ausdruck so wenig Himmelskonigin und so sehr ergebene
und demiitige Magd, daB sie uns ganz als Gestalt der deutschen Spatgotik er-
scheint. Und so entsprechen auch die Greisenkopfe, besonders der des Petrus,
mit der runden Bildung, dem kurzen Bart und der einzelnen Stirnlocke ganz dem
Typus, wie wir ihn aus der deutschen Kunst dieser Epoche kennen.

Betrachtet man nun diese Mischung von nérdlichen und siidlichen Elementen,
dann wird man den Autor dieser Gemilde am liebsten weder in die deutschen
Lande noch nach Italien verweisen, sondern eine lokale Werkstatt irgendwo in
den Biinden annehmen, die zu jener Zeit um ihr Brot nicht in Sorge zu sein
brauchte. Denn es war jene Epoche, da der Kirchenbau in Ritien einen Auf-
schwung erlebte, wie nie zuvor, und fast stiirmisch aus einem Stadium der
Stagnation hervorbrach. Unser Maler hatte sich umgetan. Es war ihm von
Werken diesseits und jenseits der Alpen manches zu Gesicht gekommen, auch
mogen ihm Durchreisende Vorlagen zugetragen haben. Mit geschickter Hand
und einem deutlichen Sinn fiir Einteilung der Flidchen verwertete er es auf seine
Weise zu Dokumenten einer bescheidenen Alpenkunst. Von seinem Namen
haben wir keine Kunde.

1) Daraufhin wire auch die Schreibweise «diodor» statt Theodor oder Theodul zu untersuchen.



	Die Fresken in der Kirche zu St. Joder in Davos-Dorf

