
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 28 (1926)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen zum Kapitel der Olifant- und Harschhörner

Autor: Forrer, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zum Kapitel der Olifant- und
Harschhörner.

Von R. Forrer, Straßburg.

Im Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1925 hat Dr. E. A. Geßler unter dem
Titel «Die Harschhörner der Innerschweizer» in verdankenswertester Weise das

wichtigste Material zusammengetragen, das auf das angegebene Thema Bezug hat,
und dabei für die Frühzeit mit um so mehr Recht auch außerschweizerische
Beispiele herangezogen, als ja die Tradition mindestens für den Luzerner Harst bis
auf die Zeiten Karls des Großen und auf Rolands Horn zurückgreift, wobei natürlich
dahingestellt bleiben muß, ob diese Tradition den Tatsachen entspricht oder bloß
bei der starken Verbreitung, welche Rolandssage und Rolandslied gefunden haben,
späterzeitliche Anpassung ist. Jedenfalls ist die Sage von der Verleihung eines

Harschhornes durch Karl den Großen an die Luzerner Mitstreiter ein Hinweis auf
ansehnliches Alter der innerschweizerischen Sitte, den Truppen ein Heerhorn
beizugeben. Aber selbst wenn die Verleihung durch Karl nur spätere Anpassung wäre,
so schließt dies nicht aus, daß jene Sitte schon zur Karolingerzeit und eventuell
schon viel früher bestanden hat. Bei einem Volke von alpenbewohnenden Hirten
ist es ja durchaus natürlich, das zum Hirtengewerbe unumgänglich notwendige
Signalmittel des Kuhhorns auch im Signaldienst der zum Streit zusammengeschar-
ten Bewohner anzuwenden. Von dieser Erwägung ausgehend, erscheint mir die
Sitte des Harschhornes eher ein Ur- und Gemeingut der prähistorischen Alpenbewohner,
die angebliche Verleihung des Homes an die Luzerner durch Karl den Großen eher

nur späterzeitliche Anpassung. Gerade der Umstand, daß nicht bloß die Urner ihren
«Stier» besaßen, sondern auch die Luzerner und die Unterwaldner ihre Harschhörner,

spricht dafür, daß es sich um eine ursprünglich allgemeiner verbreitete
Sitte der Alpenvölker handeln muß.

Wenn man heute nur noch vom «Stier von Uri » spricht, so wird dies mancherlei
besondern Umständen zuzuschreiben sein: Der «Uristier» war wohl von besonderer

Größe und Tonkraft. Bei den Urnern hatte er sich als mächtiges Stierhorn
forterhalten, während er bei den Luzernern und bei andern Stämmen schon früh durch
metallene Blasinstrumente ersetzt worden war. Bei den Urnern war das große Stierhorn

zugleich Stammesinsignie, parallel dem Stierkopf des Urnerwappens und den

Stierhörnern, die der Urner Hornbläser teils als Stammeszeichen, teils um eben
den Träger als den Hornisten weithin zu kennzeichnen, auf dem Kopfe festgebunden

trug. In vielen, besonders den spätem Abbildungen, wie man sie so bequem
in Geßlers Reproduktionen nachprüfen kann, sieht man deutlich, wie diese Kopfzier

allmählich zusammenschrumpft oder sich ganz verliert. In einigen altern
dagegen, so in Diebold Schillings Luzerner Chronik von 1513, ist der Hornist noch



104

in einer der Urform sehr nahen Gestalt dargestellt, so in der Schlacht von Grandson

und der Erstürmung von Grandson, 1476, wo er ein Stierkopffell mit den

anhängenden Ohren und Hörnern des Stiers, entweder Originalfell oder
angepaßte Nachahmung in Stoff, als Kopfschmuck trägt. Dabei beachte man, daß

von den drei auf einem Blatt dargestellten Hornisten von Geßlers Abb. 17,
S. 237, nur einer als Urner diesen Kopfschmuck trägt, d. h. als Uristier
gekennzeichnet ist. Die beiden andern, die mit ihm gleiche Hörner blasen, haben
gewöhnliche Ausrüstung und tragen die Luzerner Farben ; der des Diebold Schilling
von 1484 zeigt den Hornisten in vergoldeter Rüstung, mit Metallhorn, ohne Stierhelm

und ist durch die Farben am Degen als Berner gekennzeichnet (Geßlers
Abb. 13, dazu S. 235).

Die ursprüngliche Ausrüstung des Uristierhornisten mit einer regelrechten
Stierkopfhaut, mit daran belassenen Hörnern und Ohren, kann nicht zweifelhaft
sein, wenn man sieht, wie dergleichen Kopfschutz zu allen Zeiten im Kriegswesen
eine gewisse auszeichnende Rolle gespielt hat. Ich erinnere an die frühmittelalterlichen

skandinavischen Kriegerbilder, an gewisse römische Soldatengrabsteine,

an die Bilder Alexanders mit dem Löwenhauthelm, an die Hömerhelme
der Schardana, an die Kopfbedeckungen aus Tierfellen bei gewissen afrikanischen
Völkern. Man verband dabei mit dem Gedanken des Kopfschutzes die Absicht
des Schrecken-Erregens, nicht bloß des dargestellten Tierbildes wegen, sondern
auch weil der Träger als Erleger solcher Tiere gekennzeichnet werden sollte, der
von ihnen ihre Stärke übernommen hatte und so als besonders gefährlicher
Gegner erscheinen sollte. Wie das Kuh-, resp. Stierhorn selbst, so mag also auch
die übergeworfene Stierhaut des Urner Hornisten uralt überkommenes Gut sein,
das uns noch in vorkarolingische Zeiten zurückführt.

Der Platz dieses Hornisten im Heeresaufzug war natürlich an der Spitze
des Zuges neben Anführer und Fahne, und in diesem Sinne ein bevorzugter.
Gewiß wird man dazu nicht den ersten Besten, sondern einen durch hohe Gestalt
und gute Lungen ausgezeichneten Mann erwählt haben. Die Stellung, die der
oben erwähnte Berner Hornist einnimmt und die vergoldete Rüstung, die er trägt,
weisen darauf hin, daß der Hornist auch ein besonderes soziales Ansehen genoß.
Vielleicht bringen in dieser Richtung zukünftige archivalische Forschungen
noch allerlei Material bei.

Entwicklungsgeschichtlich wird man sich denken müssen, daß es ursprünglich

überhaupt der Anführer war, der wie die Befehle so auch die Hornsignale gab.
Die Gestalt Rolands hat auch diesen Urzustand noch legendär festgehalten. Doch
trage ich größte Bedenken, die mächtigen Olifanthörner der karolingischen und
romanischen Zeit als Signalhörner in den Händen der Heerführer anzuerkennen,
wie dies das Rolandslied, die Attribution einzelner dieser Olifante an Roland
und die Darstellungen Rolands in den Miniaturen glauben machen wollen. In
jenen Zeiten war es noch nicht Sitte wie heute, daß die Fürsten hinter der Front
Wache hielten, um ihre kostbare Haut möglichst als Erste in Sicherheit zu
bringen. Der Fürst war Mitstreiter und als solcher so zweckmäßig wie möglich
gewappnet. Ein so großes und schweres Elfenbeinhorn würde ihn aber beim Kampfe



I05

sehr wesentlich behindert haben und ist deshalb in den Händen des Anführers
vollständig auszuschließen. Wenn Roland selbst ein Horn trug, kann dies nur ein
kleines Hifthorn gewesen sein. In diesem Fall sind also die Miniaturendarstellungen

wie Geßlers Fig. 6 und 7 des 13. Jahrhunderts sicher in der Darstellung
der Horngröße gewaltig übertrieben, sichtlich bestrebt, den Träger des Homes als
Roland zu charakterisieren, und beeinflußt von der Rolle, die dort das Horn
spielt, vielleicht auch beeinflußt von den großen Olifanthörnern, die die Maler
jener Zeit in Originalen in Fürsten- und Kirchenbesitz zu sehen Gelegenheit
hatten.

Wenn wir also unsere großen Olifanthörner als Heerhörner anerkennen wollen,

so müssen wir a priori annehmen, daß der Hornist ein besonderes Amt darstellte,
gewissermaßen eine «Spezialwaffe», etwa wie der «Funker» von heute oder der
Standartenträger, der den General oder Fürsten begleitet, ohne berufen zu sein,
selbst mitztifechten. Er ist Soldat, aber nicht Mitstreiter im eigentlichen Sinne
des Wortes; viel eher sind es die andern, die ihn im Schlachtgetümmel wie die
Fahne und ihren Träger schützend umgeben. Seines Amtes ist es, in der Schlacht
durch seine Trompetenstöße die Kämpfer anzufeuern, den Feind zu'schrecken,
durch seine Hornsignale Befehle des Anführers zu unterstützen, besonders auch
die Verbindung zwischen Vorhut, Gewalthaufen und Nachhut aufrecht zu erhalten.
Es ist die Stellung, die der historische «Uri-Stier» in der Geschichte einnimmt;
nicht der Anführer selbst, aber ein wichtiges Glied im Rahmen der
Heeresorganisation.

Sehen wir ab von den spätem Schweizer Chronisten, so ist es auffallend,
wie wenig in den mittelalterlichen Miniaturen, welche Kriegszüge oder Schlachten
darstellen, dieser Hornist wiederkehrt, trotzdem die Olifanthörner, nach ihrer
Verbreitung zu schließen, mindestens über ganz Mitteleuropa stark verbreitet
gewesen sein müssen. Die Beispiele, die Dr. Geßler zitiert, können für diese Spezial-
frage nicht in Betracht fallen, denn sie stellen wohl Kriegshörner dar und können
in dieser Hinsicht uns über die Formen solcher Hörner unterrichten, aber sie
können nicht als Belege zur Existenz des Heerhornbläsers gelten: Bei den
Posaunen des Gideon (Geßler, Abb. 5) handelt es sich um Illustration einer Szene

vor Jericho, bei der solche Blashörner darzustellen eben zur unumgänglichen
bildlichen Notwendigkeit gehörte. Und ganz denselben Zweck verfolgt, wie
schon oben angedeutet, die Darstellung Rolands (Geßler, Abb. 6 u. 7) ; hier soll
durch das Horn die Person Rolands charakterisiert werden. Umsonst sucht man
jenen Heerhornisten neben Anführer und Fahnenträger in den an Kriegsdarstellungen

doch so reichen Miniaturen der Josuarolle, des Utrechter Psalters, oder
im Hortus deliciarum, in den frühen Weltchroniken oder auf Fresken, Mosaiken
oder auf Stickereien wie der Tapete von Bayeux. Auf letzterer sieht man einen

Jäger mit Horn die Hunde anfeuern und bei einem großen Gastmahl den Küchenchef

oder Mundschenk den Beginn der Mahlzeit durch Stöße in einen großen
Olifant anzeigen, aber nirgends, trotz der reichen und gerade waffengeschichtlich
so eingehenden Detailmalerei sind dort Kriegsleute mit Blashörnern
ausgestattet.



io6

Und doch müssen solche Heerhörner bestanden haben, wenn man sieht,
wie die mittelalterlichen Texte sie erwähnen und ihre lateinischen Namen direkt
als «herihorni) Heerhorn übersetzen (Geßler, S. 171 bis 173). In Gimbels
Waffentafeln von 1894 finde ich drei Miniaturendarstellungen, die dafür eventuell

in Betracht fallen können, eine karolingische (Gimbel I, Abb. 21), wo ein
mit Helm, Panzerhemd und Schild ausgerüsteter Krieger statt jeder Angriffswaffe

ein kurzes, stark gebogenes Horn in der Rechten zum Blasen emporhält,
und zwei Hornbläserdarstellungen des 11. bis 12. Jahrhunderts (Gimbel II,
Abb. 28, 29), die aber beide keine Kriegsrüstung tragen. Und leider ist nicht
ersichtlich (und die Originalquelle mir nicht zugänglich), ob es sich da überhaupt
um Leute handelt, die unter die kritischen Bedingungen fallen, die uns bei dem
Suchen nach Darstellungen des frühmittelalterlichen Heerhornisten leiten müssen.
Es dürfen keine Jäger oder Turmwächter, noch weniger natürlich Engel sein

(Jüngstes Gericht usw.), die solche Hörner blasen, und ebenso wenig Krieger,
die Roland selbst darstellen oder die posaunenblasenden Eroberer von Jericho,
noch weniger natürlich die in den spätem Bilderwerken so oft auftretenden
Musikanten oder gar Bauern, die zum Tanz blasen, Hornisten, die zum Turnier
aufrufen, usw.

Da kommt uns nun meine bisher noch unpublizierte karolingische
Bronzestatuette eines hornblasenden Kriegers zu Hilfe, die ich zwar schon lange die
Absicht hatte, einmal in der «Zeitschrift für historische Waffenkunde» zu veröffentlichen,

die jetzt aber doch wohl im Anschluß an Geßlers Arbeit besser im
«Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde» zur Anzeige gelangt, denn ersichtlich handelt

es sich hier tatsächlich um einen Krieger, aber weder um eine Rolandsfigur
noch um einen der Bläser vor Jericho!

Es ist eine 12% cm hohe Statuette aus grün patinierter Bronze, massiv in
verlorener Form gegossen und ersichtlich mit dem Grabstichel an einzelnen
Stellen nachgraviert. Sie zeigt einen unbärtigen Mann in schwerer Rüstung,
lebhaft vorwärtsschreitend und in ein mächtiges Horn blasend. — Er trägt schwere

niedrige Schuhe mit wulstigem Rand, wie man sie an den Füßen der karolingischen
Krieger öfters sieht. Darüber eine nur bis zum Knie reichende, massiv modellierte
und daher wohl in Leder zu denkende Hose. Der Leib ist bekleidet mit einem
kurzen, aber ersichtlich schweren, nur bis an die Lenden reichenden Rock, der
durch über die ganze Fläche eingehauene Vertiefungen als Panzerrock gekennzeichnet

ist und dessen unterer, wellig flatternder Rand die schreitende Bewegung
des Kriegers noch akzentuiert. Unterhalb der Achsel ist am Oberarm eine
Trennungslinie eingraviert, von welcher ab die Ärmel nicht mehr die erwähnten, die
Panzerung andeutenden Vertiefungen zeigen, sondern glatt modelliert sind, um
am Handgelenk in zwei punktverzierte Manschetten überzugehen. Es handelt
sich also um eine über eine Stoff- oder Lederjacke gestülpte Panzerjacke, wie man
diese Form der Doppelbekleidung öfters an karolingischen Kriegern wiederfindet

(vgl. z. B. K. Gimbels «Tafeln zur Entwicklungsgeschichte der Schutz-
und Trutzwaffen», Baden-Baden 1894, Taf. I, Abb. 5, 6 u. 19). Ob der Künstler
mit seinen Einschlägen ein Ring- oder ein Schuppenpanzerhemd darstellen wollte,



107

ist nicht mit Sicherheit festzustellen. Nach oben schließt der Halsausschnitt
dieses Panzers in einen doppelten Wulst ab, wie er ebenfalls auf einzelnen
karolingischen Miniaturen an Kriegern angedeutet ist (vgl.z.B. Gimbel a.a.O. Abb.8
u. 9). — An den Hüften umschließt das Panzerhemd ein breiter, mit tief
eingravierten senkrechten Linien gegliederter Gürtel, dessen breite Zunge vorn
herabhängt; die Einschnitte bedeuten wohl jenen Plattenbelag, den man öfters
als Überreste des Gürtels vorfindet.

Besonders wichtig ist die detaillierte Darstellung des Helmes, die
waffengeschichtlich besonders willkommen sein muß, weil sie ihn rundplastisch wiedergibt,

während wir ihn sonst nur aus Miniaturen oder Flachreliefs kennen und
Originale dieses Typs bis jetzt ganz fehlen. Er ist dem antiken Helm
nachgebildet und verrät deutlich die Tendenz der Karolingerzeit, auf antike
Vorbilder zurückzugreifen, um das Kriegswesen und andere Künste zu reformieren.
Er scheint aus zwei getriebenen Hälften zu bestehen, die in der Kammlinie
zusammengenietet oder -geschweißt wurden. Der Kamm selbst ist durch
Einschnitte verziert, die wohl eine Art Hahnenkamm imitieren sollen, wie ihn die
Miniaturen Gimbel «Tafeln», Taf. I, Abb. 1 bis 3 und io, 11 wiedergeben und
wie er gerade für den karolingischen Helm so charakteristisch ist (vgl. besonders
die Porträtminiaturen Karls des Kahlen und Lothars und den Pariser Prudentius).
Es ist ein Helm, der an die gotischen Schallern erinnert, in der vorliegenden Form
im 9. und 10. Jahrhundert und nur damals üblich war; bereits im 11.
Jahrhundert macht er dem spitzkonischen normannischen Helm Platz. So ist unsere
Statuette zeitlich ziemlich scharf umgrenzt zwischen 800 und 1000 n. Chr. zu
setzen.

Der Krieger bläst ein langes, gebogenes Horn, dessen Form weder der
gestreckten der mittelalterlichen Bronzetrompeten, noch der gewundenen des

Kuh- resp. Stierhornes, ganz dagegen der des Elefantenstoßzahnes entspricht.
Das Horn stellt also ohne Zweifel tatsächlich einen Olifanten dar. Und zwar
einen von ansehnlicher, das gewöhnliche Maß von 45 bis 65 cm wesentlich
übersteigender Länge, denn, am Körper des Bläsers abgemessen, ist es mit etwa
90 cm Länge gedacht, was allerdings immer noch nur einem Elefantenzahn
guter mittlerer Größe entspricht.

Man könnte vielleicht annehmen, daß der Künstler, im Bestreben, das

Horn als Objekt der besonderen Tätigkeit des Kriegers recht hervortreten zu
lassen, etwas übertrieben hat — die künstlerische Gesamtwirkung hat jedenfalls
dadurch gewonnen —, allein der Venetianer Olifant, den ich im Katalog der

«Waffensammlung Richard Zschille» (1896) unter Abbildung 1137 veröffentlicht
habe, hat verwandte Länge und die Miniaturen nach Weiß und d'Agincourt in
K. Gimbels «Tafeln», Taf. II, Abb. 28 und 29 lassen gleichfalls auf die Existenz
ebenso langer und noch längerer Olifanthörner schließen.

Die große Länge äußert sich auch in der Tragweise. Unser karolingischer
Krieger trägt keine weitere Waffe als das Horn, was an und für sich schon darauf
hinweist, daß seine Größe und das Gewicht das Tragen einer größern Waffe
ausschloß. Und er hält es mit beiden Händen, wieder ein Hinweis auf besondere Größe



io8

und Gewicht des Homes. Mit der Linken hält er das Horn in dessen Mitte fest,
mit der Rechten drückt er es am Munde an, wie dies ein großes und schweres
Horn in der Tat benötigte. Auch auf dem von mir im oben erwähnten großen
Katalog der Waffensammlung Zschille unter Nr. 1135 veröffentlichten Olifant
sieht man einen Hornbläser den Olifant mit beiden Händen halten. Gleiches gilt
für den hornblasenden Engel des Hortus deliciarum um 1170 (Straub-Keller,
Taf. 68). Auf der von Gimbel in seinen eben erwähnten «Tafeln zur
Entwicklungsgeschichte der Schutz- und Trutzwaffen» abgebildeten Miniatur des

^?ßr W
Karolingische Bronzestatuette eines olifantblasenden Kriegers in Helm, Panzerhemd und Rüsthosen.

9.—10. Jahrhundert. (Sammlung Forrer.)

11. Jahrhunderts sieht man gar den Hornbläser das Horn blasend auf einen Gabelstock

stützen, ganz wie später die Arkebusiere ihre Musketen auf Gabelstöcke
auflegen. So sind diese Belege doppelhändiger Führung der Olifanthörner weitere
Beweise für meine oben vertretene Ansicht, daß der Heerhornist ein Spezialamt
versah, das vom Tragen größerer Streitwaffen, d. h. vom eigentlichen Kampf
dispensierte. Und die Ausstattung dieses Mannes mit Panzerhemd und Helm legt
nahe, daß dieser Hornist kein gewöhnlicher Soldat, sondern ein Edler ivar, womit
sich dann auch die kostbare Ausstattung des Herihorns, kostbar im Material (Elfenbein)

und in der Ausschmückung (mit reicher Schnitzzier) genugsam erklärt.
Die bewegte Haltung unseres bronzenen Hornisten, seine ausschreitende

Bewegung, der flatternde Waffenrock, der Gestus des Hornblasens, deuten darauf
hin, daß die Figur als einer Truppe voranschreitend gedacht ist, was wieder
vortrefflich zu dem Bild eines Heereshornisten paßt. Er mag von gewappneten



109

Reisigen in ähnlicher Modellierung begleitet gewesen sein und die Gesamtgruppe
ein Schachspiel oder ein fürstliches Spielzeug dargestellt haben. Große Schachfiguren

in Gestalt von Kriegern (jedoch meist aus Elfenbein) spielen ja in
romanischer Zeit eine starke Rolle x), und zu allen Zeiten haben Soldatenfiguren zum
Spielzeug der Jugend gehört, man braucht nur an die römischen Zinnsoldaten
zu denken, an die zwei großen Kriegermarionetten, mit denen im Hortus
delictum von ca. 1170 zwei vornehme Kinder spielen, oder an die Bleisoldaten des

Dauphin Louis XIII. von 1610 2).— Natürlich sind auch andere Verwendungsmöglichkeiten

nicht auszuschließen. Man könnte z. B. an eine kleine Leuchterfigur

denken, indem das fast 1% cm tief (1,4 cm) ausgehöhlte Blashorn als Tülle
zur Aufnahme eines kleinen Leuchtkerzchens oder Kienspahnes diente, wie dies
bei dem römischen, in ein großes Kriegshorn (cornu) blasenden Bronzehahn aus

Straßburg der Fall gewesen sein muß, den ich 1919 im «Anzeiger für elsässische

Altertumskunde» (Cahiers d'Arch.) veröffentlicht habe. Die Verwendung bronzener

Tier- und Menschenfiguren als Kerzenstöcke, Wasser- und Balsamgefäße ist
ja eine aus römischer Zeit überkommene, gerade in karolingischer und romanischer

Zeit vielgeübte Sitte. — Oder man könnte an den Bestandteil einer Figurengruppe

in der Art der Metzer Statuette Karls des Großen (im Musée Carnavalet zu
Paris) denken, indem etwa einer kaiserlichen Reiterstatuette zwei Olifantbläser
vorangestellt wurden, während hinten zwei Gewappnete mit Schild und Speer
oder Schwert folgten. Gerade in der hier in Betracht kommenden Zeit werden ja
mit Vorliebe die Herrscherbilder der Miniaturen links und rechts von Paaren
karolingischer Krieger flankiert.

Doch nicht alle diese Olifanthörner dürften als Heerhörner anzusprechen sein,

wenn man beachtet, wie nur die allerwenigsten durch ihren eigenen Bildschmuck
eine Verwendung im Heerwesen nahelegen. Dafür kommt eigentlich nur das

im Museum zu Kopenhagen befindliche und von Worsae in seinen Nordiske
Oldsager publizierte Elfenbeinhorn in Betracht, mit seinen in Rankenwerk
kämpfenden Reitern und Fußsoldaten.

Andere Hörner möchten, nach den dargestellten Sujets zu schließen, weit
eher auf eine ursprüngliche Bestimmung als Jagdhörner hinweisen. Schon das
Horn von Muri (Geßler, Abb. 9, 1199, resp. 10. Jahrhundert) deutet mit seinem

von einem Hund angefallenen und von einem Jäger mit der Lanze angegriffenen
Wild eher auf ein Jagd- als ein Kriegshorn. — Noch schärfer kommt dies zum
Ausdruck auf dem von mir 1896 in meinem zweibändigen Katalog der
Waffensammlung Zschille-Großenhain auf den Tafeln 231 und 232 abgebildeten,
ungewöhnlich schönen Olifant Abb. 1135. Er zeigt ausschließlich JagddarStellungen,
so zwei Falken, die auf einen Hasen niederstoßen, zwei lanzenbewehrte Jäger
zu Fuß, die einen Hirsch von vorn und von hinten niederzustechen im Begriff
sind, einen Jäger zu Pferd, der seiner Meute folgt, eine Bärenjagd usw., all diese

') Vgl. z. B. Essenweins «Bilderatlas», Taf. 53 u. 66 und den frühen Reiterstein der Sammlung

Wilczek, den ich in Ztschr. f. histor. Waffenk., vol. II, p. 204 abgebildet habe.
2) Vgl. dazu R. Forrer «Vieux jouets d'enfants en Alsace et ailleurs» (La vie en Alsace, 1924)



no

Jagdbilder auf mehrere Längszonen des breiten Elfenbeinhornes verteilt, während

gegen das Mundstück zu quer gestellt ein Zug von Jägern zu Fuß sichtbar ist, von
denen einer eben einen solchen Olifant mit beiden Händen hält und bläst.

Auch das Berliner Museum besitzt einen Olifant mit Reliefdarstellungen,
die ausschließlich die Jagd betreffen (Katalog der Berliner Elfenbeine, Auflage
von 1902) : Ein Mann in karolingischer Tracht, mit Schwert und Rundschild
bewaffnet, greift einen Löwen an; ein anderer erwartet mit seinem Spieß einen
aufrecht ihn angreifenden Bären; Baumwerk veranschaulicht den Wald, Hunde
stellen einen Hirsch. Auch hier und ebenso bei dem Olifant von Hannover,
abgebildet bei Frauberger, «Gipsabgüsse» 1906, Nr. 672, und bei dem unten noch
näher zu besprechenden Olifant von Angers wird man auf Grund der Jagd-
darstellungen in erster Linie an eine ursprüngliche Bestimmung dieser Hörner
als Jagdhörner zu denken haben: Zurückrufen der Hunde, Zusammenrufen der

Jagdteilnehmer, Blasen des Halali usw. — In diesem Zusammenhang sei an die

angelsächsische Miniatur des 9. oder 10. Jahrhunderts erinnert, die Essenwein

(«Bilderatlas», Taf. 19) reproduziert, wo zwei Jäger im Walde drei Wildschweine
verfolgen, wobei der mit Knebelspieß bewaffnete in ein ansehnlich großes
gebogenes Horn bläst, das er an einem langen Riemen um den Hals trägt.

Es geht also nicht an, diese Hörner als ausschließliche «Kriegshörner»
anzusprechen, mögen auch Jagd und Krieg, Krieger und Jäger, und ganz besonders
im Mittelalter, wo die Jagd ein Vorrecht der Edeln war, stets nahe beisammen

gestanden haben.
Wir müssen sogar damit rechnen, daß manche dieser Hörner auch als

Musikinstrumente im eigentlichen Sinne des Wortes geschaffen und verwendet wurden,
d. h. nicht bloß als Signalhörner, sondern auch, wie die heutigen cors de chasse,

zum Herausbringen von Melodien im profanen und kirchlichen Leben dienten. Auf
der Leipziger Miniatur des 11. Jahrhunderts Essenwein, «Bilderatlas», Taf. 27,
sieht man solch ein Horn von der Form eines Olifants mit beiden Händen
gehalten, von einem Manne geblasen, den ein Harfner und ein Fiedler auf ihren
Instrumenten begleiten. Versuche, die wir s. Z. bei Zschille auf seinen mittelalterlichen

Olifanthörnern machten, ergaben tatsächlich die Möglichkeit der
Hervorbringung recht verschiedener Töne Wenn also dergleichen Hörner oft in den
mittelalterlichen Kirchenschätzen aufbewahrt werden, so brauchen sie durchaus
nicht immer bloß ausrangierte Heer- oder Jagdhörner darzustellen, sondern können

sehr wohl entweder den mittelalterlichen Kirchen geschenkte oder gar von
diesen bestellte Musikinstrumente sein, die in gewissen Kultmomenten geblasen

wurden, bzw. andere Toninstrumente wie Harfe, Geige und Glockenspiel begleiteten.

Damit würde sich ungezwungen erklären, weshalb in vielen Kirchenschätzen
Olifanthörner ohne irgendwelche Umarbeitung zu Reliquiaren aufbewahrt
werden: Es sind ausrangierte kirchliche Musikinstrumente^. Die Verwendung,
bzw. Herrichtung zum Reliquiar, wie im Falle des Horns von St. Gallen, oder

zum Trinkhorn (so das bei Waring, «Art Treasures of United Kingdom», pl. XII,
mit in Längsbordüren angeordneten Reihen von Gazellen, Hasen, Schlangen usw.,
10. bis 12. Jahrhundert) ist immer sekundär.



Ill
Will man nun meine These anerkennen, daß die mit Jagddarstellungen

geschmückten Hörner in erster Linie Jagdhörner waren, die mit Kriegsdarstellungen

gezierten als Heerhörner bestimmt waren, so wird man unschwer in
dem aus Metz stammenden, mit rein religiösem Reliefschmuck verzierten Olifant
Nr. 57 der Sammlung Spitzer ein speziell zu kirchlichem Gebrauch hergestelltes
Horn erkennen. Fliegende Engel umgeben Christus in der Mandorla, darunter
erscheint Maria zwischen zwei szepterführenden Engeln, daneben die Brustbilder
der zwölf Apostel und Sonne und Mond nach antiker Tradition als personifizierte
Brustbilder. Solch eine Fülle rein religiöser Darstellungen könnte man sich
nicht leicht mit einem Kriegszweck des Homes zusammenreimen.

Auf eine andere mit den Kirchen und Klöstern in engerem Zusammenhang
stehende Benützungsmöglichkeit solcher Hörner hat schon W. A. Neumann in
seinem «Reliquienschatz des Hauses Braunschweig-Lüneburg» (Wien 1891) bei
Besprechung des Olifants von St. Blasius im Weifenschatz aufmerksam gemacht
(S. 319). Er erinnert daran, daß sich im Benediktinerorden bis ins 12.
Jahrhundert hinein und auf den h. Pachomius zurückgreifend, die Sitte erhielt,
daß der Wochner oder «Buccinator» (also der «Hornbläser») die Mönche mittelst
Hornschalls zu den Gebeten zusammenrief. Und längst noch, als die Glocken schon
überall den Gebrauch des Homes verdrängt hatten, hielt sich der Brauch, «in
den letzten Tagen der Karwoche, da die Glocken schweigen, die gläubige Gemeinde
mittelst Hornruf vom Turme herab zum Gottesdienst zusammenzurufen, ein Brauch,
der in Frankreich an manchen Orten bis kurz vor der Revolution sich fort erhielt».

Im Anschluß hieran sei auch auf die Turmwächterhörner der Städte und
Burgen aufmerksam gemacht, die teils zum Abgeben von Signalen dienten, teils
auch als Sprachrohre. Ich glaube aber nicht, daß gemeinhin so kostbare Hörnei
wie die hier besprochenen Olifante diesen Zwecken dienstbar gemacht wurden.
Immerhin haben in Straßburg im Mittelalter und bis in die spätem Jahrhunderte
hinein ziemlich kostbare Hörner dazu gedient, den Juden durch Hornstöße
anzuzeigen, wann sie allabendlich die Stadt zu verlassen hatten. Zwei schwer
aus Bronze gegossene und mit dem Wappen der Stadt gezierte Hörner dieser

Art, Erzeugnisse vom Ende des 16. Jahrhunderts, sind noch heute im
Straßburger Musée historique erhalten und allbekannt unter dem Namen der Judenoder

Chruselhörner. Ihre stark gebogene Form («Chrusel» wohl «gekräuselt»,
«krummgebogen») dürfte auf Olifanthörner zurückgehen, wie sie auch im Kult
der Juden der Frühzeit verwendet worden sind und unter ihrem Kultgerät
später noch eine Rolle spielen *).

Zwischen den oben gekennzeichneten, scharf umrissenen Gattungen von
Hörnern verschiedener Bestimmung pendeln dann, ungewiß wohin zu setzen,
die Olifanthörner ohne ausgesprochen kriegerischen, jagdlichen oder kirchlichen
Reliefschmuck, die einen orientalischen, die andern europäischen Ursprungs,

l) Vgl. die Federzeichnung des 15. Jahrhunderts in Forrer «Unedierte Miniaturen», Straßburg

1907, Vol. II, Taf. LVII. — Abbildung der Chruselhörner (Chrieselhörner) bei J. Ficker,
Denkm. d. eis. Altertumssamml. 1907, Taf. XLVIII, Fig. 3.



112

ohne daß es heute schon möglich wäre, die einen von den andern scharf zu
sondern. Immerhin glaube ich, auch in dieser Hinsicht allerlei Gruppen
herausschälen zu können.

Ich habe im Katalog Zschille das oben besprochene Horn Nr. 1135 mit
Jagddarstellungen als «romanisch-deutsche Arbeit des 12. Jahrhunderts» bezeichnet.

«Deutsch» wegen seiner Herkunft aus süddeutschem Besitz (damalige
Mitteilung Zsehilles) und weil der Stil dem der romanischen Steinskulpturen der
süddeutschen und nordschweizerischen Kirchen entspricht. Doch könnte natürlich
auch ein etwas westlicher gelegenes Atelier, etwa Elsaß, Metz oder Belgien in
Betracht kommen, und als Epoche könnten eventuell ein oder zwei Jahrhunderte
früher in Ansatz fallen; ja ich möchte heute eher an das 10. oder 11. Jahrhundert
denken, wenn ich die an karolingische Elfenbeine, z. B. der Metzer Schule
erinnernden Akanthusbordüren und die stark antik angehauchten Kostüme der
Jäger betrachte.

Auch für den oben erwähnten Kopenhagener Olifanten, mit Kriegerdarstellungen,

bestehen keine Zweifel, daß er europäischer Herkunft ist, doch ist
er sicher nicht skandinavischen Ursprunges, sondern irgendwo in Mitteleuropa
im 10. Jahrhundert entstanden.

Im Katalog Zschille habe ich unter Nr. 1136 und 1136 a ein Elfenbeinhorn
irischer Provenienz abgebildet, mit Jagdszenen und Schlingwerkornamenten, die
auffallend an die Buchmalerei der irischen Mönche der Karolingerzeit sowie an
die frühgermanische Tierornamentik erinnern. Auch das Mundstück in Gestalt
eines stilisierten Tierkopfes mit aufgesjDerrtem Rachen erinnert ganz an die

genannten Vorbilder. Ich bezeichnete es 1896 als «wahrscheinlich Arbeit des

15. Jahrhunderts in älterer Manier», d. h. ich dachte angesichts des noch völlig
weißen Elfenbeins an eine etwa im 15. Jahrhundert angefertigte Kopie eines

weit altern Homes. Heute frage ich mich, ob doch nicht ein frühmittelalterliches,
aber besonders gut konserviertes Original aus karolingischer Zeit vorliegt.
(Leider kenne ich den Verbleib der Zschilleschen Hörner nicht, um eine
Nachprüfung vorzunehmen.) Allerdings wissen wir ja gerade aus Dr. Geßlers
Beschreibung des Homes von Muri, daß gelegentlich von dergleichen Hörnern vor
ihrer Weitergabe Nachbildungen hergestellt worden sind, und zwar so gute, daß
ein Kenner wie Professor R. Rahn die Ebenholzkopie von ca. 1702 für ein altes

Original halten konnte (Geßler a. O. S. 169).
Das oben erwähnte Horn Nr. 57 der Sammlung Spitzer, mit Christus, Maria

und Engeln, wird im Katalog als «travail allemand 11e siècle» bezeichnet, und als
früherer Besitzer wird die Collection Colchen in Metz genannt (mit Hinweis auf
Cahier und Martin, «Mélanges d'Arch.») (in «Art pour Tous» Nr. 8471/72,
ehemals «Collien»-Metz und jetzt im Musée de Cluny). Ob das Horn wirklich
deutsche Arbeit ist, lasse ich dahingestellt, sicher erscheint mir, daß es auf ein
in Byzanz entstandenes Vorbild zurückgeht.

Gleichfalls byzantinischer Fabrik, hier sicher byzantinisches Original, ist
der Olifant im Prager Domschatz von St. Veit, mit Wagenrennen, Kentauren mit
Rundschild und Lanzen, Greifen und andern Fabeltieren, wie sie die byzan-



113

tinischen Seidenstoffe und Knochenkästchen des öftern vorführen (Essenwein,
«Bilderatlas», Abb. 15, Taf. 19, Frauberger, «Sammlung von Gipsabgüssen» 1906,
Nr. 667). Essenwein gibt das Horn sicher mit Recht dem 9. bis 11. Jahrhundert,
doch ist es vielleicht eher ins 9. als 11. zu setzen. So haben wir auch mit einer
byzantinischen Gruppe, diese teils mit antikisierend-mythologischem Inhalt, teils
mit christlichen Sujets in rein byzantinischem Stil arbeitend, zu rechnen.

Neben Byzanz dürfte auch Syrien an der Fabrikation solcher Hörner seinen

Anteil gehabt haben. Ich erinnere an das oben schon erwähnte Horn der Kathedrale

von Angers (L. de Farcy, Monographie de la cathédrale d'Angers, le
mobilier, 1901, S. 236), das der im Jahre 1240 verstorbene Ritter Guillaume de Beaumont

aus dem Orient mitbrachte und der Kathedrale schenkte. Es ist das cornu
ebumeum des Inventars von 1255, enthaltend Reliquien der zu Hebron im
Jahre 1119 (angeblich) wieder aufgefundenen Patriarchen Abraham, Isaak,
Jakob und der Sarah. Auf dem Schalltrichter ist in quer gestellter Bordüre eine

Jagdszene zu sehen: Bäume deuten den Wald an; ein Mann sticht kniend auf
einen von Hunden gestellten Löwen ein; ein mächtiger geflügelter Vierfüßler
schickt sich zum Angriff an; auf einem von einem Führer gehaltenen und reich
aufgezäumten Kamel sitzt ein Hornbläser, der mit großem Olifant das Halali
bläst. Das Kamel ist so gezeichnet oder verzeichnet, daß man annehmen muß,
der Künstler habe nie eines in natura gesehen und das Bild von einem bessern

Prototyp übernommen, der etwa in Ägypten entstanden sein könnte. In der
Anordnung erinnert das Horn von Angers lebhaft an das Horn von Muri, doch sind
des letztern Rankenwerkbordüren stärker stilisiert, mehr arabisch angehaucht,
nach Art arabischer Textilbordüren, während die des Homes von Angers sich
stärker an antike Vorbilder anlehnen (aus Füllhörnern herauswachsende
Blattranken.)

Ganz anders im Stil ist das Horn von St. Gallen (Geßler, Abb. 8), dessen

spärlicher, auf die Mundpartie beschränkter Reliefschmuck ein Flächenornament
zeigt, das man als Rautennetz mit eingelegtem spiraligem Blattwerk bezeichnen
möchte. Ich mache darauf aufmerksam, daß diese Ornamentik in Ungarn auf
Goldschmiedearbeiten beliebt ist, die durch mitgefundene Münzen und Waffen
als dem 10. bis 11. Jahrhundert angehörig erwiesen sind. Die Platte von Galgocz,
abgebildet in Zeitschrift für historische Waffenkunde vol. I, S. 49, ist dafür
besonders charakteristisch und beachtenswert, weil mit ihr zusammen ein Dirhem
des Emirs Nasr ben Ahmed aus dem Jahre 918 oder 919 gefunden worden ist.
Vielleicht ist dieser ein Wegzeiger auch für die Herkunft des St. Galler Homes.
Er weist über Hunnenland nach Kleinasien, Syrien und zu den Arabern.

Während bei dem St. Galler Horn das Netzwerk rautenförmig verzogen
ist, sieht man auf einer andern Olifantengruppe das Netzwerk mehr kreisförmig
gehalten, mit allerlei Tierfiguren belegt und fast den ganzen Körper des Horns
bedecken. Ich habe ein Beispiel dieser Art, nach des Besitzers Angabe aus einem
deutschen Kloster stammend, im Jahre 1896 in der Sammlung Richard Zschille
unter Fig. 1133 (Taf. 231, 232) abgebildet. Die Tiere zeigen Löwen, Steinböcke,
Adler, oft in etwas fabeltierartiger Modellierung. Vor der Schallmündung sind

8



"4
einige ähnliche Tiere in eine aus Rechteckrahmen gebildete Querbordüre
eingesetzt. ¦—Zschille erhielt später ein ganz ähnliches Horn aus Portugal. —Ähnlich
(oder gar identisch ist ein später (1904) in der Sammlung Oppenheim mit Metall-
beschläg auftretendes Horn (Oppenheim Nr. 66, Taf. 50). — Auch in der Sammlung

Spitzer war einHorn dieses Typs, 1893 im Katalog unter Nr. 65 abgebildet,
dort als Arbeit des 12. Jahrhunderts beschrieben, «exécuté probablement en
Occident d'après un modèle oriental». Das Oppenheimsche Horn ist beschrieben
als «cor du 12e siècle, sculpture exécutée en Occident d'après un modèle byzantin
ou oriental». — Ersichtlich handelt es sich bçi diesen Hörnern Nr. i—4 um
Erzeugnisse ein- und derselben Fabrik.

Auch der Prototyp dieser Hörner läßt sich nachweisen. In der ehemaligen
Sammlung Baudot-Dijon sah ich 1894 ein ganz ähnliches Horn (Nr. 310 des

Versteigerungskatalogs), dieses aus der Benediktinerabtei von Dijon stammend und
noch mit einem im 15. Jahrhundert hergestellten, reich gravierten Lederetui
versehen. — Und ein zweites, gleicher Fabrik, besitzt die Royal Scottish Society
of antiquaries, dieses abgebildet in Warings «Treasures of United Kingdom», pl. 12.

— Diese beiden Hörner zeichnen sich gegenüber den oben besprochenen der
Sammlungen Zschille, Oppenheim und Spitzer durch ihren weitaus feineren
Schnitt, ihre zarten Linienretouchen und größere Stilreinheit aus und machen

ganz den Eindruck echt arabischer, noch unter dem Einfluß der koptisch-byzantinischen

Kunst stehender Arbeiten. Technisch, bildlich und stilistisch gehören
diese beiden Hörner zusammen mit dem arabischen oder spanisch-maurischen
Elfenbeinschreibzeug Nr. 62 der Sammlung Oppenheim, das dort dem 9. oder
10. Jahrhundert gegeben wird, und mit den vielen verwandten Elfenbeinarbeiten
früharabischer Herkunft. Wir werden also mit Recht diese beiden Hörner als
arabische Erzeugnisse des 8. bis 10. Jahrhunderts ansprechen dürfen, im Gegensatz

dazu die roher gearbeiteten Hörner Nr. 1—4 als europäische Nachahmungen
aus etwas späterer Zeit, sagen wir 10.—XI. oder gar 12. Jahrhundert.

Als Produktionsland dieser europäischen Nachahmungen könnte man an das
nördliche Spanien oder aber an das normannische Sizilien denken, das ja auch
mit seiner Seidenindustrie zwischen Orient und Europa eine Brücke schlug.
Und da das zweite von Zschille erworbene Tierfigurenhorn aus Portugal stammte,
das von Baudot seit Jahrhunderten in Dijon aufbewahrt wurde, ist damit
vielleicht der Weg vorgezeichnet, den diese orientalisierenden Hörner nach Norden
nahmen. Nicht zu vergessen die Rolle, die die iberische Halbinsel auch im
direkten Import früh-arabischen Gutes gespielt haben kann und nachgewiesenermaßen

gespielt hat.
Dabei sei daran erinnert, daß auch im Schatze der Kirche von Pilor zu

Saragossa ein solcher Olifant aufbewahrt wird, dieser abgebildet im Werke der
«Esposición historico-europea de Madrid» 1892, wo man ihn dem 11. oder 12.
Jahrhundert zuweist. — Von allen bisher erwähnten Olifanten, deren Dekor
entweder das Horn quer- oder längslaufend bedeckt, weicht dieser dadurch ab,
daß der darauf dargestellte Zug von Fabeltieren, Drachen, Löwen- und Menschenfiguren,

sich gleich einem Pfropfenzieher fortlaufend in einem Spiralband um den



115

Körper des Homes herumzieht — ein Dekorationsprinzip, das lebhaft an die
reliefgeschnitzten und gleichfalls vielfigurigen Elfenbeinhörner der afrikanischen
Neger erinnert und von diesen, d. h. von afrikanischen Prototypen übernommen
scheint. Da ja auch das europäische, bzw. in Europa verarbeitete Elfenbein im
Mittelalter hauptsächlich aus Afrika bezogen wurde, ist überhaupt anzunehmen,
daß die aus Elefantenstoßzähnen hergestellten Kriegs- und Signalhörner der
afrikanischen Neger die Urahnen unserer europäischen Olifanthörner darstellen.
Ich möchte jedoch hervorheben, daß ich kein wirkliches Horn dieser Provenienz
aus einem mittelalterlichen Domschatz kenne. Das einzige, das dahin gehören
könnte, ist das Horn der einstigen Sammlung Bourgeois-Cöln, unter Nr. 1054
im Katalog von 1904 abgebildet. Es ist ein typisches und zweifellos, nach seiner
tiefdunkeln Patina zu schließen, uraltes Negerhorn, leicht in Längsstreifen
fazettiert und das Mundloch mit eingravierten Kreischen mit eingelegtem Mittelpunkt

verziert, wie dies Ziermotiv im Orient, aber auch im frühmittelalterlichen
Europa oft zur Anwendung gelangt ist. Das Mundloch befindet sich nicht am
dünnen Ende des Homes, sondern wie so oft bei Negerhörnern seitlich. Dies
Negerhorn nun ist mit reichem, ersichtlich europäischem Zierbeschlag versehen,
der im Katalog beschrieben ist als «spätere Fassung silbervergoldet, gebildet
aus drei umgelegten Bändern, darin eingelassen Halbedelsteine und Limousiner
Grubenschmelzplatten. Auf dem Mittelband getriebene Jagddarstellung und
das englische Leopardenwappen. Auf der breiten Fassung der Schallöffnung vier
Rundscheiben mit Kriegerfiguren in Ranken auf blauem Schmelzgrund, Länge
70 cm». Als Alters- und Ursprungsbezeichnung ist im Katalog «frühmittelalterlich,

normannisch» angegeben, doch muß ich dahingestellt sein lassen, ob die
Fassung in allen Teilen alt ist. Wenn alt, wäre sie ein überaus wichtiges Dokument

dafür, daß dergleichen Hörner schon im 12. Jahrhundert aus Innerafrika
nach Europa gelangt sind und hier Wertschätzung und Wiederverwendung
gefunden haben. Ich kenne aber kein sicher europäisches und mittelalterliches
Horn dieser Art, das das Mundloch auf der Seite trägt. Das in der
Waffensammlung des Prinzen Carl von Hiltl auf Tafel 41 abgebildete ähnliche Elfen-
beinhorn ohne Montur ist sicher nicht europäisch, sondern gleichfalls
innerafrikanisch. Auf dem Körper trägt es en relief ein Krokodil und gegen das

Mundloch Zickzackbänder, die gleichfalls erhöht geschnitzt sind. Wie Hiltl
dazu kommt, dies Horn mit «15. Jahrhundert Anfang» so genau zeitlich zu
präzisieren, weiß ich nicht (natürlich ist es auch nicht aus «Knochen», sondern
aus Elfenbein).

Ich selbst besitze übrigens ein wohl ebenfalls innerafrikanisches, wenn auch
seinerzeit in der Schweiz gekauftes, nicht weniger als 90 cm langes Blashorn
mit seitlichem Mundloch, das einem afrikanischen Büffel angehört zu haben scheint
und sehr starke Töne zu geben erlaubt. Statt der Gravierung sind hier an
einzelnen Stellen um den Körper Bänder von Büffelhaut gelegt, die aber durchaus
nicht dazu dienen sollten, das Horn umgehängt zu tragen, sondern es lediglich
in primitiver Weise zu verzieren: Das Hom war glatt, die Bänder dagegen tragen
noch das Fell und wirkten dadurch überaus plastisch. So könnten sie die ur-



ii6

sprünglichen Prototypen der vielen Zierbänder sein, die man auf unsern arabischen
und europäischen Olifanten um den Körper gelegt sieht.

Manche dieser Olifantbordüren zeigen Schlingwerkornamente, die in ihrem
Ursprung sicher wieder nichts anderes sind als geflochtene Lederbänder oder

Schnurwerk, im übrigen wieder an ganz verwandte Ornamente der
ägyptischkoptischen Textilien erinnern, wie ich deren seinerzeit so viele Beispiele aus
Achmim, dem antiken Panopolis, publiziert habe. Als Beispiele von Hörnern
mit derartig dekorierten Bordüren seien hier nur das oben erwähnte Spitzersche
Horn Nr. 57 mit Engeln, der unten zu erwähnende «italienische» Olifant des

Berliner Museums und das zweite Prager Horn zitiert, das bei Frauberger,
«Gipsabgüsse», unter Nr. 66 abgebildet ist (Reiterfigur zwischen zwei
Turmbauten, 10. Jahrhundert).

Mein eben erwähntes afrikanisches Stierhorn ist übrigens auch noch in
anderer Weise wichtig zur Beurteilung unserer Olifanthörner. Es zeigt nämlich
an der Schallmündung besonders breiten Fellbelag, ersichtlich nicht bloß zur
Verzierung, sondern um den Schalltrichter vor Beschädigung zu schützen, war doch

die Hornwand an dieser Stelle am schwächsten. Auch beim Elfenbeinhorn ist
diese Stehe infolge der natürlichen Aushöhlung am ehesten Beschädigungen
ausgesetzt und empfahl sich dort verwandte Verstärkung durch Umwicklung
bzw. Belag. Diese Verstärkung ist in der Folge weggefallen, hat sich aber in der
Ornamentik der Olifante in Gestalt der quergestellten, meist sehr breiten £ierbordüre
am Schalltrichter in der Reliefgravierung weiter erhalten. Gelegentlich zeigt diese

Gravierung sogar noch deutlich die Natur dieses einstigen Belages an, gewundenes
Schnurwerk oder breit gemustertes Schlingwerk aus Lederriemen. Und dies

Schlingwerk kommt nicht bloß anf den europäischen Olifanten an jener Stelle

vor, sondern schon auf afrikanischen — ein Hinweis darauf, daß die Umwandlung

vom Schutzbelag zum bloßen Ornament sich schon auf afrikanischem Boden

vollzogen hat, d. h. bevor noch der Olifant sich Europa erobert hatte.
Bezüglich dieser Schlingornamentik und ihres stilistischen Zusammenhanges

mit den koptischen Stoffen der römisch-byzantinischen Ära sei übrigens an die
oben erwähnte, von Neumann zitierte Tradition der Benediktiner erinnert, daß
der Gebrauch des kirchlichen Rufhornes auf den h. Pachomius zurückgehe,
nämlich einen ägyptischen Heiligen, der um 330 auf der Nilinsel Tafenna ein
Anachoretenkloster gründete und so in der Gegend und Zeit lebte (1348), wo
die «koptischen» Stoffe mit jenen Schlingornamenten entstanden sind.

Neben Ägypten dürften aber in Nordafrika auch noch andere westlichere
Zentren bestanden haben, von denen aus Elfenbein im rohen und bearbeiteten
Zustande nach Westeuropa exportiert wurde. Neben Byzanz, Sizilien und Spanien
wird da auch Mittelitalien, mit Rom, und Oberitalien, mit Venedig, früh
mitgewirkt haben, doch sind wir hinsichtlich der Lokalisierung der frühen
Elfenbeinarbeiten gerade für die italienische Fabrikation noch weit zurück. — Das
Berliner Museum betrachtet seinen oben erwähnten Olifant mit Jagddarstellung
als «italienisch, unter orientalischem Einfluß, im II. bis 12. Jahrhundert»
entstanden; die Bordüren haben auch stark arabischen Einschlag, das Figuren-



"7
werk aber könnte ebenso gut französisch oder deutsch wie italienisch sein. —
Für italienische Fabrik habe ich das aus Venedig stammende prächtige
Horn der Sammlung Zschille, Abb. 1139 meines Kataloges (dort fälschlich im
Text unter Nr. 1134 aufgeführt) in Anspruch genommen. Es wird wohl sehr

spät romanisch, fast schon frühgotisch sein. Gegenüber allen andern bisher

genannten Hörnern variiert es durch seine die ganze Fläche bedeckende, rein
ornamentale Textilmusterung und die überaus starke, fast einen Halbkreis bildende
Krümmung, die sonst nur an Mammuthstoßzähnen zu beobachten ist. —
Italienisch ist nach Hiltl auch das vielfigurige, aber zeitlich späte Elfenbeinhorn der

Sammlung Prinz Carl (Taf. 41), mit Vogelköpfen, Turmdarstellungen und
Reiterfiguren, die auf das Ende des 15. Jahrhunderts hinweisen.

Auch über die Olifante französischer Fabrik sind wir noch recht wenig
unterrichtet, wenigstens gehören diejenigen, die man als französisches Fabrikat
ansprechen darf, erst dem 14. und 15. Jahrhundert an. — Ich erinnere an das

gleichfalls nur mit Ornamenten gezierte Jagdhorn Nr. 15 der Kollektion Spitzer,
dort wohl mit Recht als «travail français du 15e siècle» bezeichnet. Das Rankenwerk

ist auf Längsstreifen verteilt und erinnert lebhaft an gleiche Dekorationsweisen

der gotischen Antiphonarmaler. Dagegen ist das prächtige Hifthorn des

Schlosses zu Gotha wohl noch eine französische Arbeit des 14. Jahrhunderts. Mit
seinen TurnierdarStellungen, mit den vom Balkon herab zuschauenden Edel-
frauen erinnert es ganz an die französischen Spiegelkapseln und Elfenbeinkassetten

des 14. Jahrhunderts. Man sieht darauf auch einen armbrustbewehrten
Jäger zu Pferd und wird so daran erinnert, daß, wie oben gesagt, Waffenspiel
und Jagd eng zusammengehen. Das Horn soll aus Walroßbein bestehen, was
die Frage der Fabrik etwas kompliziert, jedenfalls, wenn richtig, eher auf
einen etwa in Holland, England oder Belgien ansässigen französischen Meister
hindeuten würde, als auf eine in Frankreich selbst gelegene Werkstatt für
Verarbeitung afrikanischen Elfenbeins.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so können wir ungefähr folgenden
Entwicklungsgang des Olifants aufstellen:

Als theoretisch erste Stufe erscheinen im Innern Afrikas, im Heimatlande
des Elefanten selbst, bei den elefantenjagenden Negern, aus Elefantenstoßzähnen
hergestellte, gravierte oder mit Reliefs geschnitzte Olifanttrompeten.

Als theoretisch zweite Stufe sieht man dann in Nordafrika und Syrien bei
den dortigen Kulturvölkern, im römischen, bzw. byzantinischen Ägypten, und
bei den Arabern Olifanthörner eigener Verarbeitung auftreten, deren ältere, sagen
wir koptische Richtung zu den byzantinischen Olifanthörnern mit mythologischen
und christlichen Motiven die Brücke schlägt, während die arabische Richtung
die Olifanthörner mit Tierfiguren und arabischen Ziermotiven vom Typus des

Olifants von Dijon kreiert.
Als dritte Stufe folgen dann die ost- und südeuropäischen Nachbildungen, einerseits

die in Byzanz hergestellten mit mythologischen und christlichen Darstellungen,

das Prager Hom von St. Veit und der Prototyp des Hornes Spitzer Nr. 57,
anderseits die in Sizilien und — oder Spanien hergestellten, mehr arabischen Stils



ii8

in der Art des Homes Zschille Nr. 1133, und die zentraleuropäischen
Eigenprodukte, welche byzantinische und arabische Motive mit einheimischem
Ornament- und Figurenwerk vermengt wiedergeben und allerlei Schnitzerschulen
erkennen lassen, ohne daß wir diese schon scharf zu trennen in der Lage wären.

Als vierte Stufe mögen die Elfenbeinhörner des 13.—15. Jahrhunderts gelten:
Unter der Allgemeingut gewordenen Kirchenglocke tritt die Verwendung des

Olifant zu kirchlichen Zwecken stark zurück, unter der steigenden Verwendung
von Metallhörnern, besonders der Blechinstrumente, verschwindet der Olifant
als Heerhom ganz und zeigt sich auch als Jagdhorn in starkem Rückgang. Gleichzeitig

haben die karolingischen, byzantinischen, romanischen und arabischen
Ziermotive dem gotischen Stil endgültig Platz gemacht. Beispiele: der
venetianische Olifant Zschille, Abb. 1139, das französische Horn Spitzer, Abb. 15
und besonders der Olifant von Gotha.

Als fünfte Stufe kann man die Elfenbeinhörner des 16.—18. Jahrhunderts
zusammenfassen. Aus dem Kriegsgebrauch längst verschwunden, machen sie

jetzt auch im Jagdwesen immer mehr dem Metallhorn, bzw. metallbeschlagenen
Kuhhorn Platz. (Beispiele: Zschille - Katalog Forrer von 1896, Abb. 1109, ino,
1139, 1140.) Doch verwendet man das Elfenbein gern noch für Falkenrufe, wobei
jetzt neben der Schnitztechnik (diese oft für die Anbringung der Wappen und
selbst Porträte der fürstlichen Besitzer angewendet) mit Vorhebe die Drehbank
in Anspruch genommen wird, um zierliche Spiralform oder Spiralornamente zu
gewinnen. (Beispiele: Zschille, Abb. 1134 und 1138.) Mehr noch als für Jagdrufe

wird Elfenbein jetzt für zierlich mit Figuren, besonders auch
Jagddarstellungen, Hirschköpfen usw. geschnitzte Aufschütthörnchen verwendet. Es
ist das letzte Ausklingen des Olifants.


	Bemerkungen zum Kapitel der Olifant- und Harschhörner

