
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 27 (1925)

Heft: 2

Artikel: Christus als Apotheker

Autor: Naegele, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus als Apotheker.
Eine ikonographische Studie von Prof. Dr. A. Nacgck-

Es sind gerade zwanzig Jahre her, daß ich zum erstenmal iu einer oberrheinischen Zeitschrift *)

vou dem merkwürdigen ikonographischen Typus anläßlich der Beschreibung meines Witlicher
Klosterapothekenbildes weiteren Kreisen Mitteilung machte. Damals konnte ich dem aus dem Fran-
ziskanerinnenkloster Wittichen stammenden Gemälde des 17. Jahrhunderts nur ein einziges Gegenstück

aus Deutschland an die Seite stellen, ein aus Ravensbuiger Privatbesitz nach Wolfegg in die

Schloßapotheke gebrachtes Bild des Heilandes als Apotheker2). In den beiden letzten Jahrzehnten sind
dem Verfasser auf weitverschlungenen Pfaden weitere Parallelen des eigenartigen Christustypus
bekannt geworden, langsam zwar und spärlich, meist auf persönlichen Forschungswcgen, die wenigsten
auf schriftlichem, literarischem. So ist das erste Dutzend der geistlichen Apothekerbilder voll
geworden, eine wohl gerade genügende Anzahl, um auch diesem Christustypus einen Platz in der
christlichen Ikonographie anzuweisen, ein Plätzchen wenigstens neben dem uralten Christus als

Arzt, den dieser freilich selbst in der größten und neuesten Ikonographie von Detzel 3) so wenig
erhalten hat als der des Apothekers. Um so gespannter wartet der Neuherausgeber des Detzelschen
Werkes, der Freiburger Universitätsprofessor Künstle, auf die Mitteilung meines, wie es scheint,
keinem Ikonographen in und außer Deutschland in diesem Umfang auch nur annähernd
bekanntgewordenen Materials. Von deutschen Ländern ist in dieser Galeric vertreten Württemberg, Baden,
Bayern und Brandenburg, von Österreich Salzburg und Tirol, ferner die Schweiz, dazu kommen
aus Frankreich zwei literarische Notizen von Gondalier und Bryckcynski in der Revue de l'art
chrétienne und in Le Cosmos 4), die Stuhlfauth in der Besprechung meiner zweiten Arbeit (ein
Jahr zuvor im Archiv für christliche Kunst5) erschienen) im Theologischen Jahresbericht6)
angegeben hat.

Iu Kirchen befinden sich einige der gefundenen Christusbilder und zwar sowohl in katholischen
wie merkwürdigerweise auch in protestantischen, in Pfarrkirchen, wie in Feld- und Kirchhofkapellen.

Museum wie Altertumshandlung fand ich als weiteren Aufbewahrungsort, Kloster und
Welt sind ihm offen. An den wohl meist ursprünglichen Aufenthalt in einer Kloslerapotheke wurde
mein aus Wittichen stammendes Gemälde anläßlich eines Klosterjubiläunis wieder gebracht
(Untermarchtal). In Buchform bewahrt den Typus ein mit Kupferstichen verziertes Gebelbuch

des 18. Jahrhunderts. Auf Glas, Leinwand und Holz haben fromme Meister es gemalt, in Silber-
blech getrieben und in Kupfer gestochen, selbst auf Kirchenwände kam es als Fresko zweimal,
in Holz geschnitzt erscheint es auf einem alten Original wie auf einer neuern Kopie. Endlich fehlt
dem seltsamen Christusbild auch nicht die Weihe des Wallfahrtsbildes. Ähnlichkeiten auffallender
Art, aber auch bedeutende Verschiedenheiten weisen die zwölf Abbildungen unter sich wie mit
dem von mir zuerst behandelten Witticher Apothekerbild auf, doch dürfte es meines Erachtens
noch zu frühe sein, einen Stammbaum der verschiedenen Darstellungen aufzustellen, immerhin
scheiden sich nach dem bisherigen Material deutlich zwei Typen dieser eigenartigen Allegorie.

J) Oberrheinisches Pastoralblatt 5 (1903), 8.315 ft.
2) Ebenda S. 364.
3) I. S. 194 ; noch weniger bei Didron, Menzel, Wesscly und anderen Ikonographien über Christus-

typen.
4) 50, 5, S. 184 bis 188; 58, S. 691 bis 693.
5) 1908. S.-A. Stuttgart 1909, S. 3.
6) 28, 1908, II. S. 532 und 27 (1907) II. 523.



96

I. Zürich (Schweiz. Landesmuseum).

Nach der chronologischen Reihenfolge steht wohl das Zürcher Glasbild an erster Stelle. Es

stellt Christus dar, wie er inmitten einer durch Inschriften und Bibelsprüche allegorisch
gedeuteten Apothekereinrichtung Arzneien austeilt, und wurde 1630 gestiftet von Michael Weltz,
der seinem Wäppchen die seiner beiden Frauen Maria Zündlinisee und Susanna Federlin
beigesellte (Abb. 1). Dazu besitzt das Schweiz. Landesmuseum noch eine Federzeichnung mit
verwandter Darstellung (Abb. 2).

'Pi
ji(<>tWTfi ""f.tfffS/ ,ft \ lUil,w

-

ä \%S
"/»ism"ysi

an

YaUtk<>¦

%.
**'»,

'¦",.
'"•'ù 9«MMR'<*»n,hl*ry

Abb. 1.

2. Gussenstadt.

In weitere Details ausgeführt ist die Apothekerallegorie auf dem Tafelbild der evangelischen
Pfarrkirche in Gussenstadt, O. A. Heidenheim. Auf Holz gemalt (75 cm hoch, 62 cm breit) sehen

wir in der Mitte Christus im Brustbild als Apotheker, wie er allerlei geistliche Gaben vor einem
Tisch auswiegt. In der Linken hält er eine Wage mit zwei Schalen im Gleichgewicht, mit der rechten
Hand schöpft er aus den verschiedenen vor ihm stehenden Standgefäßen die Arzneimittel aus
einem Löffelchen in die Schalen der Wage. Die Aufschriften der Gefäße lauten: «Milch, Wein,
Wasser, Gottesgnad, Vergeh: der sünd, Geduldt, Kreuz-Wurtz, Gerechtigkait, Hoffnung, Frid,
Glaub, Hilff in Nethen, Glaub, Bestend:kait, Ewigs leben.» Neben den etwa zwölf verschieden

geformten Standgefäßen des Apothekentisches stehen auch zwei Schalengewichtssätze. Über dem

Kopf des Heilandes sind zu beiden Seiten Bibelstelleu geschrieben: «Esa. 55: Kompt her u. kaufft
ohn gelt ond omb sonst bäüde wein ond milch. Johann. 6: Mein flaisch ist die rechte speiß ond
mein bluet ist der rechte tranckh, wer mein flaisch ist ond mein bluet trinckt, der bleibt in mir ond
ich in ihm. Matth. ii. Kompt her zu mir alle, die ihr müheselig ond beladen seydt, ich will euch

erquicken. Psalm 50: Rueff mich an in der Zeit der nott, so will ich dich erhören ond du sott mich
breisen. Der gerechte muß vil leiden, aber der Herr hilfft ihm auß dem alle. Psalm 34.» Christus,
en face dargestellt, trägt ein weißes Untergewand und ein über die linke Schulter hängendes Ober-



97

kleid von wohl roter Farbe. Xach Thierer's Dorf- und Hausgeschichte ') stammt das «wertvolle
Stück der Tafelmalerei etwa vom Jahre 1580», auch Gradmann 2) in der Beschreibung des Oberamts
Heidenheim im Inventar des Donaukreises schließt sich dieser wohl etwas zu hoch hinaufgesetzten
Altersbestimmung an, beide leider ohne jede Angabe über Herkunft des mit unserem Wittichcr
Bild ganz übereinstimmenden Gemäldes. Das edle Antlitz des Heilandes erinnert au das Abgar-
bild von Edessa.

'
¦ '

¦V
¦

ïï
¦7 -~%r

- h ìféd
m. -^.

,t'r.<* : ,-—*7. '

m warn.
¦if^Ii^u.

Û*# v WM%k7
&D^Uy7:cJi ^
*à7*f- '.--¦¦¦^'¦77y7-^^"-

Abb. 2.

3. W ittiche n-U ntcrmarchtal.

Dieselbe Auffassung der Hauptgestalt und Anordnung der Apothekergefäße auf dem Tisch,
doch verschiedene Einzelheiten ober- und unterhalb des göttlichen Heilandes weist das jetzt in
Untermarchtal befindliche Gemälde auf. Ich habe es als Tübinger Student bei einem Ferienaufenthalt
in Vortal bei Kaltbrunn entdeckt in einem Bauernhaus, wohin es durch eine verwandte ehemalige

Klostermagd, Luitgard Schatz, gekommen war. Unzweifelhafter Überlieferung gemäß stammt
das damals in seinem Typus noch völlig unbekannte Bild des himmlischen Apothekers aus dem

benachbarten aufgehobenen Klarissenkloster Wittichen, das im Jahre 1323 in der Schwarzwaldeinöde

von der seligen Luitgard gegründet wurde, einer Nonne, die durch ihre erhaltene
Lebensbeschreibung als «Gottesfreundin » oder deren Kreis nahestehende Mystikeriii bekannt geworden ist 3).

Nach glaubwürdiger mündlicher Überlieferung hing das durch Benützung als Zündholzreibfläche übel

mitgenommene Ölgemälde in der ehemaligen Klosterapotheke, die die Franziskanerinnen von
Wittichen zu Nutz und Frommen der Schwarzwaldbaueru um Wolfach herum wohl jahrhundertelang

S. 182.

2) 1913, S. 169, je mit Abbildung.
3) Mone, Quellensammlung der badischen Geschichte, III. 438 ff; Reichenlechner, Luitgard

von Wittichen 1890.



98

bis zur Säkularisation offen gehalten haben. Neben der Tradition, die in diesen einsamen, von
Hansjakobs Meisterhand und Liebichs Pinsel und Hasemanns Stift geschilderten Schwarzwaldtälern

noch fortlebt, bezeugt vor allem unser Klosterapothekenbild, was keine Urkunde meldet,
daß die Nonnen von Wittichen wie so viele Ordensgenossen sich der leidenden Menschheit mit
ihrer Kenntnis der Heilkunde und der Heilkräuter verdient gemacht haben. Wie eine vollständig
eingerichtete Apotheke sieht die von mir so betitelte «geistliche Apothek in Bild und Wort» aus.
Dank hingebungsvoller Arbeit der f Kunstmalerin Maria Freudenreich von Ochsenhausen strahlt
diese wieder in ihrem fast zu sehr erneuerten Glanz, nach Heilung der Wunden, die ihm eine in den
früheren Arbeiten geschilderte Leidensgeschichte geschlagen hat.

Das auf Leinwand gemalte Bild der geistlichen Apothek mißt in der Höhe 82 cm, in der Breite
67 cm. Noch mehr als in dem Gussenstadter Gemälde nimmt in dem Witticher Bild der himmlische
Arzt oder Apotheker das Hauptfeld ein. Mit dem strahlenförmigen Nimbus reicht die Hauptgestalt

bis zum obern Rand. Himmlische Anmut und Liebe schaut aus dem ein wenig en profil
gerichteten Antlitz Christi. Mit der linken Hand hält er im Érustbild, wie in Gussenstadt
dargestellt, die Handwage mit den zwei Schalen, mit der rechten schöpft er aus einem der vielen auf
dem Tisch vor ihm stehenden Gefäße, «Kreuzwurz» betitelt, Arznei heraus. In zwei Reihen stehen etwa
elf oder wohl ursprünglich zwölf Standgefäße auf und über dem Tisch. Außer «Creutzwurz» tragen
sie die Signaturen: «Augentrost, Wein, W'asser, erforschung des gewisens, rew und laid, ein lautres
herz, Keuschhait, friedfertigkhait, sanfftmuetigkhait, barmhertzigkhait, Geduld in leiden, Gehorsam,
heiterkhait. » Ein Schalengewicht mit offenem Satz steht neben den Standgefäßen. Rechts von
dem Kopf des Heilandes ist noch ein Regal mit einer Reihe von signierten Gefäßen angebracht,
die die Aufschriften tragen: «Glaub, Hoffnung, liebbestendigkhait, Gerechtigkhait». Darüber
lesen wir gleichsam als Motto der ganzen Allegorie: «Kombt her zu mir alle, die ihr müselig und
beladen seith, Ich will eich erquickhen. Matth. K. XI. V. 28.» Wie dieses biblische Wort als
Leitmotiv der ganzen Szene der allegorischen Darstellung, so erklärt die längere Unterschrift unter der
Apothekeneinrichtung in bis jetzt einzigartiger Form Sinn und Bedeutung des Bildes, gleichsam
das Rezept des himmlischen Arztes. Die die ganze Breitseite des Bildes füllende Inschrift hat
folgenden Titel: «Eine guette köstliche Artzney für allerley kranckhaiten deiner seel & deines leibs. •

Dann folgt das ärztliche Rezept: «Erstens: schickhe ein botten deines andechtigen Gebetts
in die Apotheckhen der h. h. Dreiffaltigkhait und bitte den vatter, den söhn und den hl. gaist, das
er dir gebe 1 lot Sanfftmuetigkhait, 2 loth Demuetigkhait, 3 loth barmhertzigkhait, 4 loth besten-
digkait, 5 loth lauterkait des gemuets und des leibs; dises stoß alles under einander, 6 loth Zuckher
göttlicher lieblichkhait, 7 loth Glaub und Hoffnung und die betrachtung des unschuldigen Bluets
verguesens unsern lieben herren Jesu Christi, du wirst sehen, daß dir Gott eine Einsprechung schickh..
den Zäher deiner Augen und trincke alher alle 5Tag nach einander: den ersten Tropfen amMorgen,
den verstand durch Erkanntnus zu Bestendigkhait, den anderen Tag hab rew und laid über deine
Sund, den dritten Tag hab eine lautere Demuet, den vierten thag hein geduld in Leid und Mueselig-
khait, den fünften tag hab ein stharken fürsatz hinfür an nit mehr zu sündenig und hüet dien vor
sunden und denk daran: du muest sterben und wirst gesund an deiner Seel werden. Hernach
so nimb auch ein kräfftiges Confect, welches dich stergkhet durch den empfang des hochwürdigen
Sacraments des altars, dises mittel ist bewerth und helfet für alle artzneyen in deines ganzen
lebens was du wirst brauchen, so geh vil der zu der himmlische doctor, das ist Gott der vatter,
der arzt der Sohn, der Apotheckher der hl. Geist. »

An verschiedenen Stellen ist dieser merkwürdige Text leider hoffnungslos zerstört worden
durch die Verwendung der Leinwand als Schwefelholzreiber ; doch ist das meiste und wichtigste
dieses allegorisch-mystischen Rezeptes, das die ganze Einrichtung einer Apotheke ins Religiöse
überträgt, eine ganze «Apothekertheologie» in anderem Sinne, dank der doppelten Bemühung von
Besitzer und Restaurator gerettet worden bis auf einige unwesentliche Stellen. Bei der ersten
Besichtigung Ende der neunziger Jahre sah ich noch die Reste einer Jahrzahl unten an der Inschrift,
ich glaube sicher entweder 1629 oder 1692,gelesen zu haben; später bei der Erwerbung und Rettung
des Findelkindes im Sommer des Jahres 1900 war auch diese chronologische Spur durch barbarische
Behandlung verschwunden. Die ersten Ersparnisse des Ludwigsburger Stadtvikars wurden der



99

Rettung des armen Findelkindes klösterlicher Kunst, dem Erstling der kleinen Privatsammlung
zugewandt. Sachkundige, liebevolle Pflege erhielt das seit hundert Jahren verwaiste Klosterkind
am Fuß der alten Beiiediktinerabtei (dann Waisenhaus) Ochsenhausen durch die Malerin Freudenreich,

Schwesternhände in Berlin schrieben dem Lehramtskandidaten die erste Beschreibung für
den Druck vor dem Staatsexamen. Bis zu eigener Erkrankung und Wanderung ins südliche sonnige
Exil mit unsicherer Hoffnung auf Wiederkehr, blieb es in treuer Hut im Donautal und wanderte
darauf zum Jubiläum der Generaloberin der barmherzigen Schwestern in die Klosterapothek nach

Untermarchtal, wo es Sanitätsrat Dr. von Kaan in Meran-Martinsbrunn 1923 für sein idyllisches
Sanatorium in Grätsch kopieren ließ. Die Witticher Klosterapothek ist nach bildlicher wie sprachlicher

Darstellung des allegorischen Gedankens die ausführlichste, die bis jetzt iu der Zwölfzahl
der Bilder sich nachweisen läßt. In der Entwicklungsreihe scheint mir das Witticher Gemälde
zwischen dem Gussenstadter und dem Aufhamer Bild zu stehen.

4. Wolfegg.

Aus Ravensburger Privatbesitz (Pfleghaar) erwarb Apotheker Zeller in Wolfegg um 1900 ein

Ölgemälde, 125 cm hoch, 1 m breit; Christus sitzt an einem Tisch und hält in der linken Hand eine
kleine Apothekerwage, mit der rechten legt er in die Wage einen aus der nebenstehenden Büchse
entnommenen Gegenstand. Gesichtsausdruck und Körperhaltung sprechen nach dem Besitzer
für Genauigkeit und Strenge der Abwägung. Auf Repositorien stehen mehrere Standgefäße, Büchsen

aus Holz, die mit dem Namen einer christlichen Tugend bezeichnet sind, wie Glaube, Hoffnung,
Liebe, Gnade, Trost, Barmherzigkeit, Demut, Gerechtigkeit, Milde, Geduld, Sanftmut, Gottesfurcht,

Stärke, Massigkeit, Gebet, Keuschheit. Neben dem Arbeitstisch sehen wir einen großen
Mörser zum Zerkleinern der Pflanzen und au der Seite des Tisches eine Flasche, signiert: Aqua
vitae, dem früher viel gebrauchten Elixir ad longam vitam. Ganz neu und eigenartig bis jetzt
auf den gefundenen ähnlichen Darstellungen sind die Engelsgestalten auf dem Wolfegger Apothckcr-
bild. Neben Christus sitzt ein Engel, der au einem kleinen Pulte mit einer Kielfeder iu der Hand
schreibt, jedenfalls eiu Rezept nach Anweisung des himmlischen Arztes. Ein weiterer Engel schwebt
in den Lüften auf seinem Wege vom Himmel zur Erde, zwei weitere Himmelsboteu begleiten ihn.
Er trägt ein Körbchen in der Hand, gefüllt mit Blumen und Pflanzen aller Art, die er wohl seinem
Herrn zur Bereitung von Arzneien bringen will. Das in der Apothekeuausstattung dem Witticher
Bild sehr ähnliche Wolfegger Gemälde hat keine Inschrift, doch ergibt sich die allegorische
Bedeutung der Darstellung von selbst. Im ersten Jahrzehnt der Erwerbung uud Erforschung des

Witticher Typus war die Wolfegger Darstellung die einzige in Erfahrung gebrachte Parallele ]).

5. Werder a. H.

Wie in einer süddeutschen protestantischen Pfarrkirche, so findet sich auch im deutschen
Norden das Apothekerbild iu der protestantischen Kirche zu Werder an der Havel. Das ehemalige
Altarbild ist au der Orgelempore angebracht. Christus in rotem Gewand steht an einem Tisch, die

Apothekerwage in der einen Hand. Vor ihm stellen wohlgeordnet acht Büchsen, die auf ihren
Schildern die Inschriften tragen: «Gnad, Hilfe, Liebe, Geduld, Friede, Beständigkeit, Hoffnung,
Glaube»; die letztere hat den größten Umfang. Iu allen Büchsen steckt ein Löffel. Vor den Büchsen

liegt ein Sack geöffnet, der Kreuzwurz enthält, aus diesem hat Christus eine Handvoll genommen,
um die Wage mit der einen Schale ins Gleichgewicht zu bringen. Zu Häupten des Heilandes ist
ein Spruchband angebracht mit den Worten: «Die Starken bedürfen des Arztes nicht, sondern
die Kranken. Ich bin gekommen, die Sünder zur Buße zu rufen, nicht die Frommen. Matthäi 9.
V. 12.» Ein ganz ähnliches Bild ohne besonderen Kunstwert, aber mit derselben eigenartigen
Auffassung der Apothekeridee soll sich iu der Nähe von Werder, in der Dorfkirche zu Plölzensee nach
gütiger Mitteilung von Curat Weiß und Unkraut befinden.

Kein Geringerer als Theodor Fontane hat in seinen Wanderungen durch die Mark Brandenburg
dem Werder-Bild seine Aufmerksamkeit geschenkt, dem «ehemaligen Altargemälde, das den über-

x) Erste Beschreibung im Oberrh. Pastoralblatt. 1903, S. 364.



100

raschenden, aber sehr bezeichnenden Namen führt: Christus als Apotheker. Es ist so abnorm,
so einzig in seiner Art, daß eine kurze Beschreibung desselben hier am Schlüsse unseres Kapitels
gestattet sein möge. » Der Hauptkenner der Geschichte und Kunst der Mark Brandenburg glaubt
die Ansicht der Werderaner und wohl auch Schönemanns zurückweisen zu müssen, als ob das Bild
«in die katholische Zeit» zurückzudatieren sei. Mit der wenigstens für die textliche Seite nicht

ganz zutreffenden Kritik dieser Datierung erklärt Fontane: «Sehr mit Unrecht, die katholische Zeit
hat solche Geschmacklosigkeiten nicht gekannt. In diesen Spielereien erging man sich unter dem

nachwirkenden Einfluß der zweiten schlesischen Dichterschule, der Lohensteins und Hofmanns-
waldaus zu Anfang des vorigen Jahrhunderts, wo es Mode war, einen Gedanken, ein Bild in
unerbittlicher, konsequenter Durchführung zu Tode zu hetzen.» Als der vorletzte Pfarrer von Werder

wegen der künstlerischen oder inhaltlichen Unbedeutendheit das Gemälde aus der Kirche
wegschaffen wollte, erhob der protestantische Kirchenrat Einspruch, da die Leute sich oft nach dem

Bilde erkundigt hätten.

6. Aufkam.

Drei nach Stoff und Form wie Zeit verschiedene Darstellungen desselben Apothekentypus
beherbergt die oberbayrische Gemeinde A ufham, Pfarrei Anger in der Nähe von Rcichenhall. Auf
der Suche nach dem unserem Neufraer nächstverwandten hölzernen Rittergrabmal in Högelwerdt
zwischen Anger und Teisendorf stieß ich unvermutet abseits der Heerstraße auf die so seltene

Darstellung in Filialkapellen des Weilers Aufham im Kriegsjahre 1916. Die erste Spur verschaffte
das kleine Ölgemälde auf Leinwand in der unweit der Straße Mauthausen-Piding-Anger gelegenen

Feldkapelle: Christus im Brustbild mit Gesichtszügen ähnlich dem Witticher Bild hebt mit der

rechten Hand drei Finger aufwärts, die linke hält die Wage. Links von Christus, vom Beschauer aus,
stehen zehn Gefäße mit Aufschriften wie Treue, Demut, Gütigkeit, Barmherzigkeit, Reue, dann

folgt auf dem Apothekertisch unterhalb Christus ein mit Augentrost signiertes Gefäß, eine Pflanze

Herzwurzel genannt und ein Tag- und Nachtblümchen; ein Gebetbuch ist darunter zu sehen.

Unter der Wage ist «Gerechtigkeit» zu lesen. Den ganzen unteren Rand füllt die Inschrift: «Kommt
her zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken. Matth. 1 1. Cap.» In
der rechten oberen Ecke lesen wir das Bibelwort: «Suchet, so werdet ihr finden, klopfet au, so

wird euch aufgetan. » Das etwa 70 cm hohe, 55 cm breite Ölgemälde ist in der zweiten Hälfte des

vorigen Jahrhunderts angefertigt worden, eine freie Kopie nach dem älteren Original, das in der

am Bergabhang des Hochstaufens gelegenen Dorfkapeile vou Aufham sich befindet, ebenso wie
sein Abbild als Wallfahrtsbild in Ehren steht. Als ich im Kriegsjahr 1916 das alte
Wallfahrtsbild in Aufham zum erstenmal sah, hing es noch an der Rückseite des Hochaltars,
umgeben von allerlei Weihegaben und besonders von mehreren älteren Votivbildern, durch deren

teilweise Datierungen das Alter der Verehrung festgestellt werden konnte. Das auf Leinwand
wenig kunstvoll gemalte Bild ist 1,08 m breit, 87 cm hoch. Christus im Brustbild, en face

dargestellt, hält die rechte Hand zum Segnen ausgestreckt, die drei Hauptfinger erhoben, die linke
hält über dem Tisch die Wage. In vier Reihen sind übereinander je vier Standgefäße aufgestellt,
links von der Hoheit und Milde atmenden Gestalt des himmlischen Doktors. Der untersten Serie

von Standgefäßen reihen sich noch einige andere Büchsen und Mörser mit Stöpseln an, ferner
zwei Schalen mit ausgestellten Gewichtssätzen, auch einen Kelch sehen wir unterhalb der Christusfigur.

Zur Rechten des die Mitte des Bildes beherrschenden Heilandes steht ein Ständer mit
rechteckigem Schriftband, darauf ist die Inschrift zu lesen : »Kommt her zu mir alle, die ihr mit Mühseligkait
beladen seid, ich will euch erquicken. Rufft mich an in der Zeit der Noth, ich will euch erhören.
Der auf mich hoffet, wird nicht zu schänden werden. Suchet, so werdet Ihr finden, klopfet an,
wird euch aufgethan. » Der ganzen Länge nach füllt den untersten Raum des gerahmten Bildes der

dreizeilige Spruch: «O christlich Herz, schau mich an, was für dich hab getan, gedenk an mein

Leiden, deine groß Sünde hats gethan. Willst nicht beweinen allhier dein Sünden, in jener Welt
wirst du empfinden, hab Gott vor Augen, halt die Geboth, so wirst du getrost in Angst und Noth.
Gedenk an dein Leben, so vergangen, und trag zu Gott ein groß Verlangen, Bewein dein Sund zu

jeder Frist. So bist du hier und dort vergwißt». In der untersten Ecke hat sich der Maler oder



IOI

Restaurator verewigt: Hitzinger pinxit 13 10/35, a'so am '3- Oktober, wohl sicher nach Schrift
und Sprache wie Malweise 1753 zu lesen1).

Wertvolle chronologische Anhaltspunkte bieten einige datierte Votivtafeln, auf denen nach
bäuerlicher Sitte das als Gnadenbild verehrte Apothekerbild schlecht und recht abkonterfeit ist
mit dem erhörten Beter. Auf zwei solcher Tafeln sehen wir in den Wolken den Aufhamer Christus
mit der Apothekerwage in der Hand; datiert ist es 1782, dazu «ex voto 1832». Auf einem anderen
Bild liest man: «Vater, du hast geholfen». Unter dem jetzigen Verwalter der neuerrichteten Ex-
positur wurde das alte, wohl schon einmal erneuerte Bild von der Rückwand des Hochaltars an die
linke Chorseite gebracht und dort vor aller Augen wieder aufgehängt. Eine merkwürdige Sitte erfuhr
ich aus mündlicher Tradition: Früher war an der Rückseite des Hochaltars unter dem dort
aufgehängten Bild des «göttlichen Arztes» ein Hühnersteig aufgestellt, für die als Dank oder Bitte
gestifteten lebenden, meist schwarzen Hühner, ein Brauch, ähnlich dem, der heute noch in Maria-
Eck herrschen soll. Die Bezeichnung von Bild und Gaben lautet heute noch «zum göttlichen Arzt».

Das spätgotische Landkirchlein auf der Höhe von Aufham hat unter seinen drei Altären sogar
noch einen eigenen zu Ehren des himmlischen Arztes. In der linken Ecke zwischen Chor und Schiff
ist über dem Altartisch eine eigenartige Relieftafel eingelassen, von 67 cm Höhe, wie es scheint
neueren Ursprungs. In der Mitte steht oder schwebt Christus an oder über einem Tisch, en face

dargestellt, ohne gar zu künstlerische Perspektive, die Hände ausgestreckt. Zur Linken vom
Beschauer aus sieht man neben Christus auf dem Tisch eine W'age, rechts ein Buch aufgeschlagen.
Der Hintergrund des Heilandsbilds ist vergoldet, darauf ist ein Kreuz aus Holz angebracht in der
Mitte. Über Eck der innen 50 cm, außen 85 cm breiten, 70 cm hohen Nische stehen links und rechts
am schrägen Rand vier Reihen vou Gefäßen in Silberfarbe mit Aufschriften, paarweise angeordnet :

Gebet, Andacht, Liebe, Frieden. Freude, Geduld. Langmuth, Sanfmuth. rechts oben; links oben
in vier Reihen paarweise: Reue, Vorsatz. Milde, Güte. Treue, Mäßigkeit. Enthaltsamkeit, Keuschheit.

Über der ganzen Gruppe steht geschrieben : «Kommet alle zu mir, die ihr mühselig und beladen

seid, ich will euch erquicken ». Das ueugotische Klosterapothekenaltärchen krönt Holzwerk,
Baldachin und Pfeiler und Nische mit einer Altöttinger Madonna.

Wie kam diese merkwürdige neue Darstellung der alten Apothekenallegorie in das abgelegene,
weltfremde Kirchlein von Aufham bei Reichenhall Der Vorgänger des jetzigen kunst- und
geschiehtskundigen Pfarrers von Anger ließ vermutlich nach dem Vorbild des den Augen entzogenen,
hinter dem Hochaltar verborgenen alten Gemäldes des «himmlischen Doktors» durch einen
Bildhauer die Altartafel anfertigen um die Jahrhundertwende. Dem neueren Holzreliefbild mußte wohl
das frühere Altarbild weichen, eine künstlerisch bedeutsamere Darstellung des Kirchenpatrons,
des hl. Jakobus, ein großes Gemälde, das ein Capitaneus Regis Hispanici, Longin Walter von Walters
in Tierbach 1612 gestiftet hat. Die Abhängigkeit der beiden neueren Kopien in Holz und auf
Leinwand von dem älteren, wahrscheinlich auch auf ein noch früheres Wallfahrtsbild zurückgehenden
Gemälde des Heilandes als Arzt bzw. Apothekers ist unverkennbar; nicht uninteressant mag für
die Geschichte der Entstehung von Wallfahrtsbildtypen die Freiheit der Nachbildung in einzelnen

untergeordneten Dingen zu beobachten sein.

7. Salzburg.

Die bloße Anwendung der uns nunmehr geläufigen Klosterapothekenallegorie ohne Christusbild

begegnet uns als Ornament in Salzburg. In der uralten Abtei St. Peter ist eine Schatzkammer,
die alte und neue Kleinodien der Kunst und Geschichte aufbewahrt, religiöse und profane. Auf
einem wohl ursprünglich in einer Sakristei verwendeten Kasten der oberen Schatzkammer ist neben

anderen Allegorien ein Tisch mit Apothekerwage und Repositorien mit allerlei Gefäßen gemalt,
deren Bedeutung soll die Inschrift ohne Zweifel verraten : «Medicina parata est, die Arznei ist bereit. »

Die Embleme gehören dem 18. Jahrhundert an.

Abbildung des Kirchleins (1921) verdanke ich H. Kurat Stockhauser in Aufham.



102

S. Mirisela.

Wie auf dem Holzkasten in Salzburg, begegnet uns eine ähnliche allegorische Auffassung der

Lehre und Gnade der Kirche Christi als Fresko in der badischen Pfarrdorfkirche zu Minsein bei

Karsau, unweit des Rheintals bei Säckingen. Am Chorgewölbe ist das Lauda Sion, der von Thomas

von Aquin verfaßte herrliche Fronleichnamshymnus in mehreren stuckumrahmten Medaillons
allegorisch erklärt. Eines der Rokokogemälde stellt eine wahrhaftige Apotheke dar, vier Reihen

Standgefäße, teilweise signiert, soweit bei der beträchtlichen Höhe des Plafonds unterschieden
werden konnte. Vor dem Wandregal mit den Gefäßen scheint ein Tisch mit einem anderen Gefäß

zu stehen; eine derselben lautet: «Cicuta», d.i. Schierling. Die Umschrift lautet: «Mors est malis,
vita bonis», ein Vers aus dem Lied: «Tod bringt es den Bösen, Leben den Guten.»

9. St. Peter in Tirol.

Eine selten eingeschlagene Wanderung auf der alten Salzstraße zwischen Matrei und Hall-
Innsbruck auf der rechten Silltaluferstraße gegenüber der Brennerbalm führte mich auf der Rückreise

vom Meraner Wiiiteraufenthalt am ersten Maisonntag des Jahres 1923 durch zufällige Wahl
des unbequemeren Wegs an den Ellbogen vorüber. Einkehr in dem an der Straße liegenden Gotteshaus

verschaffte die Bekanntschaft mit einem von niemand gewürdigten Bild des dort sogenannten
«himmlischen Doktors», einem seltenen Gegenstück meiner Witticher Klosterapotheke. Neben
dem Nordportal der früher gotischen, seit unvordenklichen Zeiten dem Stift Wilteu inkorporierten
Filialkirche St. Peter sah ich in einer tiefen, mit Opferstock versehenen Nische der äußeren Kirchen -

mauer ein Ölgemälde auf Leinwand gemalt und schlicht gerahmt, zirka 55 cm hoch und breit. Die

Darstellung des himmlischen Arztes und Apothekers ist wohl einfacher und kleiner als die bisher
bekannten und geschilderten, doch gehört es unzweifelhaft zu derselben Familie unserer allegorisch-
mystischen Bilder. Die Mitte des Gemäldes nimmt die Gestalt des Heilandes, en face gerichtet,
mit weißem Unter- und rotem Obergewand. Strahlen gehen von seinem Haupte aus, beide Arme
streckt er nach den zu beiden Seiten in je vier Regalen aufgestellten Arzneigefäßen aus. Diese

tragen meist in doppelter Schrift, in großer und kleiner, wohl auch älteren und jüngeren Schrift-
zügen die Signaturen ihres ins Geistige umgedeuteten Inhalts: Links vom Heiland unter seiner
rechten Hand sehen wir die Standgefäße überschrieben : I. 1. a) Beten, b) Fasten, c) Almüsen geben,
d) Vorbereitung der Rey und Leid. 2. a) Beicht, b) Absolution, c) Genugtuung, d) Tauff. 3. a)

Firmung, b) Fronleichnam Jesu, c) Bueß, d) die Lieb (dieser Topf ist in Christi Hand); 4. a) Letste
Ölung, b) Priesterweihe, c) die Ehe. Rechts von Christi Gestalt sind über und unter der linken Hand
wieder vier Reihen von Standgefäßeu mit folgenden Inschriften aufgestellt: II. 1. a) hungrigen
speisen, b) dursten trenckehen. 2. a) Nackhenden kleiden, b) fremden herbergen, c) kranckhen
besuechen. 3. a) gefangen erledigen, b) Toten begraben, c) demuht. 4. a) Sanftmuet, b) Gedult,
c) Gehorsam. Diese im Viereck gehaltene Darstellung überragt ein Halbkreisbogen mit Gott Vater
im Brustbild und der Taube des hl. Geistes. Darunter ist geschrieben: «Diser ist mein geliebter
Sohn, den sollt ihr hören. » Es werden also nach dieser ersten Nord tiroler Parallele unseres
Klosterapothekenbildes, das nach Aussage der Leute wie nach dem Zeugnis des Opferstocks als
Wallfahrtsbild geschätzt ward, früher mehr als heute, und noch heute «der himmlische Doktor» genannt
wird, im Volksmund, die Sakramente, die guten Werke, die besonders in der hl. Schrift empfohlen
werden, die sogenannten leiblichen Werke der Barmherzigkeit und die vier Grundtugenden zugleich
mit der Lehre von der hl. Dreifaltigkeit als Arzneimittel in Wort und Bild bezeichnet. Über die
Herkunft des seltenen Bildes konnte ich nichts erfahren. Leider ist es auch nicht einmal in dem

eigens aufgesuchten, von den Prämonstratensern angelegten «Hausbuch» der Mutterpfarrei
Patsch, zu der St.Peter in den «Ölpegen» bis 1717 gehört hat, erwähnt, nur ein Kelch von 1731,
ein Muttergottesbild von 1741, Ciborium von 1732, ist genannt, ferner werden Jesuitenmission
1732, Christkindanschaffung 1734, Glockenweihe 1760, Erneuerung des Hochaltars 1719 im Hausbuch

erwähnt, nicht aber unser merkwürdiges Apothekenbild. Noch kürzer ist der Bericht Tink-



103

hausers1) in seiner Beschreibung der Diözese Brixen: «Unansehnliche Kirche mit drei Altären»
ist alles, was er zu sagen weiß.

io. Buchloer Tabernakel.

Nach Stoff, Form und Örtlichkeit am allereigenartigsten ist das Apothekenbild, von dem ich
nach der zweiten Arbeit im Archiv für christliche Kunst 2) durch den kunstverständigen bayrischen
Pfarrer Dr. Damrich iu Buchloe Kenntnis erhielt, dem einzigen schriftlichen Beitrag außer der

zwanzig Jahre später, nach Abschluß dieser Arbeit erfolgten Bereicherung meines Materials durch
die Notizen Albert Pfeffers. Malermeister Hartmann in Buchloe in Bayern besaß um 1900 ein aus
einer Kirche der Umgegend stammendes Drehtabernakel, dessen äußere, für gewöhnlich sichtbare

Wölbung eine Apotheke darstellt, getrieben in Silberblech, das auf vergoldetes Kupferblech
aufgeschlagen ist. Eine Menge Standgefäße ist auf Gestellen symmetrisch angebracht. Nach der
Hartmannschen Photographie sind es je vier Reihen mit je sechs verschieden geformten Arznei-
gefäßeu zu beiden Seiten des Kruzifixes. In der Mitte der Wölbung ist ein schmales Fach mit
drei Reihen von je zwei Töpfen. Unterhalb der vier oberen Reihen sehen wir durch den ganzen
Umfang der getriebenen Arbeit drei Reihen mit Deckeln für die vorgetäuschten Schubladen. Unten
ist die Perspektive eines Fußbodens angebracht, als Einladung zum Betreten der geistlichen
Apotheke. Kreuz, Randleisten und Bekrönung sind mit Rokoko-Ornamenten versehen. Originalität
uud Kontakt mit dem Zeitgeist ist dieser Kunst zweifellos nicht abzusprechen. Eine Nische mit
Rocaille schließt die obere Wölbung des eigenartigen Tabernakels, wie ihn Raible-Krebs in seinem
Werk über die Entwicklung des Tabernakels einst und jetzt nicht kennt. Bei späterer Nachfrage
nach dem Schicksal des Apothekentabernakels erhielt ich die Nachricht, daß er nach München
verkauft sei. In den ersten Weltkriegsmonaten brachte mir eiu Kriegsteilnehmer aus Offingen,
der es noch bei dem Buchloer Maler gesehen hatte (Geissinger), die letzte Kunde, seitdem ist es

verschollen.

11. Kupferstich im Gebetbuch von 1747.

Im Besitz von Stadtpfarrer Weser in Sö/lingen befindet sich ein in Augsburg 1747 gedrucktes
Gebetbuch, betitelt: Geistliches Zeughauß voll Gewehr und Waffen zu Bestürmung der Hauptfestung
in Engelland des himmlissheu Jerusalems, das ist: geistreiches Lehr-, Leß- uud Bettbuch, mit
16 Kupfern vorgebildet und Reimweiß verfaßt von Franz Xaver Dornn, Sr. Churfürstlichen Durchlaucht

in Bayern Geistlichen Rath, A. N. und Ordinari-Predigern der Churbayrischen Granitz-
Stadt Fridberg.» Unter den sechzehn Kupferstichen, die /. W. Baumgartner gezeichnet und S. T.-
Sondermayr gestochen hat, beide bekannte Augsburger Künstler, die zum Beispiel einen schön
florierenden Seelengarten, eine geistliche Schäferei, eine geistliche Herzensjagd und andere
ähnliche allegorische Bilder enthalten, ist vor den Gebeten vor der hl. Kommunion eine Darstellung
Christi als Apotheker aufgenommen, die der Besitzer des Buches also beschreibt 3) :

Die Maße des Kupferstichs sind 13% x ^>Vi- Das Bild zeigt einen Apothekenraum, an dessen

Wand die Regale mit den nach Größe und Form verschiedenen Gefäßen stehen. Vor den Gefäßen
einer Reihe des Regals steht eine Strahlenmonstranz mit hl. Hostie. Vor diesem Regal ist eiu Tisch
angebracht, der mit einem bis zum Boden reichenden Tuch bedeckt ist. Neben dem Tisch auf einem
runden Ständer befindet sich ein Mörser. An der Schmalseite des Tisches steht Christus, um das

Haupt einen Strahlennimbus, nur mit einem Obergewand bekleidet, das die rechte Hälfte des

Oberkörpers bloß läßt. Mit der Rechten bedeckt Jesus seine Brust, welche die Seitenwunde zeigt, auf
welche seine Linke hinweist. Neben Jesus erhebt sich ein einfaches hohes Kreuz. Ein Engel führt
zu ihm einen Knaben, der den Pilgerstab trägt. Der Engel bedeutet wohl den Erzengel Raphael,
der Tobias geleitet. Dieser Tobias ist ein Sinnbild der heilsuchenden Menschenseele. Durch die

Anbringung dieser Gruppe ist ein wesentlicher Unterschied unseres Bildes von dem durch Dr.

x) II. S. 46.
2) Archiv für Chr. Kunst, 1910, S. 9 ff.
3) Archiv für Chr. Kunst, 1910, S. 9.



104

Naegle beschriebenen Apothekenbild gegeben. Mit unserem Bilde hängt zusammen die Benennung
vieler Apotheken mit dem Namen: «Engelapotheke». Auf dem vor dem Apotheken räum
zurückgeschlagenen Vorhang sind fünf kleine Kartuschen angebracht mit Inschriften: über der Figur
Christi der Pelikan mit der Umschrift: «Ich nehr mein Brut mit aignem Blut.» Rechts davon:
ein auf einem Hirsch reitender Mann sprengt einem Springquell entgegen: «Gleichwie ein Hirsch
verlangt nach der Bronnenquell, also mein Seel nach Dir, o Gott.» Links: Ein Mensch reitet auf einem
Löwen gegen ein auf einem Berge stehendes, mit Strahleukranz umgebenes Lamm: «Sie haben
ihr Maul wider mich aufgesperrt, wie ein reissender Low.» Unten am Bilde links: ein Ziehbrunnen:
«Hoffart macht leer und Demut schwär.» Unten rechts: Moses vor dem brennenden Busch: «Löse

deine Schuh auf von deinen Füßen.» Der ganze Stich aber hat folgende Unterschrift:

«Hier ist der Arzt, zu disem geh, (Matth. 9)

Wan willst ein gutes recipe,
O krankhe Seel! geschwind gehe hin,
Bitt um heilsamme Medizin.»

Zu dem vorstehend beschriebenen Stich gehört nun wie als Erklärung das folgende Reimgebet:

Wer nicht weiß was die Liebe kan,
Was sie hab für ein Stärk,
Geh in die Schul zum Pelikan,
Auf seine Liebe merk.
Sih! dieser Vogel seine Bruth,
Weil er sie liebet sehr,
Ernährt mit seinem eignen Blut,
Kunt er wohl lieben mehr
Er selbst sich eine Wund versetzt,
Damit das Blut herfließt,
Da seine Junge er ergötzt,
Wird ihm der Schmerz versüßt.
Ein solch verliebter Pelikan
Erzeiget sich auch Gott
Aus Lieb zum Menschen nimmt er an
So gar die Gestalt von Brod.
Damit er seine Lieb erweiß

In allerhöchstem Grad,
Setzt er sich selbst uns auf zur Speiß
0 Mensch! Bedenk die Gnad!
Der Tisch des Herrn ist vor dich
So lang du lebst, bereit,
Gott selbst dich ladet ein zu sich,
Ganz liebreich uns zuschreyt:
tKommt alle, die ihr hungrig seyt!
O Menschen, kommet all,
Der Gnadentisch ist zubereit
Ein Frey- und Freudenmahl.
Mein Fleisch zur Speiß ich euch aufsetz
Und wann ihr durstig seyt,

Mit meinem Blut ich euch ergötz,
Kommt, alles ist bereit.
Vor allem aber komm zu mir
0 krank-presthaffte Seel!
Ich will die Gsundheit geben dir
Mit meinem Gnaden-Öl.
Ich bin der Liebs Samaritan,
Welcher die Krancke heylt,
Der dir zum besten helffen kan,
Der allen Trost austheilt.
Ich bin der wahre Pelikan,
Der fließen laßt sein Blut,
Sih! nur mein Seiten wunden an,
Sie ist für alles gut.
Ja ja! mein Seel! nicht lang verweil,
Sei nur beherzt und keck,
Es stehet offen zu dein Heyl
Die Gnaden Apothek.
Der göttlich Arzt erwarthet dich,
Ach, eyle doch zu ihn,
Er ruft dir zu beständiglich:
O Mensch! holl Medizin!
Bist krank Ich will dich machen gsund,
Bist schwach Ich stärke dich,
Bist traurig Es wird diese Stund
Dein Herz erfreuen sich.

Im Zweiffei gib ich besten Rath,
In Gfahr die Sicherheit,
Mit einem Wort : all Glück, und Gnad
All Segen, Trost, und Freud. »

12, Friedhofkapelle in Freiburg i. B.

In weiter Ferne von der süddeutschen Heimat habe ich anno 1909 anläßlich eines im Campo
Santo in Rom gehaltenen Vortrags über mein Witticher Klosterapothekenbild und über die
medizinische Auffassung des Christentums von einem Fresko in der Freiburger Friedhofkapelle Kenntnis



105

erhalten. Wohl ist der Hauptschmuck der Michaelskapelle auf dem 1744 angelegten alten Friedhof,
einem der malerischsten Winkel der alten Dreisamstadt, der Totentanz beschrieben und von Poin-

signon 1) veröffentlicht, aber die beideu wohl etwas späteren Bilder im Vorhof der Kapelle sind
nicht behandelt. Unterhalb des Türfrieses ist auf der rechten Seite eine große Apotheke in barocker
Art gemalt mit der Unterschrift: «Hilft dir zuletzt kein Medizin, kein Arzenei, geh dorten hin.»
Der Apotheker steht hinter dem Tisch und spricht diese Worte zum eintretenden Gast, und weist
dabei mit der rechten Hand auf das linke Kirchenbild. Dort sehen wir eine Kirche mit einem Altar
und Beichtstuhl, darunter die Heilsmittel der Kirche und Inschriften wie Beten, Bereuen usw.
bezeichnen die verschiedenen Arzneimittel. Die Totentanzbilder, eine späte, aber selbständige
Nachbildung des alten Motivs des «media vita in morte» durch das lebenslustige Rokoko, wurden
im Jahre 1756 durch einen Freiburger Bürger namens Zimmerman gestiftet. Als Meister der
Gemälde der Decke des stimmungsvollen Innenraumes galt lange Wenzinger, bis anläßlich der
Restauration der Kapelle ein Johann Pfunner als Maler des Deckenfreskos und des rechten
Seitenaltarbildes (1760) entdeckt wurde. Das Mittelbild des Hochaltars ist eine Arbeit des Simon Gräser,
des Kopisten von Lionardos Abendmahl (1795) 2).

Dank schriftlicher und persönlicher Mitteilungen von Kustos Schwarz in Innsbruck, Pfarrer
Pfeffer in Lautlingen, P. Magnus in St. Ottilien und eigener Erkundigungen kann ich die Spur eines

weitereu halben Dutzends von ähnlichen Apothekenbildern verfolgen, die nach Nürnberg, Pfullen-
dorf, Neumarkt und Straßwalchen bei Salzburg, Rotholz bei Jenbach, Wartsee, Wittgenstein,
Rimsberg bei Chiemsee weisen. Alle diese auf weiten Wegen gefundenen Vertreter eines

merkwürdigen Christusbildes werdeu wohl genügen, um dem Typus des Arztes bzw. des Apothekers
einen Platz in der Ikonographie des Heilandes zu verschaffen.

Noch ist die Geschichte des Christusideals und seiner bildlichen Darstellung nicht geschrieben.
Der Berliner Archäologe Nikolaus Müller 3) hebt iu seinem trefflichen Orientierungsartikel den

Mangel bisheriger gründlicher historischer Durchforschung des gesamten ikonographischen Materials
hervor: «Noch immer ist die Geschichte des Christusbildes ein schweres Problem, das für das Mittelalter

und die Neuzeit zur Zeit kaum zu lösen ist, da nicht nur wenige Monographien und Arbeiten
über einzelne Künstler und Kunstzweige vorliegen, sondern auch die notwendigen Veröffentlichungen
der Denkmäler noch sehr im Rückstand sind.» Um wieviel mehr mag heute nach fünfundzwanzig
Jahren diese Klage berechtigt sein, wenigstens für die deutsche Forschung seit einem Jahrzehnt
und leider voraussichtlich für ein weiteres Jahrzehnt solchen herben, kunsthistorischer Forschung
und Editionstätigkeit wenig holden Friedens. Post Martern — artern, dieser einem ehemaligen
Kriegsteilnehmer von mir geschriebene Wunsch sollte sich auch nach fünf bösen Friedensjahren
noch immer nicht erfüllen.

Noch immer ist auch der alte Streit über die Prototypen des christlichen Heilandsideals nicht
zum vollen Austrag gebracht, wenn auch Holtzmanns 4) radikale Auffassung vom heidnischen

Ursprung des christlichen Gottesideals selbst von liberal-protestantischer Seite zurückgewiesen
wurde. Nach und neben der wohl ursprünglichen symbolischen Darstellung im Fisch, Lamm, Kreuz
und anderen Symbolen bemächtigt sich die altchristliche Kunst der menschlichen Gestalt Christi
und sucht sie teils in allegorischer Bedeutung teils in historischer Auffassung wiederzugeben. Die
Gestalt des guten Hirten bildet den Übergang zu den an biblische oder legendarische Vorlagen an-

*) Der Totentanz in der Michaelskapelle auf dem alten Friedhof zu Freiburg, 1891, Text mit
14 Abbildungen. Diese Mitteilung verdanke ich Prof. Dr. Krebs in Freiburg.

2) Schäfer, Das alte Freiburg, 1895, S. 107.
3) Herzog-Hauck, Realenzyklopädie für prot. Theol. 4, 1898, S. 63.
4) Zur Entwicklung des Christusbilds in der Kunst. Jahrb. prot. Theol. 10, 1884, S. 71 bis 136,

dagegen N. Müller in R. E. 4, 81.



io6

gelehnten Darstellungsreihen. Der Lehrer, der Richter, der Wundertäter ist es, den jede Zeit und
wie schon Photius 1) emmal hervorhebt, auch jede Nation nach ihrem Volkstypus sich besonders

gestaltet mit wechselndem Schönheitsideal, aber auch mit wechselndem Berufsabzeichen, wie
Tertullian den Abendmahlskelch beim guten Hirten als Berufszeichen auffaßt. Nach Überwindung
des vom Judentum herrührenden bilderfeindlichen Geistes, wie ihn einige Übereifrige, montanistisch
oder arianisch gefärbte Autoren wie Tertullian 2) oder Eusebius dem Urchristentum zuschreiben,
oder der Kanon der Synode von Elvira (306) mit seiner nur provinziellen Bedeutung und seiner
bloßen Rücksicht auf die Arkandisziplin zu vertreten schien 3). Von der antiken Kunst wurden
besonders bei Ausschmückung der Gräber antike Attribute wie der Zauberstab des Thaumaturgen,
mythologische, ihres ursprünglichen Gehalts längst entkleidete Figuren, wie Putten, Eroten, Musen
oder umgedeutete heidnische Bildtypen wie Orpheus oder Nike, Gotthirte und Gottesmutter
verwendet. Aber auch die Kunst des Judentums bildet nach neuesten Forschungen und Funden
im Orient einen nicht unbeträchtlichen Strom der urchristlichen Kunst4). Ob diese mehr escha-

tologischen Charakter tragen oder mehr christologischen, mehr didaktischen oder rein sepulkralen,
oder wie zuletzt der große Prinzipienstreit um die Beurteilung der konstitutiven Typen der
altchristlichen Kunst auszumünden scheint, in den liturgischen Gebeten, die letzten WTurzeln nach
Lebiants Vorgang jüngst von Michel gesucht und gefunden werden?5). Die Sehnsucht nach

Erlösung und Befreiung bestimmt die Auswahl der Stoffe und Typen. In dem Heiland, der Kranke
heilte, mag diese soteriologisch gerichtete Sehnsucht ihren besonders eindrucksvollen Ausdruck
gefunden haben. Ihm entstammen denn auch die ersten Elemente des christlichen Bilderkreises,
bis das historische Element sich in der nachnizänischen Zeit durchsetzte. Der «Zauber der milden,
duldenden und hoffenden Symbolik», der um die urchristliche Kunst weht, verschwand, als der

Morgen der Freiheit mit dem Sieg des ersten christlichen Kaisers anbrach für die schwergeprüfte,
lang unterdrückte Kirche. Die Auswahl der zahlreicheren alttestamentlichen wie der neutestament-
lichen Zyklen der Katakombenbilder läßt sich nach neuester berufenster Darstellung 6) von dem
Bestreben ableiten, die göttliche Hilfsbereitschaft und das Verlangen nach Soteria zu illustrieren.
Nach den von Michel aufgestellten Verhältniszahlen begegnen unter den Wunderdarstellungen
Jesu die Heilungswunder am öftesten: Heilung der Blutflüssigen, der Aussätzigen, der Besessenen

je vier, des Gichtbrüchigen drei und der Tauben und Lahmen je zwei mal, die auch in den erhaltenen

neuentdeckten Gebetsformularen häufig wiederkehren. Den historischen, dem neuen Testament

entlehnten Bildern wird wohl, meint auch Kaufmann neuestens, eine gewisse symbolische
Nebenbeziehung nicht abgehen, wenn sie auch die frohe Botschaft der Erlösung im wesentlichen
historisch dokumentieren wollen '). In den von Harnack veröffentlichten zyprianischen
Gebetsstücken gelten die Herrenwunder ausschließlich als Machtsymbole und so müssen wir auch die

von solchen Gebetsformularen beeinflußte Kunst der christlichen Antike auffassen, nicht als

historische Bilder.

Christus als mächtiger und gütiger Arzt für leibliche und seelische Not erinnert freilich an

pagane Götterideale wie vor allem Asklepios-Aeskulap. Holtzmann hat 1884 solche Ableitung zu
erweisen versucht, jedoch fast allseitige Ablehnung gefunden. Einige Verwandtschaft beschränkt
sich auf äußere Züge wie beim Vergleich mit Zeus- und Serapisbildern, die Ditrichson und
Roßmann als Prototypen des Christusideals erklären wollten nach Raoul-Rochettes Vorgang 8), indes

entsprechen den wenigen Parallelen soviele Abweichungen von der Verkörperung der Idee des

Heilgottes und seines Normaltypus mit den Attributen des Schlangenstabs und Omphalos, daß bei

x) Ad Amphilochium quaest. 104 in Migne, Patrol. Gr. 101, 948.
2) De pud. c. 7.
3) Kaufmann, Handbuch der ehr. Archäologie, 1913, S. 245.
4) Kaufmann S. 246.
5) K. Michel, Gebet und Bild in frühchristlicher Zeit. 1902, so auch Kaufmann 1913, S. 24

6) Kaufmann, S. 330 ff. 350.
7-) S.331-
8) Discours sur l'origine des types imitatifs, qui constituent l'art du christianisme, 1834.



107

genauer Prüfung eines Fachmanns in antiker und christlicher Kunst wie N.Müller den einzelnen
Parallelen in persönlicher und künstlerischer Beziehung geringere Bedeutung zukommt als den
zwischen Buddha und Christus1). Der Übergang vom unbärtigen, jugendlichen, zum bärtigen
(idealisierenden) mehr realistischen Typ ist auf den Versuch zurückzuführen, der historischen
Persönlichkeit des Herrn näher zu kommen und seine Nationalität anzudeuten, Versuche, die teils
auf literarische teils dogmatische, heute mehr bekannte Einflüsse hinweisen. Pagane Vorbilder
anzunehmen beruht auf «völliger Verkennung der vom Christentum dem Götterwesen gegenüber
eingenommenen Stellung»2). Bewußte Anlehnung an antike heidnische Götterideale kennt
erst eigentlich die Renaissance 3). Wieweit für die Ausbildung dieses Christusbilds und überhaupt
der medizinischen Auffassung der Heilandstätigkeit auch hier liturgisch-literarische Einflüsse
festgestellt werden können, wird an anderem Ort bei Behandlung der literarischen Wurzeln des Arztbzw.

Apothekertypus dargelegt.
Immerhin dürfte auffallen, daß wie die Idee so auch ihre künstlerische Verkörperung bis in

die der Katakombenkunst gleichzeitige Periode sich verfolgen läßt und daß alle bisher bekannt
gewordenen Apothekerbilder unverkennbare Verwandtschaft mit dem angeblich altchristlichen
Abgartypus tragen. Ob die Maler meines Witticher Klosterapothekenbildes ebenso wie der meisten

jüngeren und der wenigen älteren eine solche Vorlage, wie die seit dem 15. und 16. Jahrhundert
kursierenden Wunderbilder, gerade zur Herstellung dieses absonderlichsten aller bisherigen
Christustypen benutzt haben

Unter den sogenannten Acheropoiiten, den angeblich nicht von Menschenhand gemachten
Christusbildern, deren Legenden, oft spät entstanden, eine eigene Sparte religiöser Sageubildung
darstellen, ist neben dem Veronikabild im Abendland eines der verbreitetsten das Abgarbild oder
Edessenum. Der König Abgar war durch seinen sicher apokryphen, schon vom römischen Konzil
unter Gelasius als solchen erklärten Briefwechsel bekannt geworden. In dem angeblichen Brief
des Königs Ukkama, den Eusebius in griechischer Sprache mitteilt, ist zwar noch nichts von dem

angeblich von Christus mit der Antwort als Gesichtsabdruck auf ein Tuch gesandten Porträt
enthalten, erst der griechische Advokat Euagrios, der Fortsetzer der eusebianischen Kirchengeschichte,
weiß am Ende des 6. Jahrhunderts die Fabel zu berichten. Doch kommt die Abgarlegende schon
in der Doctrina Addaei, einer apokryphen Apostelschrift vor, die der Engländer Philipps
herausgegeben hat4). Im Jahre 944 ließ Kaiser Romanos Lakapenos das in Edessa gebliebene, von den
Sarazenen geraubte Christusbild nach Konstantinopel bringen. Seit Ende des Mittelalters machen

Rom, Genua und Paris Anspruch, das echte Abgarbild zu besitzen. Das Genueser Bild wird schon

1361 erwähnt, während das in St. Silvester in Rom erst seit 1587 nach Garucci bezeugt ist 5). Kein
Geringerer als Wilhelm Grimm hat in einer Abhandlung über die Sage vom Ursprung der Christusbilder

eine schöne Kopie des römischen Abgarbildes herstellen lassen 6). Freilich beruhen die oft
begeisterten Lobpreisungen seiner idealen Schönheit — auch der große Kirchenhistoriker und
spätere Bischof von Rottenburg, Hefele, ist unter seine Lobredner gegangen 7) — auf einer der

gewagtesten modernen archäologischen Rekonstruktionen durch Dr. Leg. Glückselig, während das

von Chiosini kopierte Genueser Abgarbild nicht den hohen, freien Typus darstellt, sondern nach
Kraus «ein Gebilde byzantinischer Kunst aus der Zeit ihrer tiefsten Erstarrung» ohne allen Zweifel
ist8). Dem Veronikabild mögen beide ursprünglich sehr ähnlich gewesen sein, doch ist die Erhaltung

des Genueser noch schlechter als die der Veronika. Auch den sogenannten Lukasbildern 9)

Müller, S. 181.

2) Kaufmann, S. 381.
3) Müller, S. 81.

4) The Dottrine of Addai the Apostle. London 1876, S. 5.
5) Detzel, Christliche Ikonographie, I. S. 78. Kaufmann, S. 385 (nach Euseb. Hist. eccl. i, 13).

6) Berlin 1843.
7) Beiträge zur Kirchengeschichte, II. S. 260.

8) R. E., II. S. 18.

9) Hefele, Beiträge, II. S. 262.



io8

liegt der Abgartypus offenbar zugrunde, wie auch andere angeblich urchristliche Salvatorbilder,
deren der Orient ebensoviele hervorgebracht hat als Fabeleien unglaublichster Art, wohl auch eine

Frucht des Bilderstreits bei dem theologischen Tiefstand jener Zeit. Das von Glückselig nach einem
Nazarenischen Gemälde idealisierte Abgarbild stellt das Antlitz Christi in der Blüte jugendlicher
Kraft, in völliger Ruhe und idealer Schönheit dar. «Ein edles Gesicht mit freier hoher Stime,
hellblickenden Augen, sehr langer, gerader Nase, gescheitelten Haaren und einem nicht langen,
aber starken, etwas rötlichen, gespaltenen Barte. Man kann nicht anders sagen, als daß es einen

großartigen Eindruck von Hoheit und Reinheit hinterläßt1).» H. ist gegen die Echtheitserklärung
des vou Eusebius noch nicht gekannten Abgarbilds, nicht gegen die Rekonstruktion des wahren
Edessenum durch Dr. Glückselig in seiner Christusarchäologie 1863, die Kaufmann 2) dem so ziemlich

gewagtesten beirechnet, was eine gewisse Klasse von Archäologen geleistet hat. Indes zeigen
solche Schönheitszüge einzelne ältere Kopien, wie sie zum Beispiel auch in Schwaben in Kirchen,
Kapellen, Museen und in Privatbesitz sich finden, so in Munderkingen, Daugendorf. Eine kleine
Kopie von Abgar- und Lukasbild erwarb ich einmal von Maler Benz in Gmünd.

Durch das Medium der Renaissancetypen, besonders etwa des Tizianischen Salvatore in den
Ufficien zu Florenz mag unser Klosterapothekentypus hindurchgegangen sein, bis er die vorliegende,
in den meisten übereinstimmende Gestalt erhielt. Der Legende nach schrieb ja Abgar Uchomo an
Christus «den guten Arzt»3) und Apotheker waren nach Stand und Berufsübung bis in die neuere
Zeit herein vereinigt, wie Schelenz 4) mehrfach beweist und heute noch in abgelegenen Gegenden
üblich ist. Die gedrückte Kirche hat andere Symbole und Typen des Heilands gebraucht und
gewählt als die erhöhte Kirche und so sehen wir auch Christus als Richter und Lehrer in der Folgezeit

viel häufiger dargestellt; jene sah ihn nur in Knechtsgestalt, diese in Hoheit als Gesetzgeber
und Lehrer oder Wundertäter mit Darstellungen anderer historischer, oder anderer symbolischer
Auslegung fähiger Wundertaten. Der langen Reihe der Entwicklung des Gottesideals fügt sich

unser Typus als ein selteneres Glied an der Kette an, treibt wenige Schößlinge; zu sehr ins Detail
ausgeklügelt ist er einer großen Entwicklung kaum fähig und erstarrt wie alles byzantinisch Gebundene,

während die weitere und allgemeinere Auffassung Christi als Arzt solcher Entwicklung nach
Idee und Form wohl eher fähig ist, aber auch wenig in der Kunst der neuen Zeit gepflegt wurde.
Gabriel Max' Christus als Arzt, das kranke Mädchen heilend, steht lange einsam in dieser

Entwicklungsreihe in der Berliner Nationalgalerie.

Nicht nur auf Christus beschränkt sich die allegorische Übertragung des medizinisch-apothekarischen

Typus, nur ein Beispiel habe ich bis jetzt in dem ungeheuren Denkmälerbestand
Mitteleuropas finden können, ein günstiges Zeichen gesunden Sinns, der gegen allegorische Auswüchse
in Dogmatik und Liturgie ein Korrektiv hat oder haben sollte. In Zwiefalten, der ehemaligen
schwäbischen Benediktinerabtei, hat Spiegier unter anderen Schöpfungen ausschweifendster allegorischer
Spielereien des Rokokozeitalters über der rechten Seitengalerie des Langhauses ein Fresko gemalt:
'Maria medica S. Wilhelmi Abbatis Hirsaugiae O. S. B.», Maria, die Ärztin des Abtes Wilhelm
von Hirsau. Der Abt sitzt vor einem Muttergottesbild mit dem Jesuskind, derselben Statue der
Immaculata wie an der Fassade der Kirche. Zu den Füßen Mariens schlägt ein Engel mit flammendem
Schwert, auf dem der Name Maria steht, die Sense des Todes entzwei. Eine Anzahl Mönche schaut
staunend das Wunder an. Ohne die Deutung der Unterschrift würde die Parallele der Maria Medica
zu Christus Medicus wohl kaum einem Ausleger in den Sinn gekommen sein 5).

Wundern dürfen wir uns nicht, wenn außer Maria auch einem Apostel oder Apostelschüler
ein ähnlicher, allegorisch deutbarer Ehrentitel verliehen wird, zumal einem hl. Lukas, der ja nach
der Legende selbst Arzt war. In Wettingen, der ehemaligen Schweizer Zisterzienserabtei, waren

ï) II. S. 259.
2) Archäologie, S. 385.
3) Geschichte der Pharmazie, 1904, S. 449 ff.
4) II. 1854, S. 259 ff.
5) Schurr, Das alte und das neue Münster in Zwiefalten, S. 183.



109

Glasgemälde aus dem 16. Jahrhundert aufbewahrt bis zur Säkularisation, eine Spende des Kantons
Basel, unter anderen auch eine Scheibe mit dem Bild des hl. Lukas und der Inschrift «St. Lucas ein

Lybarzt nit allein, Sondern ein Seelarztet der Gemein, Stelt aus dem Evangelium Griechisch dar»1).

Endlich kann ich auf das einzige, von dem besten Kenner der christlichen Ikonographie,
P. Stefan Beissel, mir mitgeteilte Gegenstück zu unserem Klosterapothekenbild hinweisen, das
Bild der hl. Kosmas und Damian, der Arztpatrone, das an der Klosterapotheke der Dominikaner
in Florenz angebracht sein soll. Als Patrone der Pfarrkirche in Gutenzeil O.-A. Biberach in Württemberg

halten dieselben Heiligen, Figuren vom Ende des 13. oder Anfang des 14. Jahrhunderts,
Salbgefäße mit Aufschriften in Händen 2).

Zisterzienserchronik, 1891, S. 181.

2) Inventar Biberach in Kunst- und Altertumsdeukm. Württembergs. 1900.


	Christus als Apotheker

