
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 23 (1921)

Heft: 4

Artikel: Talismans de guerre, de chasse et de tir

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Talismans de guerre, de chasse et de tir.
Par W. Deonna.

(Fin.) ¦

La valeur magique et talismanique des lettres de l'alphabet est bien connue
et s'est maintenue depuis l'antiquité jusque dans les temps modernes, qu'il
s'agisse des voyelles, seules ou en série, de l'alphabet tout entier, ou de lettres
isolées ou groupées au hasard 1). On en trouve des exemples à toutes les époques
et en tout pays, comme talismans, moyens de divination, remèdes médicaux, etc.,
car la lettre, l'écriture, a partout une origine divine et a conservé ce caractère
longtemps 2). Le christianisme a perpétué cet usage; déjà Jésus, en se proclamant
VA et YQ, n'a fait que s'y conformer 3), et les premiers chrétiens ont mis des
lettres protectrices sur leurs vêtements4). On trouvera des exemples de l'emploi

prophylactique des lettres en pleins temps modernes encore, dans les

travaux cités en note, et dans les divers ouvrages des théologiens qui ont
traité des superstitions 5) et qui condamnent, au nom de l'Eglise, l'emploi des

«caractèreshébraïques, samaritains, arabes, grecs, latins, connus ou inconnus»6).
Pour arrêter le sang de ceux qui saignent, mettez sur leur tête un papier portant

1) Magie des sept voyelles: Le Blant, Mém. Acad. Inscr. Belles-Lettres, 1895, 34, p. 360 sq.;
Delatte, Etudes sur la magie grecque, Musée belge, 1914, p. 46 sq. (tirage à part); Ath. Mitt., 1913,

p. 66, référ.; Perdrizet, Comptes rendus Acad. Inscr. et Belles-Lettres, 1903, p. 62, référ.; Roscher,
Philologus, 1901, p. 369; Ruelle, Le chant des sept voyelles grecques, Rev. des et. grecques, 1889, II,
P- 38, 393; Th. Reinach, La musique des sphères, Rev. des et. grecques, 1900, p. 432 sq.; Roscher,
Lexikon, s. v. Planeten, p. 2530—1, référ.; Diet, des ant., s. v. Zodiacus, p. 1059; Wünsch, Antikes
Zaubergerât aus Pergamon, p. 29; Heim, Incantamenta magica, Jahrb. f. Philol., suppl. XX, p. 540,
etc. — Magie de l'alphabet: voir les références ci-dessus, et: Dieterich, ABC-Denkmâlcr, Rheinisches

Museum, 1901, 77, p. 639 sq. ; Heinewetter, Würfel und Buchslabenorakel in Griechenland und Kleinasien,

1912; Huelsen, Ein neues ABC-Denkmal, Röm. Mitt., 1903, p. 13 sq.; Arch. f. Religionswiss.,
8, 1905, p. 317—8; Reitzenstein, Poimandres, p. 256 sq.; Schultz, Ephesia und Delphica grommata,
Philologus, 1909, LXVIII, p. 211 sq.

2) Espinas, Les origines de la technologie, p. 57; Hubert-Mauss, Année sociol., VI, 1902—3,

p. 54; Rev. des et. ethnogr., II, 1909, p. 390 sq.; Wiedemann, Arch. f. Religionswiss., 1905, X, p. 552

sq.; Danzel, Magisches und mitteilendes Zeichen, Globus, 1910, p. 357 sq.; Graux, Les caractères
médicaux dans l'écriture chinoise, 1914; Loth, Le sort et l'écriture chez les anciens Celtes, Journal des

Savants, 1911, p. 403 sq.; Comptes rendus Acad., 1911, p. 254 sq.; id., Le sort chez les Germains et

les Celtes, Rev. celtique, XVI, etc.
3) Diet, des ant., s. v. Zodiacus, p. 1059.
4) ex. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes, s. v. Nombres; Cabrol, Dictionnaire

d'archéologie chrétienne et de liturgie, s. v. Alphabet.
6) ex. Thiers, Traité des superstitutions qui regardent les sacremens, 4e éd., 1777, I, p. 301 sq.
6) ibid., p. 301.



195

les lettres p, g, e, b, a, x, x, C, p, p, p, p, et n x). Voulez-vous ouvrir une
serrure sans clef? écrivez sur un billet F, A, P, H, R, G (A, P, H, Q), enveloppez

d'un linge neuf, posez le tout sur un autel pendant neuf jours, et ouvrez
ensuite 2), à moins que, pressé, vous n'ayez préféré faire venir le serrurier. Les
soldats font grand usage de ces lettres prophylactiques. Ils empêchent leurs
adversaires de tirer, en écrivant certain caractère sur du parchemin vierge de

loup ou de bouc, lorsque le soleil entre dans le signe du bélier, un mardi à la
première heure du jour 3). Le charme qui sert à ouvrir une serrure leur est aussi

utile, du moins le procédé est le même, mais les lettres sont un peu différentes,
f, a, p, h, q (a, h, q) 4).

Ce ne sont pas seulement des lettres latines, mais aussi grecques. Pour
guérir la chassie, on porte au cou un billet avec ces deux lettres grecques P.A.5).
Sur le couteau de Genève, la lettre M (mu) a sans doute cette valeur superstitieuse,
et, doublée de sa transcription phonétique réversible, fortifie l'effet du vœu
qu'elle encadre.

liest inutile d'insister sur la valeur mystique des deux lettres A et Q, écrites
phonétiquement sur l'autre face de la lame, akçpa, ofieya. Elle est bien connue,
et nous avons rappelé plus haut que leur emploi par les chrétiens est une
jiratique empruntée au paganisme. On trouvera de nombreux exemples dans
l'ouvrage réputé de Cabrol 6).

Nous devons toutefois nous demander encore pourquoi l'on a choisi la lettre M
de préférence aux autres lettres de l'alphabet, et pourquoi on l'a associée à
A et Q. Est-ce un de ces mystères incompréhensibles de la magie Non pas.
Si A et Q sont la première et la dernière lettre de l'alphabet, assimilées à Christ,
qui est le commencement et la fin, M est la lettre médiane de cet alphabet, qui
lui est aussi attribuée. Le curieux opuscule de Rhaban Maur, «De Laudibus
sanctae Crucis», donne en effet un exemple de cette association et de cette
explication à propos du nimbe crucifère de Jésus accompagné de A, M, Q: «Incruce
namque quae juxta caput posita est sunt très litterae, hoc est A, M, Q, quod
significat initium, et medium, et finem. »7). Nous admettrons sans hésiter ce sens
des lettres qui figurent sur la dague de Genève, en constant de plus que fi est
répété à peu près au milieu de l'inscription hébraïque d'une des faces.

Les inscriptions hébraïques confirment les conclusions auxquelles nous amène
l'examen des inscriptions grecques. Les théologiens qui ont lutté contre les

') ibid., p. 357.
2) ibid., p. 362.
3) ibid., p. 376, 1.

4) ibid., p. 376, 7.

6) ibid., p. 427.
6) Cabrol, Dictionnaire d'arch. chrétienne et liturgique, s. v. A—il, p. I sq. ; cf. encore, Diet,

des ant., s. v. Zodiacus, p. 1059; Rev. des et. grecques, 1918, p. 175 sq.
7) Rhaban Maur, Opera, 1617, I, p. 282; cf. Cabrol, Diet, d'arch. chrétienne et de liturgie, s. v.

A—Q, p. 17 et note 2.



196

charmes maudits ont souvent signalé ces formules ou ces noms d'anges en

hébreu, que condamnait déjà St. Jean Chrysostome x) et qui ont été usités
dans la magie et la prophylaxie jusqu'à nos jours.

r- £flvc«!f«H(i.TD V u- ™

al »a. »M?«-

Le caractère magique de ces' textes est déjà attesté par le mélange
d'éléments hétérogènes. Nous avons déjà signalé au milieu d'une des deux inscriptions

la lettre grecque /<, et nous en avons donné le sens. Les croix qui
entrecoupent l'hébreu sont souvent employées dans les formules conjuratrices et
protectrices, où elles se mêlent aux mots. En voici deux exemples parmi
des milliers:

«Attacher à son cou ces mots et ces croix + authos + a aortoo + noxio +
bay + gloy + aperit + • • ¦ pour se faire aimer de tout le monde. »

«Porter sur soi ces mots ainsi écrits sur du parchemin vierge + Ibel + Labes

-f Chabel + Habel + Rabel, etc., pour empêcher les armes à feu de blesser2).»
Au-dessous de la lettre /n, le signe composé d'un cercle coupé par deux arcs,

avec une croix, est assurément un signe astrologique ou magique. On le retrouve
sur les manuscrits alchimiques.

Il en est de même de la lettre N à jambages légèrement bouclés que l'on
aperçoit à plusieurs reprises, et même deux fois de suite, dans le corps des

inscriptions; elle n'est nullement un caractère hébraïque. Ce signe, dont les

jambages sont souvent terminés par des anneaux, paraît sur diverses amulettes
dès l'antiquité, dans de nombreuses formules prophylactiques3), sur des
documents magiques 4) et astrologiques. Il peut se confondre, suivant sa position,
avec le Z de même valeur 5).

Ces inscriptions hébraïques, qui ont été soumises à l'examen de M. Montet,

*) ex. Thiers, op. L, I, p. 31,341. Amulette antique avec traduction d'une formule hébraïque,
Bruston, Une pierre talismanique expliquée par l'hébreu, Rev. arch., 1920, II, p. 47 sq.; sur les

caractères hébraïques, ou cryptographiques, le mélange d'alphabets divers, dans la magie et la

prophylaxie, cf. récemment de Mély, Bull. Soc. Nationale Antiquaires de France, 1920, p. 204 sq.;
id-, Rev. arch., 1921, II, p. 44 sq.

2) ibid., p. 356.
3) ex. Rev. des et. grecques, 1892, p. 87; Wünsch, Antikes Zaubergerät aus Pergamon, pl. 2, 3, 4;

papyrus hellénistique, Greek papyri in the Brit. Museum, pl. 59; cf. Roscher, Lexikon, s. v. Sterne,

P- 1474. %¦ 4°-
*) ex. Delatte, op. I., p. 64.
5) Rev. des et. grecques, 1907, p. 380; 1918, p. 162 (référ.); Delatte, Etudes sur la magie grecque,

Musée belge, 1914, p. 27, 71, 73, 62. Le signe Z, qui peut se confondre avec le signe S, et peut être

barré, ou non, est très fréquent sur les amulettes antiques. Sur l'S magique, cf. entre autres Rev.

des et. grecques, 1918, p. 163, référ.



197

professeur à l'Université de Genève, et de M. L- Gautier, professeur honoraire
à cette même université, n'offrent aucun sens déterminé. Nous extrayons de
la lettre que M. Montet a bien voulu écrire à M. E. Demole, conservateur du
Musée des Armures, ce jugement:

«Le résultat de l'examen de l'inscription est négatif. Je ne puis trouver
aucun sens à l'assemblage des caractères hébreux. C'est une main très peu ex-

&"°y

Ç

Cb o en

Cl>

$
&' "#

s> « bS

1,0

y 1feai"

H
.W°^o$)3

Fig. 3. Couteau du Musée de Genève.

perte qui les a gravés. Certains caractères sont d'une lecture très douteuse, par
suite de leur déformation... Notez qu'il s'agit ici de l'hébreu carré, c'est-à-dire
d'une écriture très claire, dont les formes sont si typiques qu'elles ont peu varié
à travers les siècles. Avons-nous affaire à une inscription talismanique? Je
n'oserais l'affirmer. La présence de croix éloigne toute origine juive. Il en est de
même des anomalies d'écriture Je croirais plutôt à une imitation
grossière donnant lieu à une pseudo-inscription hébraïque...»

Ces erreurs de graphie, nous les avons déjà constatées dans les mots grecs;
les deux langues devaient être aussi peu familières l'une que l'autre au graveur
qui répétait des formules traditionnelles. Mais la valeur du texte grec, net-



ig8

tenient talismanique, permet d'affirmer — ce qu'on ne saurait déduire, comme
le remarque avec raison M. Montet, du texte hébraïque seul — que celui-ci doit
avoir la même portée. Il n'a aucun sens: sa puissance en est augmentée d'autant,
suivant les jirincipes de la superstition.

III.
Un couteau de pandour, provenant de Hongrie ou de Serbie, et pouvant

dater du XVIIIe siècle x), montre une lame curieusement constellée, de chaque
côté, d'emblèmes et de signes divers (fig. 3). Ce sont : un buste humain, coiffé d'un
turban à aigrette et croissant, peut-être celui du possesseur, un trophée d'armes
(flèches, arc, poignées de sabres), puis le croissant de la lune, des étoiles, un bras
armé du glaive sortant des nues, enfin plusieurs signes ressemblant à des lettres.
La présence des motifs célestes permet de supposer a priori que ces signes sont
de nature magique ou astrologique, et que ce ne sont pas des lettres. On remarquera

que plusieurs sont répétés, et constituent des groupements symétriques.
Ne serait-ce pas l'horoscope du possesseur de l'arme, qui doit lui assurer

bonne chance dans la lutte On sait que si les anciens ont accordé grande créance

aux horoscopes 2), les modernes ne leur ont pas cédé sur ce jioint. Wallenstein
ne s'entourait-il pas d'astrologues et ne portait-il pas sur sa poitrine, comme
préservatif, son propre horoscope, avec les divers signes des planètes, du zodiaque,
et le mot cabalistique Agla, spécialement employé contre les blessures des armes
de toutes sortes3)? Cette curieuse pièce est conservée à Vienne4).

IV.
M. Eugène Demole a reproduit et commenté «une amulette d'archer du

XVe siècle», trouvée à Genève, et conservée au Cabinet de Numismatique de
cette ville5). «Dans un courtil, entouré de murailles crénelées, un jeune archer
s'exerce à tirer l'arc sur un pagegai placé au sommet d'un arbrisseau. Les pieds
du jeune homme sont entravés par une corde. Deux figures féminines à demi
voilées et placées derrière les murailles, prennent part, comme on le verra, à

son action. » M. Demole remarque que le graveur a multiplié sciemment les
conditions défavorables au tir de l'archer. Celui-ci est entravé, et ne peut avoir
une solide assiette; l'une des femmes semble le prendre par la taille, et l'autre
détourner son attention. «Enfin, pour comble de malheur, notre archer est
gaucher, c'est-à-dire qu'il tient l'arc de la main droite et la flèche de la main
gauche, et, bien plus encore, il place cette flèche au-dessous de la main qui tient
l'arc, au lieu de la mettre au-dessus et face au regard visuel. »

a) B 500. Long. 0,54.
2) Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque; Daremberg-Saglio, Diet, des ant., s. v. Zodiacus,

p. 1047, 1053.
3) Thiers, op. I., I, p. 412.
4) Reproduit dans Das Schaltjahr, welches ist der teutsch Kalender, durch J. Scheible,

tome I, Stuttgart, 1846, p. 597 sq., pl.
5) Une amulette d'archer du XVe siècle, Revue suisse de numismatique, XXX, 1917.



199

C'est une amulette qu'un archer portait suspendue à son cou. Mais
comment agissait-elle? M. Demole constate que, si nombre d'amulettes «acquièrent
leur vertu du fait que les vœux, dont la réalisation est espérée, se trouvent
exprimés directement», il en est d'autres «sur lesquels, au lieu de rejirésenter
le summum de la joie réservée au propriétaire de la médaille, il sera au contraire
représenté" ou exprimé ce qui pourrait lui arriver de pire; ce sera l'amulette à

rebours». Il rappelle, entre autres arguments, la superstition qui consiste, pour
détourner le mal, à employer des termes péjoratifs, à éviter la louange, à donner
aux enfants des noms ignobles, déshonnêtes.

Je crois que l'on ne saurait invoquer à ce propos ces exemples. Ce ne sont

pas là des talismans qui agissent «à rebours»; ces procédés n'ont pas une action
«jiositive» sur l'homme qui en est l'objet, c'est-à-dire n'ont pas jDour but d'attirer

sur lui le bonheur; cette action est «négative», en ce sens qu'elle éloigne de

lui le mal, l'esprit envieux qui rôde prêt à lui nuire, qu'il faut duper, dont
il faut assoupir l'attention. Tout homme, et surtout celui qui est heureux,
est menacé par le malheur. La roche Tarpéienne est proche du Cajiitole, et
le triomphateur romain ne l'ignore pas, puisque, quand il monte au Capitole
aux acclamations du peuple, l'esclave qui est derrière lui sur son char lui
répète: «Souviens-toi que tu n'es qu'un homme.» On suspend au char triom-
jihal de M. Furius Camillus, dit Zonaras, une clochette, un fouet, une verge,
pour lui rappeler qu'il peut être précipité du plus haut degré de la gloire dans la
condition la jilus basse. Dès les temps les plus anciens, on croit qu'il faut
conjurer la jalousie des dieux, non seulement par une conduite sage et modeste,
évitant de recevoir des louanges, mais aussi par des talismans, ou par des actes
d'humilité volontaire. On détourne ainsi le regard de la redoutable Némésis,
de Phthonos, de l'Invidus 1). Polyerate, pour prévenir le malheur qui menace
sa trop grande prospérité, jette son anneau précieux dans la mer, mais ce
sacrifice n'est pas accejité par les dieux décidés à le perdre. Catulle redoute que
le Malin ne lui cause du tort, s'il sait le nombre des baisers échangés avec Lesbie.

Dein, quum millia multa fecerimus
Conturbabimus illa, ne sciamus,
Aut ne quis malus invidere possit
Quum tantum sciât esse basiorum.

Je ne pense pas non plus que l'amulette en question représente son
possesseur, et que, le montrant en aussi mauvaise posture, elle ait pour but d'écarter
de lui ce malheur, et de déterminer en sa faveur l'action opposée, par la magie

1) Diet, des ant., s. v. Nemesis, p. 52; Roscher, s. v. Phthonos; Comptes rendus Acad., 1916,

p. 38—9, 95; Rev. arch., 1916, I, p. 353; Journal des Savants, 1916, p. 143; Diet, des ant-, s. v.
Fascinum, p. 983.



200

des contraires. L'amulette que cite M. Demole n'est pas convaincante. Si l'on
porte dans la Prusse orientale un bracelet constitué par des pièces de monnaies

sur lesquelles on a gravé «romps-toi le cou», cette formule ne s'adresse pas au

possesseur du bijou, mais aux puissances mauvaises qui le menacent. Je ne connais

point de tels exemples parmi les amulettes. En revanche, elles sont
nombreuses, celles qui figurent l'adversaire, humain ou surnaturel, dans la mauvaise

posture souhaitée, transpercé de traits, maltraité, ou sous des traits hideux,
afin que, par la force magique, la notion représentée devienne une réalité. Les
exemples de ce procédé magique sont innombrables depuis l'antiquité jusqu'à
nos jours. Les préhistoriques peignent déjà, percés de flèches, les animaux qu'il
veulent faire tomber sous leurs coups. Les Chaldéens sculptent sur leurs cylindres
le victoire du dieu sur le démon, qui leur assure ce triomphe; la lance de l'Horus
égyptien traverse le crocodile typhonien, emblème du mal; et, sur les manuscrits
syriaques, les saints transpercent le dragon, image de la peste. Le magicien, dit
Delrio, veut-il exciter deux personnes à se battre il les représente luttant entre
elles. Mais c'est le principe bien connu de l'envoûtement, pratiqué depuis des

milliers d'années, dont certains occultistes contemporains proclament la vérité.
C'est dans ce sens qu'il convient, à mon avis, d'interpréter l'amulette d'archer.

Le malheureux, gêné dans son tir, n'est pas son porteur, comme le croit M. Demole ;

ce n'est pas un talisman «à rebours»; l'image n'entraine pas le contraire de
l'acte indiqué; elle détermine l'acte tel qu'il est figuré, car le talisman veut nuire
aux archers qui sont les concurrents de son possesseur dans le tir du papegai, et
les mettre dans l'impossibilité d'atteindre le but.

Les guerriers ont souvent recours à de telles pratiques magiques. Le légendaire

roi de Chypre, Kinyras, auquel on attribue l'invention de la céramique,
utilise son habileté pour jouer, dit-on, les Grecs ses alliés; il leur envoie, au lieu
d'une flotte réelle, une flotte en argile montée par des guerriers de même matière;
ce n'est pas dérision qu'il agit ainsi, il sait que ces figurines d'argile équivalent
à des guerriers vivants, et qu'elles ont même plus de puissance. Cette barque
et ses rameurs magiques, agissant comme des êtres réels, bien que modelés en
cire, paraissent dans des contes égyptiens1). Si l'on fait du mal à ces guerriers
de matière inanimée, les êtres vivants qu'ils symbolisent, et auxquels ils sont
attachés par les liens de la magie sympathique, en subissent le contre-coup.
Suivant le Pseudo-Callisthène, le roi égyptien Nectanebo représente en cire les
soldats de ses ennemis; il les précipite dans l'eau et l'ennemi subit le même sort; il
modèle des navires avec poupées, si l'ennemi vient par mer, et, les submergeant,
submerge aussi celui-ci2). Les sorciers modernes de l'Angleterre ne font pas autrement:

pour déterminer le naufrage d'un navire, ils jettent dans la mer un navire
d'argile monté par de figurines 3). Dans l'ancienne Egypte, on sculpte une tête

x) Maspero, Les contes populaires de l'Egypte ancienne (3), p. 111—2, 149.
2) Saglio-Pottier, Diet, des ant-, s. v. Magia, p. 1517, référ.
3) Scott, Histoire de la demonologie et de la sorcellerie, trad. Defauconpret, II, 1832, p. 165.



201

d'ennemi sur le seuil qu'écrase la porte, afin que l'ennemi soit écrasé de même;
ou bien l'on met son image sur les sandales, afin qu'il soit foulé au pied.

Mais est-il besoin de plus d'exemples de ce principe pratiqué depuis les

origines de l'humanité, qu'il s'adresse à un individu déterminé dont on souhaite
la mort, ou à un adversaire anonyme contre lequel on veut agir

Le possesseur du talisman genevois souhaite à son adversaire le sort du mal-
Jieureux archer dont il trace l'image. Il agit comme autrefois Alexandre. Aristote,
dit-on, lui avait donné une boite remplie de soldats de cire, représentant les

diverses armées qu'il avait à combattre. Les uns portaient des épées tordues,
d'autres, des javelots la pointe en bas, d'autres encore, des arcs dont les cordes
étaient rompues. Ainsi, quand le roi marchait au combat, les épées de l'adversaire

se faussaient, les cordes des arcs se rompaient, les javelots étaient inutiles *).

L'archer a les pieds entravés, comme ces poupées d'envoûtement antiques
et modernes dont on connait un grand nombre 2). Comme le remarque M. De-
mole, «il ne pourra tirer correctement, puisque, pour manier utilement l'arc, il
faut être libre de tous côtés, et pouvoir écarter les jambes; or notre tireur en
est incapable, puisqu'il se trouve entravé».

Il tient son arc en gaucher, ce qui peut être réel parfois, mais ce qui est
certes un inconvénient pour les gens normaux qui sont droitiers. De plus, la
gauche a en soi un sens défavorable, que la superstition conserve depuis
l'antiquité. Dans la polarité symbolique, si la droite représente partout la force, la
virilité, le bon, le sacré, la gauche est la faiblesse, la femme, le néfaste, le
diabolique. Tous les actes favorables, religieux, se font à droite, ou de la gauche
vers la droite; tous les actes défavorables, diaboliques, ceux de la magie noire,
se font en sens inverse, à gauche, ou de la droite vers la gauche. C'est pourquoi
la gauche joue un role prépondérant dans la magie et la sorcellerie. Ce sont
là notions bien connues. La position de l'archer n'est donc pas seulement
nuisible à son tir, elle l'est à tous les points de vue. Souhaiter à son adversaire qu'il
tire en gaucher, c'est non seulement souhaiter qu'il manque le but, mais qu'il
soit «sinistre», et c'est l'affaiblir.

M. Demole remarque que le tireur place sa flèche « au-dessous de la main qui
tientl'arc, au lieu de la mettre au-dessus et face au regard visuel». Voilà un nouvel
obstacle au tir régulier! Et, de plus, c'est vouloir que le concurrent commette
une faute digne d'amende, prévue dans les statuts de la Société du Jeu de l'arc
de Genève, de 1529, que M. Demole insère à la suite de son mémoire:

«De tirer son arc à rebours.

x) Diet, des ant., s. v. Magia, p. 1517.
2) Diet, des ant., s. v. Magia, p. 1518, fig.; Nogara, Ausonia, 1910, p. 31 sq.; Mariani, ibid.,

p. 39 sq.; Milani, II real Museo arch, di Firenze, 1912, p. 255; cf. Rev. hist, rei., 1913, 67, p. 352;
Cumont, Une figurine grecque d'envoûtement, Comptes rendus Acad. Inscr. et Belles-Lettres, 1913,

p. 412 sq.; ibid., 1900, p. 540—1; Cagnat-Chapot, Manuel d'arch. romaine, II, 1920, p. 202, etc.



202

«Item a esté ordonné que qui tirera de son arc le tenant à rebours, c'est
à dire ce qui doit estre dessus tenir dessoubs, doit payer j deniers. »

Quand aux deux femmes qui semblent, l'une tenir le jeune archer par la
taille, l'autre lever les bras, ne seraient-ce pas des filles de joie qui cherchent à

détourner son attention du tir et à l'entraîner à des exercices moins austères: tel
jadis Hercule, l'archer divin, placé entre la Vertu et la Volupté x)

Résumons-nous. L'archer est mis dans l'impossibilité d'atteindre le but, soit
le papegai au sommet de l'arbrisseau, dans le concours où se pratique ce jeu.
Il symbolise les concurrents de celui qui porte cette amulette; celle-ci doit agir
directement sur eux et leur nuire. On le voit, notre explication ne diffère de celle
de M. Demole que par le rôle que nous assignons à l'amulette.

Que le tireur prenant part à ce jeu, fort en honneur à cette époque 2), ait
eu recours à de tels moyens illicites, cela n'a rien qui doive nous étonner. Les
anciens ouvrages qui traitent des superstitions en signalent d'analogues, qui ont

pour but, soit de s'assurer de gagner, soit d'empêcher les autres de gagner.
Avant de jouer aux cartes et aux dés, dites: «Partiti sunt vestimenta mea
miserunt sortent contra me ad Incarte Cla a filii a Eniol Liebec Braya Bra-
guesa et Belzebuth, etc. », faites trois fois le signe de la croix sur les cartes
et les dés, et vous gagnerez toujours3). Vous empêcherez qu'on ne tire droit
avec un canon, un fusil ou autre arme à feu, en récitant ces mots: «Malaton,
Malatas Dinor»4). On trouvera d'autres exemples de telles formules ou d'amulettes,

dans les travaux que nous avons cités en tête de cet article. Par leur
efficacité, la flèche du tireur n'atteindra pas son but; qui sait? peut-être qu'elle
en fera le tour 5) ; peut-être même qu'elle se retournera contre celui qui l'a lancée

6).

*) cf. au Musée de Genève, porte d'une maison du XVe siècle, où une courtisane est en
conversation avec un ouvrier, Galiffe, Genève arch., p. 281, fig.; sur les prostituées dans la Genève du
XVe siècle, Galiffe, op. L, p. 290 sq. ; Grand-Carteret, Les maisons et les filles publiques, in Blavignac,
Hist. des enseignes d'hôtellerie, p. 193—206; F. Mayor, Volet enseigne eu chêne sculpté, d'une maison
de prostitution du XVe siècle, trouvé dans une cour de la rue du Marché, Comm. Soc. Hist. de

Genève, 1842"; cf. Mémorial, 1889, p. 51; Mém. Soc. Hist., II, Ie partie, p. 96; IV, 1845, p. 57—8;

II, 1843, p. 843.
2) d'Allemagne, Sports et jeux d'adresse, p. 83 sq.
3) Thiers, Traité des superstitions qui regardent les sacremens (4), 1777, I, p. 126.

") ibid., p. 379.
5) ex. Henry, La magie dans l'Inde antique, p. 89.
6) Nombreux exemples partout: Collin de Plancy, Diet, critique des reliques, II, 1821, p. 201;

III, 1822, p. 63; Rev. hist, rei., 1906, 54, p. 184, note 1; Saintyves, Les saints successeurs des dieux,

p. 21 ; Perdrizet, La Vierge de miséricorde, p. 120; Cahier, Caractéristiques des saints, I, p. 143; Année

sociol., VI, 1901—2, p. 267, etc.


	Talismans de guerre, de chasse et de tir

