Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 23 (1921)

Heft: 1

Artikel: Aus der Religion des romischen Helvetien
Autor: Stéhelin, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-160004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-160004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus der Religion des romischen Helvetien.
Von Felix Stihelin.

Die Religion des romischen Helvetien darzustellen ist unméglich. Wir
besitzen keine Zeile von der Hand eines antiken Schriftstellers, die eine Zu-
sammenfassung des Tatsichlichen oder ein allgemeines Urteil iiber diesen Gegen-
stand enthielte, und so sind wir denn ganz auf den rein zufilligen Erhaltungs-
zustand der inschriftlichen und monumentalen Uberlieferung angewiesen.
Unter solchen Umstinden ist es doppelt geboten, von einem Uberblick iiber das
gesamte Material abzusehen, so wiinschenswert es an sich wire, daf} einmal die
mannigfach verstreuten Einzeltatsachen gesammelt und statistisch verarbeitet
wiirden?). Fiir diesmal kann es sich nur darum handeln, gewisse Erscheinungen
und Gruppen von Erscheinungen herauszugreifen und gesondert ins Auge zu
fassen.

Vorweg mag bemerkt sein, da8 wir zu Helvetien hier auch die im Altertum
vom Helvetierland politisch getrennten Gebiete der heutigen Kantone Basel,
Tessin, Wallis und Genf hinzurechnen.

L

Unwillkiirlich dringt sich uns zuerst die Frage auf, ob und was fiir welche
einheimischen Gotter in der Schweiz auch noch unter der romischen Herrschaft
mit ihrem urspriéinglichen keltischen Namen verehrt worden sind. In der
Tat kennen wir eine Anzahl solcher Kulte, zunichst von Gottern, deren ein-
heimische Benennung schlechtweg, ohne Identifikation mit einer réomischen Gott-
heit, gebrauchlich war. Dahin gehoren einmal zwei Goéttinnen, deren Namen in
deutlicher Beziehung stehen zu der Stitte ihrer Verehrung: die dea Aventia,
die Géttin von Aventicum, genauer vielleicht eines FliiBchens oder einer Quelle
bei Aventicum (CIL XIII 5071—5073, vgl. Maver, Sitzungsber. Wiener Akad.
175, 2 [1914] S. 39. Deonna, Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde = ASA 1918,
106, 12., 112, 3), und die Goéttin Genava, das personifizierte rémische Genf
(Genava Augusta, J. Mayor, Fragments d’archéol. genevoise 1892, 61, danach
Rev. arch. 3. sér. XX 408), mit der wir etwa die Mainzer dea Mogontia und die
dea Bibractis in der bekannten Hiduerstadt vergleichen konnen. Zwei weitere
gallische Gottinnen rein lokalen oder doch regionalen Charakters hat uns der
Fund einer Anzahl zusammengehoriger, jetzt im Historischen Museum zu Bern

1) Auf die ausfiihrliche Zusammenstellung von W. Deonna, «Les croyances religieuses et
superstitieuses de la Genéve antérieure au christianisme» (Bulletin de I'Institut national Gene-
vois 42, 1917, S.209—526) bin ich zu spidt aufmerksam geworden und kann sie nur bei der
Korrektur eben noch erwihnen.



18

aufgestellter Bronzestatuetten kennen gelehrt, der im Jahr 1832 im SchloBgut
Muri bei Bern dicht beim Pfarrhaus gegliickt ist. Die eine ist als sitzende Frau
dargestellt; in der rechten Hand hilt sie eine Schale, zu ihrer Linken steht ein
altarahnliches Gestell mit Fruchtkorb; ihr gegeniiber erhebt sich ein Eichbaum,
und von diesem her schreitet auf die Frau zu ein michtiger Bar. Das Tier wurde
gleichzeitig mit der Statuette, doch von ihr getrennt gefunden; die Zugehorig-
keit ist ganz sicher, seitdem im Jahr 1899 Pfarrer Paul Vionnet nachgewiesen
hat, daf} die Spuren der Biarentatzen auf der Standplatte noch sichtbar sind.
Wichtig ist nun die vorn an der Basis angebrachte Inschrift (CII, XIII 5160: deae
© Artioni Licinia Sabinilla), durch die als Name dieser Gottin Artio bezeugt wird.
Sie kommt auBerhalb der Schweiz noch vor auf einer Felsinschrift im Weiler-
bachtal bei Bollendorf unweit Bitburg an der deutsch-luxemburgischen Grenze
(CII, XIIT 4113)!) und, falls v. Domaszewski richtig erginzt?), im Mithraum des
Limeskastells Stockstadt (CIL, XIII 11789). Durch die Zusammensetzung der
Statuette von Muri ist nun eine von den Linguisten lingst aufgestellte Vermutung
zu volliger Gewilheit erhoben worden, niamlich daB3 dem lateinischen ursus, grie-
chisch dpxtoc, ein keltisches arfos, «Bir» entsprochen habe, und daB} somit
Artio die «Bdrengottin» bedeutet. Es ist wahrscheinlich, daf die Gottin ur-
spriinglich selber in der Gestalt eines Biren gedacht, spiter der Bir der nunmehr
anthropomorph gewordenen Goéttin blof als heiliges Tier beigegeben wurde.
Salomon Reinach hat dazu die kithne Hypothese gewagt, dal im Namen Bern,
im Berner Wappentier und in dem heute noch in Bern fortlebenden Brauch der
Biarenhegung sich die Spur eines uralten lokalen Gottesdienstes totemistischer
Natur, d. h. der Verehrung eines heiligen Stammestiers erhalten habe. Wire dies
richtig, so miiflite der jetzt herrschenden Auffassung der Abschied gegeben
werden, wonach der Name Bern als deutsche Entsprechung zu Welsch-Bern
= Verona gewihlt und erst von den Ziringern als den Besitzern der Mark
Verona der neugegriindeten Stadt an der Aare verliehen worden ware (Sal.
Reinach, Cultes, mythes et religions I 55ff., weiteres in den Berner Kunstdenk-
milern 2. Jahrg. 1903, Blatt 15; Deonna ASA 1913, 30; Cart ASA 1919, 13;
Ihm Pauly-Wissowa Suppl. I 145; Keune ebd. III 203; Alfr. Boissier Anz. f.
Schweiz. Gesch. 1916, 26ff.; Zupitza, Kuhns Zeitschr. f. vergleichende Sprach-
forschg. 37, 393, 1). Gleichzeitig mit der dea Artio wurde zu Muri eine dea Naria
(CIL XIII 5161) gefunden, eine stehend dargestellte Goéttin, iiber deren Wesen
wir gar nichts aussagen konnen, dié aber auch durch eine Inschrift in Cressier
bei Landeron (CIL XIII 5151) belegt wird, hier mit dem wahrscheinlich lokalen

1) Die Inschrift wurde zum erstenmal erwidhnt im Jahresbericht der «Gesellschaft fiir niitz-
liche Forschungen» 18;72/73, dann in den Bonner Jahrbiichern 355/56 (1875), 245. Durch diese
nachtrigliche Bezeugung einer Gottin Artio ist jeder Zweifel an der Echtheit der 1832 in Muri ge-
fundenen Statuette niedergeschlagen.

%) Die Erginzung wird durch das beigefiigte Bild einer anscheinend schlangenfiiligen Gott-
heit nicht empfohlen. Julliaas Bedenken (Rev. ét. anc. 20 [1918], 178) gegen die Deutung der
Artio als Barengéttin sind hinfillig, insofern sie nur durch die Stockstadter Darstellung ver-
anlaft sind.



19

.unamen Nousantia. Die Inschrift der Statuette von Muri lautet: deae Nariae
eg. Arure.cur.Feroc. I. Das erginzt Mommsen: reg(i0) Arure(nsis) cur(anite)
‘eroc(e) I(iberto), Riese dagegen (Das rhein. Germanien in den ant. Inschriften,
1. 2004): Reg(inae) Arure(nses). Hitte Riese mit dieser Erganzung das Rich-
ige getroffen, so wiirde Naria das Epitheton einer «Kénigin» tragen; in jedem
‘all bezeugt die Weihung von Muri einen nihern Zusammenhang der Gottin
nit den Arurenses, den Bewohnern des Tals der Arura (Aare). Ganz unbegriindet
st dagegen die von Deonna ASA 1918, 111 schlankweg verfochtene Identifikation
ler Naria mit der altitalischen Nerio (sabinisch = «Mannheit», vgl. Wissowa
n Roschers Lex. III 271f.; Religion und Kultus der Romer 2 22, 2. 148). Zu
Jaria vgl. noch Thm in Roschers Lex. III 9f; Deonna ASA 1913, 29. Hier wird
ich passend anreihen eine Gottin Anextiomara, deren Namen wir auf einer
914 in Avenches gefundenen Inschrift lesen (W. Cart ASA 1915, 172ff., 271ff;
919, 15; Assoc. pro Aventico Bull. 13, 31ff., vgl. noch Rev. arch. 1916 I 315;
Rev. des ét. anc. 1916, 146—199; Jahresber. d. Schweiz. prihist. Gesellsch. g
1916], 85). Diese Gottin gehort irgendwie in den apollinischen Kreis, denn sie
vildet ein weibliches Gegenstiick zu einem Apollo Anextiomarus, der je auf einer
ordbritannischen (Newcastle) und einer gallischen (Mans) Weihinschrift be-
eugt ist. Aus dem Gebiet der Gemeinde Iens im oberwalliser Bezirk Sierre,
m FuB des Rawilpasses, stammt eine Inschrift, auf der die Gottin Canti-
merta erwihnt wird (CIL XII 131). Der Name dieser G6ttin, von der wir sonst
-ar nichts wissen, erinnert im zweiten Bestandteil an die bekannte Rosmerta, die
n den Rhein- und Moselgegenden als g6ttliches Paar mit ihrem Sohne Mercurius
rerehrt und deren Name ofters durch den entsprechenden lateinischen der Maia
rerdrangt wurde (vgl. die von SchultheB ASA 1914, 32ff. behandelte Genfer
Neihung an Maia).

AuBerordentlich weit verbreitet war der Kultus der Pferdegéttin Epona
von keltisch epo «Pferd» = lateinisch equus, griechisch izwmog), der Patronin
les bei den Galliern so hoch entwickelten Reit- und Fuhrwesens. (Vgl. iiber sie
Ceune, Pauly-Wissowa VI 228ff., Suppl. IIT 436ff. 1305.) Wir wundern uns
richt, gerade an der groBen helvetischen Heerstrafle eine Spur der Verehrung
lieser Gottheit zu finden, nimlich in Solothurn, wo ein consularischer Gefreiter
“mmunts) der damals in Mainz stationierten legio XXII Antoniniana primi-
.enia pia fidelis, der offenbar mit Pferden und Train zu tun hatte, ihr im Jahr 219
inen Altar geweiht hat (CIL XIII 5170). Und an der nérdlichen Fortsetzung
ler von Solothurn nach Mainz fithrenden StraBe, in Basel, hat sich noch ein
weiter schweizerischer Beleg fiir die Verehrung der Epona in einer alten Stiitz-
nauer am Full des Burghiigels unweit der Birsigmiindung eingemauert ge-
unden, ungefihr an der Stelle, wo vermutlich die linksrheinische rémische
Teerstrafle die Richtung nach dem ElsaB einschlug (ASA 1900, 77f. = CIL, XIII
1539).

Zuweilen wurde zusammen mit Epona ein keltischer Gétterverein verehrt,
lie sogenannten Suleviae oder Suleae. Sie gehoren in den Kreis jener be-
onders in den Gegenden westlich vom Niederrhein auBlerordentlich zahlreichen,



20

nach Familien und Ortlichkeiten «differenzierten» Gottinnen, deren Attribute,
Fruchtkorbe und Fiillhorner, sie als Gliick, Segen und Wohlstand verleihende
Wesen kennzeichnen (im allgemeinen vgl. IThm, Bonner Jahrb. 83 [1887] 1ff.;
in Roschers Lex. IT 2467. IV 1592ff.; Schulthel ASA 1913, 196ff.; Wissowa,
Arch. f. Religionswiss. 19, 20f.; Norden, Sitzungsber. Berliner Akad. 1918, 104;
O. Schrader, Ilbergs Jahrb. 1919, 77ff.; Jullian, Rev. ét. anc. 20 [1918], 179).
Aus der Schweiz haben wir bis jetzt drei Beispiele fiir Sulevienkult; jedesmal
sind es Weihungen in der Form Suleis. Die eine stammt aus Vidy bei Lausanne
(CIL XIII 5027), die zweite aus Solothurn (ASA 1913, 191ff. = CIL XIII 11499),
die dritte aus Avenches (ASA 1914, 194f. = CII, XIII 11477). Die beiden ersten
sind Swulers suis adressiert, worin sich deutlich die enge Beziehung dieser Gott-
heiten zum Geschlecht oder zur Heimat der Weihenden kundgibt; die dritte fiigt
zu Suleis noch den weiteren Namen «Atumariae», womit wohl der spezielle Bei-
name einer der Sulevien bezeichnet wird. Bevor die Solothurner und die Avencher
Inschrift bekannt waren, hatte v. Domaszewski darum, weil die meist bata-
vischen, also germanischen kaiserlichen Gardereiter (equites singulares) die
Sulevien besonders ausgiebig verehrten, diese fiir germanische Gottheiten er-
klirt. Davon kann nun nicht mehr die Rede sein. FEinmal dienten ja auch
Kelten, unter andern insbesondere auch Helvetier unter den Gardereitern, und
dann sind jetzt dank den drei helvetischen Inschriften sichere Belege dieses
Kultus auf rein keltischem Boden in geniigender Zahl vorhanden; schlieBlich
verschwinden alle Denkmailer dieses und dhnlicher Kulte vollstindig gerade seit
dem Germaneneinbruch um 250, wie es denn iiberhaupt im Innern Germaniens
gar keine Belege fiir ihre Existenz gibt. Haufiger als mit dem einheimischen
Namen werden diese regelmiBig zu dritt dargestellten Segensgottinnen latei-
nisch «bald nach der duBern Erscheinung ihrer Bilder als Matronae, bald nach
ihrem innern Wesen als Matres bezeichnet» (Wissowa, Arch. f. Rel. 19, 2I1).
Auch hiefiir liefert der Boden der Schweiz einige Belege: Mafribus lesen wir
auf einem jener sechs 1824/25 in den Ruinen eines Heiligtums zu Allmendingen
bei Thun gefundenen Votivbeilchen aus Bronze, Matronis auf einem zweiten
(CIL XIII 5158, 2. 3, vgl. Keune, Pauly-Wissowa-Kroll Suppl. IIT 83, 30ff.),
Matr(ibus) Awug(ustis) auf einem Stein in Genf (CIL, XII 2593), Matribus
sacru[m] voto suscepto auf einer Inschrift aus der Gegend von Locarno (ASA 1914,
39. 118). Und ein monumentales Zeugnis fiir helvetischen Matronenkult besitzen
wir in einem Viergétterstein, der an der Siidwestecke der Kirche zu Windisch
eingemauert ist. Auf der Westseite sind in kleinerem Format die drei Matronen
dargestellt. Ieider ist das Relief stark verwittert; man sieht kaum mehr, daB
die Figuren sitzen und Friichte in ihrem Schofle tragen, worauf eine Zeichnung
von 1864 schlieBen 1iBt; dagegen scheint trotz dieser Zeichnung klar, daB3 die
Frauen nicht barhiuptig, sondern mit den fiir die Matronen charakteristischen
groBen Hauben gebildet waren: die Kopfe sind mit dem obern Fries ganz ver-
wachsen, und bei der Figur am weitesten rechts (vom Beschauer) sind in gewissen
nimbusihnlichen Rundungen die Spuren der Haube noch erkennbar (Abb. 1 a, b).
FEtwas besser erhalten ist auf der Siidseite des Steins der in bedeutend groflerem



Mafstab gegebene
galloromische Mercu-
rius mit dem Beutel,
obwohl auch dieses
Relief im letzten Jahr-
zehnt schwer verstiim-
melt worden ist (Abb.

2a, b)l).
Auch ein vielbe-
sprochener Gotter-

name, der in monu-
mentaler Schrift auf
einem michtigen Ka-
pitil von Aventicum
zulesen ist, gehort sehr
wahrscheinlich in die-
sen Zusammenhang:
der Name I,ugoves
(CII, XIII 5078, ab-
gebildet bei Dunant,
Guideillustré duMusée
d’Avenches S. 85, vgl.
S. 117), allem An-
scheine nach ein No-
minativ (oder Voca-
tiv?) Pluralis.  Die
Keltologen d’Arbois de
Jubainvilleund Thurn-
eysen haben eine ety-
mologische Verwandt-
schaft dieses Namens
mit demjenigen eines
in irischen Legenden
gefeierten mythischen
Helden Lug angenom-
men, und d’Arbois de
Jubainville hat weiter
vermutet, der Held
Lug sei im Grunde ein
verblaBter gallischer

21

Abb, 1a. Die drei Matronen auf dem Viergétterstein zu Windisch.

Hohe des Reliefs vom Scheitel bis zur FuBhorizontale 38 cm. Breite

des Reliefs von Kante zu Kante 47 cm. Breite des Steins mit
Rand 60,5 cm,

1) Die Kenntnis dieses Denkmals verdanke ich Herrn Dr. Theodor Eckinger in Brugg, die
Photographien und Literaturnachweise Herrn Dr. Samuel Heuberger und der Gesellschaft Pro
Vindonissa ebendaselbst, die MaBe und manche sonstigen Angaben Herrn Pfarrer Karl Pfisterer
in Windisch. Die in Abb. 1b und 2b wiedergegebenen Zeichnungen stammen aus F. Keller,



22

Gott *Lugus, dessen Name auch in dem mehrfach vorkommenden Ortsnamen
Lugudunum stecke. FEr glaubte geradezu, hierin das nationale Prototyp des
in romanisierter Form «Mercurius» genannten gallischen Hauptgottes gefunden
zu haben, den Caesar (bell. Gall. 6, 17, 1) als ommium inventorem artium be-
zeichnet: er wire also ein Schutzgott des Handels und der Gewerbe gewesen.
Andrerseits meinte d’Arbois, der erschlossene Gott *Lugus sei der Hauptgott
von Lugudunum gewesen. Eine Bestitigung fand er darin, da8 das irische Fest
des T,ug auf den 1. August fillt, also gerade auf den Tag, an dem Augustus
das groBle gallische Jahresfest in I,yon am Kaiseraltar feiern lie3, offenbar doch
nicht so ganz «unter Ausschlufl
aller Ankniipfung an den natio-
nalen Kultus», wie Mommsen
(Rom. Gesch. V g6) meinte. Gegen
diese Hypothese sind von ver-
schiedenen Seiten her mit Recht
Einwendungen erhoben worden.
Tatsichlich kommt *Lugus als
Gottername gar nicht vor, und
das ist besonders bedenklich an
den vielen Orten, die angeblich
nach ihm benannt sein sollen.
Die Ansetzung des Liyoner Kaiser-
festes auf den 1. August hat doch
wohl ihre Ursache darin, da an
diesem Tage einst im Jahr 30 v.
Chr. Augustus durch die Erobe-
rung von Alexandria seine Allein-
) herrschaft besiegelt hatte, am
Abb. 2b. Mercur von Win- ersten Tag des Monats, dem er

disch nach der Zeichnung gerade deswegen auch seinen Na-

von 1864. men an Stelle des fritheren

Nach Mitteilungen der Antiquar. Gesellschaft in Ziirich «Sextilis» beigelegt hat. (Vgl.
15, 3, Taf. VIII q. Camille Jullian, Rev. des ét. anc.

1902, 112, I; 1916, 63 f.; Rev.

hist. 1889, 402; O. Hirschfeld, Kl. Schr. 129f.; Gréhler, Ursprung und Be-
deutung der franzosischen Ortsnamen I g7ff.; Maver, Sitzungsber. Wiener Akad.
175, 2 [1914], 79ff.; dazu Edw. Schroder, Gott. Gel. Anz. 1917, 197; ferner
Loth, Comptes rendus de I'Ac. 1914, 189; Rev. arch. 4. sér. XXIV 1914, 205ff. ;
Vendryes, Rev. celt. 35, 384 ff.; Sal. Reinach, Rev. ét. anc. 18 [1916] 278;

Abb. 1 b, Die drei Ma-
tronen von Windisch
nach der Zcichnung

.+ von 1804.

Mitteilungen der Antiquar. Gesellschaft in Ziirich, 15, 3 (1864), Taf. VIII 9 (dazu S. 157). Das
Matronenrelief wird erwdhnt von S. Heuberger, Die Garbe, 2 (Basel 1919), S. 717; das Merkur-
relief von J. Heierli, Argovia, 31 (1905), S. 12, Z.26. 38 f. Uber Viergdttersteine iiberhaupt

vgl. Koepp, Die Rémer in Deutschland 2 167 f. und Dragendorff, Westdeutschland zur Romer-
zeit 2 102 f,



Comptes rendus de 1'Ac. 1916,
48; Dottin, Manuel de 1'Anti-
quité celtique 2%, Paris 19I5,
S. 3271%). Es ist jedenfalls ge-
raten, von dem hypothetischen
Gotte *L,ugus keinen Gebrauch
zu machen und nur die Lugoves
als Mehrheit gottlicher Wesen
ins Auge zu fassen. Damit kom-
men wir wieder auf einen jener
Vereine segenspendender Gott-
heiten, die in der gallischen
Religion eine so wichtige Rolle
spielen. Alle zu solchen Verei-
nen zusammengefallten Gott-
heiten sind weiblichen Ge-
schlechts. Die Iugoves ins-
besondere mogen immerhin Be-
schiitzerinnen des Handels und
Gewerbes gewesen sein. In
Aventicum war ihr Heiligtum,
von dem das groBe Kapitil
stammt, augenscheinlich in der
Nihe des Forums gelegen. Auch
das einzige gesicherte ander-
weitige Zeugnis ihrer Verehrung
spricht fiir diese Auffassung:
in Uxama (heute Osma) unweit
Numantia im Keltiberenland
haben wir eine Weihung Lugo-
vibus  sacrum L. L(icinius?)
Urcico collegio sutorum d(onum)
d(edit) (CIL II 2818). Also hier
sind die Lugoves deutlich die
Schutzgotter der Schustergilde,
der ihr Mitglied Urcico einen
Altar zu Ehren der Lugoves
stiftet.

In den bisherigen Beispielen
handelt es sich ausschliefllich
um Gottinnen. Zwei Gotter
mogen noch angereiht werden.

23

Abb, 2a, Mercur auf dem Viergétterstein zu Windisch.

Hohe des Reliefs vom Scheitelpunkt des Bogens bis

zum Boden 126 c¢m. Breite des Reliefs ohne Rand

45 cm. DBreite des Steins mit Rand 56,5 cm. Hohe
des ganzen Steins 134 cm.

Der eine ist Sucellus, erwihnt auf einer Inschrift aus Yverdon (CIIL, XIII
5057), bezeugt aber auch durch eine Anzahl Statuetten. Es ist ndmlich durch



24
ein 1895 gefundenes Altarrelief aus Saarburg (CIL XIII 4542, abgebildet bei
Springer, Handbuch der Kunstgesch. I, 10. Aufl,, bearbeitet von Wolters, S.3537)
sichergestellt, dal} Sucellus der Name des auf keltischen Denkmilern auBer-
ordentlich hiufig vorkommenden dieu aw maillet war, des Gottes mit dem
Schlegel, der frither in der Regel als gallischer Dispater bezeichnet wurde.
Hr wird stets bartig mit juppiterartigem Kopftypus dargestellt, in der ethobenen
Linken einen Hammer oder schlegelartigen Gegenstand, in der vorgestreckten
Rechten einen runden Napf tragend. Wir haben in der Schweiz zwei bekannte
Statuetten von diesem Typus; die eine stammt
.aus Genf, die andere, sehr viel bessere ist gleich-
falls in Genf, stammt aber aus Visp im Wallis
(beide zuletzt publiziert von Deonna ASA
1915, 199 und Taf. XIV; mit ungenauen An-
gaben auch bei Heierli, Urgeschichte der
Schweiz 422f.; zum Visper Exemplar vgl. noch
Deonna, Rev. ét. anc. 18 [1916], 193 ff.; 21
[1919], 143 f.). Eine dritte Sucellus-Statuette
befindet sich im Historischen Museum zu Basel;
ihr Fundort ist unbekannt; sie gehort zum
alten Bestand des Faschischen Kabinetts (Inv.
1906, 163; abgebildet als «popa» schon bei
Bruckner, Merkwiirdigkeiten der Landschaft
Basel S. 2912 und Taf. XXI 6; jetzt auch
bei S. Reinach, Répertoire III 227 Nr. 6 nach
einer von Th. Burckhardt-Biedermann zu-
gesandten Photographie; von J. J. Bernoulli
im Katalog fiir die antiquarische Abteilung
des Museums in Basel [1880] S. 55 Nr. 163 mit
Unrecht als «schwerlich antik» bezeichnet).
Ich gebe sie hier als Abb. 3 in natiirlicher Grofle
wieder. Siezeigt vorn am Gewande ein eigentiimliches Geréte, das bald wie beim
Visper Exemplar mehr die Gestalt eines Hakens oder Nagels hat, bald wie beim
Basler Exemplar mehr einem bloBen um den Leib geschlungenen Stricke gleicht,
dessen Ende wieder lange Hakenstiel des Visper Exemplars bisan den untern Saum
der Tunica verlauft. Uber die Bedeutung dieses Attributs sind allerlei zum T'eil
sehr phantastische Meinungen vorgebracht worden, iiber die hier auf die in der
Revue des études anciennes 1915 zwischen Deonna, Viollier, de Vesly und Jullian
gefithrte Diskussion verwiesen sei. Uber das Wesen des Gottes wage ich mich
nicht zu dulern; selbst die von Zimmer (bei Holder, Altkelt. Sprachschatz
s. v. Sucellus), Henry, Rev. celt. 17, 66, und Dottin, Manuel de I’Ant. celtique?
322 vertretene Etymologie des Namens als su (~ved)-cello-s «der einen guten
Hammer hat», scheint nach einer Bemerkung Kuno Meyers (Sitzungsber. d.
Berliner Akad. 1914, 635) nicht {iber jeden Zweifel erhaben zu sein. Da auch
der romische Silvanus in Siidgallien und den Rheingegenden zuweilen mit

Abb. 3. Sucellus in Basel. Hist. Mus.,
Inv. 1906, 163. (Natiirliche GroBe.)



25

einem ihnlichen Hammerattribut dargestellt wird, hat man gemeint, Silvanus
in vielen Fillen einfach als eine romische Interpretation des Sucellus auffassen
zu diirfen; doch haben S. Reinach (Cultes, mythes et religions I 217ff. 230) und
Wissowa (Arch. f. Religionswiss. 19, 36) gegen die Gleichsetzung der beiden
Gotter gewichtige Bedenken vorgebracht. (Vgl. noch die Ausfithrungen und
Literaturangaben von Peter in Roschers Lex. IV 872f. 1579f. sowie Hubert,
Rev. arch. 1915 I 26ff.; Jullian, Rev. ét. anc. 20 [1918] 179.)

Als letzten der rein gallisch benannten Gotter aus der romischen Schweiz
darf ich vielleicht doch den deus Sedatus aus St. Maurice (ASA 1896, 112,
Taf. IX. 1917 Taf. XXXIV neben S. 262; Dessau 4685) nennen, obwohl Wissowa
seinen Namen nur als wortliche lateinische Ubersetzung eines barbarischen Namens
gelten lassen mochte (Arch. f. Religionswiss. 19, 31). Die sonstigen Belege fiir
die Existenz dieses Gottes stammen vom ritischen I.imes sowie aus Pannonien
und Moesien (vgl. Dessau 4686 mit Anm.), und angesichts dieser Zeugnisse muf}
Deonnas Vermutung (ASA 1918, 106, 12), wonach der Name Sedatus mit Se-
dunum (Sitten) zusammenhéangen durfte, als duBerst unwahrscheinlich bezeich-
net werden.

Uberaus hiufig sind nun Barbarengétter ohne weiteres den einigermafBen
entsprechenden, sei es wesensverwandten oder auch nur duBerlich dhnlichen
romischen Gottheiten gleichgesetzt worden. Oft geschah das in der Form, daf
der einheimische Name dem bekannteren lateinischen als Epitheton beigefiigt
wurde. Auch dafiir haben wir einige Beispiele in der Schweiz. An den Juppiter
Poeninus vom GroBen St. Bernhard, der ja eigentlich schon auBerhalb der
Schweiz liegt, erinnere ich nur im Vorbeigehen. Aus Avenches stammt eine Weih-
inschrift, beginnend deo Mercur(io0) Cisso(nio) (CIL XIII 11476, vgl. die letzten
Bemerkungen von SchultheB ASA 1913, 37; 1914, 117). Wir kennen diesen Mer-
curius Cissonius noch aus einer ganzen Anzahl Weihungen vornehmlich aus den
Rheinlanden (vgl. Riese 3339—3343); auf einem Denkmal aus Rheinzabern wird
er mit Caduceus und Beutel dargestellt; er wird also in der Hauptsache als Gott
des Geschiftsgewinns verehrt worden sein. FEiniges spricht dafiir, daBl dem
Mercurius Cissonius in Avenches der unter der Grange du Dime in unmittelbarer
Niahe des Fundortes jener Weihinschrift zutage getretene galloromische Tempel
gehorte, der in frithchristlicher Zeit in eine Kirche des heiligen Symphorianus
umgewandelt worden ist. Es war eine bescheidene Anlage von annihernd qua-
dratischer Gestalt nach gallischer Art, mit einer Seitenlinge von 8 auf g m, um-
geben von einem groferen umfassenden Quadrat von 20 auf 21 m Seitenlinge.
(Vgl. Cart, Ass. pro Aventico, Bull. g [1907], 15ff.; ASA 1907, Taf. 20; Secretan,
Aventicum, son passé et ses ruines® [1919], 82ff.) In den MaBlen genau iiber-
einstimmend (Innenbau ein Quadrat von 8 auf 10 m, quadratische Umfassungs-
mauer mit nicht ganz 20 m Seitenlinge), wenn auch in der Ausgestaltung noch
weniger monumental, war der galloromische Tempel, dessen Fundament ganz
neuerdings in der Engehalbinsel bei Bern an der Stelle einer spiteren Agidius-
kapelle freigelegt worden sind, innerhalb eines Gebietes, auf dem sich héchst
wahrscheinlich ein helvetisches oppidum befunden hat (vgl. einstweilen E.



26

Tlatarinoff] Neue Ziircher Zeitung 1919, Nr. 1761; Basler Nachrichten 1919,
N1. 493).

Ein 1908 in Avenches gefundenes Bronzeplittchen enthilt eine Weihung
an Mars Caisivus: Mart(i) Caisiv(o) Pomp(eius?) Optatus p(ro) i(ncolumi-
tate?) Aug(usti) ex stip(e), d. h. «aus einer Sammlung» (CIL XIII 11475, vgl
SchultheB ASA 1913, 42ff.).

Mehr ist zu sagen iiber einen anderen Beinamen des Mars, der, wie mich
diinkt, fiir Helvetien von besonderer Bedeutung ist. In und um VYverdon sind
nicht weniger als drei Belege fiir die Existenz eines Mars Caturix zutage ge-
treten (CIL XIII 5046. 5054. 11473); ein vierter stammt aus der Gegend nérdlich
von Bulle (CIL XIII 5035); auf einer der drei Inschriften aus der Umgebung
von Yverdon (CIL, XIII 5046) wird sogar die Stiftung eines femplum fiir diesen
Gott bezeugt. Nun ist Caturix einer der wenigen gallischen Gotternamen, die
sprachlich vollkommen durchsichtig sind. Caturix heilt wortlich «Kampfkonigy;
gallisch catw = ahd. hadu (in Hadubrant, Haduwig), verwandt nhd. «Hader.
Es scheint klar, daB wir es hier mit einem Kriegsgott zu tun haben, und die
romische Interpretatio (durch Mars) ist in diesem Fall besonders einleuchtend.
Belege fiir den Gottesnamen Caturix gibt es auBlerhalb des genannten Bereichs
iiberhaupt nicht, mit einer einzigen Ausnahme: ein begriiBenswerter Zufall hat
es gefiigt, daB wir eine Weihung an Mars Caturix aus dem Iimeskastell Bockingen
bei Heilbronn besitzen (CIL, XIII 6474, die Weihung ging von einem consulari-
schen Gefreiten [beneficiarius] aus). In diesem Kastell lag aber nachweislich
wihrend des zweiten Jahrhunderts eine 'Zeitlang die cohors I Helvetiorum in
Garnison (CIL XIII 6472. 6475). Augenscheinlich haben die helvetischen Krie-
ger den Kult ihres heimischen Schlachtengottes in den Reichskriegsdienst mit-
genommen und auch auBlerhalb ihres Landes gepflegt (vgl. Jullian, Rev. des ét.
anciennes 13, 467). Noch auf ein weiteres sehr merkwiirdiges Zusammentreffen
mochte ich bei dieser Gelegenheit aufmerksam machen. Als Verbreitungszentrum
des helvetischen Mars Caturix haben wir das antike Eburodunum, das heutige
VYverdon, kennen gelernt. Nun gab es noch ein zweites Eburodunum, das heu-
tige Embrun in den Cottischen Alpen am Westabhang des Mont Genevre. Das
Volk aber, dessen Hauptort dieses Eburodunum war, sind die (trotz Miillenhoff,
Deutsche Altertumskunde II 248f. zweifellos echt keltischen) Caturiges! Es ist
sehr schwer, hier einen bloBen Zufall zu erkennen und nicht irgendwelche Be-
ziehungen anzunehmen zwischen dem helvetischen Eburodunum, wo Mars
Caturix verehrt wurde, und dem siidlichen Eburodunum, der Stadt der Caturigen.
Welcher Art jedoch diese Beziehungen waren, dariiber wage ich keine Vermutung
auszusprechen. Nur vor einem naheliegenden Irrweg glaube ich warnen zu
miissen. Max Ihm hat (Pauly-Wissowa III 1797) die Moglichkeit offen gelassen,
der Name des Gottes von Yverdon kénnte die Bedeutung haben «Mars der Ca-
turiges», und auch der Germanist Kauffmann hat (Zeitschrift f. deutsche Philol.
38, 296, 4) den Mars Caturix in eine Reihe gestellt mit dem auf niederrheinischen
Inschriften (Riese 2373. 3328—3331) mehrfach bezeugten Mercurius Arvernus,
der ja ganz sicher nicht zu trennen ist von dem beriihmten, auf dem Gipfel des



27

Puy-de-Dome in der Auvergne verehrten gallischen Gotte. Eine analoge Auf-
fassung des helvetischen Marx Caturix als eines aus dem Caturigenland iibernom-
menen Fremdlings scheint mir nun vollig ausgeschlossen durch die Tatsache,
dall gerade die helvetischen Soldaten am Limss diesen Gott, augenscheinlich
eben als ihren Kriegsgott, besonders verehrt haten: also es bleibt dabei, da3
Mars Caturix nicht «der Caturige», sondern «der Kampfkonig» bedeutet.

Mit den bisher betrachteten Erscheinungen haben wir nun die Spuren ein-
heimischer Religion bei weitem nicht erschopft. Nicht immer werden die natio-
nalen Gotternamen, sei es fiir sich, sei es als Epitheton neben einem rémischen
Namen, ausdriicklich erwihnt. Vielmehr verstecken sich unzweifelhaft in un-
endlich vielen Fillen hinter gut lateinisch klingenden Namen in Wirklichkeit
einheimische Gottheiten. Ein Leitfossil, das zum Aufspiiren solcher Tatbestinde
gute Dienste leistet, ist das hiufig den Weihungen im Dativ vorgesetzte Wort
deo, deae, dessen Verwendung dem romischen Brauche durchaus fremd ist (vgl.
dazu Robert, Epigraphie de la Moselle I 67f.; Zangemeister, N. Heidelb. Jahrb. 5
[1895], 46ff. 60; Riese, Westd. Zeitschr. 17 [1898], 15ff.; Keune, Pauly-Kroll-
Witte I A 1134, 20ff.). Aber der leider der Forschung entrissene William Cart
hat in einer seiner letzten Abhandlungen (ASA 1919, 10ff.) sehr schén nachge-
wiesen, daf} der Zusatz deo bei Weihungen an unrémische Gotter keineswegs obli-
gatorisch ist, vielmehr sehr oft auch Lteizweifellos nichtromischen Gottheiten diese
Apposition weggelassen wird. Zur Entscheidung der Frage, ob wir es mit wirklich
romischen oder nur ins Romische iibersetzten Kulten zu tun haben, kénnen
uns zuweilen Beobachtungen statistischer Art helfen. So spricht z. B. das auf-
fallend starke Hervortreten des Mercurius in den helvetischen Inschriften und
in den Statuettensammlungen der schweizerischen Museen (vgl. Cart ASA 1910,
164) dafiir, daB in der Mehrzahl der Fille jener keltische Hauptgott — ein Gott
des Handels und Verkehrs, der Fithrer auf Wegen und Reisen — zugrunde liegt,
den schon Cisar durch den romischen Mercurius interpretiert hat, indem er
(bell. Gall. 6, 17, 1) schreibt deorum maxime Mercurium coluni. Und wenn
er gleich darauf fortfahrt post hunc Apollinem et Martem et Jovem et Minervam,
so liefern uns auch hiefiir die Inschriften des romischen Helvetien die schonsten
Belege. Darauf hat jiingst auch Wissowa in seinem lehrreichen Aufsatz iiber
«Interpretatio Romana» (Arch. f. Religionswiss. 19, 1ff.) hingewiesen. «Manche
hier uns entgegentretende, aus romischer Vorstellung nicht zu erklirende Zu-
sammenstellungen von Gottheiten erhalten durch die Cisarstelle erst ihre rich-
tige Beleuchtung, z. B. wenn die vwicani von Vindonissa im Jahr 79 n. Chr. dem
Mars, Apollo und der Minerva einen Bogen errichten (CIL, XIII 5195)
oder in Eburodunum ein Gallier (Togirix Metiae f.) eine gemeinsame Weihung
(CIL, XIII 5055) an die drei Gottheiten Mercurius, Apollo und Minerva
macht, die auch auf einem Votivrelief aus Nassenfels in Oberbayern (Roém.-
germ. Korr.-Bl. IV 1911 S. 33) vereint erscheinen» (Wissowa a. a. O. 15). Zu
den von Wissowa aufgezihlten fiige ich noch ein Beispiel aus Genf hinzu: eine
Weihung an die vereinigten Gotter Mars, Juppiter und Mercurius (CIL
XII 2589).



II.

Eine andere Gruppe von Erscheinungen, die ich zur Sprache bringen moéchte,
bilden die Fille des Fortlebens antiker Gotter in heutigen Lokalnamen oder in
Gestalt volkstiimlicher Heiligen. Ein Fall der zuerst angedeuteten Art liegt
wahrscheinlich vor in den beiden Pierres-a-Niton, jenen berithmten Granit- -
findlingen nahe dem Siidufer des Genfer Seehafens, von denen der groBere dem
schweizerischen Hohenvermessungssystem als Fixpunkt dient. An seinem FuBe
sind im Jahre 1660 !) eine Anzahl Bronzegegenstinde gefunden worden (zwei
Axte, ein MeiBel, ein kunstvoll verziertes Messer von seltsamer Form, besprochen
und photographisch reproduziert von B. Reber, ASA 1915, 108ff.). Auf der Ober-
flache des kleineren, dem Ufer nihergelegenen Felsblockes hat B. Reber zwei
kiinstlich eingetiefte runde Opferschalen beobachtet. Also ein uralter Kult
hat hier seine Stitte gehabt. Besonders wichtig ist nun in Verbindung damit der
Name Niton (ilter auch Neiton, Neiton, Neyton, Nyton): das ist die Patoisform fiir
das heutige franzosische lutin (altfranzosisch neuton, nuiton, luiton), d. h. «Ko-
bold» (Meyer-Liibke, Roman. etymol. Woérterbuch S. 436, Nr. 5894). Gerade
in der Umgebung von Genf ist Niton noch zweimal fiir Ortsbezeichnungen ver-
wendet worden; ein Steinblock Mas Niton liegt bei Sciez in der Seebucht von
Coudrée am savoyischen Ufer, eine Pierre-de-Niton iiber Fégére in der Gemeinde
Péron, einem franzosischen Dorf am FuBe des Jura westlich von Genf. Nifon
ist aber, wie A. Boucherie (Rev. des langues romanes 18 [1880], 302ff.) und Su-
chier (Grobers Grundril der romanischen Philologie I 634 = 12 8o1{f.) erkannt
haben und unlingst noch Louis Gauchat (Festgabe fiir Hugo Bliimner 1914,
345) gegeniiber der allzu weit getriebenen Skepsis Samuel Merians (Die fran-
zosischen Namen des Regenbogens [Diss. Basel 1914] S. 47ff.) mit Recht ver-
fochten hat, sprachlich hervorgegangen aus dem lateinischen Neptunus. Be-
deutsam ist es nun, daB am 14. Mai 1884 stark einen Kilometer unterhalb der
Pierres-a-Niton inmitten des Rhonebettes, ungefahr gegeniiber der Corraterie,
eine 80 cm hohe Basis mit folgender Inschrift gefunden worden ist (CIL XII 5878):
deo Neptun(o) C. Vitalinius Victorinus miles leg. X XII a curis v(otum) s(olvit)
I(ibens) m(erito). Es ist die Weihung eines Soldaten der in Mainz stationierten
22. Legion. DaB} der Neptunus, dem diese Gabe gewidmet wurde, eine vor-
romische Gottheit mit bloB ins Lateinische iibersetztem Namen ist, bezeugt
die vorgesetzte Apposition deo. Es ist genau so wie in Bosnien an der Privilica-
quelle, wo ein einheimischer Quellgott Bindus mit Neptun identifiziert worden
ist (CIL IIT S. 14325f.). GewiB mit Recht leitet v. Domaszewski (Korr.-Bl.
der Westdeutschen Zeitschr. 15, 234) das Vorkommen des Neptunkultus am
Gardasee, Iseosee, Comer-, Langen-, Genfer- und Plattensee von dem einstigen
Vorhandensein einer einheitlichcn, keltischen Gottheit her, die in romischer Zeit

1) Dieses Jahr gibt Baulacre (Journal helvétique Aug. 1746, abgedruckt in Baulacre, Oeuvres
historiques et littéraires recueillies par Mallet, I 1857, S. 45), danach Reber ASA 1882, 263; 1915,
108. 111. 113. Woher H. Schuermans, Wallonia 10 (1902) S. 220 das Datum des 19. Januar 1645
hat, weiB ich nicht. In der von ihm zitierten Literatur (Jac. Spon, Histoire de la ville et de I'estat
de Genéve I, Lyon 1680, S. 25 — Genéve 1730, S. 13; Thourel, Histoire de Genéve 1832, S. 20;
Galiffe, Genéve historique et archéologique 1869, S. 7, und Supplément 1872, S. 10) finde ich kein
Datum. Spon leitet 1680 die Fundnotiz ein mit den Worten: #/ #’y a pas long-temps.



29

zum Neptun umgetauft worden ist. Zu den von Domaszewski gegebenen Nach-
weisen fiige ich noch eines der sechs bronzenen Votivbeilchen aus Allmendingen
bei Thun mit der Inschrift (CIL XIII 5158, 6) Neptuni hinzu, die uns diesen
vorromischen Wassergott auch fiir den Thunersee bezeugt. In Genf aber hat
sich der lateinische Name des auch hier einst verehrten gottlichen Wesens bis
heute erhalten, denn es besteht — trotz den noch jiingst von W. Cart, ASA 1919,
158, angedeuteten Zweifeln — alle Wahrscheinlichkeit, daf} die ins Rhonebett ge-
ratene Neptunsbasis mit den Pierres-a-Niton in irgendwelchem Zusammenhang
steht. Nur hat auch hier, einer allgemeinen Entwicklung gemidf, die mit dem
Namen verbundene Vorstellung sich im Lauf der Zeiten verindert. Aus dem
uralten individuellen Wassergott ist im Volksglauben ein Gattungswesen ge-
worden: der Gott ist schlieBlich zum neckischen Damon, zum Nix und «Wasser-
teufely, vielfach zum Kobold iiberhaupt, herabgesunken (vgl. F. Ed. Schneegans,
Zeitschrift f. romanische Philol. 24 [1900], 557ff.). Eine genaue Parallele dazu
bietet der Name der Gottin Diana, der im alttoskanischen und sardinischen
Dialekt (jana) und im Neapolitanischen (jandra) die appellativische Bedeutung
«Hexe» bekommen hat, im Altfranzosischen (gene), Altprovengalischen (jana)
und Asturischen (3ana) «Quellnymphe», im Rumdinischen (zind) «Fee» be-
deutet (Korting, Lat.-roman. Worterbuch? 310; Meyer-Liibke a. a. O. 205f.
Nr1. 2624. Auf eine Weiterbildung *Dianisca fithrt Tappolet, Schweiz. Archiv
f. Volkskunde 22 [1919], 225ff. einleuchtend die Patoisform des Berner Jura
djonats «Hexe» zuriick). '

Gerade an einen helvetischen Diana-Kult, und zwar an die bekannte in
Ziirich gefundene Weihung der Bérenhiiter (ursari) an dea Diana und Silvanus
(CIL XIII 5243) hat Alfred Boissier (Anzeiger f. Schweiz. Gesch. 1916, 19ff.)
eine Hypothese gekniipft, die, wenn sie besser begriindet wire, das Fortleben
eines antiken Gotterdienstes in einem kirchlichen Heiligenkult belegen wiirde:
Boissier meint namlich nichts Geringeres nachweisen zu konnen, als daB die
Marienverehrung im Ziircher Fraumiinster sich aus eben diesem keltischen
Dianakult entwickelt habe und das Kloster auf dem Grund und Boden eines
Dianaheiligtums errichtet worden sei. Nun ist es an sich ja evident, da3, wo die
alten Gotter sich gehalten haben, dies entweder in der Form von unheimlichen
Dimonen geschehen ist oder in Gestalt von Lokalheiligen — entsprechend der
Haltung, die die alte Kirche gegeniiber den von ihr bekampften Gottern ein-
nahm: sie hat ja ihre Existenz in der Regel nicht geleugnet, sondern nur umge-
deutet, sei es in feindlichem (vgl. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken
Welt I 54f.; C. A. Bernoulli, Die Heiligen der Merowinger, Tiibingen 1900, S. 327)
oder freundlichem Sinne. Wenn aber Boissier insbesondere mit der Legende vom
freundlichen Hirschen operiert, der die Stifterinnen des Fraumiinsters, Hildegard
und Bertha, an den Ort fithrt, wo das Kloster dann gegriindet wird — und
wenn er diesen Hirschen als das heilige Tier der Diana in Anspruch nimmt, so
mul} doch darauf hingewiesen werden, daB3 das Sagenmotiv des fithrenden Hirschen
zu den weitverbreiteten gehort: Felix Busigny hat es an nicht weniger als drei
Stellen in altfranzésischen Epen nachgewiesen. (Das Verhiltnis der Chansons
de geste zur Bibel [Diss. Basel 1917] S. 71 mit Anm. 46.)



30

Als eine Art Gegenstiick zu den Pierres-a-Niton bietet sich uns die alte
Kultstitte des Martinsklafters an der Felswand iiber Fridliswart zwischen
Biel und Reuchenette. Unfern von der Stelle, wo die I.egende den heiligen
Martin in wundersamer Weise durch einen Griff seiner ausgebreiteten Arme in
die Felswand gerettet werden 14Bt, ist 1918 eine Weihinschrift (Marti M. Maccius
Sabinus ex vissu) zutage getreten (jetzt im Mus. Schwab in Biel, vgl. Schulthel3
im 11. Jahresber. d. Schweiz. Ges. f. Urgesch. [1918], S. 701.), und die Méglichkeit
ist nicht von der Hand zu weisen, dal} ein hier verehrter heidnischer Mars
spiter in einen heiligen Martin umgedeutet worden ist.

Mit noch viel groBerer Sicherheit wird man die da und dort haftenden Ie-
genden von drei heiligen Jungfrauen auf einen vorchristlichen Kult der zu
dritt auftretenden Matres oder Matronae zuriickfithren diirfen. Das ist mit
den berithmten, von Mistral in der Miréio verherrlichten 7res Mario (Li-Santo)
von der Insel Camargue im Rhonedelta schon des 6ftern geschehen. In der Schweiz
sind mir drei Jungfrauen bis jetzt nur bekannt aus Adelwil, 6stlich vom obern
Ende des Sempachersees im luzernischen Amte Sursee, wohin der Kult allerdings
erst im 17. Jahrhundert aus den einst so matronengesegneten Rheinlanden ver-
pflanzt worden ist. (St.Einbet und ihre zwei Genossinnen, vgl. E. A. Stiickelberg,
Die Schweiz 1916, 655ff.) Aus nichster Nahe der Schweiz aber kann ich noch zwei
Beispiele beibringen: einmal die als Wallfahrtstatte zumal im 15. Jahrhundert viel-
besuchten « Griber der drei Jungfrauen» in Eichsel auf dem Dinkelberg zwischen
Rhein und Wiesental (vgl. R. Wackernagel, Basler Zeitschrift f. Gesch. und Alter-
tumskunde 2, 227. 244ff. 248), dann die noch jetzt alljihrlich im Juli durch Fest
und Wallfahrt geehrten, von Felix Moschlin in den «Ko6nigsschmieds» (S. 32f.)
literarisch verwerteten «drei Jungfrauen» oder «drei Griber» im Wald unweit des
sundgauischen Dorfes Wenzweiler, 8 km westlich von Basel. Moglicherweise hat
dieser einst in der Umgebung von Basel lebendig gewesene Matronenkult Anla
gegeben zu der Sage von den drei Schwestern Margareta, Chrischona und Ottilia,
die sich an die Hohen von St. Margarethen bei Binningen, St. Chrischona auf dem
Dinkelberg und Tiillingen jenseits der Wiese gekniipft hat (Vom Jurazum Schwarz-
wald 3 [1886], 264f., zitiert von C. Roth, Basler Jahrbuch 1920, 105f. 169).

Zum SchluB} mag noch erwahnt sein, daB auch die antike Gottheit, die an
den Heilquellen von Baden verehrt wurde, sehr wahrscheinlich in einer Orts-
heiligen fortlebt. Leider kennen wir bis jetzt den Namen nicht, mit dem der
Kult der hier entspringenden salubres aguae (Tacit. hist. 1, 67) verbunden war,
aber die Benennung des sicher in Form und Gebrauch bis in das Altertum zuriick-
gehenden ehemaligen, bis 1845 bestehenden Verenabades macht es wahrschein-
lich, daf3 auch hier diejenige Gestalt des heidnischen Volksglaubens zugrunde
liegt, auf die E. I.. Rochholz (Drei Gaugéttinnen als deutsche Kirchenheilige, .
Leipzig 1870) die heilige Verena zuriickgefiihrt hat (vgl. iiber Baden, seine Heil-
quellen und das Verenabad noch B. Fricker, Geschichte der Stadt und Bader
zu Baden, Aarau 1880, S.24. 387. 415; Wolters, Bonner Jahrb. 118 [1909],

2571.).



	Aus der Religion des römischen Helvetien

