
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 23 (1921)

Heft: 1

Artikel: Aus der Religion des römischen Helvetien

Autor: Stähelin, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-160004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-160004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der Religion des römischen Helvetien.
Von Felix Stähelin.

Die Religion des römischen Helvetien darzustellen ist unmöglich. Wir
besitzen keine Zeile von der Hand eines antiken Schriftstellers, die eine

Zusammenfassung des Tatsächlichen oder ein allgemeines Urteil über diesen Gegenstand

enthielte, und so sind wir denn ganz auf den rein zufälligen Erhaltungszustand

der inschriftlichen und monumentalen Überlieferung angewiesen.
Unter solchen Umständen ist es doppelt geboten, von einem Überblick über das

gesamte Material abzusehen, so wünschenswert es an sich wäre, daß einmal die
mannigfach verstreuten Einzeltatsachen gesammelt und statistisch verarbeitet
würden1). Für diesmal kann es sich nur darum handeln, gewisse Erscheinungen
und Gruppen von Erscheinungen herauszugreifen und gesondert ins Auge zu
fassen.

Vorweg mag bemerkt sein, daß wir zu Helvetien hier auch die im Altertum
vom Helvetierland politisch getrennten Gebiete der heutigen Kantone Basel,
Tessin, Wallis und Genf hinzurechnen.

Unwillkürlich drängt sich uns zuerst die Frage auf, ob und was für welche
einheimischen Götter in der Schweiz auch noch unter der römischen Herrschaft
mit ihrem ursprünglichen keltischen Namen verehrt worden sind. In der
Tat kennen wir eine Anzahl solcher Kulte, zunächst von Göttern, deren
einheimische Benennung schlechtweg, ohne Identifikation mit einer römischen Gottheit,

gebräuchlich war. Dahin gehören einmal zwei Göttinnen, deren Namen in
deutlicher Beziehung stehen zu der Stätte ihrer Verehrung: die dea Aventia,
die Göttin von Aventicum, genauer vielleicht eines Flüßchens oder einer Quelle
bei Aventicum (CIL XIII 5071—5073, vgl. Maver, Sitzungsber. Wiener Akad.
175, 2 [1914] S. 39. Deonna, Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde ASA 1918,
106, 12., 112, 3), und die Göttin Genava, das personifizierte römische Genf
{Genava Augusta, J. Mayor, Fragments d'archéol. genevoise 1892, 61, danach
Rev. arch. 3. sér. XX 408), mit der wir etwa die Mainzer dea Mogontia und die
dea Bibractis in der bekannten Häduerstadt vergleichen können. Zwei weitere
gallische Göttinnen rein lokalen oder doch regionalen Charakters hat uns der
Fund einer Anzahl zusammengehöriger, jetzt im Historischen Museum zu Bern

*) Auf die ausführliche Zusammenstellung von W. Deonna, «Les croyances religieuses et
superstitieuses de la Genève antérieure au christianisme» (Bulletin de l'Institut national Genevois

42, 1917, S. 209—526) bin ich zu spät aufmerksam geworden und kann sie nur bei der
Korrektur eben noch erwähnen.



i8

aufgestellter Bronzestatuetten kennen gelehrt, der im Jahr 1832 im Schloßgut
Muri bei Bern dicht beim Pfarrhaus geglückt ist. Die eine ist als sitzende Frau
dargestellt; in der rechten Hand hält sie eine Schale, zu ihrer Linken steht ein
altarähnliches Gestell mit Fruchtkorb; ihr gegenüber erhebt sich ein Eichbaum,
und von diesem her schreitet auf die Frau zu ein mächtiger Bär. Das Tier wurde
gleichzeitig mit der Statuette, doch von ihr getrennt gefunden; die Zugehörigkeit

ist ganz sicher, seitdem im Jahr 1899 Pfarrer Paul Vionnet nachgewiesen
hat, daß die Spuren der Bärentatzen auf der Standplatte noch sichtbar sind.

Wichtig ist nun die vorn an der Basis angebrachte Inschrift (CIL XIII 5160: deae

Artioni Licinia Sabinilla), durch die als Name dieser Göttin Art io bezeugt wird.
Sie kommt außerhalb der Schweiz noch vor auf einer Felsinschrift im
Weilerbachtal bei Bollendorf unweit Bitburg an der deutsch-luxemburgischen Grenze

(CIL XIII 4113)!) und, falls v. Domaszewski richtig ergänzt2), im Mithräum des

Limeskastells Stockstadt (CIL XIII 11789). Durch die Zusammensetzung der
Statuette von Muri ist nun eine von den Linguisten längst aufgestellte Vermutung
zu völliger Gewißheit erhoben worden, nämlich daß dem lateinischen ursus,
griechisch ägy.Toc, ein keltisches artos, «Bär» entsprochen habe, und daß somit
Artio die «Bärengöttin» bedeutet. Es ist wahrscheinlich, daß die Göttin
ursprünglich selber in der Gestalt eines Bären gedacht, später der Bär der nunmehr
anthropomorph gewordenen Göttin bloß als heiliges Tier beigegeben wurde.
Salomon Reinach hat dazu die kühne Hypothese gewagt, daß im Namen Bern,
im Berner Wappentier und in dem heute noch in Bern fortlebenden Brauch der

Bärenhegung sich die Spur eines uralten lokalen Gottesdienstes totemistischer
Natur, d. h. der Verehrung eines heiligen Stammestiers erhalten habe. Wäre dies

richtig, so müßte der jetzt herrschenden Auffassung der Abschied gegeben
werden, wonach der Name Bern als deutsche Entsprechung zu Welsch-Bern

Verona gewählt und erst von den Zäringern als den Besitzern der Mark
Verona der neugegründeten Stadt an der Aare verliehen worden wäre (Sal.
Reinach, Cultes, mythes et religions I 55ff., weiteres in den Berner Kunstdenkmälern

2. Jahrg. 1903, Blatt 15; Deonna ASA 1913, 30; Cart ASA 1919, 13;
Ihm Pauly-Wissowa Suppl. I 145; Keune ebd. III 203; Alfr. Boissier Anz. f.

Schweiz. Gesch. 1916, 26ff. ; Zupitza, Kuhns Zeitschr. f. vergleichende Sprach-
forschg. 37, 393, 1). Gleichzeitig mit der dea Artio wurde zu Muri eine dea Naria
(CIL XIII 5161) gefunden, eine stehend dargestellte Göttin, über deren Wesen
wir gar nichts aussagen können, die" aber auch durch eine Inschrift in Cressier
bei Landeron (CIL XIII 5151) belegt wird, hier mit dem wahrscheinlich lokalen

') Die Inschrift wurde zum erstenmal erwähnt im Jahresbericht der «Gesellschaft für nützliche

Forschungen» 1872/73, dann in den Bonner Jahrbüchern 55/56 (1875), 245. Durch diese

nachträgliche Bezeugung einer Göttin Artio ist jeder Zweifel an der Echtheit der 1832 in Muri
gefundenen Statuette niedergeschlagen.

2) Die Ergänzung wird durch das beigefügte Bild einer anscheinend schlangenfüßigen Gottheit

nicht empfohlen. Julliais Bedenken (Rev. et. ane. 20 [1918], 178) gegen die Deutung der
Artio als Bärengöttin sind hinfällig, insofern sie nur durch die Stockstadter Darstellung
veranlaßt sind.



19

Zunamen Nousantia. Die Inschrift der Statuette von Muri lautet: deae Nariae
eg. Arure.cur.Feroc. I. Das ergänzt Mommsen: reg(io) Arure(nsis) cur(ante)
7eroc(e) l(iberto), Riese dagegen (Das rhein. Germanien in den ant. Inschriften,
Ir. 2064): Reg(inae) Arure(nses). Hätte Riese mit dieser Ergänzung das Riehige

getroffen, so würde Naria das Epitheton einer «Königin» tragen; in jedem
''all bezeugt die Weihung von Muri einen nähern Zusammenhang der Göttin
ait den Arurenses, den Bewohnern des Tals der Arura (Aare). Ganz unbegründet
5t dagegen die von Deonna ASA 1918, in schlankweg verfochtene Identifikation
1er Naria mit der altitalischen Nerio (sabinisch «Mannheit», vgl. Wissowa
a Roschers Lex. III 271 f.; Religion und Kultus der Römer 2 22, 2. 148). Zu
Taria vgl. noch Ihm in Roschers Lex. III 9f ; Deonna ASA 1913, 29. Hier wird
ich passend anreihen eine Göttin Anextiomara, deren Namen wir auf einer

914 in Avenches gefundenen Inschrift lesen (W. Cart ASA 1915, I72ff„ 27iff;
919, 15; Assoc, pro Aventico Bull. 13, 31 ff., vgl. noch Rev. arch. 1916 I 315;
lev. des et. ane. 1916, 146—-199; Jahresber. d. Schweiz, prähist. Gesellsch. 9

1916], 85). Diese Göttin gehört irgendwie in den apollinischen Kreis, denn sie

lüdet ein weibliches Gegenstück zu einem Apollo Anextiomarus, der je auf einer
lordbritannischen (Newcastle) und einer gallischen (Mans) Weihinschrift be-

eugt ist. Aus dem Gebiet der Gemeinde Lens im oberwalliser Bezirk Sierre,
.m Fuß des Rawilpasses, stammt eine Inschrift, auf der die Göttin Canti-
merta erwähnt wird (CIL XII 131). Der Name dieser Göttin, von der wir sonst

;ar nichts wissen, erinnert im zweiten Bestandteil an die bekannte Rosmerta, die
n den Rhein- und Moselgegenden als göttliches Paar mit ihrem Sohne Mercurius
rerehrt und deren Name öfters durch den entsprechenden lateinischen der Maia
'erdrängt wurde (vgl. die von Schultheß ASA 1914, 32 ff. behandelte Genfer
Veihung an Maia).

Außerordentlich weit verbreitet war der Kultus der Pferdegöttin Epona
von keltisch epo «Pferd» lateinisch equus, griechisch ïjijioç), der Patronin
les bei den Galliern so hoch entwickelten Reit- und Fuhrwesens. (Vgl. über sie
Ceune, Pauly-Wissowa VI 228ff., Suppl. III 43Öff. 1305.) Wir wundern uns
ticht, gerade an der großen helvetischen Heerstraße eine Spur der Verehrung
lieser Gottheit zu finden, nämlich in Solothurn, wo ein consularischer Gefreiter
'immunis) der damals in Mainz stationierten legio XXII Antoniniana primi-
;enia pia fidelis, der offenbar mit Pferden und Train zu tun hatte, ihr im Jahr 219
inen Altar geweiht hat (CIL XIII 5170). Und an der nördlichen Fortsetzung
1er von Solothurn nach Mainz führenden Straße, in Basel, hat sich noch ein
weiter schweizerischer Beleg für die Verehrung der Epona in einer alten Stütz-
nauer am Fuß des Burghügels unweit der Birsigmündung eingemauert ge-
unden, ungefähr an der Stelle, wo vermutlich die linksrheinische römische
leerstraße die Richtung nach dem Elsaß einschlug (ASA 1900, 77f. CIL XIII
1539)-

Zuweilen wurde zusammen mit Epona ein keltischer Götterverein verehrt,
lie sogenannten Suleviae oder Suleae. Sie gehören in den Kreis jener be-
onders in den Gegenden westlich vom Niederrhein außerordentlich zahlreichen,



20

nach Familien und Örtlichkeiten «differenzierten» Göttinnen, deren Attribute,
Fruchtkörbe und Füllhörner, sie als Glück, Segen und Wohlstand verleihende
Wesen kennzeichnen (im allgemeinen vgl. Ihm, Bonner Jahrb. 83 [1887] iff.;
in Roschers Lex. II 2467. IV I592ff. ; Schultheß ASA 1913, I96ff. ; Wissowa,
Arch. f. Religionswiss. 19, 2of. ; Norden, Sitzungsber. Berliner Akad. 1918, 104;
O. Schrader, Ilbergs Jahrb. 1919, 77ft. ; Jullian, Rev. et. ane. 20 [1918], 179).
Aus der Schweiz haben wir bis jetzt drei Beispiele für Sulevienkult ; jedesmal
sind es Weihungen in der Form Suleis. Die eine stammt aus Vidy bei Lausanne
(CIL XIII 5027), die zweite aus Solothurn (ASA 1913, 191 ff. CIL XIII 11499),
die dritte aus Avenches (ASA 1914, i94f. CIL XIII 11477). Die beiden ersten
sind Suleis suis adressiert, worin sich deutlich die enge Beziehung dieser
Gottheiten zum Geschlecht oder zur Heimat der Weihenden kundgibt ; die dritte fügt
zu Suleis noch den weiteren Namen «Atumariae», womit wohl der spezielle
Beiname einer der Sulevien bezeichnet wird. Bevor die Solothurner und die Avencher
Inschrift bekannt waren, hatte v. Domaszewski darum, weil die meist bata-
vischen, also germanischen kaiserlichen Gardereiter (équités singulares) die
Sulevien besonders ausgiebig verehrten, diese für germanische Gottheiten
erklärt. Davon kann nun nicht mehr die Rede sein. Einmal dienten ja auch
Kelten, unter andern insbesondere auch Helvetier unter den Gardereitern, und
dann sind jetzt dank den drei helvetischen Inschriften sichere Belege dieses

Kultus auf rein keltischem Boden in genügender Zahl vorhanden; schließlich
verschwinden alle Denkmäler dieses und ähnlicher Kulte vollständig gerade seit
dem Germaneneinbruch um 250, wie es denn überhaupt im Innern Germaniens

gar keine Belege für ihre Existenz gibt. Häufiger als mit dem einheimischen
Namen werden diese regelmäßig zu dritt dargestellten Segensgöttinnen lateinisch

«bald nach der äußern Erscheinung ihrer Bilder als Matronae, bald nach
ihrem innern Wesen als Matres bezeichnet» (Wissowa, Arch. f. Rei. 19, 21).
Auch hiefür liefert der Boden der Schweiz einige Belege: Matribus lesen wir
auf einem jener sechs 1824/25 in den Ruinen eines Heiligtums zu Allmendingen
bei Thun gefundenen Votivbeilchen aus Bronze, Matronis auf einem zweiten

(CIL XIII 5158, 2. 3, vgl. Keune, Pauly-Wissowa-Kroll Suppl. III 83, 3off.),
Matr(ibus) Aug(ustis) auf einem Stein in Genf (CIL XII 2593), Matribus
sacru[m\ voto suseepto auf einer Inschrift aus der Gegend von Locarno (ASA 1914,
39.118). Und ein monumentales Zeugnis für helvetischen Matronenkult besitzen
wir in einem Viergötterstein, der an der Südwestecke der Kirche zu Windisch
eingemauert ist. Auf der Westseite sind in kleinerem Format die drei Matronen
dargestellt. Leider ist das Relief stark verwittert; man sieht kaum mehr, daß
die Figuren sitzen und Früchte in ihrem Schöße tragen, worauf eine Zeichnung
von 1864 schließen läßt; dagegen scheint trotz dieser Zeichnung klar, daß die
Frauen nicht barhäuptig, sondern mit den für die Matronen charakteristischen
großen Hauben gebildet waren: die Köpfe sind mit dem obern Fries ganz
verwachsen, und bei der Figur am weitesten rechts (vom Beschauer) sind in gewissen
nimbusähnlichen Rundungen die Spuren der Haube noch erkennbar (Abb. 1 a, b).
Etwas besser erhalten ist auf der Südseite des Steins der in bedeutend größerem



21

Maßstab gegebene

gallorömische Mercurius

mit dem Beutel,
obwohl auch dieses
Relief im letzten
Jahrzehnt schwer verstümmelt

worden ist (Abb.
2 a, b)

Auch ein
vielbesprochener Götter-
name, der in
monumentaler Schrift auf
einem mächtigen
Kapital von Aventicum
zu lesen ist, gehört sehr
wahrscheinlich in diesen

Zusammenhang :

der Name I,ugoves
(CIL XIII 5078,
abgebildet bei Dunant,
Guide illustré du Musée
d'Avenches S. 85, vgl.
S. 117), allem
Anscheine nach ein
Nominativ (oder Voca-
tiv Pluralis. Die

Keltologen d'Arbois de

J ubainville undThurn-
eysen haben eine
etymologische Verwandtschaft

dieses Namens
mit demjenigen eines

in irischen Legenden
gefeierten mythischen
Helden Lug angenommen,

und d'Arbois de

Jubainville hat weiter
vermutet, der Held
Lug sei im Grunde ein
verblaßter gallischer

;ì gSO*%K*B .'.:
.•.<*

":•" 'teff ¦¦-¦:

m
y.

v*.

¦fJ«

4 V-

U -'-.

T"

$Ê£-

7:..¦-•'m.-:

Ä}% .*
m s*

a
ï ' i mim

•i Z*r ç\

+â m .:-

*

Abb. 1 a. Die drei Matronen auf dem Viergötterstein zu Windisch.
Höhe des Reliefs vom Scheitel bis zur Fußhorizontale 38 cm. Breite
des Reliefs von Kante zu Kante 47 cm. Breite des Steins mit

Rand 60,5 cm.

') Die Kenntnis dieses Denkmals verdanke ich Herrn Dr. Theodor Eckinger in Brugg, die

Photographien und Literaturnachweise Herrn Dr. Samuel Heuberger und der Gesellschaft Pro
Vindonissa ebendaselbst, die Maße und manche sonstigen Angaben Herrn Pfarrer Karl Pfisterer
in Windisch. Die in Abb. ib und 2b wiedergegebenen Zeichnungen stammen aus F. Keller,



22

b&i
VS:

Gott *Lugus, dessen Name auch in dem mehrfach vorkommenden Ortsnamen

Lugudunum stecke. Er glaubte geradezu, hierin das nationale Prototyp des

in romanisierter Form «Mercurius» genannten gallischen Hauptgottes gefunden
zu haben, den Caesar (bell. Gall. 6, 17, 1) als omnium inventorem artium
bezeichnet: er wäre also ein Schutzgott des Handels und der Gewerbe gewesen.
Andrerseits meinte d'Arbois, der erschlossene Gott *Lugus sei der Hauptgott
von Lugudunum gewesen. Eine Bestätigung fand er darin, daß das irische Fest
des Lug auf den 1. August fällt, also gerade auf den Tag, an dem Augustus
das große gallische Jahresfest in Lyon am Kaiseraltar feiern ließ, offenbar doch

nicht so ganz «unter Ausschluß
aller Anknüpfung an den nationalen

Kultus», wie Mommsen
(Röm. Gesch. V 96) meinte. Gegen
diese Hypothese sind von
verschiedenen Seiten her mit Recht
Einwendungen erhoben worden.
Tatsächlich kommt *Lugus als
Göttername gar nicht vor, und
das ist besonders bedenklich an
den vielen Orten, die angeblich
nach ihm benannt sein sollen.
Die Ansetzung des Lyoner Kaiserfestes

auf den 1. August hat doch
wohl ihre Ursache darin, daß an
diesem Tage einst im Jahr 30 v.
Chr. Augustus durch die Eroberung

von Alexandria seine
Alleinherrschaft besiegelt hatte, am
ersten Tag des Monats, dem er
gerade deswegen auch seinen
Namen an Stelle des früheren
«Sextilis» beigelegt hat. (Vgl.
Camille Jullian, Rev. des et. ane.

1902, 112, 1; 1916, 63 f. ; Rev.
hist. 1889, 402; O. Hirschfeld, Kl. Sehr. 129I ; Gröhler, Ursprung und
Bedeutung der französischen Ortsnamen I 97 ff. ; Maver, Sitzungsber. Wiener Akad.
175, 2 [1914], 79ff.; dazu Edw. Schröder, Gott. Gel. Anz. 1917, 197; ferner
Loth, Comptes rendus de l'Ac. 1914, 189; Rev. arch. 4. sér. XXIV 1914, 205 ff. ;

Vendryes, Rev. celt. 35, 384 ff. ; Sal. Reinach, Rev. et. anc. 18 [1916] 278;

Abb. 1 b. Die drei
Matronen von Windisch
nach der Zeichnung

¦ von 1864.

«fe
» »

SI Mr
«

Abb. 2 b. Mercur von
Windisch nach der Zeichnung

von 1864.

Nach Mitteilungen der Antiquar. Gesellschaft in Zürich
15, 3, Taf. VIII 9.

Mitteilungen der Antiquar. Gesellschaft in Zürich, 15, 3 (1864), Taf. VIII 9 (dazu S. 157). Das
Matronenrelief wird erwähnt von S. Heuberger, Die Garbe, 2 (Basel 1919), S. 717; das Merkurrelief

von J. Heierli, Argovia, 31 (1905), S. 12, Z. 26. 38 f. Über Viergöttersteine überhaupt
vgl. Koepp, Die Römer in Deutschland 2 167 f. und Dragendorff, Westdeutschland zur Römerzeit

2 102 f.



23

Comptes rendus de l'Ac. 1916,

48; Dottin, Manuel de l'Antiquité

celtique 2, Paris 1915,
S. 327 f.). Es ist jedenfalls
geraten, von dem hypothetischen
Gotte *Lugus keinen Gebrauch
zu machen und nur die Lugoves
als Mehrheit göttlicher Wesen
ins Auge zu fassen. Damit kommen

wir wieder auf einen jener
Vereine segenspendender
Gottheiten, die in der gallischen
Religion eine so wichtige Rolle
spielen. Alle zu solchen Vereinen

zusammengefaßten
Gottheiten sind weiblichen
Geschlechts. Die JyUgoves
insbesondere mögen immerhin
Beschützerinnen des Handels und
Gewerbes gewesen sein. In
Aventicum war ihr Heiligtum,
von dem das große Kapital
stammt, augenscheinlich in der
Nähe des Forums gelegen. Auch
das einzige gesicherte
anderweitige Zeugnis ihrer Verehrung
spricht für diese Auffassung:
in Uxama (heute Osma) unweit
Numantia im Keltiberenland
haben wir eine Weihung Lugo-
vibus sacrum L. L(iciniusP)
Urcico collegio sutorum d(onum)
d(edit) (CIL II 2818). Also hier
sind die Lugoves deutlich die

Schutzgötter der Schustergilde,
der ihr Mitglied Urcico einen
Altar zu Ehren der Lugoves
stiftet.

In den bisherigen Beispielen
handelt es sich ausschließlich
um Göttinnen. Zwei Götter
mögen noch angereiht werden.
Der eine ist Sucellus, erwähnt auf einer Inschrift aus Yverdon (CIL XIII
5°57). bezeugt aber auch durch eine Anzahl Statuetten. Es ist nämlich durch

%;**
^

W*.
K.

'~.

;~? ¦'7

J«~'

•*¦

..-. •

«
%

7-7%

::i*?vy/

Abb. 2 a. Mcrcur auf dem Viergötterstein zu Windisch.
Höhe des Reliefs vom Scheitelpunkt des Bogens bis

zum Boden 126 cm. Breite des Reliefs ohne Rand
45 cm. Breite des Steins mit Rand 56,5 cm. Höhe

des ganzen Steins 134 cm.



^4

ein 1895 gefundenes Altarrelief aus Saarburg (CIL XIII 4542, abgebildet bei
Springer, Handbuch der Kunstgesch. 1,10. Aufl., bearbeitet von Wolters, S.537)
sichergestellt, daß Sucellus der Name des auf keltischen Denkmälern
außerordentlich häufig vorkommenden dieu au maillet war, des Gottes mit dem
Schlegel, der früher in der Regel als gallischer Dispater bezeichnet wurde.
Er wird stets bärtig mit juppiterartigem Kopftypus dargestellt, in der erhobenen
Linken einen Hammer oder schlegelartigen Gegenstand, in der vorgestreckten
Rechten einen runden Napf tragend. Wir haben in der Schweiz zwei bekannte

Statuetten von diesem Typus; die eine stammt
aus Genf, die andere, sehr viel bessere ist gleichfalls

in Genf, stammt aber aus Visp im Wallis
(beide zuletzt publiziert von Deonna ASA
1915, 199 und Taf. XIV; mit ungenauen
Angaben auch bei Heierli, Urgeschichte der
Schweiz 422 f. ; zum Visper Exemplar vgl. noch
Deonna, Rev. et. ane. 18 [1916], 193 ff. ; 21

[1919], 143 f.). Eine dritte Sucellus-Statuette
befindet sich im Historischen Museum zu Basel;
ihr Fundort ist unbekannt; sie gehört zum
alten Bestand des Fäschischen Kabinetts (Inv.
1906, 163; abgebildet als «popa» schon bei
Bruckner, Merkwürdigkeiten der Landschaft
Basel S. 2912 und Taf. XXI 6; jetzt auch
bei S. Reinach, Répertoire III 227 Nr. 6 nach
einer von Th. Burckhardt-Biedermann
zugesandten Photographie; von J. J. Bernoulli
im Katalog für die antiquarische Abteilung
des Museums in Basel [1880] S. 55 Nr. 163 mit
Unrecht als «schwerlich antik» bezeichnet).
Ich gebe sie hier als Abb. 3 in natürlicher Größe

wieder. Sie zeigt vorn am Gewände ein eigentümliches Geräte, das bald wie beim
Visper Exemplar mehr die Gestalt eines Hakens oder Nagels hat, bald wie beim
Basler Exemplar mehr einem bloßen um den Leib geschlungenen Stricke gleicht,
dessen Ende wie der lange Hakenstiel des Visper Exemplars bis an den untern Saum
der Tunica verläuft. Über die Bedeutung dieses Attributs sind allerlei zum Teil
sehr phantastische Meinungen vorgebracht worden, über die hier auf die in der
Revue des études anciennes 1915 zwischen Deonna, Viollier, deVeslyund Jullian
geführte Diskussion verwiesen sei. Über das Wesen des Gottes wage ich mich
nicht zu äußern; selbst die von Zimmer (bei Holder, Altkeit. Sprachschatz
s. v. Sucellus), Henry, Rev. celt. 17, 66, und Dottin, Manuel de l'Ant. celtique2
322 vertretene Etymologie des Namens als su (oj ev) - cello - s «dereinen guten
Hammer hat», scheint nach einer Bemerkung Kuno Meyers (Sitzungsber. d.
Berliner Akad. 1914, 635) nicht über jeden Zweifel erhaben zu sein. Da auch
der römische Silvanus in Südgallien und den Rheingegenden zuweilen mit

Abb. 3. Sucellus in Basel. Hist. Mus.,
Inv. 1906, 163. (Natürliche Größe.)



25

einem ähnlichen Hammerattribut dargestellt wird, hat man gemeint, Silvanus
in vielen Fällen einfach als eine römische Interpretation des Sucellus auffassen

zu dürfen; doch haben S. Reinach (Cultes, mythes et religions I 2i7ff. 230) und
Wissowa (Arch. f. Religionswiss. 19, 36) gegen die Gleichsetzung der beiden
Götter gewichtige Bedenken vorgebracht. (Vgl. noch die Ausführungen und
Literaturangaben von Peter in Roschers Lex. IV 872 f. 1579 f. sowie Hubert,
Rev. arch. 1915 I 26ff. ; Jullian, Rev. et. ane. 20 [1918] 179.)

Als letzten der rein gallisch benannten Götter aus der römischen Schweiz
darf ich vielleicht doch den deus Sedatus aus St. Maurice (ASA 1896, 112,
Taf. IX. 1917 Taf. XXXIV neben S. 262 ; Dessau 4685) nennen, obwohl Wissowa
seinen Namen nur als wörtliche lateinische Übersetzung eines barbarischenNamens
gelten lassen möchte (Arch. f. Religionswiss. 19, 31). Die sonstigen Belege für
die Existenz dieses Gottes stammen vom rätischen Limes sowie aus Pannonien
und Moesien (vgl. Dessau 4686 mit Anm.), und angesichts dieser Zeugnisse muß
Deonnas Vermutung (ASA 1918, 106, 12), wonach der Name Sedatus mit Se-

dunum (Sitten) zusammenhängen dürfte, als äußerst unwahrscheinlich bezeichnet

werden.
Überaus häufig sind nun Barbarengötter ohne weiteres den einigermaßen

entsprechenden, sei es wesensverwandten oder auch nur äußerlich ähnlichen
römischen Gottheiten gleichgesetzt worden. Oft geschah das in der Form, daß
der einheimische Name dem bekannteren lateinischen als Epitheton beigefügt
wurde. Auch dafür haben wir einige Beispiele in der Schweiz. An den Juppiter
Poeninus vom Großen St. Bernhard, der ja eigentlich schon außerhalb der
Schweiz liegt, erinnere ich nur im Vorbeigehen. Aus Avenches stammt eine Weih-
inschrift, beginnend deo Mercur (io) Cisso(nio) (CIL XIII11476, vgl. die letzten
Bemerkungen von Schultheß ASA 1913, 37; 1914, 117). Wir kennen diesen
Mercurius Cissonius noch aus einer ganzen Anzahl Weihungen vornehmlich aus den
Rheinlanden (vgl. Riese 3339—3348) ; auf einem Denkmal aus Rheinzabern wird
er mit Caduceus und Beutel dargestellt ; er wird also in der Hauptsache als Gott
des Geschäftsgewinns verehrt worden sein. Einiges spricht dafür, daß dem
Mercurius Cissonius in Avenches der unter der Grange du Dirne in unmittelbarer
Nähe des Fundortes jener Weihinschrift zutage getretene gallorömische Tempel
gehörte, der in frühchristlicher Zeit in eine Kirche des heiligen Symphorianus
umgewandelt worden ist. Es war eine bescheidene Anlage von annähernd
quadratischer Gestalt nach gallischer Art, mit einer Seitenlänge von 8 auf 9 m,
umgeben von einem größeren umfassenden Quadrat von 20 auf 21 m Seitenlänge.
(Vgl. Cart, Ass. pro Aventico, Bull. 9 [1907], 15 ff. ; ASA 1907, Taf. 20; Secretan,
Aventicum, son passé et ses ruines3 [1919], 82ff.) In den Maßen genau
übereinstimmend (Innenbau ein Quadrat von 8 auf 10 m, quadratische Umfassungsmauer

mit nicht ganz 20 m Seitenlänge), wenn auch in der Ausgestaltung noch
weniger monumental, war der gallorömische Tempel, dessen Fundament ganz
neuerdings in der Engehalbinsel bei Bern an der Stelle einer späteren Ägidius-
kapelle freigelegt worden sind, innerhalb eines Gebietes, auf dem sich höchst
wahrscheinlich ein helvetisches oppidum befunden hat (vgl. einstweilen E.



26

T[atarinoff] Neue Zürcher Zeitung 1919, Nr. 1761 ; Basler Nachrichten 1919,
Nr. 493).

Ein 1908 in Avenches gefundenes Bronzeplättchen enthält eine Weihung
an Mars Caisivus: Mart(i) Caisiv(o) Pomp(eiusP) Oplatus p(ro) i(ncolumi-
tate?) Aug(usti) ex stip(e), d. h. «aus einer Sammlung» (CIL XIII 11475, vgl.
Schultheß ASA 1913, 42ff.).

Mehr ist zu sagen über einen anderen Beinamen des Mars, der, wie mich
dünkt, für Helvetien von besonderer Bedeutung ist. In und um Yverdon sind
nicht weniger als drei Belege für die Existenz eines Mars Caturix zutage
getreten (CIL XIII 5046. 5054. 11473) ; ein vierter stammt aus der Gegend nördlich
von Bulle (CIL XIII 5035); auf einer der drei Inschriften aus der Umgebung
von Yverdon (CIL XIII 5046) wird sogar die Stiftung eines templum für diesen

Gott bezeugt. Nun ist Caturix einer der wenigen gallischen Götternamen, die

sprachlich vollkommen durchsichtig sind. Caturix heißt wörtlich « Kampfkönig » ;

gallisch catu ahd. hadu (in Hadubrant, Haduwîg), verwandt nhd. «Hader».
Es scheint klar, daß wir es hier mit einem Kriegsgott zu tun haben, und die
römische Interpretatio (durch Mars) ist in diesem Fall besonders einleuchtend.
Belege für den Gottesnamen Caturix gibt es außerhalb des genannten Bereichs
überhaupt nicht, mit einer einzigen Ausnahme: ein begrüßenswerter Zufall hat
es gefügt, daß wir eine Weihung an Mars Caturix aus dem Limeskastell Böckingen
bei Heilbronn besitzen (CIL XIII 6474, die Weihung ging von einem consulari-
schen Gefreiten [beneficiarius] aus). In diesem Kastell lag aber nachweislich
während des zweiten Jahrhunderts eine Zeitlang die cohors I Helvetiorum in
Garnison (CIL XIII 6472. 6475). Augenscheinlich haben die helvetischen Krieger

den Kult ihres heimischen Schlachtengottes in den Reichskriegsdienst
mitgenommen und auch außerhalb ihres Landes gepflegt (vgl. Jullian, Rev. des et.
anciennes 13, 467). Noch auf ein weiteres sehr merkwürdiges Zusammentreffen
möchte ich bei dieser Gelegenheit aufmerksam machen. Als Verbreitungszentruni
des helvetischen Mars Caturix haben wir das antike Eburodunum, das heutige
Yverdon, kennen gelernt. Nun gab es noch ein zweites Eburodunum, das heutige

Embrun in den Cottischen Alpen am Westabhang des Mont Genèvre. Das
Volk aber, dessen Hauptort dieses Eburodunum war, sind die (trotz Müllenhoff,
Deutsche Altertumskunde II 248 f. zweifellos echt keltischen) Caturiges Es ist
sehr schwer, hier einen bloßen Zufall zu erkennen und nicht irgendwelche
Beziehungen anzunehmen zwischen dem helvetischen Eburodunum, wo Mars
Caturix verehrt wurde, und dem südlichen Eburodunum, der Stadt der Caturigen.
Welcher Art jedoch diese Beziehungen waren, darüber wage ich keine Vermutung
auszusprechen. Nur vor einem naheliegenden Irrweg glaube ich warnen zu
müssen. Max Ihm hat (Pauly-Wissowa III 1797) die Möglichkeit offen gelassen,
der Name des Gottes von Yverdon könnte die Bedeutung haben «Mars der
Caturiges», und auch der Germanist Kauffmann hat (Zeitschrift f. deutsche Philol.
38, 296, 4) den Mars Caturix in eine Reihe gestellt mit dem auf niederrheinischen
Inschriften (Riese 2373. 3328—3331) mehrfach bezeugten Mercurius Arvernus,
der ja ganz sicher nicht zu trennen ist von dem berühmten, auf dem Gipfel des



27

Puy-de-Dôme in der Auvergne verehrten gallischen Gotte. Eine analoge
Auffassung des helvetischen Marx Caturix als eines aus dem Caturigenland übernommenen

Fremdlings scheint mir nun völlig ausgeschlossen durch die Tatsache,
daß gerade die helvetischen Soldaten am Limes diesen Gott, augenscheinlich
eben als ihren Kriegsgott, besonders verehrt haben; also es bleibt dabei, daß
Mars Caturix nicht «der Caturige», sondern «der Kampfkönig» bedeutet.

Mit den bisher betrachteten Erscheinungen haben wir nun die Spuren
einheimischer Religion bei weitem nicht erschöpft. Nicht immer werden die nationalen

Götternamen, sei es für sich, sei es als Epitheton neben einem römischen
Namen, ausdrücklich erwähnt. Vielmehr verstecken sich unzweifelhaft in
unendlich vielen Fällen hinter gut lateinisch klingenden Namen in Wirklichkeit
einheimische Gottheiten. Ein Leitfossil, das zum Aufspüren solcher Tatbestände
gute Dienste leistet, ist das häufig den Weihungen im Dativ vorgesetzte Wort
deo, deae, dessen Verwendung dem römischen Brauche durchaus fremd ist (vgl.
dazu Robert, Epigraphie de la Moselle I 67f. ; Zangemeister, N. Heidelb. Jahrb. 5

[1895], 46ff. 60; Riese, Westd. Zeitschr. 17 [1898], i5ff.; Keune, Pauly-Kroll-
Witte I A 1134, 20 ff.). Aber der leider der Forschung entrissene William Cart
hat in einer seiner letzten Abhandlungen (ASA 1919, 10ff.) sehr schön nachgewiesen,

daß der Zusatz deo bei Weihungen an unrömische Götter keineswegs
obligatorisch ist, vielmehr sehr oft auch bei zweifellos nichtrömischen Gottheiten diese

Apposition weggelassen wird. Zur Entscheidung der Frage, ob wir es mit wirklich
römischen oder nur ins Römische übersetzten Kulten zu tun haben, können
uns zuweilen Beobachtungen statistischer Art helfen. So spricht z. B. das
auffallend starke Hervortreten des Mercurius in den helvetischen Inschriften und
in den Statuettensammlungen der schweizerischen Museen (vgl. Cart ASA 1919,
164) dafür, daß in der Mehrzahl der Fälle jener keltische Hauptgott — ein Gott
des Handels und Verkehrs, der Führer auf Wegen und Reisen — zugrunde liegt,
den schon Cäsar durch den römischen Mercurius interpretiert hat, indem er
(bell. Gall. 6, 17, 1) schreibt deorum maxime Mercurium colunt. Und wenn
er gleich darauf fortfährt post hunc Apollinem et Martern et Jovem et Minervam,
so liefern uns auch hiefür die Inschriften des römischen Helvetien die schönsten
Belege. Darauf hat jüngst auch Wissowa in seinem lehrreichen Aufsatz über

«Interpretatio Romana» (Arch. f. Religionswiss. 19, iff.) hingewiesen. «Manche
hier uns entgegentretende, aus römischer Vorstellung nicht zu erklärende
Zusammenstellungen von Gottheiten erhalten durch die Cäsarstelle erst ihre richtige

Beleuchtung, z. B. wenn die vicani von Vindonissa im Jahr 79 n. Chr. dem

Mars, Apollo und der Minerva einen Bogen errichten (CIL XIII 5195)
oder in Eburodunum ein Gallier (Togirix Metiae f.) eine gemeinsame Weihung
(CIL XIII 5055) an die drei Gottheiten Mercurius, Apollo und Minerva
macht, die auch auf einem Votivrelief aus Nassenfeis in Oberbayern (Röm,-
germ. Korr.-Bl. IV 1911 S. 33) vereint erscheinen» (Wissowa a. a. O. 15). Zu
den von Wissowa aufgezählten füge ich noch ein Beispiel aus Genf hinzu : eine

Weihung an die vereinigten Götter Mars, Juppiter und Mercurius (CIL
XII 2589).



28

IL
Eine andere Gruppe von Erscheinungen, die ich zur Sprache bringen möchte,

bilden die Fälle des Fortlebens antiker Götter in heutigen Lokalnamen oder in
Gestalt volkstümlicher Heiligen. Ein Fall der zuerst angedeuteten Art liegt
wahrscheinlich vor in den beiden Pierres-à-Niton, jenen berühmten Granit- •

findlingen nahe dem Südufer des Genfer Seehafens, von denen der größere dem
schweizerischen Höhenvermessungssystem als Fixpunkt dient. An seinem Fuße
sind im Jahre 1660 *) eine Anzahl Bronzegegenstände gefunden worden (zwei
Äxte, ein Meißel, ein kunstvoll verziertes Messer von seltsamer Form, besprochen
und photographisch reproduziert von B. Reber, ASA 1915, 108ff.). Auf der
Oberfläche des kleineren, dem Ufer nähergelegenen Felsblockes hat B. Reber zwei
künstlich eingetiefte runde Opferschalen beobachtet. Also ein uralter Kult
hat hier seine Stätte gehabt. Besonders wichtig ist nun in Verbindung damit der
Name iViïo» (älter auch Neiton, Neiton, Neyton, Nyton) : das ist die Pàtoisform für
das heutige französische lutin (altfranzösisch neuton, nuiton, luiton), d. h.
«Kobold» (Meyer-Lübke, Roman, etymol. Wörterbuch S. 436, Nr. 5894). Gerade

in der Umgebung von Genf ist Niton noch zweimal für Ortsbezeichnungen
verwendet worden; ein Steinblock Mas Niton liegt bei Sciez in der Seebucht von
Coudrée am savoyischen Ufer, eine Pierre-de-Niton über Fégère in der Gemeinde
Péron, einem französischen Dorf am Fuße des Jura westlich von Genf. Niton
ist aber, wie A. Boucherie (Rev. des langues romanes 18 [1880], 302 ff.) und Su-
chier (Gröbers Grundriß der romanischen Philologie I 634 I2 801 f.) erkannt
haben und unlängst noch Louis Gauchat (Festgabe für Hugo Blümner 1914,
345) gegenüber der allzu weit getriebenen Skepsis Samuel Merians (Die
französischen Namen des Regenbogens [Diss. Basel 1914] S. 47ff.) mit Recht
verfochten hat, sprachlich hervorgegangen aus dem lateinischen Neptunus.
Bedeutsam ist es nun, daß am 14. Mai 1884 stark einen Kilometer unterhalb der
Pierres-à-Niton inmitten des Rhonebettes, ungefähr gegenüber der Corraterie,
eine 80 cm hohe Basis mit folgender Inschrift gefunden worden ist (CIL XII 5878) :

deo Neptun(o) C. Vitalinius Victorinus miles leg. XXII a curis v(otum) s(olvit)
l(ibens) m(erito). Es ist die Weihung eines Soldaten der in Mainz stationierten
22. Legion. Daß der Neptunus, dem diese Gabe gewidmet wurde, eine
vorrömische Gottheit mit bloß ins Lateinische übersetztem Namen ist, bezeugt
die vorgesetzte Apposition deo. Es ist genau so wie in Bosnien an der Privilica-
quelle, wo ein einheimischer Quellgott Bindus mit Neptun identifiziert worden
ist (CIL III S. 14325f.). Gewiß mit Recht leitet v. Domaszewski (Korr.-Bl.
der Westdeutschen Zeitschr. 15, 234) das Vorkommen des Neptunkultus am
Gardasee, Iseosee, Comer-, Langen-, Genfer- und Plattensee von dem einstigen
Vorhandensein einer einheitlichen, keltischen Gottheit her, die in römischer Zeit

a) Dieses Jahr gibt Baulacre (Journal helvétique Aug. 1746, abgedruckt in Baulacre, Oeuvres

historiques et littéraires recueillies par Mallet, I 1857, S. 45), danach Reber ASA 1882, 263; 1915,
108. in. 113. Woher H. Schuermans, Wallonia 10 (1902) S. 220 das Datum des 19. Januar 1645

hat, weiß ich nicht. In der von ihm zitierten Literatur (Jac. Spon, Histoire de la ville et de Testat
de Genève I, Lyon 1680, S. 25 Genève 1730, S. 13; Thourel, Histoire de Genève 1832, S. 20;
Galiffe, Genève historique et archéologique 1869, S. 7, und Supplément 1872, S. 10) finde ich kein
Datum. Spon leitet 1680 die Fundnotiz ein mit den Worten: il n'y a pas long-temps.



29

zum Neptun umgetauft worden ist. Zu den von Domaszewski gegebenen
Nachweisen füge ich noch eines der sechs bronzenen Votivbeilchen aus Allmendingen
bei Thun mit der Inschrift (CIL XIII 5158, 6) Neptuni hinzu, die uns diesen
vorrömischen Wassergott auch für den Thunersee bezeugt. In Genf aber hat
sich der lateinische Name des auch hier einst verehrten göttlichen Wesens bis
heute erhalten, denn es besteht — trotz den noch jüngst von W. Cart, ASA 1919,
158, angedeuteten Zweifeln — alle Wahrscheinlichkeit, daß die ins Rhonebett
geratene Neptunsbasis mit den Pierres-à-Niton in irgendwelchem Zusammenhang
steht. Nur hat auch hier, einer allgemeinen Entwicklung gemäß, die mit dem
Namen verbundene Vorstellung sich im Lauf der Zeiten verändert. Aus dem
uralten individuellen Wassergott ist im Volksglauben ein Gattungswesen
geworden: der Gott ist schließlich zum neckischen Dämon, zum Nix und «Wasserteufel»,

vielfach zum Kobold überhaupt, herabgesunken (vgl. F. Ed. Schneegans,
Zeitschrift f. romanische Philol. 24 [1900], 557ff.). Eine genaue Parallele dazu
bietet der Name der Göttin Diana, der im alttoskanischen und sardinischen
Dialekt (fana) und im Neapolitanischen (fanära) die appellativische Bedeutung
«Hexe» bekommen hat, im Altfranzösischen (gene), Altprovençalisehen (fana)
und Asturischen (sana) «Quellnymphe», im Rumänischen (zinä) «Fee»
bedeutet (Körting, Lat.-roman. Wörterbuch2 310; Meyer-Lübke a. a. O. 205 f.

Nr. 2624. Auf eine Weiterbildung *Dianisca führt Tappolet, Schweiz. Archiv
f. Volkskunde 22 [1919], 225ff. einleuchtend die Patoisform des Berner Jura
dfdnäts «Hexe» zurück).

Gerade an einen helvetischen Di ana-Kult, und zwar an die bekannte in
Zürich gefundene Weihung der Bärenhüter (ursari) an dea Diana und Silvanus
(CIL XIII 5243) hat Alfred Boissier (Anzeiger f. Schweiz. Gesch. 1916, 19ff.)
eine Hypothese geknüpft, die, wenn sie besser begründet wäre, das Fortleben
eines antiken Götterdienstes in einem kirchlichen Heiligenkult belegen würde:
Boissier meint nämlich nichts Geringeres nachweisen zu können, als daß die
Marienverehrung im Zürcher Fraumünster sich aus eben diesem keltischen
Dianakult entwickelt habe und das Kloster auf dem Grund und Boden eines

Dianaheiligtums errichtet worden sei. Nun ist es an sich ja evident, daß, wo die
alten Götter sich gehalten haben, dies entweder in der Form von unheimlichen
Dämonen geschehen ist oder in Gestalt von Lokalheiligen — entsprechend der
Haltung, die die alte Kirche gegenüber den von ihr bekämpften Göttern
einnahm: sie hat ja ihre Existenz in der Regel nicht geleugnet, sondern nur
umgedeutet, sei es in feindlichem (vgl. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken
Welt I 54Ì ; C. A. Bernoulli, Die Heiligen der Merowinger, Tübingen 1900, S. 327)
oder freundlichem Sinne. Wenn aber Boissier insbesondere mit der Legende vom
freundlichen Hirschen operiert, der die Stifterinnen des Fraumünsters, Hildegard
und Bertha, an den Ort führt, wo das Kloster dann gegründet wird — und
wenn er diesen Hirschen als das heilige Tier der Diana in Anspruch nimmt, so
muß doch darauf hingewiesen werden, daß das Sagenmotiv des führenden Hirschen
zu den weitverbreiteten gehört : Felix Busigny hat es an nicht weniger als drei
Stellen in altfranzösischen Epen nachgewiesen. (Das Verhältnis der Chansons
de geste zur Bibel [Diss. Basel 1917] S. 71 mit Anm. 46.)



30

Als eine Art Gegenstück zu den Pierres-à-Niton bietet sich uns die alte
Kultstätte des Martinsklafters an der Felswand über Fridliswart zwischen
Biel und Reuchenette. Unfern von der Stelle, wo die Legende den heiligen
Martin in wundersamer Weise durch einen Griff seiner ausgebreiteten Arme in
die Felswand gerettet werden läßt, ist 1918 eine Weihinschrift (Marti M.Maccius
Sabinus ex vissu) zutage getreten (jetzt im Mus. Schwab in Biel, vgl. Schultheß
im 11. Jahresber. d. Schweiz. Ges. f. Urgesch. [1918], S. 70f.), und die Möglichkeit
ist nicht von der Hand zu weisen, daß ein hier verehrter heidnischer Mars
später in einen heiligen Martin umgedeutet worden ist.

Mit noch viel größerer Sicherheit wird man die da und dort haftenden
Legenden von drei heiligen Jungfrauen auf einen vorchristlichen Kult der zu
dritt auftretenden Matres oder Matronae zurückführen dürfen. Das ist mit
den berühmten, von Mistral in der Mirèio verherrlichten Très Mario (Li-Santo)
von der Insel Camargue im Rhonedelta schon des öftern geschehen. In der Schweiz
sind mir drei Jungfrauen bis jetzt nur bekannt aus Adelwil, östlich vom obern
Ende des Sempachersees im luzernischen Amte Sursee, wohin der Kult allerdings
erst im 17. Jahrhundert aus den einst so matronengesegneten Rheinlanden
verpflanzt worden ist. (St. Einbet und ihre zwei Genossinnen, vgl. E. A. Stückelberg,
Die Schweiz 1916, 655 ff.) Aus nächster Nähe der Schweiz aber kann ich noch zwei
Beispiele beibringen : einmal die als Wallfahrtstätte zumal im 15. J ahrhundert
vielbesuchten «Gräber der drei Jungfrauen» in Eichsei auf dem Dinkelberg zwischen
Rhein und Wiesental (vgl. R. Wackernagel, Basler Zeitschrift f. Gesch. und
Altertumskunde 2, 227. 244ff. 248), dann die noch jetzt alljährlich im Juli durch Fest
und Wallfahrt geehrten, von Felix Möschlin in den «Königsschmieds» (S. 32f.)
literarisch verwerteten «drei Jungfrauen» oder «drei Gräber» im Wald unweit des

sundgauischen Dorfes Wenzweiler, 8 km westlich von Basel. Möglicherweise hat
dieser einst in der Umgebung von Basel lebendig gewesene Matronenkult Anlaß
gegeben zu der Sage von den drei Schwestern Margareta, Chrischona und Ottilia,
die sich an die Höhen von St. Margarethen bei Binningen, St. Chrischona auf dem

Dinkelberg und Tüllingen jenseits der Wiese geknüpft hat (Vom Jurazum Schwarzwald

3 [1886], 264!, zitiert von C. Roth, Basler Jahrbuch 1920, I05f. 169).

Zum Schluß mag noch erwähnt sein, daß auch die antike Gottheit, die an
den Heilquellen von Baden verehrt wurde, sehr wahrscheinlich in einer
Ortsheiligen fortlebt. Leider kennen wir bis jetzt den Namen nicht, mit dem der

Kult der hier entspringenden salubres aquae (Tacit, hist, i, 67) verbunden war,
aber die Benennung des sicher in Form und Gebrauch bis in das Altertum
zurückgehenden ehemaligen, bis 1845 bestehenden Verenabades macht es wahrscheinlich,

daß auch hier diejenige Gestalt des heidnischen Volksglaubens zugrunde
liegt, auf die E. L. Rochholz (Drei Gaugöttinnen als deutsche Kirchenheilige,
Leipzig 1870) die heilige Verena zurückgeführt hat (vgl. über Baden, seine

Heilquellen und das Verenabad noch B. Fricker, Geschichte der Stadt und Bäder

zu Baden, Aarau 1880, S. 24. 387. 415; Wolters, Bonner Jahrb. 118 [1909],
257I)-


	Aus der Religion des römischen Helvetien

